
 

  i 

 

PENETAPAN BATAS MAHAR DALAM  

PERKAWINAN DI NEGERI PAHANG MALAYSIA: 

ANALISIS MAQASIDUS SYARIAH 
  

DISERTASI 
 

Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat guna memperoleh  

gelar Doktor (Dr) pada Program Studi Hukum Keluarga 

 

Oleh : 

MOHD FADHIL NOOR BIN ABDUL KARIM 

NIM. 32290515362 

 

Promotor 

Dr. Aslati, M.A 

 

Co. Promotor 

Prof. Dr. Ilyas Husti, MA 

 

PROGRAM PASCASARJANA (PPS) 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

TAHUN 2025 M / 1446 H 

 



 

  i 

 

PERSETUJUAN TIM PENGUJI  

SIDANG UJIAN TERTUTUP 

 

Disertasi yang berjudul: Penetapan Batas Mahar Dalam Perkawinan Di Negeri 

Pahang Malaysia: Analisis Maqasidus Syariah, yang ditulis oleh sdra. Mohd 

Fadhil Noor Bin Abdul Karim NIM. 32290515362 Program Studi Hukum Keluarga 

telah diuji dan diperbaiki sesuai dengan masukan dari Tim penguji sidang tertutup 

disertasi pada tanggal 23 Oktober 2024 dan dapat disetujui untuk diajukan dalam 

sidang ujian tertutup di Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau. 

TIM PENGUJI : 

  

Ketua / Penguji I  

Prof. Dr. H. Ilyas Husti, M.A. 

 

 

 

………………………. 

Tanggal:  

Sekretaris/ Penguji II  

Dr. Zaitun, M.Ag 

 

 

 

………………………. 

Tanggal: 

Penguji III 

Prof. Dr. Amroeni Drajat, MA 

 

 

 

………………………. 

Tanggal: 

 

Promotor/ Penguji IV 

Dr. Aslati, M. Ag 

 
 

 

………………………. 

   Tanggal: 

Penguji V  

Dr. Khairunnas Jamal. MA. 
 

 

 

………………………. 

Tanggal: 

Penguji VI 

Dr. Zailani, M. Ag 

 

………………………. 

Tanggal: 



 

  i 

 

PENGESAHAN PEMBIMBING 

 

 Kami yang bertanda tangan di bawah ini selaku Promotor dan Co Promotor 

Disertasi, dengan ini mengesahkan dan menyetujui bahwa Disertasi yang berjudul: 

Penetapan Batas Mahar Dalam Perkawinan Di Negeri Pahang Malaysia: 

Analisis Maqasidus Syariah, yang ditulis oleh :  

Nama   : MOHD FADHIL NOOR BIN ABDUL KARIM 

NIM   : 32290515362 

Program Studi  : Hukum Keluarga (al-Ahwal al-Syakhshiyah) 

 

Telah diperbaiki sesuai dengan saran Tim Pembimbing Promotor dan Co 

Promotor Disertasi Program Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau 

Pekanbaru, serta siap untuk diujikan pada Sidang Terbuka. 

 

 

Promotor, 

Dr. Aslati, MA ……………………  

NIP. 19700817 200701 2 031     Tgl :   

 

 

 

 

Co Promotor, 

Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA ……………………  

NIP. 19631230 198803 1 002         Tgl :   

 

       

Mengetahui, 

Ketua Program Studi Hukum Keluarga 

 

 

 

 

Dr. Khairunnas Jamal, M. Ag 

NIP. 19731105 200003 1 003  



ii 

 

 

 

Dr. Aslati, MA  

DOSEN PROGRAM PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

 

NOTA DINAS 

Perihal : Disertasi Saudara 

MOHD FADHIL NOOR BIN ABDUL KARIM 
 

Kepada Yth. 

Direktur Program Pasca Sarjana 

UIN Sultan Syarif Kasim Riau  

di - 

Pekanbaru 
 

Assalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuhu. 

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi dan mengadakan perbaikan 

terhadap isi Disertasi saudara: 

Nama : MOHD FADHIL NOOR BIN ABDUL KARIM 

NIM : 32290515362 

Program Studi : Hukum Keluarga (Ahwal al-Syakhshiyah) 

Judul : Penetapan Batas Mahar Dalam Perkawinan Di  

    Negeri Pahang Malaysia: Analisis Maqasidus 

     Syariah 

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian dalam 

sidang terbuka Program Pascasarjana UIN Suska Riau. 

 

Wassalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuhu. 

 

Pekanbaru, …  November  2024 

Promotor, 

 

 

 

 
Dr. Aslati, MA 

NIP. 19700817 200701 2 031 



iii 

 

 

 

 

 Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA 

DOSEN PROGRAM PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

 

NOTA DINAS 

Perihal : Disertasi Saudara 

MOHD FADHIL NOOR BIN ABDUL KARIM 
 

Kepada Yth. 

Direktur Program Pasca Sarjana 

UIN Sultan Syarif Kasim Riau  

di - 

Pekanbaru 
 

Assalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuhu. 

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi dan mengadakan perbaikan 

terhadap isi Disertasi saudara: 

Nama : MOHD FADHIL NOOR BIN ABDUL KARIM 

NIM : 32290515362 

Program Studi : Hukum Keluarga (Ahwal al-Syakhshiyah) 

Judul : Penetapan Batas Mahar Dalam Perkawinan Di  

    Negeri Pahang Malaysia: Analisis Maqasidus 

     Syariah 

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian dalam 

sidang terbuka Program Pascasarjana UIN Suska Riau. 

 

Wassalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuhu. 

Pekanbaru, … November  2024 

Co Promotor, 

 

 

 

 
Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA 

NIP. 19631230 198803 1 002    



iv 

 

 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Transliterasi dalam penulisan desertasi ini berpedoman kepada buku pedoman 

penulisan dan pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas 

Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, Tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0534.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.  

A. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‘ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د 

 M م Dz ذ 



v 

 

 

 

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‘ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dan dlommah dengan “u” sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang = A   misalnya قال menjadi qala 

Vokal (i) panjang = I   misalnya قيل menjadi qila  

Vokal (u) panjang = U  misalnya دون menjadi duna 

Khusus untuk bacaan Ya’ nisbat, maka tidak boleh diganti dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah 

ditulis dengan “aw”dan “ay”. 

Diftong (aw) = و    misalnya  قول menjadi qawlun 

Diftong (ay) = ي    misalnya  خير menjadi khayrun 



vi 

 

 

 

C. Ta’ marbuthah (ة) 

Ta’ marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada ditengah 

kalimat, tetapi apabila Ta’ marbuthah tersebut berada diakhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya الرسالة للمدرسة menjadi al-

risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada ditengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlah ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  في

  .menjadi fii rahmatillah رحة الله

D. Kata Sandang dan Lafadh al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

diawal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jalalah yang berada ditengah-

tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Misalnya: 

1. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan....... 

2. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan.... 

3. Masya’ Allah kana wa ma lam yasya’ lam yakun.  

E. Daftar Singkatan 

AS   : Alaiahis Salam 

SAW  : Shalallahu ‘Alaihi Salam 

SWT  : Subhanahu Wa Ta’ala 

RA  : Radhiyallahu Anhu/a 

  



vii 

 

 

 

SURAT PERNYATAAN 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

Nama :    MOHD FADHIL NOOR BIN ABDUL KARIM 

NIM :    32290515362 

Prodi/Kosentrasi :    Doktoral Hukum Keluarga 

 

Menyatakan dengan sesungguhnya bahwa disertasi yang saya tulis dengan 

Judul : “Penetapan Batas Mahar Dalam Perkawinan Di Negeri Pahang Malaysia: 

Analisis Maqasidus Syariah” sebagai salah satu syarat untuk nemperoleh gelar 

Doktor dalam bidang Hukum Keluarga pada program Pascasarjana Universitas 

Islam Neger Sultan Syarif Kasim Riau, merupakan hasil karya saya sendini. 

Adapun bagian bagian tertentu yang terdapat di Disertasi ini yang saya kutip dari 

karya orang lain telah dituliskan sumbernya secara jelas sesuai dengan norma, 

kaidah dan etika penulisan ilmiah. 

Apabila dikemudian hari ditemukan seluruh atau sebagian dari Disertasi ini 

bukan hasil karya sendiri atau adanya plagiat dalam bagian-bagian tertentu, saya 

bersedia menerima sanksi pencabutan Gelar Akademik yang saya sandang dan 

sanksi- sanksi lainnya sesuai dengan peraturan dan perundang-undangan yang 

berlaku 

 

Pekanbaru, .. November  2024 

Penulis, 

 

 

 

 

MOHD FADHIL NOOR BIN ABDUL KARIM 

NIM. 32290515362 

  



viii 

 

 

 

KATA PENGANTAR 

 

Puji dan syukur penulis persembahkan kepada Allâh swt yang telah 

mencurahkan rahmat dan hidayah serta inayah kepada penulis, sehingga 

mampu  menyelesaikan penulisan disertasi ini. Shalawat beriring salam 

penulis sampaikan kepada Rasûlullâh Muhammad saw., sebagai figur 

teladan dalam kehidupan yang penulis amalkan seraya mengharapkan 

kebahagiaan fi al-dunya wa al-âkhirah. 

Penulis mengungkapkan rasa terima kasih yang tulus kepada 

berbagai pihak, baik secara individu maupun kelompok, lembaga atau 

instansi yang telah memberikan bantuan baik moril maupun materil kepada 

penulis dari awal perkuliahan pada Program Doktor (S-3) di Universitas 

Islam Negeri Syarif Kasim Riau sampai penulisan dan penyelesaian 

disertasi. Secara khusus, rasa terima kasih penulis sampaikan kepada: 

1. Bapak Prof. Dr. Hairunnas Rajab, M.Ag selaku Rektor Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

2. Ibu Prof. Dr. Hj. Helmiati selaku Wakil Rektor I  Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

3. Bapak Prof. Dr. H. Mas’ud Zein, M. Pd selaku Wakil Rektor II 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

4. Bapak Prof. Edi Erwan, S. Pt, M.Sc, Ph.D selaku Wakil Rektor III 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

 

5. Bapak Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA selaku Direktur Pasca Sarjana 

Universitas Islam Negeri Syarif Kasim Riau. 



ix 

 

 

 

6. Ibu Prof. Dr. Hj. Zaitun, M. Ag selaku Wakil Direktur Universitas Islam 

Negeri Syarif Kasim Riau. 

7. Bapak Dr. H. Khairunnas Jamal, M. Ag selaku Ketua Program Studi 

Hukum Keluarga Pasca Sarjana Universitas Islam Negeri Syarif Kasim 

Riau. 

8. Ibu Dr. Aslati, M. Ag selaku Sekretaris Program Studi Hukum 

Keluarga Pasca Sarjana  Universitas Islam Negeri Syarif Kasim Riau. 

Dan juga selaku Promotor yang penuh kearifan dan kesabaran, tidak 

saja mencerahkan namun juga telah memberi tambahan ilmu yang 

sangat berharga, terutama dalam penyelesaian dan 

mempertanggungjawabkan karya ilmiah ini. 

9. Bapak Prof. Dr. Ilyas Husti, MA sebagai Co. Promotor yang juga telah 

memberi tambahan ilmu yang sangat berharga, terutama dalam 

penyelesaian dan  mempertanggung jawabkan karya ilmiah ini 

10. Seluruh Dosen, dan Guru Besar di Lingkungan Pascarsarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

11. Seluruh Staf, Karyawan dan karyawati dilingkungan Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang telah 

memberikan pelayanan terbaik kepada penulis selama menempuh 

pendidikan. 

12. Seluruh Civitas Akademika di Lingkungan Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau. 

13. Yang Tercinta Ayahanda Abdul Karim bin Abdullah. Ibunda al-



x 

 

 

 

Mrhum Azizah binti Mat Zain, yang selalu memberikan semangat, 

restu dan do’a dalam menyelesaikan Disertasi ini.  

14. Isteri tercinta Pn. Nordiani binti Hassan, Anak-anak Muhammad 

Fawwaz, Muhammad Fawza, Nor Jannah Munawwarah, Nor Izzah 

Munawwarah, Nor Raudhah Munawwarah, Nor Asma' Munawwarah 

yang telah memberikan dukungan moril dan materil serta selalu 

memberikan semangat, restu dan do’a dalam menyelesaikan Disertasi 

ini. 

 

15. Sahabat seperjuangan program Doktor tahun 2022 Prodi Hukum 

Keluarga A yang telah mau berbagi ilmu, saling memotivasi dan 

mengingatkan agar segera menyelesaikan studi ini. 

Akhirnya kendati tidak disebutkan satu-persatu, Penulis senantiasa 

memanjatkan doa semoga segala perhatian dan jasa baik yang telah 

diberikan mendapat balasan yang berlipat ganda dari Allah SWT. 

Wassalâmu’alaikum Wr. Wb. 

Pekanbaru, .. November 2024 

Penulis 

 

 

 
MOHD FADHIL NOOR BIN ABDUL KARIM 

NIM. 32290515362 

 

 



xi 

 

 

 

ABSTRAK 

MOHD FADHIL NOOR BIN ABDUL KARIM (NIM. 32290515362) : 

Penetapan Batas Mahar Dalam Perkawinan Di Negeri Pahang Malaysia: 

Analisis Maqasidus Syariah. 

Penetapan batas mahar dalam perkawinan di Negeri Pahang, Malaysia, merupakan 

isu yang penting dalam konteks hukum Islam yang terus berubah. Mahasiswa ini 

mengambil pendekatan analisis berdasarkan konsep Maqasidus Syariah untuk 

memahami relevansi dan hikmah di balik perubahan tersebut. Masalah utama yang 

dikaji adalah kebutuhan untuk menyesuaikan batas mahar agar tetap sesuai dengan 

kondisi sosial, ekonomi, dan budaya saat ini. Penetapan batas mahar sebelumnya 

sebesar RM 22,50 dianggap tidak lagi mencerminkan nilai ekonomi yang sesuai 

dengan zaman modern. Oleh karena itu, pemerintah Negeri Pahang telah 

meningkatkan batas mahar menjadi RM 100 untuk mengakomodasi perubahan ini. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis implementasi Maqasidus Syariah 

dalam penetapan batas mahar di Pahang. Metode penelitian yang digunakan adalah 

analisis deskriptif dengan mengumpulkan data dari literatur hukum Islam, dokumen 

hukum resmi, dan studi empiris terkait. Pendekatan ini memungkinkan peneliti 

untuk mengeksplorasi faktor-faktor yang mempengaruhi keputusan penetapan 

batas mahar, termasuk faktor ekonomi, sosial, budaya, dan hukum. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa peningkatan batas mahar ke RM 100 memiliki landasan yang 

kuat dalam Maqasidus Syariah. Ini termasuk perlindungan terhadap agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta, serta penyesuaian terhadap kebutuhan masyarakat 

modern. Keputusan ini juga mempertimbangkan kaidah-kaidah fiqh yang relevan, 

seperti prinsip bahwa kemudharatan harus dihilangkan dan bahwa tidak ada 

kesukaran dalam agama. Dalam konteks perubahan hukum Islam terkait mahar di 

Malaysia. Implikasi dari penelitian ini adalah bahwa penetapan batas mahar yang 

sesuai dengan maqasid al-Shariah tidak hanya memperkuat institusi pernikahan 

tetapi juga mengakomodasi nilai-nilai keadilan, kebersamaan, dan perlindungan 

terhadap kepentingan kedua belah pihak dalam ikatan pernikahan menurut hukum 

Islam. 

Kata Kunci : Batas Mahar, Pahang, Maqasidus Syariah 

  



xii 

 

 

 

 الملخص

تعدّ تحديد حدود المهر في الزواج في ولاية باهانغ، ماليزيا، قضية هامة في سياق التغيرات المستمرة 
للقانون الإسلامي. يعتمد هذا البحث على نهج تحليلي مبني على مفهوم مقاصد الشريعة لفهم الأهمية  

المهر بما يتلاءم مع   والحكمة وراء هذه التغييرات. المشكلة الرئيسية المدروسة هي ضرورة ضبط حدود
السابقة  RM 22.50 الظروف الاجتماعية والاقتصادية والثقافية الحالية. ويعُتبر تحديد المهر بقيمة 

بزيادة حدود غير متناسبة مع القيم الاقتصادية في العصر الحديث، ولذا قامت حكومة ولاية باهانغ  
هدف هذا البحث هو تحليل تنفيذ مقاصد الشريعة   .لاستيعاب هذه التغييرات RM 100 المهر إلى

من  البيانات  منهج وصفي لجمع  على  البحث  هذا  واعتُمد في  باهانغ.  المهر في  في تحديد حدود 
الأدبيات الإسلامية والوثائق القانونية الرسمية، والدراسات التجريبية ذات الصلة. وهذا النهج يسمح 

قرار تحديد حدود المهر، بما في ذلك العوامل الاقتصادية    للباحث باستكشاف العوامل التي تؤثر في
لها  RM 100 أظهرت نتائج البحث أن زيادة حدود المهر إلى .والاجتماعية والثقافية والقانونية

والنفس   الدين  الأسس حماية  الشريعة. وتشمل هذه  قوية في مقاصد  والنسل والمال،  أسس  والعقل 
بالإضافة إلى التكيف مع احتياجات المجتمع الحديث. كما أن القرار يأخذ في الاعتبار مبادئ فقهية  

يعكس هذا البحث الدراسي أهمية   .ذات صلة، مثل مبدأ إزالة المضار وعدم وجود صعوبات في الدين
تحديد حدود المهر بما يتوافق مع مقاصد الشريعة في ماليزيا. وتكمن أهمية هذا البحث في أن تحديد 
حدود المهر الذي يتوافق مع مقاصد الشريعة ليس فقط يعزز مؤسسة الزواج، بل يوفر أيضًا توازنًا بين 

 . في عقد الزواج وفقاً للشريعة الإسلاميةالعدالة والتضامن والحماية لمصالح كلا الطرفين

 الكلمات الرئيسية: حدود المهر، باهانغ، مقاصد الشريعة 

  



xiii 

 

 

 

ABSTRACT 

The determination of the dowry limit in marriages in the state of Pahang, Malaysia, 

is a crucial issue within the evolving context of Islamic law. This study adopts an 

analytical approach based on the concept of Maqasidus Syariah to understand the 

relevance and wisdom behind these changes. The primary issue under investigation 

is the necessity to adjust the dowry limit to remain consistent with current social, 

economic, and cultural conditions. The previous dowry limit of RM 22.50 was 

deemed inadequate in reflecting the economic realities of modern times. Therefore, 

the Pahang state government has raised the dowry limit to RM 100 to accommodate 

these changes. The aim of this research is to analyze the implementation of 

Maqasidus Syariah in setting the dowry limit in Pahang. The research method 

employed is descriptive analysis, gathering data from Islamic legal literature, 

official legal documents, and relevant empirical studies. This approach allows 

researchers to explore factors influencing decisions on dowry limits, including 

economic, social, cultural, and legal factors. The results indicate that increasing the 

dowry limit to RM 100 is well-grounded in Maqasidus Syariah. This includes 

safeguarding religion, life, intellect, progeny, and wealth, as well as adapting to the 

needs of modern society. The decision also considers relevant fiqh principles, such 

as the principle of removing harm and the absence of undue hardship in religion. In 

the context of Islamic legal changes related to dowry in Malaysia, the implications 

of this research suggest that setting dowry limits in accordance with Maqasid al-

Shariah not only strengthens the institution of marriage but also accommodates 

values of justice, equity, and protection of the interests of both parties in Islamic 

marital bonds. 

Keywords: Dowry Limit, Pahang, Maqasidus Syariah 

 

  



xiv 

 

 

 

DAFTAR ISI 

 
PENGESAHAN PEMBIMBING .......................................................................... i 

NOTA DINAS ........................................................................................................ ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... iv 

SURAT PERNYATAAN .................................................................................... vii 

KATA PENGANTAR ........................................................................................ viii 

ABSTRAK ............................................................................................................ xi 

 xii ..................................................................................................................... الملخص 

ABSTRACT ........................................................................................................ xiii 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... xiv 

BAB I  PENDAHULUAN ..................................................................................... 1 

A. Latarbelakang Masalah .................................................................................. 1 

B. Penegasan Istilah ........................................................................................... 7 

C. Identifikasi Masalah ...................................................................................... 8 

D. Batasan Masalah .......................................................................................... 10 

E. Rumusan Masalah ........................................................................................ 11 

F. Tujuan Penelitian ......................................................................................... 11 

G. Manfaat Penelitian ....................................................................................... 12 

H. Sistematika Penulisan .................................................................................. 16 

 

BAB II LANDASAN TEORI ............................................................................. 19 

A. Tinjauan Umum Mengenai Pernikahan ....................................................... 19 

1. Pengertian Nikah ..................................................................................... 19 

2. Urgensi Pernikahan ................................................................................. 29 

3. Tujuan dan Hikmah Pernikahan.............................................................. 36 

B. Hukum Pernikahan Dalam Islam ................................................................. 44 

1. Fardhu ..................................................................................................... 45 

2. Wajib ....................................................................................................... 46 



xv 

 

 

 

3. Mandub ................................................................................................... 52 

4. Mubah ..................................................................................................... 52 

5. Makruh .................................................................................................... 53 

6. Haram ...................................................................................................... 54 

C. Syarat dan Rukun  Pernikahan ..................................................................... 55 

D. Mahar ......................................................................................................... 107 

1. Dasar Hukum Mahar ............................................................................. 117 

2. Kadar dan Jenis Maskawin ................................................................... 123 

3. Pemberian Mahar Dengan Kontan Atau Utang .................................. 128 

E. Dinamika Pasangan dalam Pernikahan ...................................................... 131 

F. Hukum Islam ............................................................................................. 140 

G. Tinjauan Umum Mengenai Maqasid Syari’ah ........................................... 153 

1. Pengertian ............................................................................................. 153 

2. Pembagian ............................................................................................. 162 

3. Maslahat ................................................................................................ 164 

4. Penerapan Maqasid Syariah .................................................................. 166 

H. Penelitian Terdahulu .................................................................................. 182 

 

BAB III  METODE PENELITIAN ................................................................. 211 

A. Jenis Penelitian .......................................................................................... 212 

B. Lokasi dan Waktu Penelitian ..................................................................... 213 

C. Populasi dan Sampel .................................................................................. 214 

D. Sumber Data .............................................................................................. 214 

E. Teknik PengumpulanData ......................................................................... 215 

1. Observasi............................................................................................... 215 

2. Wawancara ............................................................................................ 216 

3. Dokumentasi ......................................................................................... 217 

F. Teknik Analisis Data ................................................................................. 217 

 

 



xvi 

 

 

 

BAB IV  HASIL DAN PEMBAHASAN ......................................................... 220 

A. Temuan Umum .......................................................................................... 220 

1. Gambaran Lokasi Penelitian ................................................................. 220 

2. Asal Usul Nama Pahang ....................................................................... 221 

3. Politik .................................................................................................... 222 

4. Pusat Administrasi ................................................................................ 223 

5. Demografi ............................................................................................. 225 

6. Agama ................................................................................................... 226 

B. Temuan Khusus ......................................................................................... 228 

1. Pelaksanaan Penetapan Batas Mahar di Negeri Pahang ....................... 228 

2. Faktor yang Memengaruhi Proses Penetapan Batas Mahar di Pahang . 245 

3. Penetapan Batas Mahar di Pahang Perspektif Maqasid Al-Shariah ..... 251 

 

BAB V  PENUTUP ............................................................................................ 259 

A. Kesimpulan ................................................................................................ 259 

B. Saran .......................................................................................................... 261 

 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 263 

 



 

  1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latarbelakang Masalah 

Mahar secara etimologi artinya maskawin. Sementara itu, secara 

terminologi, mahar ialah pemberian wajib dari calon suami kepada calon istri untuk 

menimbulkan rasa cinta kasih bagi seorang istri kepada suaminya. Atau suatu 

pemberian yang diwajibkan bagi calon suami kepada calon istrinya, baik dalam 

bentuk benda maupun jasa (memerdekan, mengajarkan dan sebagainya).1 Allah 

SWT berfirman 

 ـاً مَّرِّيْۤ 
نْهُ نَـفْسًا فَكُلُوْهُ هَنِّيْۤ ْلَةً ۗ فاَِّنْ طِّبَْْ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِّّ  ﴾ ٤ ـاً ﴿وَاٰتوُا النِّّسَاۤءَ صَدُقٰتِّهِّنَّ نِِّ

Artinya: ”Berikanlah mahar kepada wanita-wanita ( yang kamu nikahi) 

sebagai pemberian dengan penuh kerelaan”.2  

 

Ayat ini menunjukkan tidaklah haram memberikan mahar yang besar, 

sesungguhnya lebih baik dan lebih utama adalah mencontohkan Nabi Saw dalam 

meringankan mahar. Untuk itu dapat di pahami dari ayat di atas bahwa Allah 

menggabarkan tentang suatu perkara yang terjadi pada mereka namun tidak 

menggingkari mereka hal tersebut, dengan demikian menunjukkan perkara tersebut 

tidaklah haram hukumnya.  

 
1 Rahman Ghozali,  Fiqh Munakahat. (Jakarta: Kencana, 2008), h. 84. 
2 Departemen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahan (Jakarta :Lajnah Pentasihan Al-

Quran, 2011)., h.115 



2 

 

 

 

Mahar yang besar dapat di larang apabila mengandung  kemudharatan 

dalam agama dan tidak ada maslahat yang sepadan, kemudian Allah berfirman  “ 

apabila kamu akan mengambilnya kembali dengan jalan tuduhan yang dusta dan 

dengan (menanggung) dosa yang nyata”  karena sesungguhnya hal tersebut 

tidaklah halal, walaupun kalian melakukan tipu daya dengan berbagai trik 

sesungguhnya dosanya telah jelas.3  

Menurut sumber lain, mahar memiliki arti secara etimologi sebagai mas 

kawin. Imam Taqiyuddin Abu Bakar mendefinisikan mahar secara terminologi 

sebagai harta yang diberikan oleh seorang pria kepada seorang wanita saat 

pernikahan atau hubungan intim (wathi). Secara terminologi, mahar adalah 

pemberian yang wajib dari calon suami kepada calon istri sebagai tanda ketulusan 

hati calon suami untuk membangkitkan rasa cinta dan kasih sayang dari seorang 

istri terhadap calon suaminya, atau sebagai kewajiban bagi calon suami untuk 

memberikan sesuatu kepada calon istrinya, baik dalam bentuk benda atau jasa 

(seperti pembebasan budak, mengajar, dan sebagainya).4 

Menurut Abdurrahman Al-Jaziri, mahar atau maskawin adalah nama suatu 

benda yang wajib diberikan oleh seorang pria terhadap seorang wanita yang 

disebutkan dalam akad nikah sebagai pernyataan persetujuan antara pria dan wanita 

untuk hidup bersama sebagai suami istri.5 

 
3Syaikh  Abdurrahman bin Nashir as-Sa’di, Op.cit., h. 55-56 
4 ABD. Shomad, Hukum Islam (Penormaan Prinsip Syariah dalam Hukum Indonesia) 

Kencana Prenada Media Group , Jakarta, 2010, h. 92 

 
5 Abdurrahman Al-Jaziri, al-Fiqh Ala al-Madazhib al-Arba’ah, Juz IV, Beirut: Dar Al- 

kitab Al-Ilmiyah, 2003, h. 76. 



3 

 

 

 

Menurut Kompilasi Hukum Islam, mahar didefinisikan sebagai pemberian 

dari mempelai pria kepada mempelai wanita, baik bentuk barang, uang, atau jasa 

yang tidak bertentangan dengan hukum Islam.6 Dan di dalam Pasal 32 Kompilasi 

Hukun Islam mengemukakan bahwa ”Mahar diberikan langsung kepada mempelai 

wanita dan sejak itu menjadi hak pribadinya”. Pada dasarnya mahar tidaklah 

merupakan syarat dari akad nikah, tetapi merupakan suatu pemberian yang berifat 

semi mengikat, yang harus diberikan suami kepada istri sebelum terjadi hubungan 

suami istri, walaupun dalam keadaan belum sepenuhnya mahar yang disepakati itu 

diserahkan. 

Menurut Syaikh Zainuddin bin Abdul Aziz Al-Malibari Al-Fanani, 

mendefinisikan mahar atau shadaq ialah sejumlah harta yang wajib diberikan 

karena nikah atau wathi’ (persetubuhan). Maskawin dinamakan shadaq karena di 

dalamnya terkandung pengertian sebagai ungkapan kejujuran minat pemberinya 

dalam melakukan nikah, sedangkan nikah merupakan pangkal yang mewajibkan 

adanya maskawin.7 

Dari berbagai definisi yang telah disampaikan, dapat disimpulkan bahwa 

mahar adalah pemberian yang diberikan oleh calon pengantin pria kepada calon 

pengantin wanita. Kewajiban untuk membayar mahar timbul karena dua alasan, 

yaitu adanya perjanjian pernikahan dan hubungan intim yang sah (bukan hasil dari 

perbuatan zina). Dalam Kompilasi Hukum Islam Pasal 30, disebutkan bahwa calon 

 
6 Direktori Pembinaan Badan Peradilan Agama Islam Departemen Agama R.I, Kompilasi 

Hukum Di Indonesia, Jakarta: 2001, h. 1. 
7 Zainuddin bin Abdul Aziz Al-Malibari Al-Fanani, Fath Al- Mu’in, Semarang: Toha 

Putra,tt, h.70. 

 



4 

 

 

 

pengantin pria memiliki kewajiban untuk membayar mahar kepada calon pengantin 

wanita, dengan jumlah, bentuk, dan jenisnya yang disepakati oleh kedua belah 

pihak. 

Pahang Darul Makmur merupakan salah satu negara bagian di Malaysia. 

Sebagian besar wilayah negeri Pahang adalah hutan yang juga merupakan bagian 

dari wilayah Taman Nasional Pahang. Kerajaan negeri Pahang telah ada sebelum 

berdirinya kerajaan melayu Melaka. Pahang mempunyai sejarah peradaban yang 

panjang sejak dari zaman pra-sejarah. Dahulu kerajaan Pahang juga disebut sebagai 

Inderapura. Negeri Pahang Darul Makmur ialah sebuah negeri yang terbesar di 

Semenanjung Tanah Melayu dengan luas 35.515 kilometer persegi. Kemasyhuran 

dan kehebatan namanya pada masa lalu menjadi rebutan kerajaan yang ada di 

sekelilingnya. Pada masa ini Pahang adalah negeri di Semenanjung yang terbagi 

atas sebelas daerah yaitu Kuantan, Pekan, Rompin, Maran, Temerloh, Jerantut, 

Bentong, Raub, Lipis, Cameron Highlands dan Bera. Sedangkan penduduknya pula 

terdiri dari berbagai kaum dan bangsa.8 

Mahar dalam konteks pernikahan adalah mas kawin atau harta yang 

diberikan oleh suami kepada isteri sebagai bentuk tanggung jawab dan 

penghargaan. Dalam masyarakat Malaysia, termasuk di Pahang, penetapan batas 

mahar sering kali menjadi perbincangan hangat. Penetapan batas mahar yang adil 

dan sesuai dengan prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah adalah penting untuk 

memastikan keadilan dalam institusi pernikahan. Penelitian ini bertujuan untuk 

 
8https://p2k.stekom.ac.id/ensiklopedia/Pahang_(negara_bagian) di akses pada 12 Juli 

2023 



5 

 

 

 

menganalisis latar belakang masalah penetapan batas mahar di Pahang, Malaysia, 

dengan berfokus pada prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah yang relevan. 

Malaysia, sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim, memiliki 

sistem hukum syariah yang berlaku seiring dengan hukum sivil. Namun, praktik 

penetapan batas mahar di berbagai wilayah di negara ini sering kali bervariasi dan 

dapat menjadi sumber konflik. Pahang, sebagai salah satu negara bagian di 

Malaysia, juga tidak terlepas dari permasalahan ini. Kontroversi seputar penetapan 

batas mahar di Pahang sering kali muncul akibat perbedaan pandangan, faktor 

budaya, ekonomi, dan sosial yang berperan dalam proses penetapan ini. Di Pahang, 

Malaysia, sebagai bagian dari negara dengan mayoritas penduduk Muslim, praktik 

penetapan batas mahar dapat bervariasi. Faktor-faktor budaya, sosial, dan ekonomi 

dapat mempengaruhi proses penetapan batas mahar, yang pada gilirannya dapat 

memunculkan ketidakadilan dan konflik. Mahkamah syariah dan para cendekiawan 

Islam di Pahang, Malaysia, telah lama berusaha untuk menemukan pandangan yang 

sejalan dengan prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah dalam penetapan batas mahar. 

Tarif mahar baru di Pahang ditetapkan sebesar RM100 dibandingkan 

dengan RM22,50 yang telah diterapkan sejak hampir 124 tahun lalu. Sultan Pahang, 

Al-Sultan Abdullah Riayatuddin Al-Mustafa Billah Shah mengatakan, penetapan 

besaran mahar berdasarkan Pasal 21 ayat (1) UU Keluarga Islam Tahun 2005. 

Menurut Yang Mulia, tarif mahar yang ada saat ini telah ditetapkan. dipraktikkan 

sejak tahun 1900. Hal itu disampaikan Al-Sultan Abdullah pada Perayaan Nuzul 

Quran, Pembacaan Yasin dan Tahlil Al-Marhum Sultan Ahmad Shah Al-Mustain 

Billah serta Pembukaan Masjid Alor Akar di sini, Kamis. Al-Sultan Abdullah 



6 

 

 

 

mengatakan, tarif baru tersebut lebih masuk akal dan sejalan dengan tarif ekonomi 

saat ini. Namun penentuan besaran maksimal mahar tergantung pada kemampuan 

dan persetujuan kedua belah pihak suami istri. Insya Allah sudah disahkan oleh 

pemerintah, kata Baginda.9 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih 

mendalam tentang praktik penetapan batas mahar di Pahang, Malaysia, serta 

relevansinya dengan prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah. Hasil penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan pandangan baru yang bermanfaat bagi mahkamah 

syariah, cendekiawan, serta masyarakat dalam menghadapi permasalahan 

penetapan batas mahar yang sering kali kompleks dan kontroversial. Penetapan 

batas mahar di Pahang, Malaysia, merupakan isu yang penting dan kompleks dalam 

konteks pernikahan. Penelitian ini akan memberikan pandangan baru dengan 

menggunakan prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah sebagai kerangka analisis, 

dengan tujuan untuk memahami praktik ini secara lebih mendalam dan 

merumuskan rekomendasi yang sesuai dengan nilai-nilai Islam yang 

mengutamakan keadilan dan kesejahteraan bagi semua pihak yang terlibat. 

Penelitian ini akan terdiri dari beberapa bagian. Bagian pertama akan 

memperkenalkan latar belakang dan konteks permasalahan yang akan diteliti. 

Bagian kedua akan membahas konsep Maqasid al-Shariah dan relevansinya dalam 

praktik pernikahan, khususnya penetapan batas mahar. Bagian ketiga akan 

 
9 Nik Amirulmumin Nik Min, Kadar mas kahwin di Pahang naik kepada RM100 

https://www.sinarharian.com.my/article/657113/edisi/pahang/kadar-mas-kahwin-di-pahang-

naik-kepada-rm100 



7 

 

 

 

menggali faktor-faktor yang memengaruhi penetapan batas mahar di Pahang, 

termasuk aspek budaya, ekonomi, dan sosial. Bagian keempat akan menjelaskan 

metodologi penelitian yang akan digunakan. Bagian kelima akan membahas hasil 

analisis data dan temuan penelitian. Bagian terakhir akan merumuskan kesimpulan 

dan implikasi dari hasil penelitian ini terhadap praktik penetapan batas mahar di 

Pahang, Malaysia. 

B. Penegasan Istilah 

1. Penetapan Batas Mahar 

Penetapan batas mahar merujuk kepada kebijakan atau peraturan yang 

menetapkan jumlah minimum atau maksimum mahar yang harus diberikan 

oleh pihak laki-laki kepada pihak perempuan dalam suatu pernikahan. Tujuan 

penetapan ini adalah untuk memastikan bahwa mahar yang diberikan sesuai 

dengan kemampuan ekonomi dan tidak memberatkan kedua belah pihak. 

2. Perkawinan 

Perkawinan adalah ikatan legal antara seorang laki-laki dan seorang 

perempuan yang diakui secara hukum dan agama. Dalam konteks ini, 

perkawinan di Negeri Pahang, Malaysia, diatur oleh undang-undang syariah 

dan adat istiadat setempat. 

3. Negeri Pahang 

Negeri Pahang adalah salah satu negara bagian di Malaysia yang 

memiliki sistem hukum dan adat istiadat yang unik. Negeri ini memiliki 

peraturan khusus terkait dengan perkawinan, termasuk penetapan batas mahar. 

4. Malaysia 



8 

 

 

 

Malaysia adalah sebuah negara di Asia Tenggara yang terdiri dari 

beberapa negara bagian dan wilayah federal. Hukum keluarga, termasuk 

hukum perkawinan, diatur oleh hukum syariah bagi umat Islam. 

5. Maqasidus Syariah 

Maqasidus Syariah adalah prinsip-prinsip dasar hukum Islam yang 

bertujuan untuk melindungi dan mempromosikan kemaslahatan umat manusia. 

Prinsip-prinsip ini mencakup perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta benda. Analisis Maqasidus Syariah dalam konteks 

penetapan batas mahar bertujuan untuk memastikan bahwa kebijakan ini tidak 

hanya sesuai dengan syariah, tetapi juga mempromosikan keadilan dan 

kesejahteraan bagi semua pihak yang terlibat dalam pernikahan. 

C. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan uraian pada latar belakang masalah yang dikemukakan di atas, 

maka permasalahan yang ada menjadi sangat luas dan rumit. Oleh sebab itu, perlu  

diidentifikasi agar permasalahannya  lebih  jelas  dan  terang. Adapun 

permasalahan yang dapat diidentifikasi adalah sebagai berikut: 

1. Ketidaksesuaian dengan Prinsip Keadilan Maqasid al-Shariah: Bagaimana 

praktik penetapan batas mahar di Pahang sesuai atau tidak sesuai dengan 

prinsip keadilan yang ditekankan oleh Maqasid al-Shariah? 

2. Kesenjangan Gender dalam Penetapan Mahar: Sejauh mana praktik 

penetapan batas mahar di Pahang mencerminkan kesetaraan gender dan 

perlindungan terhadap hak-hak perempuan, mengingat perbedaan 

pendekatan budaya dan pandangan masyarakat? 



9 

 

 

 

3. Keterkaitan Batas Mahar dengan Kemampuan Ekonomi Suami: Bagaimana 

faktor kemampuan ekonomi suami mempengaruhi penetapan batas mahar, 

dan sejauh mana hal ini mematuhi prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah? 

4. Pengaruh Tekanan Sosial dan Budaya: Sejauh mana tekanan sosial dan 

budaya memengaruhi penentuan batas mahar di Pahang, serta bagaimana 

dampaknya terhadap keadilan dan keseimbangan antara pihak-pihak yang 

terlibat? 

5. Perlindungan Kemanfaatan Istri: Bagaimana praktik penetapan batas mahar 

di Pahang dapat memastikan perlindungan kemanfaatan isteri, terutama 

dalam hal perceraian atau kematian suami, sesuai dengan prinsip Maqasid 

al-Shariah? 

6. Kesesuaian Batas Mahar dengan Kemampuan Kehidupan: Sejauh mana 

penentuan batas mahar mencerminkan pemahaman tentang biaya hidup dan 

kebutuhan dasar dalam masyarakat Pahang? 

7. Dampak Kesenjangan Ekonomi dalam Pernikahan: Bagaimana kesenjangan 

ekonomi antara pihak suami dan isteri mempengaruhi praktik penetapan 

batas mahar, dan apakah hal ini sejalan dengan tujuan Maqasid al-Shariah? 

8. Keterkaitan Batas Mahar dengan Nilai-Nilai Islam: Bagaimana nilai-nilai 

agama dan moral dalam Islam tercermin dalam proses penetapan batas 

mahar di Pahang, dan sejauh mana hal ini mendukung Maqasid al-Shariah? 

9. Konsistensi Hukum dan Kepastian dalam Penetapan Mahar: Bagaimana 

konsistensi dan kepastian hukum dalam penetapan batas mahar di Pahang 



10 

 

 

 

mempengaruhi keadilan dan kepercayaan masyarakat terhadap sistem 

hukum syariah? 

10. Pendidikan dan Kesadaran tentang Maqasid al-Shariah: Sejauh mana 

pemahaman dan kesadaran masyarakat Pahang terhadap prinsip-prinsip 

Maqasid al-Shariah dapat mempengaruhi praktik penetapan batas mahar 

yang lebih adil dan sesuai? 

11. Pengaruh Faktor Sosial dan Budaya dalam Putusan Mahkamah: Bagaimana 

pengaruh faktor sosial dan budaya dalam masyarakat Pahang memengaruhi 

putusan hakim dalam kasus-kasus penetapan batas mahar di pengadilan 

syariah? 

12. Faktor-faktor Ekonomi dalam Penetapan Batas Mahar: Bagaimana faktor-

faktor ekonomi, seperti inflasi dan biaya hidup, mempengaruhi penetapan 

batas mahar dan apakah hal ini sesuai dengan tujuan Maqasid al-Shariah? 

13. Harmonisasi Pandangan dalam Komunitas: Bagaimana komunitas di 

Pahang dapat berusaha untuk mencapai kesepakatan atau harmonisasi 

pandangan terkait penetapan batas mahar, mengingat variasi pandangan dan 

pendekatan yang mungkin muncul? 

D. Batasan Masalah 

Permasalahan-permasalahan yang muncul pada latar belakang di atas 

sangat  luas.  Supaya pembahasannya bisa  terfokus,  dalam  kajian  ini 

permasalahan tersebut di batasi. Dengan adanya batasan masalah, kajian ini 

diharapkan dapat terfokus yang menunjukkan ketajaman dalam uraiannya. Adapun 



11 

 

 

 

pokok bahasan yang akan diteliti dalam disertasi ini dibatasi sedemikian rupa 

supaya sasaran  yang diharapkan dapat terlaksana.   

Penelitian ini akan difokuskan pada praktik penetapan batas mahar di 

Pahang, Malaysia. Meskipun prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah bersifat 

universal, batasan geografis ini diterapkan untuk memungkinkan penelitian yang 

lebih mendalam dalam konteks tertentu. Penelitian ini akan membatasi analisis 

pada prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah yang terkait langsung dengan penetapan 

batas mahar, seperti keadilan, perlindungan, dan kemanfaatan. Prinsip-prinsip 

lainnya, meskipun relevan, akan diperlakukan secara terbatas. 

E. Rumusan Masalah  

Berdasarkan batasan masalah di atas maka rumusan masalah yang perlu 

ditelusuri dalam kajian ini adalah sebagai berikut:  

1. Bagaimana pelaksanaan penetapan batas mahar di Negeri Pahang, 

Malaysia? 

2. Apa saja faktor yang memengaruhi proses penetapan batas mahar di 

Pahang? 

3. Bagaimana penetapan batas mahar di Pahang, Malaysia dalam tinjauan 

Maqasid al-Shariah? 

 

F.  Tujuan Penelitian  

Berdasarkan dari uraian batasan dan rumusan masalah di atas, tujuan 

penulisan ini adalah untuk menjawab berbagai masalah yang telah di sebutkan 

sebelumnya, dan mencari jawaban atas persoalan-persoalan sebagai berikut. 



12 

 

 

 

1. Untuk menganalisis pelaksanaan penetapan batas mahar di Negeri Pahang, 

Malaysia. 

2. Untuk mengetahui faktor-faktor yang memengaruhi proses penetapan batas 

mahar di Pahang. 

3. Untuk menjelaskan penetapan batas mahar di Pahang, Malaysia dalam 

tinjauan Maqasid al-Shariah. 

G. Manfaat Penelitian  

Dalam penelitian yang penulis lakukan terdapat beberapa manfaat, baik 

secara teoritis maupun praktis. 

1. Secara Teoritis 

a. Penelitian ini memberikan kontribusi pada pengembangan ilmu hukum 

Islam, khususnya dalam konteks penerapan maqasid syariah dalam 

kebijakan penetapan batas mahar. Ini membantu memperkaya literatur 

tentang bagaimana prinsip-prinsip maqasid syariah dapat diterapkan dalam 

hukum keluarga Islam. 

b. Menyediakan analisis mendalam tentang penerapan maqasid syariah 

dalam konteks hukum perkawinan, yang dapat menjadi referensi bagi 

akademisi dan peneliti dalam mengkaji penerapan maqasid syariah dalam 

aspek hukum lainnya. 

c. Penelitian ini dapat menjadi referensi bagi studi perbandingan antara 

kebijakan penetapan mahar di Malaysia dengan negara-negara lain yang 

memiliki sistem hukum Islam. Hal ini memungkinkan peneliti untuk 



13 

 

 

 

memahami persamaan dan perbedaan dalam penerapan hukum syariah di 

berbagai negara. 

d. Menambah khazanah literatur dalam bidang hukum keluarga Islam, 

khususnya mengenai isu-isu kontemporer seperti penetapan batas mahar. 

Ini penting bagi pengembangan kurikulum di lembaga pendidikan tinggi 

Islam. 

e. Meningkatkan pemahaman kritis tentang kebijakan hukum yang 

diterapkan oleh pemerintah daerah, khususnya di Negeri Pahang. Ini 

membantu dalam memahami bagaimana kebijakan tersebut dirumuskan 

dan diimplementasikan berdasarkan prinsip-prinsip syariah. 

f. Memberikan landasan teoretis bagi pembuat kebijakan dalam merumuskan 

aturan-aturan yang berkaitan dengan mahar dalam perkawinan. Dengan 

memahami maqasid syariah, kebijakan yang dibuat diharapkan lebih adil 

dan bermanfaat bagi masyarakat. 

g. Penelitian ini memberikan kontribusi pada pengembangan teori keadilan 

sosial dalam Islam dengan menyoroti bagaimana penetapan batas mahar 

dapat dilakukan dengan mempertimbangkan aspek keadilan, 

kesejahteraan, dan kemaslahatan masyarakat 

h. Manfaat yang diambil dari penulisan ini adalah untuk menambah wawasan 

pemikiran pengembangan akademik, penelitian ini diharapkan dapat 

dijadikan bahan pemikiran untuk penelitian selanjutnya dan khazanah 

pengetahuan khususnya dalam memberikan pemahaman tentang 

permasalahan penelitian ini. 



14 

 

 

 

Dengan ini diharapkan permasalahan dalam Penetapan Batas Mahar di 

Pahang, Malaysia Menurut Tinjauan Maqasid al-Shariah secara lebih 

proporsional dengan juga mempertimbangkan pendekatan-pendekatan 

terbarukan yang berasal dari khazanah intelektual peradaban Islam yang terus 

berkembang dari masa ke masa, dan penulis juga berharap penelitian ini dapat 

menjadi acuan serta memberikan kontribusi pemikiran bagi pemangku jabatan 

dalam menetapkan kebijakan dalam kepemimpinan. 

2. Secara Praktis 

a. Penelitian ini diharapkan menambah daftar koleksi perpustakaan 

kampus. Selain itu, kehadiran kajian ini hendaknya juga dapat dijadikan 

salah satu pertimbangan dan/atau rujukan oleh para civitas akademika 

UIN Sultan Syarif Kasim Riau dalam mengatasi permasalahan penetapan 

usia menikah yang selalu bergulir dari waktu ke waktu.  

b. Disertasi ini diharapkan menjadi salah satu nilai plus bagi eksistensi 

Program Studi Hukum Keluarga (S3) di Program Pascasarjana UIN 

Suska Riau di bumi Lancang Kuning ini. Terakhir, secara terapan, kajian 

disertasi ini diharapkan dapat dimanfaatkan oleh para stokeholders tidak 

hanya dalam mengetahui dan kemudian menjadi bahan informasi bagi 

yang ingin mengadakan penelitian yang sama di masa akan datang. 

c. Penelitian ini dapat menjadi panduan bagi pembuat kebijakan di Negeri 

Pahang dalam merumuskan dan menetapkan batas mahar yang adil dan 

sesuai dengan prinsip maqasid syariah. Hal ini membantu dalam 



15 

 

 

 

menciptakan kebijakan yang berkeadilan dan tidak memberatkan kedua 

belah pihak dalam pernikahan. 

d. Memberikan informasi yang lebih jelas dan terperinci kepada masyarakat 

mengenai pentingnya penetapan batas mahar sesuai dengan syariah. Ini 

membantu masyarakat untuk lebih memahami dan menghargai kebijakan 

yang ada serta mengurangi kesalahpahaman terkait mahar. 

e. Menyediakan pedoman praktis bagi calon pengantin, keluarga, dan 

pihak-pihak lain yang terlibat dalam proses pernikahan mengenai jumlah 

mahar yang wajar dan sesuai dengan syariah. Hal ini dapat membantu 

dalam menghindari konflik dan perselisihan terkait mahar. 

f. Mendukung implementasi hukum syariah di Negeri Pahang dengan 

memberikan rekomendasi praktis yang dapat diterapkan oleh lembaga-

lembaga hukum dan pengadilan syariah. Ini memastikan bahwa 

penetapan mahar sesuai dengan prinsip-prinsip syariah dan kebutuhan 

masyarakat setempat. 

g. Mengidentifikasi dan memberikan solusi praktis terhadap masalah sosial 

yang mungkin timbul akibat penetapan mahar yang tidak adil atau 

berlebihan. Dengan demikian, penelitian ini membantu mengurangi 

beban finansial yang mungkin memberatkan calon pengantin. 

h. Membantu dalam penguatan institusi keluarga Muslim dengan 

memastikan bahwa pernikahan dimulai dengan dasar yang adil dan 

sesuai dengan syariah. Ini berkontribusi pada kestabilan dan 

kesejahteraan keluarga dalam jangka panjang. 



16 

 

 

 

i. Memberikan dasar bagi evaluasi dan perbaikan kebijakan yang ada 

terkait penetapan batas mahar di Negeri Pahang. Ini memungkinkan 

pembuat kebijakan untuk melakukan penyesuaian yang diperlukan 

berdasarkan temuan penelitian dan analisis maqasid syariah. 

j. Membantu dalam meningkatkan efisiensi proses perkawinan dengan 

memberikan panduan yang jelas dan terstruktur mengenai mahar, 

sehingga mengurangi birokrasi dan hambatan dalam pelaksanaan 

pernikahan. 

H. Sistematika Penulisan 

Untuk mengarahkan alur pembahasan secara sistematika dan mempermudah 

pembahasan serta pemahaman, maka suatu karya ilmiah yang bagus memerlukan 

sistematika. Hal ini akan menjadikan karya ilmiah tersebut mudah difahami dan 

tersusun rapi. Dalam penyusunan isi penelitian ini, maka penulisannya dilakukan 

berdasarkan sistematika pembahasan sebagai berikut :  

BAB I : Merupakan bab pendahuluan, yaitu pengantar yang menggambarkan 

seluruh isi tulisan, sehingga dapat memberikan informasi tentang segala 

sesuatu yang berkaitan dengan penelitian ini. Bab pendahuluan meliputi 

latar belakang masalah, yang bertujuan untuk memberikan penjelasan 

secara akademik mengapa penelitian ini perlu dilakukan dan apa yang 

melatarbelakangi penulis melakukan penelitian ini. Selanjutnya, 

identifiksi masalah, untuk memaparkan permasalahan yang terkait 

dengan judul ini. Lalu penegasan istilah, untuk menegaskan makna 

beberapa istilah kunci yang terdapat dalam penelitian ini yang bertujuan 



17 

 

 

 

untuk menghindari kesalahan pembaca atas makna yang dimaksudkan. 

Batasan dan rumusan masalah, agar dalam penelitian ini lebih terfokus 

kepada apa yang menjadi tujuan utamanya, atau apa yang akan diteliti. 

Tujuan dan manfaat penelitian, untuk menjelaskan pentingnya penelitian 

ini serta tujuan yang hendak dicapai, dan sistematika penulisan yang akan 

membantu dalam memahami keseluruhan isi penelitian ini. 

 

BAB II : Merupakan tinjauan pustaka (kerangka teori) yang berisikan landasan 

teori dan tinjauan kepustakaan (penelitian yang relevan).  

 

BAB III: Berisikan metode penilitian yang terdiri dari jenis penelitian, sumber 

data yang terdiri dari data primer dan sekunder, teknik pengumpulan 

data, yaitu tahapan-tahapan yang penulis lakukan dalam 

mengumpulkan data, serta teknik analisis data, yaitu tahapan dan cara 

analisis yang dilakukan. 

 

BAB IV: Berisikan penyajian dan analisis data (pembahasan dan hasil). Pada bab 

ini data dan analisisnya akan disatukan dalam pembahasan. Dibagian 

ini penulis akan memaparkan jawaban atas rumusan masalah dalam 

temuan umum dan temuan khusus. 

BAB V: Merupakan penutup yang berisikan kesimpulan dan saran. Dalam bab ini 

penulis memberikan beberapa kesimpulan dari uraian yang dikemukakan 

dalam rumusan masalah. Setelah itu penulis memberikan saran-saran 



18 

 

 

 

yang dianggap penting untuk kemajuan maupun kelanjutan penelitian 

yang lebih baik. 

  



19 

 

 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. Tinjauan Umum Mengenai Pernikahan 

1. Pengertian Nikah 

Pernikahan merupakan sunnatullah yang umum dan berlaku pada 

semua makhluknya, baik pada manusia, hewan maupun tumbuh-tumbuhan. 

Ini adalah suatu cara yang dipilih oleh Allah swt sebagai jalan bagi 

makhluknya untuk berkembang biak, dan melestarikan hidupnya. 

Kata nikah berasal dari bahasa Arab   نكاح yang merupakan masdar 

atau asal dari kata kerja   نكح sinonimnya   تزوج kemudian diterjemahkan ke 

dalam bahasa Indonesia dengan pernikahan.10 Menurut bahasa, kata nikah 

berarti adh-Dhammu Wattadaakhul (bertindih atau memasukan). Dalam 

kitab lain, kata nikah diaritikan dengan ad-Dhammu wa al-Jam’u (bertindih 

atau berkumpul).11 Mardani juga memberikan defenisi bahwa pernikahan 

berarti bersetubuhan, bersatu, berkumpul dan ada pula yang mengartikannya 

perjanjian’ (al-Aqdu).12 

Adapun menurut istilah syariat, nikah berarti akad antara pihak laki-

laki dan wali perempuan yang karenanya hubungan badan menjadi halal. 

Nikah berarti akad dalam arti yang sebenarnya dan berarti hubungan badan 

dalam arti majazi (metafora). Menurut Abu Hanifah, nikah itu berarti 

 
10 Ibnu Manzur, Lisan al-Arab, (Beirut, Damaskus, tt), hlm. 1648 
11 Beni Ahmad Saebani, Fiqih Munakahat 1, (Pustaka Setia, Bandung, 2009) h.10 
12 Mardani, Hukum Keluarga Islam di Indonesia ( Jakarta : Prenadamedia Grup Kencana, 

2016), h. 23 



20 

 

 

 

hubungan badan dalam arti yang sebenarnya, dan berarti akad dalam arti 

majazinya.13 Menurut istilah hukum Islam, terdapat beberapa definisi, di 

antaranya ialah.  

Hafiz Asnhari memberikan definisi bahwa pernikahan adalah akad 

yang memberikan faedah hukum kebolehan mengadakan hubungan 

keluarga (suami istri) antara pria dengan wanita dan mengadakan tolong-

menolong dan memberi batas hak bagi pemiliknya serta pemenuhan 

kewajiban bagi masing-masing.14 

Audh bin Raja’ al-Aufi dalam al-Wilayah fi al-Nikah menjelaskan 

secara rinci pengertian nikah secara bahasa. Menurutnya, nikah adalah 

kalimat isim (nominal) yang menunjukkan pengertian bersetubuh dan akad 

nikah, ia juga menjelaskan bahwa makna asal dari nikah dalam bahasa Arab 

berarti bersetubuh. Makna lainnya adalah kawin, karena nikah 

menyebabkan dibolehkannya bersetubuh. 15 Ibnu Faris dalam Maqayis al-

Lughah menjelaskan bahwa nikah berarti bersetubuh. Terkadang nikah juga 

berarti akad, tanpa bersetubuh. Kebanyakan ahli menyebutkan pengertian 

yang mirip dengan pengertian-pengertian ini.16 

 
13 Syaikh Hasan Ayyub, Fiqhu Al-Usrati Al-Muslimati, Alih Bahasa, M. Abdul Ghoffar, 

EM., Fikih Keluarga, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2001), Cet. Pertama, h.3 
14 Hafiz Anshari, Problematika Hukum Islam Kontemporer, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 

1994), Cet. Ke-1, h.53 
15 Audh bin Raja’ al-Aufi. Al-Wilayah fi al-Nikah, (Al-Madinah al-Munawwarah: Al-

Jami’ah  al-Islamiyah, 2002), h. 31-39.  
16 Ibnu Faris, Maqayis al-Lughah,. Hlm. 34 



21 

 

 

 

Nikah berarti menggabungkan, mengumpulkan atau 17. Pengertian 

lain dari nikah adalah bersetubuh18. Pernikahan adalah aqad, yang bersifat 

luhur dan suci antara laki-laki dan perempuan yang menjadi sebab sahnya 

hubungan seksual dengan tujuan mencapai keluarga yang penuh kasih 

sayang, kebajikan dan saling menyantuni, keluarga seperti ini adalah ideal 

yang diidamkan oleh semua orang.19 

Perkawinan disebut nikah karena ia merupakan penyebab 

dihalalkannya bersetubuh, bahkan dikatakan sebagai hakikat dari 

pernikahan. Ibnu Manzur (W.1312H) menjelaskan beberapa pengertian 

nikah, antara lain; Nakaha adalah sinonim kata  tazawaja, al-witha’, al-aqd, 

dan al-dhamm. Ia lebih memilih nakaha dengan arti tazawwaja. Karena 

semua ayat yang menggunakan kata nakaha dan derivasinya berarti 

tazawwaja (kawin). Ia juga mengartikan nakaha dengan tazawwaja, ketika 

menjelaskan tafsir ayat “Pezina laki-laki tidak akan menikah kecuali dengan 

pezina perempuan atau perempuan musyrik.”20 

Para ulama berbeda pendapat tentang asal usul makna nikah ini, 

dalam hal ini ada tiga pendapat yaitu : 

 
17 Imam Abi al-Qasim Abd al-Karim ibn Muhammad ibn Abd al-Karim al-Rafi’i al-

Qazwaini al-Syafi’i. Al-‘Aziz Syarh al-Wajiz, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, 1997), h. 426. 

Lihat juga Muhammad Ibhrahim Jannati. Fiqh Perbandingan Lima Mazhab, terj. Ibnu Alwi 

Bafaqih dkk, (Jakarta: Cahaya, 2007), h. 300.  
18 Sulaiman bin Muhammad bin Umar. Hasyiah al-Bujairimy, (Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiah, tt),  h. 377. Sedangkan al-Ahdal menjelaskan arti kata menikah meliputi ketiga pengertian 

di atas. Lihat Abd   al-Rahman ibn Abd al-Rahman Syamilah al-Ahdal, Al-Ankihat al-Fasidah: 

Dirasat Fiqhiyah Muqaranah, (Raiyadh: Maktabah Dauliyah, 1983), h. 29 
19 Moch. Khoirul Anam & Jumni Nelli, Perceraian Di Depan Pengadilan Agama 

Menurut Hukum Islam Dan Hukum Positif Di Indonesia Studi Analisis Multi Displiner, “Journal 

of Indonesian Law : Volume 2, Nomor 1, Juni 2021, h. 3 
20 Ibnu Manzur. Lisan al-Arabi, (Kairo: Dar al-Ma’arif, 1119 H), h. 1648     .  



22 

 

 

 

a. Sebagian ulama berbeda pendapat bahwa nikah adalah hakikatnya 

bersetubuh. Menurut Abu Hanifah, hakikat nikah adalah bersetubuh, 

namun boleh juga digunakan untuk makna akad 21.  

b. Sebagian yang lain, nikah adalah akad. Menurut al-Mawardi (W. 450 

H) dari kalangan Syafi’iah, hakikat dari nikah adalah akad, boleh juga 

digunakan untuk makna bersetubuh.22 Berdasarkan hal ini, kalangan 

Syafi’iah berpendapat; 

1) Tidak sah pernikahan tanpa izin wali, karena wali memiliki hak 

menikahkan (melaksanakan akad). Begitu juga, perempuan tidak 

boleh menikahkan dirinya sendiri. 

2) Pernikahan seorang hamba sahaya mesti dengan izin tuannya. 

3) Wali tersebut tidak boleh dari kalangan ana-anak, orang gila atau 

hamba sahaya. Karena mereka tidak memiliki hak untuk 

melaksanakan akad bagi dirinya, dan juga bagi selain dirinya. 

4) Bila seorang wali keluar dari kewenangan sebagai wali karena gila 

atau fasiq, hak wali berpindah kepada wali lain di bawahnya, 

sebagaimana bila wali tersebut meninggal dunia. 

5) Seorang bapak atau kakek boleh menikahkan anaknya yang masih 

perawan (bikr) tanpa seizin anaknya tersebut. 

 
21 Abu Hanifah seperti dikutip oleh al-Mawardi. Lihat Abi al-Hasan Ali ibn Muhammad 

ibn Habib Al-Mawardi. Al-Hawi al-Kabir, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, 1994), h. 7. 
22 Abi al-Hasan Ali ibn Muhammad ibn Habib Al-Mawardi. Loc. Cit. 



23 

 

 

 

6) Seorang wali boleh menikahkan anaknya yang masih anak-anak, 

bila ia memandang terdapat kemaslahat di dalamnya. 

7) Tidak sah pernikahan kecuali disaksikan oleh dua orang saksi. 

8) Disunnatkan melakukan peminangan sebelum melaksanakan 

pernikahan. 

9) Tidak sak akad nikah kecuali dengan menggunanak lafaz nikah 

atau tazwij. 

10) Setelah akad nikah diucapkan, tidak ada lagi khiyar majlis atau 

khiyar syarat, sebab sebelum dinaikahkan telah ditannyak 

kebutuhan mempelai terhadap pernikahan, maka khiyar tidak lagi 

dibutuhkan setelah itu 23.  

c. Sebagian yang lainnya berpendapat bahwa nikah itu penggabungan dari 

arti bersetubuh dan akad.24 

Secara terminologi pada ulama mendefenisikan nikah dengan 

redaksi yang sangat beragam. Berikut dikemukakan beberapa rumusan para 

ulama tersebut : 

1) Menurut Wahbah Zuhaili (W. 2015 M), nikah adalah akad yang 

ditetapkan Syari’ yang digunakan untuk mendapatkan hak memiliki dan 

bersenang-senang seorang laki-laki dengan seorang perempuan atau 

 
23 Abi Ishaq Ibrahim ibn Ali ibn Yusuf al-Farius Abadi al-Syirazi. Al-Muhazzab fi Fiqh 

Imam al-Syafi’i. (Beirut : Dar al-Kutub al-Ilmiah, 1995), h. 426-438 
24Abd al-Rahman Al-Jaziri, Kitab Al-Fiqh Ala Mazahib Al-Arba’ah, (Libanon : Dar al 

Fikr, 1989, Juz IV), h.1  



24 

 

 

 

menghalalkan hubungan seorang perempuan dengan seorang laki-

laki25.   

2) Menurut Sa’ad bin Abdillah bin Sa’ad al-Arifi, nikah adalah “akad yang 

ditetapkan Syari’ yang menjadikan seorang laki-laki memiliki hak dan 

halal baginya untuk bersenang-senang dengan perempuan, dan 

perempuan memiliki hak bersenang-senang dengan laki-laki sesuai 

dengan syari’at” 26. 

3) Menurut Muhammad al-Syaukani (W. 1250 H), nikah adalah akad 

antara dua orang pasangan (suami dan isteri) yang menyebabkan 

halalnya persetubuhan” 27.  

4) Menurut Abu Zahrah, nikah adalah “akad yang menjadikan halalnya 

hubungan seksual antara seorang laki-laki dan seorang wanita, saling 

tolong menolong di antara keduanya serta menimbulkan hak dan 

kewajiban antara keduanya”28. 

5) Menurut al-Ahdal, nikah adalah suatu akad yang ditetapkan Syari’ 

untuk menghalalkan persetubuhan antara suami dan isteri menurut 

syar’i 29. 

 
25 Wahbah al-Zuhaily. Al-Fiqh Islam Wa Adillatuhu,.h.175  
26 Sa’ad bin Abdillah bin Sa’ad al-Arifi. Al-Hisbah wa al-Siyasah al-Jinaiyah fi al-

Mamlakahal-Arabiyah al-Su’udiyah, (Riyadh: Maktabah al-Rusyd,1996), h. 244. 
27 Muhammad al-Syaukani. Nail al-Authar min Ahadits Said al-Akhyar, Juz 5, (Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiah, 1999), h. 108. 
28 Abu Zahrah Al-Ahwal al-Syakhshiyah, (Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, 1950), h. 17 
29 Abd al-Rahman ibn Abd al-Rahman Syamilah al-Ahdal. Op. Cit, h. 29-30. 



25 

 

 

 

6) Menurut Imam al-Nawawi (W.676H), nikah adalah akad yang 

mengandung hukum kebolehan bersetubuh dengan menggunakan lafaz 

nikah, zawaj atau terjemahannya 30. 

7) Menurut Imam al-Ghazali (W.505H), nikah adalah akad yang 

ditetapkan untuk memberikan hak bersetubuh antara laki-laki dan 

perempuan 31. 

8) Menurut Sulaiman bin Muhammad Umar, nikah adalah akad yang 

menyebabkan boleh bersetubuh dengan lafadz nikah atau sejenisnya.32 

Defenisi-defenisi yang telah diungkapkan di atas yang sering dipakai 

adalah kata akad. Dalam hal ini, kata akad yang dipergunakan merupakan pokok 

pangkal kehidupan suami isteri, karena akad merupakan hal yang mutlak dalam 

perkawinan. 

Undang-undang perkawinan No.1 tahun 1974, menyebutkan bahwa 

perkawinan adalah ikatan lahir batin antara seorang laki-laki dengan seorang 

perempuan sebagai suami isteri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah 

tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa.33 

Dalam kompilasi Hukum Islam menguraikan perkawinan sebagai akad yang 

 
30 Abi Zakaria Yahya ibn Syarf al-Nawawi al-Syafi’i, Raudhat al-Thalibin, Juz 5, 

(Riyadh: Dar Alam al-Kutub, 2003), h. 344. 
31 Imam al-Ghazali. Al-Wasith fi al-Mazhab, Jilid 5, (Kairo: Dar al-Salam, 19970), h. 5. 
32Sulaiman bin Muhammad bin Umar, Op.cit., h.377 
33 Hasballah Bakry,  Kumpulan Lengkap Undang-undang dan Peraturan Perkawinan di 

Indonesia, (Djambatan, 1985),  h. 3  



26 

 

 

 

sangat kuat atau mitsaqan ghalidhan untuk menaati perintah Allah dan 

melaksanakannya merupakan ibadah.34 

Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda. 

فَرجِْ  ,
ْ
حْصَنُ لِل

َ
بَصَرِ وَأ

ْ
غَضُّ لِل

َ
يَتَزَوَّجْ فَإِنَّهُ أ

ْ
بَاءَةَ فَل

ْ
مُ ال

ُ
بَابِ مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْك مْ  يَا مَعْشَرَ الشَّ

َ
 وَمَنْ ل

هُ وِجَاء  
َ
وْمِ فَإِنَّهُ ل يْهِ بِالصَّ

َ
  يَسْتَطِعْ فَعَل

Terjemahan :“Wahai para pemuda, barangsiapa yang memiliki baa-ah , 

maka menikahlah. Karena itu lebih akan menundukkan pandangan dan lebih 

menjaga kemaluan. Barangsiapa yang belum mampu, maka berpuasalah karena 

puasa itu bagai obat pengekang baginya.”35 

Adapun maksud kata ba’ah dalam hadits di atas, para ulama 

terkelompokkan dalam dua pendapat. Kedua pendapat itu sebenarnya merujuk 

kepada satu pengertian yang sama dan terkait satu sama lainnya. Dua pendapat 

ulama tersebut adalah sebagai berikut. 

Pendapat pertama, makna secara bahasa yaitu jimak (bersetubuh). Dan 

maksud dari hadits itu adalah siapa saja yang mampu bersetubuh karena ia 

mampu menanggung bebannya, yaitu beban pernikahan, maka hendaklah dia 

menikah. Sebaliknya, siapa saja yang tidak mampu jimak, karena kelemahannya 

dalam menanggung bebannya, maka hendaklah berpuasa.  

Pendapat kedua, makna ba’ah itu adalah beban (al-Mu’nah dan jamaknya 

mu’an) pernikahan. Imam Nawawi (W.676H) dalam Syarh Sahih Muslim juz 

 
34 Abdul Gani Abdullah, Pengantar Kompilasi Hukum Islam dalam Tata Hukum 

Indonesia, (Jakarta : Gema Insani Press, 1994), h. 78 
35 HR. Bukhari no. 5065 dan Muslim no. 1400 



27 

 

 

 

ix/173 ketika menjelaskan makna ba’ah, beliau mengutip pendapat Qadhi Iyadh, 

menurut bahasa yang fasih, makna ba’ah adalah bentukan dari kata al-Maba’ah 

yaitu rumah atau tempat, di antaranya Maba’ah unta yaitu tempat tinggal 

(kandang) unta. Kemudian mengapa akad nikah disebut ba’ah, karena siapa 

yang menikahi seorang wanita maka ia akan menempatkannya di rumah.36 

Perjanjian yang dimaksud bukan sekedar perjanjian jual beli dan sewa 

menyewa barang, melainkan perjanjian suci untuk membentuk suatu keluarga 

antara seorang laki-laki dan seorang perempuan. Karena itulah perkawinan 

dinilai sebagai perbuatan sakral, yakni suatu perikatan antara seorang laki-laki 

dan seorang perempuan dalam memenuhi ajaran dan perintah Allah Swt serta 

mengikuti sunnah tauladan Rasul-Nya untuk hidup berumah tangga dan 

berkerabat dengan baik sesuai dengan ajaran Islam. 

Dari pengertian di atas terlihat bahwa pengertian nikah yang 

dikemukakan oleh Sulaiman bin Muhammad Umar, Wahbah Zuhaili (W. 2015 

M), Muhammad al-Syaukani, Al-Ahdal, Imam al-Nawawi (W.676H), Imam al-

Ghazali (W.505H) dan pengertian semisalnya amat dipengaruhi oleh pengertian 

bahasa yang berarti al-witha’ atau bersetubuh. Pengertian ini agaknya perlu 

dikritisi. Bahwa pernikahan bukanlah hanya persoalan persetubuhan, sekalipun 

oleh sebagian ulama menyatakan bersetubuh adalah hakikat dari pernikahan.  

Pengertian Abu Zahrah di atas, lebih mencerminkan kehidupan 

berkeluarga yang dimulai atau dilegalkan oleh akad nikah. Pernikahan pada 

 
36 Imam Nawawi, Sahih Muslim Bi Syarh An Nawawi (Dar Fikr, 1981) juz ix/173 



28 

 

 

 

kenyataannya, bukan hanya sekedar hubungan seksual seperti ditunjukkan oleh 

beberapa pengertian di atas, lebih dari itu adalah sebagai sarana saling tolong 

menolong di antara suami isteri dan menimbulkan hak dan kewajiban di antara 

keduanya.   

Abu Yahya Zakariya al-Anshari mendefinisikan nikah dengan akad yang 

mempunyai ketentuan hukum kebolehan hubungan seksual dengan lafadz nikah 

atau dengan kata-kata yang semakna dengannya.37 

Menurut Rahmat Hakim, penggunaan kata nikah atau kawin mempunyai 

dua maksud. Konotasinya tergantung pada arah kata itu dimaksudkan (Syiaq al-

Kalam). Ucapan nakaha fulanun fulanah (Fulan telah mengawini fulanah). 

artinya adalah melakukan akad nikah. Akan tetapi bila kalimatnya adalah nahaka 

fulanun zaujatuha (Fulan telah mengawini Fulanah), artinya melakukan 

hubungan seksual.38 

Abdurrahman Al-Jaziri mengatakan bahwa pernikahan adalah suatu 

perjanjian suci antara seorang laki-laki dan seorang perempuan untuk 

membentuk keluarga bahagia. Definisi itu memperjelas pengertian bahwa 

pernikahan adalah perjanjian. Perjanjian itu dinyatakan dalam bentuk ijab dan 

qabul yang harus diucapkan dalam satu majelis, baik langsung oleh mereka yang 

bersangkutan, yakni calon suami dan calon istri, kedua-duanya sepenuhnya 

berhak atas dirinya menurut hukum atau oleh mereka yang dikuasakan untuk itu. 

 
37 Abdul Rahman Ghazali, Fiqh Munakahat, (Jakarta: Prenada Media, 2003), Cet. Ke-1, 

h.8 
38 Beni Ahmad Saebani,  loc. Cit 



29 

 

 

 

Dalam keadaan tidak waras atau masih dibawah umur, untuk mereka dapat 

bertindak wali-wali mereka yang sah. 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, nikah berarti perjanjian antara 

laki- laki dan perempuan untuk bersuami istri dengan resmi.39 Kata kawin 

menurut bahasa artinya membentuk keluarga dengan lawan jenis, melakukan 

hubungan kelamin atau persetubuhan.40  

Dalam Undang-undang No.1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, dijelaskan 

dalam pasal 1 bahwa perkawinan ialah ikatan lahir batin antara seorang pria dan 

seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan mambentuk kaluarga (rumah 

tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa.41  

Jadi, berdasarkan beberapa pengertian di atas, perkawinan adalah ikatan 

yang sangat kuat antara seorang pria dengan wanita yang dengan hal tersebut, 

seorang laki-laki dibolehkan untuk bersenang-senang dengan wanita dan 

sebaliknya, dengan tujuan membentuk rumahtangga yang bahagia berdasarkan 

Ketuhanan Yang Maha Esa. 

2. Urgensi Pernikahan 

Pernikahan menurut hukum Islam adalah pernikahan, yaitu akad yang 

sangat kuat atau miitsaaqan ghaliizhan untuk mentaati perintah Allah dan 

melakukannya merupakan ibadah.Nikah merupakan sunnatullah yang dasarnya 

 
39 Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: 

Balai Pustaka, 1994), Cet. Ke-3, edisi ke-2, h. 614 
40 Ibid. h.456 
41 Djoko Prakoso dan I Ketut Murtika, Azas-Azas Hukum Perkawinan di Indonesia, 

(Jakarta: Bina Aksara, 1987), Cet. Ke-1, h. 3 



30 

 

 

 

terdapat dalam kitabullah dan sunnatullah. Firman Allah SWT Q.S:An-nisa:1 yang 

berbunyi: 

ِي خَلَقَكُم رَبَّكُمُ ٱلََّّ ٱتَّقُواْ  هَا ٱلنَّاسُ  يُّ
َ
َٰٓأ زَوجَۡهَا   يَ مِنۡهَا  وخََلَقَ  وََٰحِدَةٖ  نَّفۡسٖ  ِن  م 

 َ ۚٗ إنَِّ ٱللََّّ رحَۡامَ
َ
ِي تسََاءَٓلوُنَ بهِۦِ وَٱلۡۡ َ ٱلََّّ ۚٗ وَٱتَّقُواْ ٱللََّّ ا وَنسَِاءٓا كََنَ    وَبَثَّ مِنۡهُمَا رجَِالٗا كَثيِرا

  ١عَلَيۡكُمۡ رَقيِباا  
Artinya: “Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhan-mu yang telah 

menciptakan kamu dari seorang diri, dan dari padanya Allah menciptakan 

isterinya; dan dari pada keduanya Allah memperkembang biakkan laki-laki 

dan perempuan yang banyak. Dan bertakwalah kepada Allah yang dengan 

(mempergunakan) nama-Nya kamu saling meminta satu sama lain, dan 

(peliharalah) hubungan silaturrahim. Sesungguhnya Allah selalu menjaga 

dan mengawasi kamu.” ( QS. An-Nisa : 1)42 

Tafsir Ringkas Kemenag Setelah pada surah sebelumnya Allah menjelaskan 

bahwa kitab suci merupakan petunjuk jalan menuju kebahagiaan dan bahwa inti 

seluruh kegiatan adalah tauhid, pada surah ini Allah menjelaskan bahwa untuk 

meraih tujuan tersebut manusia perlu menjalin persatuan dan kesatuan, serta 

menanamkan kasih sayang antara sesama. Wahai manusia! Bertakwalah kepada 

Tuhanmu dengan menaati perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya, mensyukuri 

karunia dan tidak mengkufuri nikmat-Nya. Dialah Allah yang telah menciptakan 

kamu dari diri yang satu yaitu Adam, dan Allah menciptakan pasangannya yaitu 

Hawa dari diri-nya yakni dari jenis yang sama dengan Adam; dan dari keduanya, 

pasangan Adam dan Hawa, Allah memperkembangbiakkan menjadi beberapa 

keturunan dari jenis laki-laki dan perempuan yang banyak kemudian mereka 

 
42 Departemen Agama, Al-Qur’an dan Terjemahan,. h. 95 



31 

 

 

 

berpasang-pasangan sehingga berkembang menjadi beberapa suku bangsa yang 

berlainan warna kulit dan bahasa.43 

Setelah pada surah sebelumnya Allah menjelaskan bahwa kitab suci 

merupakan petunjuk jalan menuju kebahagiaan dan bahwa inti seluruh kegiatan 

adalah tauhid, pada surah ini Allah menjelaskan bahwa untuk meraih tujuan 

tersebut manusia perlu menjalin persatuan dan kesatuan, serta menanamkan kasih 

sayang antara sesama. Dialah Allah yang telah menciptakan kamu dari diri yang 

satu yaitu Adam, dan Allah menciptakan pasangannya yaitu Hawa dari diri-nya 

yakni dari jenis yang sama dengan Adam; dan dari keduanya, pasangan Adam dan 

Hawa, Allah memperkembangbiakkan menjadi beberapa keturunan dari jenis laki-

laki dan perempuan yang banyak kemudian mereka berpasang-pasangan sehingga 

berkembang menjadi beberapa suku bangsa yang berlainan warna kulit dan bahasa.  

Hubungan antara seorang laki-laki dan perempuan adalah merupakan 

tuntunan yang telah diciptakan oleh Allah SWT dan untuk menghalalkan hubungan 

ini maka disyariatkanlah akad nikah. Pergaulan antara laki - laki dan perempuan 

yang diatur dengan pernikahan ini akan membawa keharmonisan, keberkahan dan 

kesejahteraan baik bagi laki - laki maupun perempuan, bagi keturunan diantara 

keduanya bahkan bagi masyarakat yang berada disekeliling kedua insan tersebut. 44 

Perkawinan adalah fitrah kemanusiaan, maka dari itu Islam menganjurkan 

untuk menikah, karena menikah merupakan gharizah insaniyah (naluri 

 
43 Departemen Agama RI, Tafsir Ringkas Kemenag RI,(Jakarta: Puslitbang, 2010), 

hlm.11 
44 Kasmuri  Selamat,  Pedoman  Mengayuh  Bahtera  Rumah  Tangga  Panduan  

Pekawinan, (Jakarta: Kalam Mulia, 1998), Cet. Pertama, h. 5 



32 

 

 

 

kemanusiaan). Bila gharizah ini tidak dipenuhi dengan jalan yang sah yaitu 

perkawinan, maka ia akan mencari jalan-jalan syetan yang banyak menjerumuskan 

ke lembah hitam. 45 

Para ulama telah sepakat mengenai pernikahan merupakan proses 

keberlangsungan hidup manusia didunia, dari generasi ke generasi.46 dan 

pernikahan juga mengelola kesejahteraan antar anggota, pernikahan dapat 

memelihara kesuci, dan sebagai perisai manusia untuk menyalurkan hasrat seksual. 

Agar tidak terjerumus ke arah menyimpang yaitu perbuatan perzinaan, pebuatan 

yang sangat dibenci oleh agama.47 Dan dapat melindungi perempuan yang sifatnya 

lemah, penikahan menjadi perantara penyebab seorang wanita mendapat 

perlindungan dari suami. 

Menikah merupakan jalan fitrah yang bisa menuntaskan gejolak biologis 

dalam diri manusia, demi mengangkat cita-cita luhur yang kemudian dari 

persilangan syar’i tersebut sepasang suami istri dapat menghasilkan keturunan, 

hingga dengan perannya kemakmuran bumi ini menjadi semakin semarak. Menikah 

juga merupakan jalan yang paling bermanfa’at dan paling afdhal dalam upaya 

merealisasikan dan menjaga kehormatan, karena dengan menikah seseorang bisa 

 
45 Ibid, h. 5 
46  Syaikh Kamil Muhammad ‘Uwidah, Fiqih Wanita (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 

2006), h. 379 
47 Muhammad Bagir Al-Habsyi, Fiqih Praktis Menurut Al-Qur’an, As-Sunah, dan 

Pendapat Para ulama (Bandung: Mizan , 2002), h. 2-3 



33 

 

 

 

terjaga dirinya dari yang diharamkan Allah. Oleh sebab itu, Rasulullah Saw  

mendorong untuk mempercepat nikah dan mempermudah jalan untuknya.48  

Penghargaan Islam terhadap ikatan perkawinan besar sekali, sampai-sampai 

ikatan itu ditetapkan sebanding dengan separuh agama. Karena dengan menikah 

dapat memelihara dari pertentangan-pertentangan syahwat, sehingga dengan begitu 

manusia dapat terjaga dari kerusakan. Harus disadari bahwa di antara penyebab 

kerusakan agama seseorang, sebagian besar adalah alat kemaluan dan perutnya. 

Dengan menikah, satu di antara dua penyebab itu paling tidak telah dikuasai.49  

Adapun orang yang tidak mampu, Islam mengingatkan bahwa dengan 

menikah Allah akan memberikan manusia kehidupan yang berkecukupan, 

menghilangkan kesulitan-kesulitannya dan memberikannya kekuatan yang mampu 

mengatasi kemiskinan. Karena beristeri dapat membuka pintu rezki.50  

Pernikahan merupakan sunnahnya para nabi dan rasul, sebagaimana Allah 

firmankan dalam Q.S Ar-Ra’d ayat 38: 

ِن قَبۡلكَِ وجََعَلنۡ رسَۡلنَۡا رسُُلٗا م 
َ
ۚٗ وَمَا كََنَ لرِسَُول  وَلَقَدۡ أ يَِّةا ا وَذُر  زۡوََٰجا

َ
تَِِ   ا لهَُمۡ أ

ۡ
ن يأَ

َ
أ

جَلٖ كتَِابٞ بِ‍َٔا
َ
ِ أ
ِِۗ لكُِ     ٣٨يةَ  إلَِّٗ بإِذِۡنِ ٱللََّّ

Artinya : “Dan sesungguhnya Kami telah mengutus beberapa Rasul sebelum kamu 

dan Kami memberikan kepada mereka isteri-isteri dan keturunan. Dan 

tidak ada hak bagi seorang Rasul mendatangkan sesuatu ayat (mukjizat) 

 
48 Yulianto Triatmojo, “Anjuran Untuk Menikah”, artikel ini diakses pada tanggal 22-01-

2020 dari http://triatmojo.wordpress.com/2007/01/15/anjuran-islam-untuk-menikah/ 
49 Imam Al-Ghazali, Adabun Nikah, Alih Bahasa, Abu Asma Anshari, Etika Perkawinan 

Membentuk Keluarga Bahagia, (Jakarta: Pustaka Panji Mas, 1993), h. 5 
50 Kasmuri Selamat, op. cit.h. 7 

http://triatmojo.wordpress.com/2007/01/15/anjuran-islam-untuk-menikah/


34 

 

 

 

melainkan dengan izin Allah. Bagi tiap-tiap masa ada Kitab (yang 

tertentu).”(QS Ar-Ra’d: 38)51 

Allah berikan kepada sebagian dari mereka istri-istri dan keturunan 

sebagaimana dimiliki oleh manusia lainnya. Jika kaum kafir itu menuntutmu untuk 

mendatangkan mukjizat yang kasat mata, maka sesungguhnya tidak ada hak bagi 

seorang rasul pun untuk mendatangkan sesuatu bukti (mukjizat) guna memenuhi 

tuntutan kaumnya atas kekuatannya sendiri, melainkan dengan izin Allah. Untuk 

setiap masa ada Kitab, yakni mukjizat para nabi dan rasul yang sesuai kondisi 

dengan masanya. 

Pernikahan juga merupakan tempat meraih ketentraman dan kasih sayang, 

berdasarkan firman Allah SWT. 

ا ل تِسَۡكُ  زۡوََٰجا
َ
نفُسِكُمۡ أ

َ
ِنۡ أ نۡ خَلقََ لَكُم م 

َ
وجََعَلَ بيَۡنَكُم  نوُٓاْ إلََِهَۡاوَمِنۡ ءَايََٰتهِۦِٓ أ

رُونَ  َٰلكَِ لَأٓيََٰتٖ ل قَِوۡمٖ يَتَفَكَّ ۚٗ إنَِّ فِِ ذَ ةا وَرحََۡۡة  وَدَّ    ٢١مَّ
Artinya : “Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan 

untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan 

merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih 

dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat 

tanda-tanda bagi kaum yang berfikir.”(QS. Ar-Ruum: 21)52 

Serta pernikahan juga akan mengantarkan kepda pintu kelapangan rezeki, 

berdasarkan firman Allah. 

لحِِيَن مِنۡ عِبَادِك  َٰ يََٰمَََٰ مِنكُمۡ وَٱلصَّ
َ
نكِحُواْ ٱلۡۡ

َ
وَإِمَائٓكُِمۡۚٗ إنِ يكَُونوُاْ فُقَرَاءَٓ ُُمۡ  وَأ

ُ وََٰسِعٌ عَليِمٞ  ِۦۗ وَٱللََّّ ُ مِن فَضۡلهِِ   ٣٢يُغۡنهِِمُ ٱللََّّ

 
51 Departemen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahan,.hlm.311 
52 Ibid,. hlm. 309 



35 

 

 

 

Artinya: “Dan kawinkanlah orang-orang yang sedirian diantara kamu, dan orang-

orang yang layak (berkawin) dari hamba-hamba sahayamu yang lelaki 

dan hamba-hamba sahayamu yang perempuan. Jika mereka miskin Allah 

akan memampukan mereka dengan kurnia-Nya. Dan Allah Maha luas 

(pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui.” (QS. An-Nur :32).53 

Setelah uraian tersebut, datanglah perintah untuk menikah sebagai salah satu 

cara memelihara kesucian nasab. Dan nikahkanlah, yaitu bantulah supaya bisa 

menikah, orang-orang yang masih membujang di antara kamu agar mereka dapat 

hidup tenang dan terhindar dari zina serta perbuatan haram lainnya, dan bantulah 

juga orang-orang yang layak menikah dari hamba-hamba sahayamu yang laki-laki 

dan perempuan. Jika mereka miskin, Allah akan memberi kemampuan kepada 

mereka dengan karunia-Nya. Dan Allah Mahaluas pemberian-Nya; tidak akan 

berkurang khazanah-Nya seberapa banyak pun Dia memberi hamba-Nya keka-

yaan, lagi Maha Mengetahui. 

Berdasarkan dari beberapa penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa 

pernikahan akan mendatangkan kemaslahatan atau kebaikan yang sangat besar, di 

antaranya sebagai berikut. 

a. Menikah berguna untuk meneruskan mata rantai keturunan manusia di muka 

bumi, memperbanyak jumlah kaum muslimin, serta membuat gentar para 

kaum kafir dengan lahirnya para mujahid di jalan Allah dan orang- orang 

yang membentengi agamanya. 

 
53 Ibid,. hlm. 267 



36 

 

 

 

b. Menikah dapat memelihara dan menjaga kemaluan, agar jangan sampai 

menikmati hal-hal yang diharamkan syariat, yang bisa merusak struktur 

kehidupan masyarakat 

c. Menikah dapat menjadikan seorang laki-laki menjadi lebih bertanggung 

jawab, melindungi dan berusaha untuk menafkahi isteri dan anak-anaknya. 

d. Tercapainya ketenangan dan ketenteraman antara suami isteri serta 

terwujudnya kedamaian jiwa. 

e. Pernikahan sangat berperan dalam membantu menjaga pola hidup masyarakat 

dalam tindak kekejian yang bisa menghancurkan akhlak manusia dan 

menjauhkannya dari kemuliaan. 

f. Pernikahan akan mampu menjaga dan melestarikan keturunan, serta 

menguatkan tali kekeluargaan dan persaudaraan antara satu sama lain. 

Sehingga keluarga-keluarga yang mulia bisa mencapai tujuannya dengan 

penuh kasih sayang, saling menjalin hubungan dan saling menolong dengan 

jalan yang benar. 

g. Pernikahan akan mengangkat manusia dari kehidupan seperti binatang 

kepada derajat kemanusiaan yang sangat mulia.54  

3. Tujuan dan Hikmah Pernikahan 

Adurrahman Ali Bassam yang dinukil juga oleh dari Aji Muhammad Siddiq, 

berpendapat bahwa tujuan perkawinan diantaranya yang pertama, membatasi 

maksiat diantara mereka. Kedua, berkembangbiak memperbanyak keturunan umat 

 
54 Saleh Al-Fauzan, Al-Mukhalasul Fiqhi, (Saudi Arabia: Daar Ibnu Jauzi), Alih Bahasa, 

Abdul Hayyie Al-Kattani, Ahmad Ikhwani, Budiman Mushtofa, Fiqh Sehari-hari, (Jakarta: 

Gema Insani Press, 2005), Cet. Pertama, h. 637 



37 

 

 

 

muslim. Tiga, memelihara keturunan mengurus, bertanggung jawab menjaga dan 

mendidik55. Empat, menumbuhkan rasa sayang di keluaga. Lima, didalam 

perkawinan Allah, menginginkan kesempunaan iman umatnya. Enam, berbagi 

dalam suka duka dan segala cobaan yang di berikan Tuhan agar tidak menyimpang 

dari agama dan bermanfaat bagi masyarakat.56 

Allah mensyariatkan pernikahan dan dijadikan dasar yang kuat bagi 

kehidupan manusia karena adanya beberapa nilai yang tinggi dan beberapa tujuan 

utama yang baik bagi manusia, makhluk yang dimuliakan Allah. Untuk mencapai 

kehidupan yang bahagia dan menjauhi dari ketimpangan dan penyimpangan, Allah 

telah membekali syari’at dan hukum-hukum Islam agar dilaksanakan manusia 

dengan baik. 

Demikian Allah juga menjadikan makhluk-Nya berpasang-pasangan, 

menjadikan manusia laki-laki dan perempuan, menjadikan hewan jantan betina 

begitu pula tumbuh-tumbuhan dan lain sebagainya. Hikmahnya ialah supaya 

manusia itu hidup berpasang-pasangan, hidup dua sejoli, hidup suami istri, 

membangun rumah tangga yang damai dan teratur. Untuk itu haruslah ada ikatan 

yang kokoh yang tak mungkin putus dan diputuskannya ikatan akad nikah atau ijab 

qabul pernikahan.57 

 
55 Aji Muhammad Sidiq, “Nikah Hamil Dalam Pandangan Pelaku (Studi Kasus Di Dusun 

Karangmojo Kecamatan Tasikmadu Kabupaten Karanganyar)” (Program Starata Satu IAIN, 

Surakarta, 2017), h. 20-21 
56 Mardani, op. cit h. 28-29 
57 Abdul Aziz Muhammad Azzam, Fiqh Munakahat, (Jakarta: Amzah, 2009), cet. Ke-1, 

h.39 



38 

 

 

 

Adapun hikmah langsung yang akan dirasakan oleh orang-orang yang 

menikah dan dapat dibuktikan secara ilmiah adalah.58 

1. Sehat 

Nikah itu sehat, terutama dari sudut pandang kejiwaan. Sebab nikah 

merupakan jalan tengah antara gaya hidup yang bebas dalam menyalurkan 

hasrat seksual (free sex) dan gaya hidup yang menutup diri dan menganggap 

seks sebagai sesuatu yang kotor. 

2. Motifator Kerja Keras  

Tidak sedikit para pemuda yang semula hidupnya santai dan malas-

malasan serta berlaku boros Karen merasa tidak punya beban dan tanggung 

jawab, ketika akan dan sesudah menikah menjadi terpacu untuk bekerja keras 

karena dituntut oleh rasa tanggung jawab sebagai calon suami dan akan 

menjadi kepala rumah tangga serta keinginan membahagiakan semua anggota 

keluarga (istri dan anak-anaknya). 

3. Bebas Fitnah  

Hikmah pernikahan yang tidak kalah penting dilihat dari aspek 

kehidupan bermasyarakat ialah terbebasnya seseorang yang sudah menikah 

dari fitnah. Fitnah disini berarti fitnah sebagai ujian buat diri sendiri dari 

segala gejolak nafsu yang membara atau fitnah yang mempunyai makna 

tuduhan jelek yang datang dari orang lain.  

 
58 Ending Mintarja, Menikahlah Denganku Atas Nama Cinta Ilahi, (Jakarta: Qultum 

Media, 2005),h. 82-84. 



39 

 

 

 

Tujuan pernikahan ialah untuk memenuhi petunjuk agama dalam rangka 

mendirikan keluarga yang harmonis, sejahtera dan bahagia. Seperti dalam 

Kompilasi Hukum Islam pasal bahwa: “Pernikahan bertujuan untuk 

mewujudkan kehidupan rumah tangga yang sakinah, mawaddah dan rahmah. 

Sedangkan dalam Undang-undang Perkawinan Nomor 1  Tahun 1974 pasal 1 

bahwa, “Pernikahan ialah ikatan lahir batin antara seorang pria dengan 

seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk keluarga 

(rumah tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha 

Esa.59  

Al-Qur’an dan Sunnah memberikan anjuran bahkan perintah untuk 

menikah. Hal ini diharapkan akan mendorong umat Islam untuk menikah. 

Said Sabiq dengan mengutip 4 ayat yang memotivasi kaum muslimin untuk 

menikah, menjelaskan bahwa Islam menganjurkan menikah dalam bentuk 

beragam, antara lain 60; pertama, Al-Qur’an menyatakan bahwa menikah 

adalah sunnah para nabi dan petuah para rasul. Mereka adalah pemimpin yang 

wajib diikuti (QS; Al-Ra’d; 38) Untuk setiap masa ada Kitab, yakni mukjizat 

para nabi dan rasul yang sesuai kondisi dengan masanya. 

Kedua, al-Qur’an mengungkapkan manfaat menikah, seperti firman 

Allah pada surat Al-Nahl ayat 72; 

وَحَفَدَةً   بَنِيْنَ  مْ 
ُ
زْوَاجِك

َ
ا نْ  م ِ مْ 

ُ
ك
َ
ل  
َ
جَعَل زْوَاجًا وَّ

َ
ا مْ 

ُ
نْفُسِك

َ
ا نْ  م ِ مْ 

ُ
ك
َ
ل  
َ
ُ جَعَل ﴿وَاللّٰه

فُرُوْنََۙ 
ْ
ِ هُمْ يَك بَاطِلِ يُؤْمِنُوْنَ وَبِنِعْمَتِ اللّٰه

ْ
فَبِال

َ
بٰتِِۗ ا ِ

ي  نَ الطَّ مْ م ِ
ُ
رَزَقَك  ﴾   ٧٢وَّ

 
59 Undang-undang Perkawinan Nomor 1 Tahun 1974. 
60 Said Sabiq. Op. Cit, hlm. 6-7 



40 

 

 

 

 

Artinya : “Allah menjadikan bagi kamu isteri-isteri dari jenis kamu 

sendiri dan menjadikan bagimu dari isteri-isteri kamu itu, anak-anak 

dan cucu-cucu, dan memberimu rezki dari yang baik-baik. Maka 

Mengapakah mereka beriman kepada yang bathil dan mengingkari 

nikmat Allah ?". (QS. Al-Nahl; 72)61 

 

Tanda kekuasaan Allah adalah bahwa dia menjadikan bagi manusia 

adalah pasangan suami atau istri dari jenisnya sendiri agar dapat menggapai 

ketenangan hidup. Dan Allah SWT menjadikan anak dan kemudian cucu 

laki-laki dan perempuan dari pasangan, serta memberikan rezeki dari 

berbagai anugerah yang baik dan sesuai dengan kebutuhan hidup. Jika 

manusia mengetahui kekuasaan Allah yang demikian besar, lalu mengapa 

mereka yang kafir tetap saja menyekutukan Allah dan beriman kepada yang 

batil, yakni berhala-berhala, dan mengingkari nikmat Allah yang telah 

mereka terima dan rasakan. 

 

Ketiga, al-Qur’an di lain ayat mengungkapkan bahwa menikah adalah 

salah satu ayat atau tanda kebesaran Allah, seperti firman-Nya berikut ini; 

مْ  
ُ
 بَيْنَك

َ
يْهَا وَجَعَل

َ
نُوْٖٓا اِل

ُ
تَسْك ِ

 
زْوَاجًا ل

َ
مْ ا
ُ
نْفُسِك

َ
نْ ا مْ م ِ

ُ
ك
َ
قَ ل

َ
نْ خَل

َ
ٖٓ ا يٰتِه 

ٰ
﴿وَمِنْ ا

رُوْنَ 
َّ
تَفَك قَوْمٍ يَّ ِ

 
يٰتٍ ل

ٰ
ا
َ
رَحْمَةً ِۗاِنَّ فِيْ ذٰلِكَ ل ةً وَّ وَدَّ  ﴾  ٢١مَّ

 

Artinya:“Dan diantara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia 

menciptakan pasangan untukmu dari jenismu sendiri, agar kamu 

cenderung dan merasa tenteram kepadanya, dan Dia menjadikan di 

antaramu rasa kasih dan sayang. Sungguh, pada yang demikian 

 
61 Departemen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahan,. h. 311 



41 

 

 

 

itubenar-benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum 

yang berpikir”. (QS. Al-Rum; 21) 62 . 

Ibnu Katsir menyebutkan dalam ayat berikut ini diterangkan 

tanda-tanda kekuasaan Allah yaitu kehidupan bersama antara laki-laki 

dan perempuan dalam sebuah perkawinan. Manusia mengetahui bahwa 

mereka mempunyai perasaan tertentu terhadap jenis yang lain. Perasaan 

dan pikiran-pikiran itu ditimbulkan oleh daya tarik yang ada pada 

masing-masing mereka, yang menjadikan yang satu tertarik kepada 

yang lain, sehingga antara kedua jenis, laki-laki dan perempuan, itu 

terjalin hubungan yang wajar. Mereka melangkah maju dan berusaha 

agar perasaan-perasaan dan kecenderungan-kecenderungan antara laki-

laki dengan perempuan tercapai.63  

Puncak dari semuanya itu ialah terjadinya perkawinan antara 

laki-laki dengan perempuan. Dalam keadaan demikian, bagi laki-

laki hanya istrinya perempuan yang paling baik, sedang bagi 

perempuan hanya suaminya laki-laki yang menarik hatinya. Masing-

masing merasa tenteram hatinya dengan adanya pasangan itu. 

Semuanya itu merupakan modal yang paling berharga dalam 

membina rumah tangga bahagia. Dengan adanya rumah tangga yang 

berbahagia, jiwa dan pikiran menjadi tenteram, tubuh dan hati 

mereka menjadi tenang, kehidupan dan penghidupan menjadi 

 
62 Ibid,. h. 209 
63 Abul Fida Ismail Ibnu Katsir, Tafsir Al-Quran al-Azdim,h. 311 



42 

 

 

 

mantap, kegairahan hidup akan timbul, dan ketenteraman bagi laki-

laki dan perempuan secara menyeluruh akan tercapai.64 

Keempat, ayat lain menjelaskan bahwa terkadang seseorang merasa 

ragu dalam menghadapi pernikahan karena takut memikul beban tanggung 

jawab, Islam memberikan sugesti atau motivasi bahwa Allah akan 

menjadikan pernikahan sebagai sarana untuk menjadi hidup berkecukupan, 

Allah memberinya kekuatan untuk memikul beban dan  kemampuan untuk 

menghadapi atau mengatasi kemiskinan. Hal ini diungkap Allah pada surat 

Al-Nur ayat 32. 

Audh bin Raja’ al-Aufy mengutip beberapa ayat yang mengajurkan 

pernikahan 65, di antaranya (QS. Al-Nisa’ ; 3), (QS. Al-Nur; 22-23), dan 

(QS. Al-Rum; 21) tanpa memberikan komentar. Dua ayat diantaranya dapat 

dilihat pada kutipan di atas. Sedangkan satu ayat lainnya sebagai berikut;   

سَاءِۤ مَثْنٰى   ِ
نَ الن  مْ م ِ

ُ
ك
َ
يَتٰمٰى فَانكِْحُوْا مَا طَابَ ل

ْ
ا تُقْسِطُوْا فِى ال

َّ
ل
َ
﴿وَاِنْ خِفْتُمْ ا

ا  
َّ
ل
َ
دْنٰٓى ا

َ
مْ ِۗ ذٰلِكَ ا

ُ
يْمَانكُ

َ
تْ ا

َ
ك
َ
وْ مَا مَل

َ
وْا فَوَاحِدَةً ا

ُ
ا تَعْدِل

َّ
ل
َ
ثَ وَرُبٰعَۚ  فَاِنْ خِفْتُمْ ا

ٰ
وَثُل

وْاِۗ  
ُ
     ﴾ ٣تَعُوْل

Artinya: “Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil 

terhadap (hak-hak) perempuan yang yatim (bilamana kamu 

mengawininya), Maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu 

senangi : dua, tiga atau empat. kemudian jika kamu takut tidak akan 

dapat berlaku adil, maka (kawinilah) seorang saja, atau budak-

 
64 Ibid,. 
65 Audh bin Raja’ al-Aufy. Op. Cit, h. 8. 



43 

 

 

 

budak yang kamu miliki. yang demikian itu adalah lebih dekat 

kepada tidak berbuat aniaya”. (QS. Al-Nisa’ ; 3) 

 

Ibnu Arabi menjelaskan ayat ini berdasarkan hadits dari Aisyah 

bahwa ayat ini berkenaan dengan keinginan seorang wali dari anak yatim 

yang ingin menikahinya karena tertarik kepada harta dan kecantikan si 

gadis, lalu ia tidak memberikan mahar dan nafkah seperti biasanya.  sang 

wali dilarang untuk menikahi gadis yatim tersebut  hingga ia mampu berlaku 

adil serta membayarkan mahar dan nafkah. Jika tidak mampu, ia 

diperintahkan untuk menikahi perempuan lain yang disukainya; dua, tiga 

atau pun empat orang. Namun, ketika tidak mampu berlaku adil, cukup lah 

ia menikahi satu orang perempuan saja atau dengan hamba sahaya yang 

dimilikinya66.  

 حدثنا علي: سمع حسان بن إبراهيم: عن يونس بن يزيد: عن الزهري قال: 

تقسطوا في  أخبرني عروة: أنه سأل عائشة عن قوله تعالى:}وأن خفتم أن لا  

اليتامى فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع فإن خفتم ألا  

تعدلوا فواحدة أوما ملكت أيمانكم ذلك أدنى ألا تعولوا{. قالت: يا بن أختي،  

ينتقص   أن  يريد  وجمالها،  مالها  في  فيرغب  وليها،  في حجر  تكون  اليتيمة 

لهن يقسطوا  أن  إلا  ينكحوهن  عن  فنهوا  الصداق،    صداقها،  فيكملوا 

 )رواه البخاري(  وأمروا بنكاح من سواهن من النساء.
Artinya: 

“Ali menceritakan kepada saya: Ia mendengar Hasan ibn Ibrahim: 

dari Yunus ibn Yazid: dari al-Zuhri, ia berkata: ‘Urwah mengabarkan 

 
66 Ibnu Arabi.Ahkam al-Qur’an, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, t.th), h. 404. 



44 

 

 

 

kepada saya: Ia bertanya kepada Aisyah tentang firman Allah SWT 

(QS. Al-Baqarah 230) Aisyah berkata: hai anak saudaraku, anak 

yatim (yang dimaksud ayat ini) adalah yang berada dalam 

tanggungan walinya. Walinya tertarik kepada harta dan 

kecantikannya, ia ingin mengurangi nafkah kepadanya. Mereka 

dilarang menikahinya kecuali ia bisa berlaku adil dan 

menyempurnakan nafkah, dan mereka disuruh  untuk menikahi 

perempuan lain”. (HR. Bukhari)67  

  

Mengenai hadits ini, Ibnu Hajar menjelaskan, al-Ashili dan Abu al-

waqt menyatakan bahwa ayat ini dapat dijadikan dalil tentang poligami, 

sighat amar pada ayat ini merupakan tuntutan untuk mengerjakan, paling 

kurang hukum poligami tersebut adalah nadb (sunat).  Menurut Qurthubi, 

ayat ini tidak dapat dijadikan dalil untuk poligami. Hadits yang 

diriwayatkan Bukhari ini, menurut Ibnu Hajar merupakan perintah untuk 

menikahi yang baik, serta sebaliknya larangan meninggalkan yang baik, dan 

ayat ini menggolongkan orang yang meninggalkan yang baik sebagai orang 

yang melampaui batas68.   

B. Hukum Pernikahan Dalam Islam  

Abu Zahrah menjelaskan bahwa penetapan hukum pernikahan bagi 

seseorang diukur dari kemampuannya untuk menunaikan kewajiban dan 

kekhawatirannya jatuh ke perbuatan keji 69(zina).  Menurut fuqaha’, hukum 

pernikahan itu digolongkan kepada lima hukum, yaitu; fardhu, wajib, haram, 

 
67 Abdullah Muhammad bin Ismail al Bukhari, Shahih al Bukhari, Juz V, (Beirut : Dar al 

Kitab al. 'Ilmiyyah, 1992). 
68 Ibnu Hajar. Op. Cit, Juz 9, h. 6. 
69 Muhammad Abu Zahrah. Op. Cit, h. 22. Lihat juga Abu Muhammad  Ali ibn 

Muhammad ibn Sa’id ibn Hazm. Al-Muhalla, (Mesir: Idara al-Thiba’ah al-Muniriah, 1351H), 

h.440. 



45 

 

 

 

makruh dan mandub. Berikut akan dijelaskan hukum menikah menurut para 

ulama; 

1. Fardhu 

Menurut Abu Zahrah, menikah itu dihukumkan fardhu bila 

seorang mukallaf hampir dipastikan akan terjerumus kepada perzinahan 

tidak menikah, sedangkan ia mampu memberi nafkah dan berlaku adil 

kepada keluarganya.  Meninggalkan zina merupakan perintah yang tegas 

dalam Islam, dan cara menghindarinya adalah dengan menikah. Syara’ 

menetapkan bahwa suatu hal yang tidak dapat mewujudkan yang fardhu 

kecuali dengannya, maka dihukumkan fardhu 70.   

Hal ini juga ditegaskan oleh Wahbah Zuhaili (W. 2015 M); 

“Pernikahan menurut pendapat fuqaha’ secara umum adalah 

fardhu bila diyakini seseorang tersebut akan jatuh kepada perzinahan bila 

tidak menikah, ia mampu membiayai pernikahannya –termasuk mahar -, 

memberi nafkah isterinya dan menunaikan hak-hak isteri menurut syara’. 

Dia tidak mampu menghindari perbuatan keji (zina) dengan puasa dan 

sebagainya”71 .  

 
70 Ibid. Dalam hal ini, Abu Zahrah sependapat dengan kalangan Hanafiah yang 

membedakan antara hukum fardhu dan wajib. Fardhu adalah suatu yang dituntut syara’ secara 

tegas. Tuntutan tersebut dijelaskan dengan dalil yang tidak diragukan lagi. Sedangkan wajib 

adalah suatu yang dituntut syara’ secara tegas. Tetapi tuntutan tersebut dijelaskan dengan dalil 

yang zhanni dan masih terdapat keraguan di dalamnya. Ibid. 
71 Wahbah al-Zuhaily Op. Cit,. h. 45. 



46 

 

 

 

2. Wajib 

Menurut Said Sabiq, pernikahan itu wajib bagi orang yang 

sanggup menikah dan dikhawatirkan akan terjerumus kepada zina. 

Karena memelihara diri dan mensucikannya dari yang haram adalah 

wajib, dan hal itu tidak akan sempurna bila tidak dengan menikah” 72. Ia 

mengutip pendapat al-Qurthubi bahwa “orang yang mampu dan 

dikhawatirkan terjadi kemudaratan terhadap diri dan agamanya seperti 

terjerumus berbuat maksiat, itu tidak dapat dihindari kecuali dengan 

menikah, tidak ada perbedaan pendapat tentang kewajibannya 

menikah.73 

Senada dengan hal itu, Wahbah Zuhaily dalam al-Fiqh al-Islamy 

wa Adillatuh mejelaskan bahwa terdapat Kaidah yang menyatakan; 

“sesuatu yang tidak mungkin bisa menyempurnakan kewajiban kecuali 

dengannya, dihukumkan wajib”. Memelihara diri dari yang haram 

merupakan kewajiban, pernikahan merupakan jalan untuk hal tersebut74.    

Penjelasan di atas dapat disimpulkan bahwa hukum pernikahan itu 

wajib bila seseorang atau calon mempelai tersebut telah benar-benar 

mampu, sanggup atau pantas untuk menikah baik dari sisi umur dan 

 
72 Said Sabiq. Op. Cit, h. 10  
73 Ibid, h 11  
74 Wahbah al-Zuhaily Op. Cit,. h. 46. Sejalan dengan pendapat ini Menurut Muhammad 

Daud Ali, hukum pernikahan itu menjadi Wajib / fardhu, kalau seseorang dipandang benar-benar 

mampu berumah  tangga,  sanggup   memenuhi   kebutuhan dan mengurus kehidupan 

keluarganya, telah matang betul pertumbuhan jasmani dan rohaninya. Dalam kondisi seperti itu, 

ia wajib menikah, sebab kalau tidak nikah ia akan cenderung berbuat dosa. Muhammad Daud 

Ali. Loc. Cit. Lihat juga Amir Syarifuddin. Loc. Cit.       



47 

 

 

 

nafkah lahir batin, kematangan psikologis maupun dari sisi pemenuhan 

hak-hak isteri, itu dikhawatirkan ia akan terjerumus kepada perzinahan 

atau perbuatan dosa. Keinginannya untuk menikah tidak ada lagi 

halangan dan pemenuhan kebutuhan seksualnya tidak lagi dapat 

dibendung oleh puasa atau lainnya. Untuk memelihara dirinya dari 

perbuatan dosa, diwajibkan baginya menikah.  

Argumentasi ini masih terlihat lemah, terutama bila dihadapkan 

kepada keinginan sebagian orang untuk membujang atau menerapkan 

perilaku kerahiban. Kedua keinginan ini ditolak oleh Rasulullah seperti 

dijelaskan pada hadits di atas. Artinya, kekhawatiran seseorang jatuh 

terjerumus kepada perzinahan atau berbuat dosa tidaklah dapat dijadikan 

‘illat kewajiban menikah. ‘Illat yang tepat untuk kewajiban menikah 

adalah kemampuan seseorang menunaikan nafkah lahir dan batin. 

Sehingga ulama sepakat menyatakan makruh menikah bagi mereka yang 

tidak mampu. 

Firman Allah pada surat Al-Nur ayat 32; 

وْنُوْا فُقَرَاءَۤ  
ُ
مِْۗ اِنْ يَّك

ُ
مْ وَاِمَاىِٕۤك

ُ
لِحِيْنَ مِنْ عِبَادكِ مْ وَالصه

ُ
يَامٰى مِنْك

َ
ا
ْ
نكِْحُوا ال

َ
﴿وَا

ُ وَاسِع  عَلِيْم    ُ مِنْ فَضْلِه ِۗ وَاللّٰه
 ﴾  ٣٢يُغْنِهِمُ اللّٰه

Artinya:“Dan kawinkanlah orang-orang yang sedirian diantara 

kamu, dan orang-orang yang layak (berkawin) dari hamba-hamba 

sahayamu yang lelaki dan hamba-hamba sahayamu yang perempuan. 

jika mereka miskin Allah akan memampukan mereka dengan kurnia-Nya. 



48 

 

 

 

dan Allah Maha Luas (pemberian-Nya) lagi Maha mengetahui”. (QS. 

Al-Nur; 32)75 

 

Dilihat dari ayat di atas, kemampuan finasial bukanlah ukuran dari 

kewajiban menikah, sebab Allah akan memberikan seseorang 

kemampuan untuk itu bila melaksanakan pernikahan. Pengertian 

kemampuan di sini, lebih kepada kemampuan memberikan nafkah batin 

yaitu memenuhi kebutuhan seksual 76. Sekalipun kemampuan finansial 

juga sangat penting untuk kelangsungan kehidupan rumah tangga, 

sehingga Allah menegaskan; 

ذِيْنَ  
َّ
فَضْلِه  ِۗوَال مِنْ   ُ

اللّٰه يُغْنِيَهُمُ  ى  حَته نِكَاحًا  دُوْنَ  يَجِ ا 
َ
ل ذِيْنَ 

َّ
ال يَسْتَعْفِفِ 

ْ
﴿وَل

توُْهُمْ 
ٰ
ا مْ فَكَاتِبُوْهُمْ اِنْ عَلِمْتُمْ فِيْهِمْ خَيْرًا وَّ

ُ
يْمَانكُ

َ
تْ ا

َ
ك
َ
ا مَل كِتٰبَ مَِِّ

ْ
يَبْتَغُوْنَ ال

ذِيْٖٓ  
َّ
ِ ال الِ اللّٰه نْ مَّ نًا  م ِ صُّ حَ

َ
رَدْنَ ت

َ
بِغَاءِۤ اِنْ ا

ْ
ى ال

َ
مْ عَل

ُ
رِهُوْا فَتَيٰتِك

ْ
ا تُك

َ
مْ ِۗوَل

ُ
تٰىك

ٰ
ا

رَاهِهِنَّ 
ْ
اِك بَعْدِ  مِنْْۢ   َ اللّٰه فَاِنَّ  نَّ  رِهْهُّ

ْ
يُّك نْيَا ِۗوَمَنْ  الدُّ حَيٰوةِ 

ْ
ال عَرَضَ  تَبْتَغُوْا  ِ

 
ل

حِيْم    ﴾  ٣٣غَفُوْر  رَّ
Artinya:“Dan orang-orang yang tidak mampu menikah hendaklah 

menjaga kesucian (diri)nya, sampai Allah memberi kemampuan kepada 

mereka dengan karunia-Nya. Dan jika hamba sahaya yang kamu miliki 

yang menginginkan perjanjian (kebebasan), hendaklah kamu buat 

perjanjian kepada mereka, jika kamu mengetahui ada kebaikan pada 

mereka, dan berikanlah kepada mereka sebahagian dari harta Allah 

yang dikaruniakan-Nya kepadamu. dan janganlah kamu paksa hamba 

sahaya perempuanmu untuk melakukan pelacuran, sedang mereka 

sendiri menginginkan kesucian, karena kamu hendak mencari 

 
75 Departemen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahan, h. 276 
76 Seperti dijelaskan sebelumnya (pada bab I) bahwa perintah menikah oleh Rasulullah 

dikaitkan dengan “الباءة”. Abd al-Rahman Syamilah al-Ahdal menjelaskan makna “ الباءة” adalah 

jima’. Sehingga pesan Rasulullah tersebut dapat dimaknai; “hai sekalian pemuda, siapa di antara 

kamu mampu “bersetubuh”, nikahlah. hal itu baik dan akan mensucikan dirimu. Siapa yang tidak 

sanggup, puasalah, hal itu akan menjadi benteng baginya. Yang dimaksud menjadi benteng di 

sini adalah puasa dapat memperkuat dimensi ruhiyah manusia serta menahan dan mengendalikan 

syahwat seksual. Lihat Abd al-Rahman Syamilah al-Ahdal. Op. Cit, h. 37.  



49 

 

 

 

keuntungan duniawi. Barangsiapa yang memaksa mereka, Maka 

sungguh Allah adalah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang (kepada 

mereka) setelah  mereka dipaksa ” 77. (QS. Al-Nur ; 33) 

 

Mushthafa Ali Al-Shabuni ketika menafsirkan kedua ayat di atas 

menjelaskan; Allah memerintahkan kepada wali untuk menikahkan anak 

mudanya dan anaknya yang tidak punya suami atau isteri. Maksud ayat 

ini adalah hai orang-orang yang beriman nikahkanlah orang-orang yang 

tidak punya isteri atau suami, serta nikahkanlah hamba sahayamu yang 

shaleh dan bertaqwa, yang hendak menikahi mereka adalah seorang fakir 

miskin. Allah akan mencukupkan mereka dengan memberikan karunia-

Nya. Janganlah kefakiran mereka menghalangimu untuk 

menikahkannya. Allah Maha Luas karunia-Nya, Maha Pengasih lagi 

Maha Mulia. Dia memberikan rizki kepada siapa yang diinginkan-Nya 

dan kondisi dan keadaan mereka tidak lah ada satupun hal yang 

tersembunyi di hadapan-Nya. 

Kemudian Allah memerintahkan para pemuda yang mengalami 

kesulitan materi dan sosial untuk menikah agar menghindari perbuatan 

keji dan apa yang diharamkan Allah, sampai Allah melapangkan rizki 

dan penghidupannya, serta memudahkan urusan pernikahan mereka. 

Sesungguhnya, seorang hamba yang bertaqwa kepada Allah, akan Allah 

berikan kemuliaan dan jalan keluar (dari kesulitan). Allah juga 

memerintahkan kepada pemilik hamba sahaya untuk memerdekakan 

hamba sahayanya yang ingin bebas (untuk menikah) dan memberikan 

 
77 Departemen Agama RI. Op. Cit, h. 282. 



50 

 

 

 

bantuan materi. Allah melarang pemilik hamba sahaya menyuruh mereka 

untuk menjadi pelacur, seperti pada tradisi Jahiliah 78. 

Penjelasan di atas, mempertegas pendapat bahwa aspek finansial 

bukanlah ukuran penetapan hukum menikah. Para wali (orang tua atau 

pemilik hamba sahaya) tidak boleh menjadikan kemiskinan sebagai 

penghalang pernikahan anak atau hamba sahaya. Justeru, Allah 

memerintahkan untuk membantu mereka yang ingin menikah. Allah 

akan mencukupkan rizki siapa yang dikehendakinya. 

Pada ayat lain, Allah berfirman: 

تْ  
َ
ك
َ
ا مَل مُؤْمِنٰتِ فَمِنْ مَّ

ْ
مُحْصَنٰتِ ال

ْ
نْكِحَ ال نْ يَّ

َ
ا ا
ً
مْ طَوْل

ُ
مْ يسَْتَطِعْ مِنْك

َّ
﴿وَمَنْ ل

مُ  
ُ
فَتَيٰتِك نْ  م ِ مْ 

ُ
يْمَانكُ

َ
بَعْضٍۚ  ا نْْۢ  م ِ مْ 

ُ
بَعْضُك مْ ِۗ 

ُ
بِاِيْمَانِك مُ 

َ
عْل
َ
ا  ُ وَاللّٰه مُؤْمِنٰتِِۗ 

ْ
ال

مَعْرُوْفِ مُحْصَنٰتٍ غَيْرَ مُسٰفِحٰتٍ 
ْ
جُوْرَهُنَّ بِال

ُ
توُْهُنَّ ا

ٰ
هْلِهِنَّ وَا

َ
فَانكِْحُوْهُنَّ بِاِذْنِ ا

تَيْنَ بِ 
َ
حْصِنَّ فَاِنْ ا

ُ
خْدَانٍۚ  فَاِذَآ ا

َ
ا مُتَّخِذٰتِ ا

َ
ل ى  وَّ

َ
يْهِنَّ نِصْفُ مَا عَل

َ
فَاحِشَةٍ فَعَل

خَيْر    تَصْبِرُوْا  نْ 
َ
وَا مْ ِۗ 

ُ
مِنْك عَنَتَ 

ْ
ال خَشِيَ  لِمَنْ  ذٰلِكَ  عَذَابِِۗ 

ْ
ال مِنَ  مُحْصَنٰتِ 

ْ
ال

حِيْم  ࣖ  ُ غَفُوْر  رَّ مْ ِۗ وَاللّٰه
ُ
ك
َّ
 ﴾  ٢٥ل

Artinya: “Dan barangsiapa diantara kamu (orang merdeka) yang 

tidak cukup perbelanjaannya untuk mengawini wanita merdeka 

lagi beriman, ia boleh mengawini wanita yang beriman, dari 

budak-budak yang kamu miliki. Allah mengetahui keimananmu; 

sebahagian kamu adalah dari sebahagian yang lain, karena itu 

kawinilah mereka dengan seizin tuan mereka, dan berilah 

maskawin mereka menurut yang patut, sedang merekapun 

 
78 Muhammad Ali al-Shabuni. Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayat al-Ahkam min al-Qur’an, 

(Beirut: Muassah Manahil al-Irfan, 1981), h. 178-179. 



51 

 

 

 

wanita-wanita yang memelihara diri, bukan pezina dan bukan 

(pula) wanita yang mengambil laki-laki lain sebagai piaraannya; 

dan apabila mereka telah menjaga diri dengan menikah, 

kemudian mereka melakukan perbuatan yang keji (zina), maka 

atas mereka separoh hukuman dari hukuman wanita-wanita 

merdeka yang bersuami. (Kebolehan mengawini budak) itu, 

adalah bagi orang-orang yang takut kepada kemaksiatan 

menjaga diri (dari perbuatan zina) di antara kamu, dan 

kesabaran itu lebih baik bagimu. Dan Allah Maha Pengampun 

lagi Maha Penyayang”.(QS. Al-Nisa’; 25)79 

 

Ayat ini memberikan jalan keluar bagi mereka yang tidak 

memiliki kecukupan harta untuk menikah, antara lain untuk membayar 

mahar, boleh menikahi hamba sahaya dengan seizin tuannya. Hamba 

sahaya yang dimaksud adalah hamba yang beriman dan menjaga 

kesucian dirinya, bukan pezina atau pelacur, serta bukan pula orang kafir. 

Karena hamba sahaya yang beriman lebih baik dari pada perempuan kafir 

atau musyrik yang merdeka80. 

Sekalipun pernikahan dengan pasangan yang sekufu’ dianjurkan 

dalam Islam, tidak memiliki kemampuan finansial, boleh menikah 

dengan orang tidak sekufu (hamba sahaya) terhindar dari perzinahan. Al-

Qurthubi dalam hal ini menegaskan bahwa baik yang merdeka ataupun 

 
79 Departemen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahan, h. 112 
80 Abu Abdillah Muhammad ibn Ahmad ibn Abi Bakr al-Qurthubi. Al-Jami’ li Akham al-

Qur’an wa al-Mubayyin lima Tadhammanah min al-Sunnah wa Ayi al-Furqan, Juz 6, (Beirut: 

Muassisah Risalah,  2006), h. 225-238. 



52 

 

 

 

hamba sahaya adalah anak cucu Adam dan yang paling mulia di hadapan 

Allah adalah orang yang bertaqwa. 

3. Mandub 

Disunnatkan menikah menurut jumhur, seseorang itu seimbang 

antara tidak dikhawatirkan akan melakukan perzinahan bila tidak 

menikah dan tidak pula menzalimi isterinya bila menikah.81 Abu Zahrah 

menjelaskan bahwa dalam kondisi ini, terdapat dua pendapat lain, yaitu; 

pertama, menurut kalangan syafi’iah, hukumnya mubah. Kedua, 

menurut mazhab zahiri, hukumnya fardhu 82. 

Hal ini diperkuat oleh kenyataan bahwa Rasulullah, sahabat dan 

kaum muslimin yang mengikutinya menikah dan tetap dalam pernikahan. 

Ini adalah dalil tentang sunnatnya hukum menikah 83.  

4. Mubah 

Menurut Manshur ibn Yunus ibn Idris al-Bahuti, menikah 

dihukumkan mubah bila seseorang tidak memiliki syahwat (keinginan) 

untuk itu, seperti bagi orang yang mengalami impotensi, sakit, mandul, 

tua (lanjut usia) dan sebagainya. Karena pada dasarnya, pernikahan 

ditujukan untuk memelihara diri (dari godaan syahwat) dan 

 
81 Muhammad Abu Zahrah. Op. Cit, h. 23. 
82 Ibid., h. 24. 
83 Menurut Muhmad Daud Ali pernikahan itu hukumnya sunnat kalau dilakukan oleh 

seseorang yang pertumbuhan rohani dan jasmaninya dianggap telah benar-benar wajar untuk 

hidup berumah tangga. Telah mampu membiayai atau mengurus rumah tangga. Kalau ia nikah 

dalam kondisi seperti itu, ia akan mendapatkan pahala dan kalau ia belum mau berumah tangga, 

asal mampu menjaga dirinya, ia tidak berdosa. Muhammad Daud Ali. Loc. Cit. 



53 

 

 

 

berketurunan, dalam konteks tersebut  bagi mereka tidak ada gunanya 

menikah. 

Dikatakan mubah, karena tidak ada larangan syara’ untuk menikah 

dalam kondisi di atas. Dalam hal ini, memperbanyak ibadah sunat, 

menyibukkan diri dengan kewajiban lainnya, serta menuntut ilmu lebih 

utama84. 

5. Makruh 

Nikah dihukumkan makruh bila seseorang khawatir akan teraniaya 

dan mendapat kemudharatan menikah karena ia  tidak mampu memberi 

nafkah, jahat  dalam  pergaulan  atau  keinginan terhadap perempuan 

lemah85.  

Termasuk makruh menurut Imam Syafi’i, orang yang lemah 

karena tua, sakit atau menderita kesusahan yang permanen, dan susah 

berjalan. Dimakruhkan juga menikah setelah meminang atas pinangan 

orang sekalipun telah diberi jawaban, nikah muhallil sekalipun tidak 

disyaratkan dalam akad, nikah ghurur seperti penipuan terhadap 

keislaman calon isteri, kemerdekaannya dan nasabnya yang pasti 86. 

 
84Manshur ibn Yunus ibn Idris al-Bahuti. Syarh Muntaha al-Iradat: Daqaiq Uli al-Naha 

li Syarh      al-Muntaha, Juz 5, (Beirut: Muassisah Risalah, 2000), h. 99.  
85 Wahbah Zuhaili.Op. Cit, h. 46 
86 Ibid. Menurut Muhammad Daud Ali Makruh; bila dilakukan oleh orang yang berusia 

relatif muda (belum cukup umur), belum mampu menafkahi dan mengurus rumah tangga. 

Karenanya, ia akan membawa kesengsaraan bagi hidup dan kehidupan keluarganya. Ia tidak 

berdosa menikah, tetapi perbuatannya itu dikategorikan perbuatan tercela. Muhammad Daud Ali. 

Op. Cit, h.4-5. 



54 

 

 

 

6. Haram 

Diharamkan pernikahan bila diyakini bahwa seseorang menzalimi 

dan mendatangkan kemudharatan kepada isterinya bila ia menikah, baik 

karena ia tidak mampu memikul tanggung jawab pernikahan atau pun 

tidak dapat berlaku adil bila ia menikah lagi 87. 

Zuhaily menegaskan, pada dasarnya ia telah wajib menikah, namun 

sebab diyakini ia akan menzalimi isterinya, tetap saja hukum 

pernikahannya haram. Ini didasarkan pada kaidah; 

 اذا اجتمع الحلال والحرام غلب الحرام
Artinya: “Bila berkumpul hukum halal dan haram, hukum haram 

mengalahkan hukum halal” 88.   

 

Berdasarkan hal itu, orang tersebut dianjurkan untuk berpuasa 

guna mengendalikan syahwatnya. Meskipun ada pendapat yang 

menyatakan dalam kasus ini lebih utama menikah. Karena seorang laki-

laki (calon suami) akan berubah wataknya setelah menikah, meningkat 

kehidupannya, melemah keburukannya dan senantiasa setia. 

 
87 Wahbah Zuhaili. Loc. Cit. Menurut Muhammad Daud Ali pernikahan itu hukumnya 

haram bila dilakukan oleh seorang laki-laki yang menikahi wanita dengan maksud hendak 

menzaliminya. Atau menurut perhitungan umum dan wajar pernikahannya itu akan 

mendatangkan malapetaka bagi pasangannya. Termasuk dalam kategori ini, menikah dengan 

wanita yang masih terikat dalam pernikahan dengan orang lain, jumlahnya melebihi dari yang 

diperbolehkan dan gemar menyakiti pasangannya. Muhammad Daud Ali. Hukum Islam..., h. 4-

5. 
88 Muhammad Bakr Isma’il. Al-Qawaid al-Fiqhiah baina Al-Ashalah wa al-Taujih, 

(Midan al-Husain: Dar al-Manar, 1997), h. 122. Wahbah Zuhaili. Loc. Cit.  



55 

 

 

 

C. Syarat dan Rukun  Pernikahan 

Pernikahan dianggap sah terpenuhi syarat dan rukun nikah. Wahbah 

Zuhaili (W. 2015 M) mendefenisikan syarat adalah suatu hukum yang 

keabsahannya tergantung kepada sesuatu yang bukan merupakan bagian 

internal dari hukum tersebut.89 Adapun rukun adalah sesuatu yang harus 

dipenuhi untuk sahnya suatu pekerjaan dan merupakan bagian integral dari 

pekerjaan tersebut.90 Dalam hal ini Fuqaha’ berselisih pendapat tentang 

rangkaian perbuatan yang termasuk syarat dan rukun dari seluruh rangkaian 

kegiatan pra nikah sampai aktivitas pelaksanaan nikah itu sendiri.91 

Suatu rangkaian perbuatan yang tertib, syarat yang merupakan 

perbuatan pendahuluan dari perbuatan hukum, dan rukun adalah interaksi 

yang menggunakan bahan-bahan yang disiapkan dalam syarat, rinciannya 

sebagai berikut : 

Menurut Imam Syafii rukun nikah itu ada 5 (lima) yaitu, calon 

suami, calon isteri, wali, dua orang saksi, sighat atau ijab qabul.92 

 
89Wahbah Zuhaili, Al-Fikhul Islamu wa adillatuhu, Juz VII, (Damsyik : Dar al-Fikri, 

1989), h. 47 
90Debdikbud,  Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta : Balai Pustaka, 1995), h. 850 
91Al-Shan’ni, Subulus Salam, Juz III, (Beirut : Dar al-Ma’rifah, 1997), h. 197-198. Lihat 

juga Abd al-Aziz Dahlan,  Ensiklopedi Hukum Islam, Jilid IV, (Jakarta : Ichtiar Baru Van Houve, 

1997), h. 1331-1340 
92 Abdurrahman al-Jaziri, Op. cit., h. 12  



56 

 

 

 

1. Calon suami 

Syari’at Islam menentukan beberapa syarat yang harus dipenuhi 

oleh calon suami tersebut sebagai berikut 93: 

a. Calon suami beragama Islam  

b. Terang bahwa calon suami di ketahui dan tertentu 

c. Orangnya diketahui dan tertentu 

d. Calon suami itu jelas dan halal kawin dengan calon isterinya 

e. Calon suami ridha (tidak terpaksa) untuk melakukan perkawinan itu 

f. Tidak sedang melakukan ihram 

g. Tidak mempunyai isteri yang haram dimadu dengan calon isteri  

h. Calon suami sudah baligh dan berakal.94 

Secara rasional dapat dipahami bahwa sebagai calon mempelai  

laki-laki yang akan menjadi kepala keluarga dan pembimbing tidaklah 

mungkin bahwa ia adalah seorang yang kurang berakal atau bahkan tidak 

berakal, kesempurnaan fungsi akal bagi seorang mempelai laki-laki 

adalah merupakan keniscayaan. Syarat kedua adalah baligh atau dengan 

bahasa lain adalah dewasa.95 Kedewasaan seseorang terdiri dari dua segi, 

Pertama, dewasa dari segi umur. Kedua, dewasa dari segi pemikiran dan 

psikologinya. Kedewasaan dari kedua komponen ini akan menjadi modal 

yang mendasar bagi calon seorang suami mengemban tanggungjawab 

 
93 Ibnu Rusyd dalam Bidayat al-Mujtahid tidak memberikan penjelasan tentang syarat 

yang harus dipenuhi oleh calon suami dan Isteri.   
94 Ibid,. 
95 Muhamamd Jawad Mughniah, al-Fiqhu ‘alal Mazhabi al-Khamsah, (terj) Masykur AB 

dkk, (Beirut : Dar al-Jawad, 1996), hlm.315.  



57 

 

 

 

sebagai kepala rumah tangga. Syarat yang terakhir bagi calon mempelai 

laki-laki adalah larangan secara syara’ seperti sedang mengerjakan haji 

atau umrah.96 

2. Calon Isteri 

Untuk calon isteri disyaratkan : 

a. Wanita itu tidak haram dikawini oleh laki-laki yang bersangkutan, 

baik karena hubungan nasab, susuan, perkawinan atau alam keadaan 

iddah. 

b. Calon isteri harus orangnya, sebab banyak orang yang sama namanya, 

kalau seorang bapak mempunyai banyak anak perempuan yang sudah 

dewasa, untuk mencegah hal-hal yang tidak diinginkan, harus pasti 

dan jelas yang mana calon isteri diantara mereka yang sebapak. 

c. Tidak ada suatu larangan yang menghambat perkawinan dengannya, 

seperti wanita yang sedang ihram maka ia tidak boleh kawin, ihram 

itu penghambatnya. 

d. Calon isteri berakal sehat. Inilah syarat yang menentukan  sah akad 

nikah, karena itu tidak sah akad nikah seorang wanita yang gila dan 

anak-anak yang belum berakal.97 

Pada satu sisi Kompilasi Hukum Islam mencantumkan salah satu 

syarat calon kedua mempelai tersebut adalah calon suami sekurang-

 
96  Abd Aziz Dahlan, Ibid. 
97 Abd Aziz Dahlan, Op.cit., h. 1334 



58 

 

 

 

kurangnya  berumur 19 tahun dan calon isteri sekurang-kurangnya 

berumur 16 tahun (pasal 15 ayat 1). 

Untuk itu agama mengajarkan bagaimana memilih calon isteri 

yang baik sebagaimana dalam hadist dijelaskan : 

عن أبى هريرة رضي اللّٰ عنه قال : عن رسول اللّٰ صلى اللّٰ عليه وسلم،  

بذات   فاظفر  ولدينها  ولجمالها  ولحسبها  لمالها  لاربع  المرأة  تنكح   : قال 

 98الدين تربت يداك )متفق عليه(

Artinya :” Dari Abu Hurairah ra. Bahwasanya Rasulullah Saw bersabda 

: Perempuan dinikahi karena empat faktor, karena 

kekayaannya, keturunan, kecantikan dan agamanya. Maka 

nikahilah perempuan berdasarkan pertimbangan agama 

niscaya anda mendapat keuntungan”. 

 

Hadist ini menerangkan bahwa wanita dinikahi karena empat 

perkara. Adakalanya karena harta benda, keturunan, kecantikan, dan 

agamanya. Akan tetapi apabila ingin mencari kebahagian dunia dan 

akhirat pilihlah wanita karena agamanya (kuat agamanya). Karena harta 

benda, kedudukan dan kecantikan tidak bisa dijadikan jaminan 

kebahagiaan seseorang. 99 

Hadist di atas juga merespon fenomena sosial, baik pada masa 

lalu, pada masa setting masyarakat ketika hadis ini diturunkan, masa 

sekarang di mana seorang laki-laki tertarik terhadap perempuan tidak 

terlepas dari empat hal tersebut. Memiliki harta yang banyak diharapkan 

kehidupan pasangan baru suami isteri tersebut sedikit banyak dari sisi 

 
98 Al-Shan’ani, Op.cit., h.175 
99Ahmad Mudjab Mahalli, Ahmad Rodli Hasbullah, Op.cit., h. 60-61 



59 

 

 

 

materi bukan merupakan kendala dalam menopang kehidupannya. 

Dengan keturunan yang baik, isteri (baik dari kalangan ningrat, ilmuan, 

agamawan maupun lainnya) akan menambah prestise dan menaikkan 

pamor seorang suami dimata masyarakat. Dengan memiliki isteri yang 

cantik, suami akan merasa bangga untuk hidup bersama dengan 

perempuan idaman yang dapat dibanggakan. Juga dengan mempunyai 

isteri yang matang dalam bidang agama, potensi yang dimiliki, baik 

berupa kekayaan, strata sosial yang tinggi dan kecantikannya tidak akan 

dipergunakan pada hal-hal yang tidak sesuai dengan norma-norma yang 

ia anut dan percayai. 

Selain faktor di atas, perlu diperhatikan calon dari istri agar tidak 

termasuk mereka yang diharamkan untuk dinikahi, baik permanen atau 

temporal. Adapun faktor keharaman perempuan dinikahi adalah bersifat 

permanen dan temporal yaitu : 

a) Keharaman Permanen 

Adapun yang termasuk faktor keharam permanen adalah : 

1) Faktor Keturunan 

Faktor keturunan atau nasab, pengharaman dalam faktor ini 

didasarkan pada firman Allah dalam al-Qur’an surat An-Nisa’:23 

مْ وَبَنٰتُ 
ُ
تُك

ٰ
مْ وَخٰل

ُ
تُك مْ وَعَمه

ُ
خَوٰتُك

َ
مْ وَا

ُ
مْ وَبَنٰتُك

ُ
هٰتُك مَّ

ُ
مْ ا

ُ
يْك

َ
مَتْ عَل ﴿حُر ِ

ضَاعَةِ  نَ الرَّ مْ م ِ
ُ
خَوٰتُك

َ
مْ وَا

ُ
رْضَعْنَك

َ
تِيْٖٓ ا

ه
مُ ال

ُ
هٰتُك مَّ

ُ
خْتِ وَا

ُ
ا
ْ
خِ وَبَنٰتُ ال

َ
ا
ْ
ال

تِيْ فِ 
ه
مُ ال

ُ
مْ وَرَبَاىِٕۤبُك

ُ
هٰتُ نِسَاىِٕۤك مَّ

ُ
تُمْ  وَا

ْ
تِيْ دَخَل

ه
مُ ال

ُ
سَاىِٕۤك ِ

 
ن نْ  مْ م ِ

ُ
يْ حُجُوْرِك



60 

 

 

 

مُ 
ُ
بْنَاىِٕۤك

َ
ا  
ُ
اىِٕۤل

َ
وَحَل مْ َّۖ 

ُ
يْك

َ
عَل جُنَاحَ  ا 

َ
فَل بِهِنَّ  تُمْ 

ْ
دَخَل وْنُوْا 

ُ
تَك مْ 

َّ
ل فَاِنْ  بِهِنََّّۖ 

  َ فَ ِۗ اِنَّ اللّٰه
َ
ا مَا قَدْ سَل

َّ
خْتَيْنِ اِل

ُ
ا
ْ
مَعُوْا بَيْنَ ال جْ

َ
نْ ت

َ
مَْۙ وَا

ُ
ابِك

َ
صْل

َ
ذِيْنَ مِنْ ا

َّ
ال

حِيْمًا ۔  انَ غَفُوْرًا رَّ
َ
 ﴾  ٢٣ك

Artinya : “Diharamkan atas kamu (mengawini) ibu-ibumu; anak-

anakmu yang perempuan saudara-saudaramu yang 

perempuan, saudara-saudara bapakmu yang perempuan; 

saudara-saudara ibumu yang perempuan; anak-anak 

perempuan dari saudara-saudaramu yang laki-laki; 

anak-anak perempuan dari saudara-saudaramu yang 

perempuan..”100 

 

Berdasarkan ayat di atas, perempuan yang haram dinikahi 

oleh seorang laki-laki adalah sebagai berikut : 

a) Ibu-ibu dari ibu, ibu dari ayah dan seterusnya ke atas. 

b) Anak-anak perempuan, termasuk di dalamnya adalah cucu 

perempuan dan seterusnya ke bawah. 

c) Saudara perempuan, termasuk didalamnya saudara perempuan 

sekandung, seayah dan seibu. 

d) Saudara perempuan seayah, termasuk di dalamnya saudara 

perempuan kakek 

e) Saudara perempuan ibu, termasuk di dalamnya saudara 

perempuan nenek. 

f) Anak perempuan dari saudaramu laki-laki, termasuk 

didalamnya saudara laki-laki sekandung, seayah atau seibu. 

 
100 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahan… Op. cit., h.120 



61 

 

 

 

g) Anak perempuan dari saudara perempuan, termasuk di 

dalamnya saudara perempuan yang sekandung, seayah atau 

seibu. 

Imam al-Ghazali (W.505H) menjelaskan bahwa hikmah 

dari larangan menikahi orang-orang dekat adalah menikahi mereka 

akan menimbulkan lemah syahwat. Karena syahwat muncul 

dengan kekuatan emosi, pandangan dan rasa. Syahwat muncul 

dengan kuat bila berhadapan dengan hal yang asing dan baru. 

Sementara karib kerabat adalah orang yang sering dilihat, hal ini 

akan melemahkan emosi dan syahwat 101.  

 

2) Faktor Perbesanan 

Dalam liratur fiqh, istilah “perbesanan” dikenal dengan 

nama    مصاهرة-يصاهر   -صاهر  yang secara etimologi adalah melebur 

menjadi satu.102Adapun secara terminology adalah suatu proses 

kekeluargaan yang disebabkan oleh adanya perkawinan.103 

Fuqaha’ membagi keharaman berdasarkan perbesanan 

kedalam empat kelompok sebagai berikut : 

a) Mantan isteri ayah, dasar normatif hukumnya adalah : 

 ولاتنكحوا مانكح اباءكم. 

 
101 Imam al-Ghazali. Ihya ‘Ulum al-Din, juz IV, (Kairo: Dar al-Sya’b, 1992)h.718-719. 
102 Luwis Ma’luf, Al-Munjid fil Lughah wal a’lam, (Damsyik : Dar al-Masyik, 1989), h. 

439 
103 Al-Jurjani, Op. cit., h. 135 



62 

 

 

 

Artinya :”Dan janganlah kamu nikahi para perempuan yang 

dinikahi oleh ayahmu”.104 

Keharaman tersebut juga berlaku bagi mantan isteri dari 

anak perempuan sepersusuan atau mantan isteri cucu laki-lakinya 

yang berasal dari anak perempuannya. Ibnu Rusyd berpendapat 

bahwa haram menikahi mantan isteri ayah, baik telah disetubuhi 

atau belum disetubuhi, karena keharamannya disebabkan oleh 

akad pernikahan.105  

b) Mantan isteri dari anak adalah haram dinikahi oleh ayahnya. 

hal ini didasarkan pada: 

مْ ۔ 
ُ
مْ وَبَنٰتُك

ُ
هٰتُك مَّ

ُ
مْ ا
ُ
يْك

َ
مَتْ عَل  حُر ِ

Terjemahan : “Diharamkan atas kamu (menikahi) ibu-

ibumu, anak-anak perempuanmu”.106 
 

Jumhur fuqaha’ sepakat akan keharaman seorang ayah 

menikahi mantan isteri anaknya berdasarkan perjanjian 

perkawinan yang telah dijalin antara anaknya dengan perempuan 

tersebut. Keharaman ini juga berlaku bagi mantan dari anak 

 
104 Departemen Agama RI, Op.cit., h.120. Asbabul Wurud ayat di atas Ibnu Sa’ad 

meriwayatkan bahwa Muhammad bin Ka’b al-Qarzhi berkata, “ Dulu jika seseorang meninggal 

dunia dan meninggalkan seorang isteri, maka anaknya lebih berhak untuk menikahi bekas 

isterinya itu  jika bukan ibunya sendiri, atau jika dia mau dia bisa menikahkannya dengan orang 

lain. Ketika Abu Qais meninggal dunia, anaknya, Muhshan, mewarisi hak untuk menikahi bekas 

isterinya dan tidak memberikan warisan harta kepada bekas isteri ayahnya. Lalu wanita itu 

mendatangi Nabi Saw, dan menyampaikan kepada beliau tentang hal itu. Maka Rasulullah Saw 

bersabda “kembalikan ke rumahmu, semoga Allah menurunkan sesuatu padamu. Lalu turun 

firman Allah Ta’ala “  Dan janganlah kamu menikahi perempuan-perempuan yang telah 

dinikahi oleh ayahmu, kecuali (kejadian pada masa ) yang telah lampau.(an-Nisa’ : 22). Lihat 

Jalaluddin As-Suyuthi, Sebab Turunnya Ayat Al-Qur’an, (Jakarta : Gema Insani, 2008), cet ke I, 

h.156-157. 
105 Ibnu Rusyd. Op. Cit, h. 25. 
106 Departemen Agama RI, Ibid., h. 120.  



63 

 

 

 

sepersusuan atau mantan isteri cucu laki-lakinya yang berasal dari 

anak perempuannya.107 

c) Ibu isteri (mertua perempuan) dan seterusnya ke atas adalah 

haram dinikahi berdasarkan terjadinya perjanjian perkawinan 

dengan anak perempuannya sekalipun belum dicampuri. Hal ini 

didasarkan pada firman Allah yang artinya : “… Dan diharamkan 

bagimu untuk menikahi) Ibu-ibu dari isterimu”.108  

Ibnu Rusyd menjelaskan bahwa jumur ulama berpendapat  

keharaman menikahi ibu mantan isteri tidak dikaitkan dengan 

sang isteri telah disetubuhi atau belum. Hal ini didasarkan pada 

hadis yang artinya: “Siapa saja di antara laki-laki yang menikahi 

seorang perempuan, baik ia bersetubuh dengannya atau tidak, 

tidak halal baginya menikahi ibu sang perempuan tersebut” 109.  

d) Anak tiri perempuan dari isteri yang telah dicampuri. Termasuk 

dalam pengertian ini adalah anak perempuan dari anak 

perempuan tiri, cucu perempuannya dan terus ke bawah karena 

mereka termasuk dalam pengertian anak perempuan dari 

isterinya. Hal ini didasarkan ayat :”(Diharamkan bagimu untuk 

menikahi) anak-anak tiri dari isterimu yang dalam 

pemeliharaanmu dari yang telah kamu campuri, tetapi jika kamu 

 
107 Ibnu Rusyd, Bidayatul Mujtahid wanahadiyah al-Muktasyid,  Juz II, (Mesir : Musthafa 

Babi al-Halabi li al-Natsir, t.th), h.528 
108Departemen Agama RI, Op.cit., h.120  
109 Ibnu Ruysd. Op. Cit, h. 26. 



64 

 

 

 

belum campur dengan isterimu itu (dan sudah kamu ceraikan), 

maka tidak berdosa kamu mengawininya”.110 

Anak tiri perempuanmu dimaksudkan adalah anak dari 

seorang isteri yang berasal dari suami sebelumnya. Anak tiri 

dalam al-Qur’an dengan istilah  ربيبة , karena suami ibunya yang 

baru mendidik dan memelihara sebagaimana ia mendidik dan 

memelihara anaknya sendiri.111  

Fuqaha’ mempunyai pendapat yang beragam tentang ayat 

ini  اللاتي فى حجوركم yang maksudnya adalah anak tiri yang berada 

dalam asuhannya. Kebiasaan anak tiri diasuh oleh ayahnya yang 

baru, menurut Jumhur fuqaha’ tidak mengisyaratkan suatu arti 

bahwa para anak tiri yang tidak berada dalam asuhan bapak 

tirinya setelah sang ibu bercerai dengan suaminya, dapat 

melangsungkan suatu perjanjian perkawinan dengan mantan 

ayahnya. Adapun kelompok Zhahiri memahami bahwa ayat   اللاتي

حجوركم    merupakan suatu sifat bagi anak tiri mahram dari   فى 

bapak tirinya, sifat tersebut tidak ada, anak tiri tersebut halal 

dinikahi oleh mantan bapaknya.112 

Ibnu Rusyd menjelaskan bahwa para ulama sepakat 

keharaman menikahi anak tiri yang telah disetubuhi (dicampur). 

 
110Departemen Agama RI, Ibid.  
111 Muhammad Abu Zahrah, Op. cit., h. 78  
112Wahbah Zuhaili, Op.cit.,h. 133, Lihat juga Jamal al-Din al-Qasimi, Muhasanul Ta’wil, 

(Mesir : t.tp, 1995), h. 1176  



65 

 

 

 

Bagi ibunya yang belum dicampuri, terdapat perbedaan pendapat. 

Imam Malik, al-Tsauri, Abu Hanifah, al-Auza’I dan al-Laits 

berpendapat; sang ayah memegang isterinya dengan syahwat, 

maka haram menikahi anak tirinya. Abu Daud dan al-Muzni 

berpendapat bahwa tidak ada yang mengharamkannya kecuali 

percampuran. 113. 

3) Faktor Persusuan 

Adapun pihak-pihak yang diharamkan untuk melakukan 

perjanjian perkawinan dengan seorang perempuan yang 

sepersusuan atau ibu yang menyusuinya. Hal ini berdasarkan 

firman Allah dalam Al-Qur’an surat An-Nisa’ ayat 23   yang artinya 

:”…(Diharamkan bagi kamu untuk menikahi) ibu-ibumu yang 

menyusuimu, begitu pula saudaraa-saudaramu sepersusuan…”114  

Ayat di atas tertopang oleh informasi hadist yang secara 

esensial isinya merinci makna global ayat tersebut : 

عن عائشة رضي اللّٰ عنها قالت : رسول اللّٰ صلى اللّٰ عليه وسلم، 

إنما لاتحل لي انها ابنة اخي من الرضاعة ما يحرم من النسب )رواه  

 115البخاري ومسلم( 

 
113 Ibnu Rusyd. Op. Cit, h. 25. 
114 Departemen Agama RI, Op.cit., h.120 
115Imam Muslim, Shahih Muslim, Juz II, (Kairo : Dar al-Hadist, 1991), h. 1070. Hadis di 

atas mempunyai asbabul wurud yaitu “ pada suatu hari Rasulullah Saw, diminta untuk 

mengawini anak perempuan pamannya Hamzah, lalu beliau bersabda sebagaimana tersebut 

dalam matan hadist di atas. 



66 

 

 

 

Artinya :”Dari Aisyah ra. Rasulullah Saw, bersabda : 

Bahwasanya tidak halal bagiku karena dia adalah anak 

perempuan saudaraku sepersusuan, hal ini 

sebagaimana diharamkan pula karena satu keturunan”. 

 

Berdasarkan dua nas tersebut di atas dapat dipahami bahwa 

para perempuan yang diharamkan untuk dinikahi oleh seorang 

laki-laki yang telah menyusu kepada seorang perempuan adalah 

sebagai berikut : 

a) Seorang perempuan yang telah melakukan penyusuan terhadap 

dirinya atau disebut ibu susuan. 

b) Orang tua dari ibu susuan, yang dengan istilah lain disebut 

sebagai neneknya. 

c) Orang tua perempuan dari bapak susuan, yang dengan istilah 

lain disebut dengan kakeknya 

d) Saudara perempuan dari ibu susuan, posisinya sebagai bibi 

susuan. 

e) Saudara perempuan dari bapak susuan, posisinya sebagai bibi 

susuan. 

f) Cucu perempuan dari ibu susuannya merupakan sesusuan 

dengannya. 



67 

 

 

 

g) Saudara perempuan susuan baik yang sebapak maupun seibu 

atau sekandung.116 

Ibnu Rusyd menjelaskan bahwa terdapat perbedaan kadar 

sepersusuan di kalangan ulama. Abu Ubaid dan Abu Tsaur berpendapat 

tiga kali menyusui. Imam Syafi’I menyatakan 5 kali menyusui. 

Sedangkan yang lain menyatakan 10 kali menyusui. Ibnu Rusyd lebih 

cenderung kepada pendapat 3 kali atau lebih 117. 

2) Pengharaman Menikahi Perempuan yang Bersifat Temporal 

Pengharaman temporal yang disandang oleh seorang perempuan 

untuk dinikahi oleh seorang laki-laki adalah apabila dalam keadaan hal-

hal sebagai berikut : 

 

a) Mengumpulkan dua orang perempuan bersaudara dalam satu 

perjanjian perkawinan. Dasar nasnya:”Diharamkan bagimu (untuk 

mengawini) dan untuk mengumpulkan dua orang saudara perempuan 

kecuali pada masa lampau”.118 

Ayat ini memberikan gambaran global tentang keharaman 

bagi seorang laki-laki mengumpulkan dua orang saudara perempuan 

dijadikan   isteri   dalam   satu   tali ikatan   perkawinan dalam satu 

waktu.   Kebiasaan     ini   telah   berlaku   dan menggejala   di tengah 

masyarakat   Arab   pada   saat   itu   diindikasikan   oleh kalimat     إلا

 
116 Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah… Op.cit., h. 66  
117 Ibnu Rusyd. Op. Cit, h. 27. 
118 Departemen Agama RI, Op.cit., h. 120 



68 

 

 

 

 sehingga setelah syari’at Islam datang, kebiasaanماقدسلف

mengumpulkan dua orang saudara perempuan dalam satu ikatan 

perkawinan dengan seorang laki-laki diharamkan. 

Berikut ini beberapa hadist yang merincikan kata “dua orang 

saudara perempuan” sebagai berikut : 

ولا  على عمتها  المرأة  لاتنكح   : قال رسول اللّٰ صلى اللّٰ عليه وسلم 

قطعتم   ذلك  فعلتم  ان  فاتكم  اختها  ابنة  على  ولا  اخيها  ابنة  خالتها 

 119ارحامكم )رواه احمد وابن حبان( 

Artinya :”Rasulullah Saw, bersabda : Janganlah engkau menikahi 

seorang perempuan beserta saudara seayah atau beserta 

saudara perempuan seibunya atau beserta anak perempuan 

dari saudara laki-lakinya atau beserta anak perempuan dari 

saudara perempuannya. Maka jika kamu melakukannya 

sesungguhnya telah memutuskan tali persaudaraanmu”. 

 

Dari kedua nas tersebut di atas dapat disimpulkan bahwa yang 

termasuk kerabat mahram adalah perempuan sebagai berikut : 

1) Ibu, nenek dan terus ke atas 

2) Anak perempuan, cucu perempuan dan terus ke bawah 

3) Saudara perempuan, termasuk saudara kandung, seayah dan seibu 

4) Saudara perempuan dari ayah, termasuk di dalamnya saudara 

perempuan ayat sekandung, seayah maupun seibu 

 
119Al-Shan’ani, Op.cit., h. 195 



69 

 

 

 

5) Saudara perempuan seibu, termasuk di dalamnya saudara 

perempuan seibu, saudara perempuan ibu sekandung, seayah dan 

seibu 

6) Anak-anak perempuan dari saudara laki-laki sekandung, seayah 

maupun seibu. 

7) Anak perempuan sekandung, seayah dan seibu. Semua perempuan 

yang termasuk mahram karena sepersusuan.120 

b) Perempuan sebagai isteri orang lain atau dalam masa Iddah. 

Seorang perempuan yang terkait oleh hak orang lain, terjadi 

oleh beberapa faktor sebagai berikut :perkawinan atau terikat oleh hak 

mantan suaminya ketika masa menunggu setelah diceraikan oleh 

mantan suaminya (iddah). Sebagai dasar normatif hukum mengawini 

perempuan sebagai isteri orang lain adalah :”Dan perempuan-

perempuan yang bersuami haram dikawini”.121 

Keharaman menikahi seorang perempuan yang berstatus 

menjadi isteri orang berlangsung selama prediket isteri pada suami 

masih disandang. Ketika terjadi talak atau khulu’ dan berakhirnya 

perjanjian perkawinan antara seorang laki-laki dengan seorang 

perempuan dan telah berakhirnya masa tunggu bagi seorang 

perempuan tersebut, seorang perempuan telah diperkenankan untuk 

membina rumah tangga baru dengan pasangan hidup barunya. 

 
120Muhammad Abu Zahrah, Op.Cit.,h. 94-97.  
121 Departemen Agama RI, Op.Cit., h. 120 



70 

 

 

 

Adapun bagi perempuan yang dalam masa iddah diharamkan 

melangsungkan perjanjian perkawinan. Hal ini didasarkan firman 

Allah Swt sebagai berikut : 

مَا   تُمْنَ 
ْ
يَّك نْ 

َ
ا هُنَّ 

َ
ل  
ُّ
ل يَحِ ا 

َ
وَل ءٍِۗ  قُرُوْۤ ثَةَ 

ٰ
ثَل نْفُسِهِنَّ 

َ
بِا يَتَرَبَّصْنَ  قٰتُ 

َّ
مُطَل

ْ
﴿وَال

حَقُّ 
َ
تُهُنَّ ا

َ
خِرِِۗ وَبُعُوْل

ٰ
ا
ْ
يَوْمِ ال

ْ
ِ وَال نَّ يُؤْمِنَّ بِاللّٰه

ُ
رْحَامِهِنَّ اِنْ ك

َ
ُ فِيْٖٓ ا

قَ اللّٰه
َ
خَل

اِنْ  ذٰلِكَ  فِيْ  هِنَّ  مَعْرُوْفَِّۖ   بِرَد ِ
ْ
بِال يْهِنَّ 

َ
عَل ذِيْ 

َّ
ال  
ُ
مِثْل هُنَّ 

َ
احًا ِۗوَل

َ
اِصْل ا  رَادُوْٖٓ

َ
ا

ُ عَزِيْز  حَكِيْم  ࣖ   يْهِنَّ دَرَجَة  ِۗ وَاللّٰه
َ
جَالِ عَل  ﴾  ٢٢٨وَلِلر ِ

Artinya :” Dan bagi para perempuan yang diceraikan oleh para 

mantan Suaminya hendaklah menunggu selama tiga kali 

suci”.122 

 

Pada ayat di atas ada dua unsur yang terkait dengan seorang, 

perempuan yang dalam masa iddah sebagai syari’at agama, sebagai 

berikut : Pertama, diketahui secara pasti kondisi rahim seorang 

perempuan ia mempunyai titipan benih mantan suaminmya atau 

kondisinya suci dan steril rahimnya sebelum dijatuhi talak. Kedua, 

masa iddah adalah masa mantan suaminya mempunyai kesempatan 

untuk berfikir secara matang, akan kembali menjalin perjanjian 

perkawinan dengan mantan isterinya tanpa perjanjian perkawinan 

baru bila talak raj’i dan melalui perjanjian perkawinan baru talak bain 

sughra123 atau membiarkan kesempatan iddah berlalu sehingga 

 
122 Ibid, h. 55 
123 Talak ba’in sughra adalah talak ba’in yang menghilangkan pemilikan bekas suami 

terhadap isteri tetapi tidak menghilangkan kehalalan bekas suami untuk kawin kembali dengan 



71 

 

 

 

menguatkan niat suaminya untuk memutuskan hubungan perkawinan 

dengan mantan isterinya.124 Ibnu Rusyd dan Imam Malik menjelaskan 

bahwa alasan pertama merupakan tujuan utama disyari’atkannya 

‘Iddah 125. 

c) Perempuan Musyrik 

Jumhur fuqaha’ sepakat bahwa seorang muslim tidak boleh 

mengawini perempuan kafir. Hal ini didasarkan firman Allah : 

ى يُؤْمِنَّ ِۗ ࣖ  تِ حَته
ٰ
مُشْركِ

ْ
ا تَنْكِحُوا ال

َ
 ﴾   ٢٢١﴿وَل

Artinya :”Dan janganlah kamu mengawini perempuan-perempuan 

musyrik kecuali mereka telah beriman”.126 

Al-Jaziri memberikan tema larangan mengawini dengan 

perempuan musyrik dengan tema:  الدين لاختلاف   artinya المحرمات 

“perempuan-perempuan yang diharamkan (menikahinya) karena 

perbedaan agama, membagi perbedaan agama tersebut kedalam tiga 

kelompok127 : 

1) Kelompok yang tidak mempunyai kitab samawi, mereka adalah 

penyembah berhala, patung, batu, perak, intan, matahari, bintang, 

bulan dan lain-lain. Hal ini oleh Al-Jaziri disamakan dengan orang-

orang murtad128 yang mengingkari ajaran Islam yang benar dan 

 
bekas isteri. Artinya bekas suami boleh mengadakan akad nikah baru dengan bekas istri, baik 

dalam masa iddahnya maupun sesudah berakhir masa iddahnya. Lihat Abdul Rahman Ghozali, 

Fiqh Munakahat, (Jakarta : Kencana, 2008), cet ke 3, h. 198 
124 Wahbah Zuhaili, Op.cit., h. 148. Lihat juga Ibnu Rusyd, Op. cit., h. 449-452 
125 Ibnu Rusyd. Op. Cit, h. 536 dan 538. 
126 Departemen Agama, Op.cit., h.53  
127 Al-Jaziri, Minhajul Muslim,. Hlm. 241 
128 Murtad adalah orang–orang yang sudah keluar dari agama Islam  



72 

 

 

 

keyakinan mereka diqiyaskan dengan yang diyakini oleh kalangan 

Syi’ah Rafidhah yang berkeyakinan bahwa malaikat Jibril salah 

dalam menyampaikan wahyu dari Ali bin Abi Thalib kepada Nabi 

Muhammad, mengkultuskan Ali sebagai Tuhan, memanupulasi 

sebagian ayat-ayat al-Qur’an dan melakukan tuduhan zina terhadap 

isteri Nabi Saw Aisyah. Dalam hal ini jumhur fuqaha sepakat 

tentang keharaman menikahi mereka. 

2) Kelompoh yang semi permanen mempunyai kitab 

Kelompok ini identik dengan orang-orang Majusi yang 

menyembah api, secara historis mereka pernah menerima utusan 

Tuhan, yaitu Zurudesta atau Zoroaster. Kemudian utusan Allah 

tersebut mereka bunuh dan isi kitab sucinya mereka rombak sesuai 

dengan selera mereka. Allah menarik utusannya tersebut dan kitab 

sucinya. 

3) Kelompok yang mempunyai kitab suci samawi dan dijadikan 

sebagai pedoman hidup. 

Kelompok ini adalah Yahudi dan Nasrani yang mempunyai 

kitab Taurat dan Injil. Hal ini berarti bahwa seorang laki-laki muslim 

dibolehkan untuk melakukan perjanjian perkawinan dengan 

perempuan ahli kitab dan dilarang untuk perempuan muslimat 



73 

 

 

 

melakukan perjanjian perkawinan dengan seorang laki-laki ahli 

kitab.129 Hal ini didasarkan firman Allah sebagai berikut: 

 
ٌّ
حِل كِتٰبَ 

ْ
ال وْتُوا 

ُ
ا ذِيْنَ 

َّ
ال وَطَعَامُ  بٰتُِۗ  ِ

ي  الطَّ مُ 
ُ
ك
َ
ل  

َّ
حِل

ُ
ا يَوْمَ 

ْ
ل
َ
﴿ا

مِنَ   مُحْصَنٰتُ 
ْ
وَال مُؤْمِنٰتِ 

ْ
ال مِنَ  مُحْصَنٰتُ 

ْ
هُمْ َّۖوَال

َّ
ل  
ٌّ
حِل مْ 

ُ
مْ َّۖوَطَعَامُك

ُ
ك
َّ
ل

غَيْرَ   مُحْصِنِيْنَ  جُوْرَهُنَّ 
ُ
ا تَيْتُمُوْهُنَّ 

ٰ
ا اِذَآٖ  مْ 

ُ
قَبْلِك مِنْ  كِتٰبَ 

ْ
ال وْتُوا 

ُ
ا ذِيْنَ 

َّ
ال

حَبِطَ  فَقَدْ  اِيْمَانِ 
ْ
بِال فُرْ 

ْ
يَّك وَمَنْ  خْدَانٍِۗ 

َ
ا مُتَّخِذِيْٖٓ  ا 

َ
وَل مُسٰفِحِيْنَ 

خٰسِرِيْنَ ࣖ 
ْ
خِرَةِ مِنَ ال

ٰ
ا
ْ
هٗ َّۖوَهُوَ فِى ال

ُ
 ﴾  ٥عَمَل

Artinya :”(Dihalalkan mengawini) perempuan-perempuan yang 

menjaga kehormatan mereka dan perempuan-perempuan 

yang diberi kitab suci sebelum kamu”.130 

Sayyid Sabiq mencatat dua pendapat yang berbeda tentang 

perkawinan dengan ahli kitab, sebagai berikut : Pertama, Ibn Umar 

ditanya tentang laki-laki muslim yang kawin dengan perempuan 

Nasrani dan Yahudi, ia menjawab “ Allah mengharamkan orang 

mukmin menikah dengan perempuan musyrik karena menurutnya 

tidak ada perbuatan syirik yang lebih besar daripada perempuan 

yang mengatakan Nabi Isa as adalah sebagai Tuhan. Kedua, Imam 

Qurthubi mengutip pendapat Nuhas, bahwasanya pendapat Ibn 

Umar di atas bertentangan dengan  pendapat Jumhur fuqaha’ dari 

kalangan sahabat dan tabi’in. Dari kalangan sahabat, diantaranya 

 
129 Al-Jaziri, Op.cit., h. 75-76  

 130Departemen Agama RI, Op.cit., h.158 



74 

 

 

 

adalah Usman, Thalhah, Ibn Abbas, Jabir dan Huzaifah. Dari 

golongan tabi’in antara lain : Said ibn Musayyab, Said ibn Jubeir, al-

Hasan, Mujahid, Thawus, Ikrimah, Sya’bi, Dhahak dan fuqaha’ dari 

berbagai negeri Islam.131 

Jumhur fuqaha lebih menguatkan pendapat bahwa menikahi 

wanita ahli kitab dibolehkan. Hal ini disebabkan adanya ketentuan 

khusus pada ayat di atas bahwa dihalalkan menikahi perempuan-

perempuan ahli kitab sebelum kamu. Ketentuan umum tentang 

keharaman menikahi perempuan musyrik di kalangang ahli kitab 

tidak berlaku 132. Ibnu Umar menyatakan bahwa kemusyrikan 

menyatakan Isa anak Tuhan.  

4) Perempuan yang ditalak tiga  

Islam memberikan kepada seorang laki-laki suatu hak 

penjatuhan talak kepada isterinya sebagai suatu media untuk 

mengakhiri ikatan perkawinan yang telah dibina oleh mereka 

berdua. Wewenang tersebut mempunyai mekanisme tertentu yang 

tujuan utamanya adalah mencari solusi terbaik bagi kedua belah 

pihak. Mekanisme tersebut adalah bahwa dalam menjatuhkan  talak 

pertama dan kedua kepada isteri, pihak suami mempunyai hak untuk 

rujuk (kembali dalam ikatan perkawinan) kepada mantan isterinya 

 
131Sayyid Sabiq, Op.cit., h. 90. Bandingkan dengan Ibnu Qudamah,  al-Muhtaj al-

Mughniyu, Juz VI, (Beirut : Dar al-Kutub al-Ilmiah, t,th), h. 590. Lihat juga Imam al-Nawawi, 

Al-Muhalli ‘alal Manhajjil Tholibin, Juz III, (Beirut : Dar al-Fikr, t.th), 250-259 
132 Ibnu Rusyd. Op. Cit, h. 442-444. 



75 

 

 

 

selama masa iddah133 yang sedang dilalui oleh pihak isteri dan belum 

melewati limit waktu terakhir. Seorang suami yang berkeinginan 

untuk membangun bahtera rumah tangga dengan mantan isterinya 

telah melewati batas waktu yang telah ditentukan dalam ketentuan 

iddah, suami diisyaratkan melakukan perjanjian perkawinan baru 

dilakukan pada awal perkawinannya dahulu.  

Adapun rujuk dari talak kedua juga dapat mewujudkan 

keharmonisan dan kebahagian kedua belah pihak ketika akan 

melakukan rujuk, pihak suami masih mempunyai hak untuk 

menjatuhkan talak ketiga kepada isterinya.134 Adapun mekanisme 

hukum setelah terjadi talak tiga, keduanya akan melakukan rujuk 

kembali, berikut ini pendapat beberapa fuqaha’. 

Berkenaan dengan talak ketiga yang dijatuhkan sang suami 

terhadap isteri dan mekanisme rujuknya bagi mantan suami pertama 

bila terjadi hasrat untuk membina rumah tangga kembali dengan 

mantan isterinya adalah diisyaratkan dalam firman Allah Swt dalam 

Al-Qur’an surat Al-Baqarah : 230. 

 
133Iddah secara etimologi adalah hari-hari duka isteri terhadap tindakan suami. Lihat 

Luwis Ma’luf, Op.cit., h. 490. Adapun secara terminology adalah keharusan pagi seorang isteri 

untuk berdiam diri pada suatu tempat karena mantan suaminya telah tidak bersamanya lagi secara 

pasti.  Al-Jurjani, Op.cit., h. 140. Masa iddah bagi seorang perempuan suci setelah ditalak oleh 

mantan suaminya adalah tiga kali suci versi Syafi’i dan bagi perempuan yang suaminya 

meninggal dunia adalah empat bulan sepuluh hari. Adapun bagi perempuan beriddah dalam 

kondisi hamil, maka iddahnya adalah sampai ia melahirkan anak. 
134 Muhammad Abu Zahrah, Op.cit., h. 99. 



76 

 

 

 

ا 
َ
قَهَا فَل

َّ
ى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهٗ ِۗ فَاِنْ طَل هٗ مِنْْۢ بَعْدُ حَته

َ
 ل
ُّ
ل حِ

َ
ا ت

َ
قَهَا فَل

َّ
﴿فَاِنْ طَل

  ِ كَ حُدُوْدُ اللّٰه
ْ
ِ ِۗ وَتِل قِيْمَا حُدُوْدَ اللّٰه نْ يُّ

َ
آٖ ا تَرَاجَعَآٖ اِنْ ظَنَّ نْ يَّ

َ
يْهِمَآٖ ا

َ
جُنَاحَ عَل

مُ 
َ
عْل نُهَا لِقَوْمٍ يَّ  ﴾  ٢٣٠وْنَ  يُبَي ِ

Artinya :”Kemudian jika si suami mentalaknya (sesudah Talak yang 

kedua), Maka perempuan itu tidak lagi halal baginya 

hingga Dia kawin dengan suami yang lain. kemudian jika 

suami yang lain itu menceraikannya, Maka tidak ada dosa 

bagi keduanya (bekas suami pertama dan isteri) untuk 

kawin kembali jika keduanya berpendapat akan dapat 

menjalankan hukum-hukum Allah. Itulah hukum-hukum 

Allah, diterangkan-Nya kepada kaum yang (mau) 

mengetahui”.135 

 

Dari ayat di atas dapat dipahami bahwa bila seorang suami 

menyatuhkan talak tiga kepada isterinya, kemudian timbul 

penyesalan dan berkeinginan untuk membangun rumah tangga lagi 

dengan isterinya, syara’ menggariskan kepada isteri untuk 

melakukan perjanjian perkawinan dengan laki-laki lain, setelah 

terjadi perjantuhan talak oleh pihak suami kedua kepada pihak isteri 

dan telah melalui masa iddah yang ditentukan, pihak suami pertama 

diperkenankan untuk melangsungkan perkawinan dengan isterinya 

dengan ketentuan dan syarat seperti melangsungkan perjanjian 

perkawinan pertama kalinya. Mantan suami melakukan rujuk yang 

ketiga kali adalah sesuatu yang luar biasa beratnya dan jarang terjadi 

di tengah masyarakat didasari pada suatu keyakinan akan adanya 

 
135 Departemen Agama RI, Op.cit., h.56 



77 

 

 

 

perbaikan dalam pelaksanaan hukum-hukum Allah dalam kehidupan 

rumah tangganya. 

Adapun proses kawin sela atau tahlil136 yang dilakukan oleh 

suami kedua adalah sebagaimana yang disabdakan oleh Rasulullah 

Saw : 

فقالت : كنت  عن عائشة قالت : جاءت امرأة رفاعة القظي الى رسول اللّٰ صلىعم،  

عند رفاعة فطلقني فبث طلاقي، فتزوجت بعده عبد الرحمن الزبير، وانما معه  

مثل هدية الثوب، فقال : أتريدين ان ترجعي الى رفاعة؟ لا، حتى تذوقي عمر بن  

 سيلتة )رواه الجماعة(.  سيلتة ويذوق عمر بن الخطاب الخطاب
 

Artinya :  ”Dari Aisyah berkata : datang isteri Rifa’ah al-Quradhi 

kepada Nabi Saw. mengadukan bahwa dia adalah mantan isteri 

Rifa’ah yang telah dijatuhi talak hingga talak tiga, kemudian ia 

menikah dengan abd al-Rahman al-Zubair, pernikahan kami berdua 

laksana renda kain, kemudian Rasulullah Saw. bersabda: Anda 

ingin kembali menjadi isteri Rifa’ah. Maka anda harus sampai 

merasakan madunya (Abd al-Rahman al-Zubair) dan ia merasakan 

madumu”.137 

 
136 Nikah sela atau nikah tahlil adalah nikah yang dilakukan seorang laki-laki dengan 

seorang wanita yang telah diceraikan suaminya dengan talak tiga dengan niat agar wanita itu 

halal (boleh) melakukan perkawinan dengan bekas suaminya yang pertama, setelah suami kedua 

tersebut menceraikannya dan telah habis masa iddahnya. Ada niat suami kedua untuk 

menghalalkan perkawinan antara suami pertama dan bekas isterinya itulah yang menjadikan 

perkawinan itu disebut dengan nikah tahlil. Lihat, Abul Azis Dahlan (editor),  Ensiklopedi 

Hukum Islam, (Jakarta : PT. Ichtiar Baru Van Hoeve, 2006) cet ke 6, h.1347 
137 Al-Syaukani, Nailul Authar, Juz VI, (Beirut : Dar al-Jill, 1973), h. 253  



78 

 

 

 

Dari hadits di atas dapat dipahami bahwa keharusan bagi 

muhallil untuk campur dengan perempuan yang dinikahi adalah 

merupakan syarat sah tahlilnya.138 

3. Wali   

Kata ”wali berasal dari bahasa Arab yaitu ( ولي ) yang berarti 

pemimpin atau penguasa. Masdarnya adalah ( ولية ) Isim fa’il yaitu (ولي) 

artinya orang yang memimpin atau menguasai.139 Wali juga berarti al-

Qurbu atau Ad-Dunuw.140 Istilah wali diambil dari kata dasar wilayah, 

mempunyai beberapi arti. Secara etimologis wali bermakna pertolongan 

(nusrah), sebagaimana yang disebutkan didalam al-Qur’an surat Al-

Maidah ayat 56 berikut : 

غٰلِبُوْنَ ࣖ 
ْ
ِ هُمُ ال مَنُوْا فَاِنَّ حِزْبَ اللّٰه

ٰ
ذِيْنَ ا

َّ
هٗ وَال

َ
َ وَرَسُوْل  اللّٰه

َّ
تَوَل  ﴾   ٥٦﴿وَمَنْ يَّ

 

Artinya :”Dan barang siapa mengambil Allah dan Rasul-Nya dan orang-

orang yang beriman menjadi penolongnya, maka sesungguhnya pengikut 

(agama) Allah. Itulah yang pasti menang”( Al-Maidah :56)141 

 

Wilayah juga berarti cinta (mahabbah), yang dinyatakan dalam 

al-Qur’an surat at-Taubah ayat 71 :  

 
138Wahbah Zuhaili berpendapat bahwa dalam rangka memenuhi syarat tersebut, 

minimalnya bagi muhallil adalah memasukkan ujung penisnya ke vagina isteri. Lihat Wahbah 

Zuhaili, Op.cit., h. 143 
139 Ibnu Manzur, Op. cit, h. 406 
140 Luwis Ma’luf  al Masu’I, Kamus Munjit, (Beirut : t.tp, 1946), h. 919 
141Departemen Agama RI, Op.cit., h. 170  



79 

 

 

 

وَيَنْهَوْنَ  مَعْرُوْفِ 
ْ
بِال مُرُوْنَ 

ْ
يَأ بَعْضٍٍۘ  وْلِيَاءُۤ 

َ
ا بَعْضُهُمْ  مُؤْمِنٰتُ 

ْ
وَال مُؤْمِنُوْنَ 

ْ
﴿وَال

ٰۤىِٕكَ   ول
ُ
هٗ ِۗا
َ
َ وَرَسُوْل وةَ وَيُطِيْعُوْنَ اللّٰه

ٰ
وةَ وَيُؤْتوُْنَ الزَّك

ٰ
ل رِ وَيُقِيْمُوْنَ الصَّ

َ
مُنْك

ْ
عَنِ ال

ُ ِۗاِنَّ ا َ عَزِيْز  حَكِيْم  سَيَرْحَمُهُمُ اللّٰه  ﴾   ٧١للّٰه
Artinya: ”Orang yang beriman laki-laki dan orang yang beriman 

perempuan sebagian mereka pelindung atas sebagian yang 

lain” (Al-Qur’an, at-Taubah : 71).142 

 

Wilayah juga diartikan al-Sulthan, kekuasaan dan kemampuan. 

Artinya orang yang memiliki kekuasaan ( shahibul al-Sulthan). Dalam 

istilah fiqh wali diartikan orang yang memiliki kekuasaan untuk 

melakukan suatu perbuatan tanpa tergantung pada izin orang lain. 

Wilayah dikaitkan dengan perkawinan, maka secara terminologi artinya 

sesuatu kekuasaan atau wewenang syari’ atas segolongan manusia yang 

dilimpahkan kepada orang yang mampu melaksanakan tindakan hukum 

karena adanya tindakan kemampuan pada orang yang dikuasai tersebut 

demi kemaslahatan.143  

Menurut Syeikh Abdul Rahman al-Jaziri, wali adalah orang yang 

tergantung atasnya aqad ( transaksi). Wali tersebut adalah ayah atau 

seorang yang diwasiatkan dan kerabat ashabahnya.144 Wali menurut 

 
142 Ibid, h. 291 
143 Muhammad Jawad Mughniyyah, Op.cit., h. 345  
144 Abdurrahman al-Jaziri, Fiqh al-Mazahib al-Arba’ah, Juz IV, (Mesir : Al-Maktabah 

at-Tijariyatil Kubra), 1986, h. 26 



80 

 

 

 

Sayyid Sabiq, adalah orang yang mempunyai hak dan kewajiban yang 

berbentuk syari’at yang dilaksanakan terhadap orang lain.145  

Wali diartikan seseorang yang mempunyai kemampuan untuk 

melakukan transaksi tanpa bergantung pada kebolehan seseorang, atau 

seseorang yang mempunyai otoritas untuk bertindak atas timbulnya 

pembangkangan. Wali adalah orang yang mempunyai kekuasaan dan 

orang yang diberi kepercayaan untuk mengurus sesuatu yang berada 

dibawah perwaliannya. Seorang wali mempunyai dua unsur wilayah 

kompetensi (kewenangan) dalam perwaliannya, yaitu : adanya 

kompetensi yang dimiliki pihak yang memiliki fungsi wilayah dan 

adanya unsur yang melindungi terhadap wilayah yang menjadi 

kewenangannya. 

Dari beberapa pengertian tentang wali, dapat diambil kesimpulan 

bahwa yang dimaskud dengan wali adalah orang yang mempunyai 

kekuasaan dan diberi kepercayaan untuk mengurus sesuatu yang berada 

di bawah perwaliannya atau seseorang yang mempunyai potensi 

kemampuan untuk melakukan tindakan hukum sesuai dengan porsi 

otoritasnya tanpa intervensi pihak lain. 

Orang yang berhak  mengawinkan seorang perempuan adalah 

wali yang bersangkutan. Terutama wali yang sanggup bertindak sebagai  

wali. Adakalanya tidak hadir atau karena suatu sebab itu tidak dapat 

 
145 Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah, Juz VII, (Kuwait : Darul Bayan, 1986), h. 5  



81 

 

 

 

bertindak sebagai  wali, maka hak kewaliannya berpindah kepada orang 

lain.146 Dalam masalah perkawinan, diperlukan wali pihak wanita, sebab 

wanita tidak sah melakukan akad nikah baik untuk dirinya sendiri 

ataupun untuk orang lain. Sebagaimana hadist Nabi : 

قال رسول اللّٰ صلى اللّٰ عليه وسلم    : قال  ابى هريرة رضى اللّٰ عنه  عن 

والدار   ماجه  ابن  رواه   ( نفسها.  المرأة  تزوج  ولا  المرأة   المرأة  لاتزوج 

 قطنى(. 
Artinya :” Dari Abu Hurairah ra.beliau berkata : Rasulullah Saw 

bersabda: Wanita tidak boleh mengawinkan wanita dan wanita 

tidakboleh mengawinkan dirinya. (diriwayatkan oleh Ibnu Majah 

dan Ad- Daruquthi).147 

Hadist ini menceritakan Ikrimah bin Khalid, ia menuturkan ketika 

aku sedang menempuh perjalanan, ada seorang wanita janda yang 

menyerahkan perkaranya di tangan seorang laki-laki yang bukan 

walinya, lalu laki-laki menikahkannya. Kemudian hal itu sampai kepada 

Umar, lalu Umar mencambuk laki-laki yang menikahkan dan laki-laki 

yang menikahi, kemudian Umar membatalkan pernikahan tersebut.148 

Wali merupakan salah satu rukun nikah, nikah yang tidak ada 

wali tidak sah.  Hal ini diterangkan oleh Rasulullah dalam hadist yang 

berbunyi : 

 
146 Rahmat Hakim  
147 Abu Bakar Muhammad,  Op. Cit., hal. 434  
148 Alu Mubarak, Syaikh Faishal bin Abdul Aziz, Bustanul Ahbar Mukhtashar nail al 

Authar, terj, (Jakarta : Pustaka Azzam, 2006), h. 428 



82 

 

 

 

عن بردة عن ابى موسى عن ابيه رضى اللّٰ عنهما : قال رسول اللّٰ صلى اللّٰ  

 عليه وسلم لانكاح إلا بولى) رواه احمد والاربعة(. 
Artinya :” Dari Abu Burdah ra dari Abu Musa ra dari ayahnya ra beliau 

berkata : Rasulullah bersabda : tidak ada pernikahan kecuali 

dengan seorang wali. ( Diriwayatkan oleh Imam Ahmad dan 

Arba’ah).149 

 

Menurut Abu Hanifah perwalian dibagi kepada tiga bahagian. 

Pertama, perwalian atau kekuasaan atas jiwa (wilayah ’ala an-nafs), 

kekuasaannya meliputi urusan-urusan kepribadian (syakhsiyyah personal 

affairs), seperti mengawinkan, mengajar dan sebagainya. Ini menjadi 

kekuasaan bapak dan kakek. Kedua, perwalian atau kekuasaan atas harta 

(wilayah ’ala al-mal), yang kekuasaannya meliputi urusan-urusan harta 

benda, seperti; mengembangkan harta, menjaga harta dan 

membelanjakan harta. Kekuasaan ini merupakan milik bapak dan kakek 

atau orang yang diwasiatkan oleh mereka berdua. Ketiga, wilayan atas 

jiwa dan harta secara bersamaan, dalam hal ini yang mempunyai 

kekuasaan tetap bapak dan kakek.150 

Perwalian menurut Imam Malik terbagi kepada dua jenis, yakni 

khassah (khusus) dan ’ammah (umum). Perwalian khusus adalah 

perwalian yang dimiliki oleh orang-orang tertentu, seperti bapak dan 

kakek, maupun pemimpin negara. Perwalian umum adalah perwalian 

 
149 Ibid, h. 425  
150Wahbah az-Zuhaili, Fiqh al-Islam wa ‘Adillatuhu, Dar al-Fikr, Jilid VII, h. 187  



83 

 

 

 

yang disebabkan oleh satu hal, yakni keIslaman. Perwalian umum ini 

dimiliki oleh setiap laki-laki muslim. Perwalian umum dapat dilihat 

aplikasinya dalam hal perkawinan. Seorang perempuan yang ingin kawin 

sedang ia tidak mempunyai bapak atau keluarga lainnya, seorang laki-

laki muslim wajib menikahkan perempuan tersebut. 

Menurut Syafi’i, konsep wali ada dua bahagian. Pertama, wali 

Ijbar, yaitu seorang wali mempunyai hak penuh untuk memaksa. Kedua, 

wali ikhtiyar, yaitu seorang wali yang tidak memiliki hak penuh untuk 

memaksa. Kekuasaan wali Ijbar dipegang oleh bapak, kemudian kakek 

dari garis bapak. Seorang wali Ijbar dalam agama dibolehkan 

menikahkan anaknya, walaupun masih dibawah umur dan tanpa seizin 

anaknya. Adapun wali ikhtiyar adalah konsep kewalian yang hak 

kepemilikannya diberikan kepada wali ashabah151 yang mengawinkan 

seorang perempuan yang bukan perawan. Wali ikhtiyar tidak boleh 

mengawinkan perempuan tanpa seizinnya, izin ini tidak cukup dengan 

diamnya tetapi harus ada jawaban yang jelas. 

Konsep perkawinan menurut Ibn Hanbal tidak berbeda dengan 

mazhab lainnya. Perbedaannya terletak pada wali ijbar152, menurut Ibn 

 
151Orang yang berhak menjadi wali adalah mereka yang berasal dari garis keturunan laki-

laki. Mulai dari ayah, kakek, suadara laki-laki sekandung, saudara laki-laki seayah, paman 

sekandung, anak laki-laki dari saudara laki-laki sekandung, anak laki-laki dari saudara laki-laki 

seayah, paman sekandung, paman tunggal ayah, anak laki-laki dari paman sekandung, anak laki-

laki dari paman seayah, dan yang terakhir adalah hakim apabila memang tidak dijumpai orang-

orang tersebut. 
152Wali mujbir yang bisa memaksakan anaknya untuk menikah dengan orang lain harus 

memenuhi syarat-syaratnya, yakni bila ia mengawinkan dengan laki-laki yang sekufu, tidak ada 

unsur permusuhan antara anak dengan wali mujbir, perkawinan dilakukan dengan nilai mahar 



84 

 

 

 

Hanbali wali ijbar adalah milik bapak, bila tidak ada bapak ia digantikan 

oleh hakim, dan kakek tidak termasuk wali ijbar. Sedangkan wali 

ikhtiyar adalah dimiliki oleh semua wali. 

Perwalian bisa berlaku terhadap orang, atas barang, dan 

perwalian atas orang dalam perkawinan.153 Pembahasan ini akan dibahas 

tentang perwalian atas orang dalam hal perkawinan. Kedudukan wali 

dalam suatu perkawinan merupakan salah satu rukun dari beberapa rukun 

yang ditetapkan dalam syariat Islam. Sehingga dengan rukun tersebut 

seseorang tidak dapat berbuat sembaangan. 

a. Kualifikasi Wali Dalam Pernikahan 

Kedudukan wali dalam suatu pernikahan merupakan salah satu 

rukun yang harus dipenuhi. Demikian wali tersebut harus memenuhi 

syarat-syarat tertentu. Adapun syarat-syarat seorang wali adalah : 

a. Islam 

Seorang wali disyaratkan seorang muslim bukan kafir, hal ini 

sesuai dengan firman Allah dalam surat Ali Imran ayat 28 yang 

menyebutkan : 

 
mitsil, dan diantara calon suami dan anak gadisnya tidak ada sesuatu rasa permusuhan. Lihat. 

Peunoh Daily, Hukum Perkawinan Islam, (Jakarta : Bulan Bintang, 1988), h. 75 
153Kamal Mukhtar, Asas-Asas Hukum Islam Tentang Perkawinan, (Jakarta : Bulan 

Bintang, 1974), h. 92  



85 

 

 

 

 ذٰلِكَ  
ْ
فْعَل وَمَنْ يَّ مُؤْمِنِيْنَۚ 

ْ
وْلِيَاءَۤ مِنْ دُوْنِ ال

َ
فِرِيْنَ ا

ٰ
ك
ْ
مُؤْمِنُوْنَ ال

ْ
ا يَتَّخِذِ ال

َ
﴿ل

ى  
َ
ُ نَفْسَهٗ ِۗ وَاِل مُ اللّٰه

ُ
رُك ِ

ذ  قُوْا مِنْهُمْ تُقٰىةً ِۗ وَيُحَ نْ تَتَّ
َ
آٖ ا
َّ
ِ فِيْ شَيْءٍ اِل يْسَ مِنَ اللّٰه

َ
فَل

مَصِيْرُ 
ْ
ِ ال  ﴾  ٢٨اللّٰه

Artinya : ”Janganlah orang-orang mukmin mengambil orang-orang 

kafir menjadi wali dengan meninggalkan orang-orang 

mukmin. barang siapa berbuat demikian, niscaya lepaslah ia 

dari pertolongan Allah, kecuali karena (siasat) memelihara 

diri dari sesuatu yang ditakuti dari mereka. dan Allah 

memperingatkan kamu terhadap diri (siksa)-Nya. dan hanya 

kepada Allah kembali (mu)”. (QS. Ali Imran : 28)154 

 

Berdasarkan ayat di atas, orang kafir tidak berhak menjadi 

wali bagi orang Muslim sekalipun orang kafir tersebut ayah dari 

perempuan yang akan dinikahkan. Dalam hal ini walinya akan 

berpindah kepada wali lain yang terdekat atau kepada wali hakim. 

b. Baligh 

Adapun yang dimaskud dengan baligh adalah orang yang telah 

dibebani hukum dan bertanggung jawab atas segala perbuatannya, 

sabda Rasulullah Saw yang berbunyi : 

البصر عن على ان رسول اللّٰ صلى اللّٰ عليه  قتادة عن الحسن  حدثنا همام عن 

الصبي حتى يحتلم، وسلم قال : رفع القلم عن ثلاثة : عن النائم حتى يستقيظ، وعن  

 وعن المجنون حتى يعقل.
Artinya : ”Diriwayatkan oleh Hamman, dari qatadah, dari Hasan al-

Bisr, dari Ali bahwa Rasulullah saw bersabda : ”Diangkat 

hukum itu atas tiga perkara, orang yang tidur sampai ia 

 
154Departemen Agama RI, Op.cit., h. 80  



86 

 

 

 

bangun, kemudian anak-anak sampai ia dewasa (baligh), 

ketiga dari orang gila sampai ia berakal”. 155 

 

c. Berakal 

Berakal disini maksudnya ialah sehat akalnya dan tidak gila 

serta tidak dungu atau bodoh, karea orang yang mempunyai sifat ini 

adalah orang yang tidak bisa mempertimbang sesuatu tentang baik 

buruknya, dan tidak cakap dalam bertindak.156 

Selain ketiga syarat-syarat di atas, mazhab Syafi’i 

menambahkan lagi syarat-syarat sebagai berikut : 

d. Laki-laki, wanita tidak berhak menjadi wali demikian pula wadam 

e. Adil 

f. Merdeka 

g. Tidak boleh nahjur’alaih, gugur hak kewaliannya karena safih (bodoh 

dan dungu) 

h. Dengan kerelaannya sendiri 

i. Tidak cacat penglihatanya (buta) 

j. Muhrim dari wanita yang bersangkutan.157 

Adapun urutan pertama sampai urutan ketiga dari syarat-syarat wali 

yang terdapat di atas merupakan syarat-syarat yang telah disepakati oleh 

 
155At-Tirmidzi, Sunan At-Tirmidzi, Kitab Hudud, (Beirut : Dar al-Fikr, 1988), hadits no. 

1343 
156Wahbah az-Zuhaili, Loc.cit. 
157Muhammad al-Syarbini Khatib, Mughnil Muhtaj, Jilid III, (Mesir : Musthafa ‘i Babiwa 

‘Awaladuhu, 1957), h. 147 



87 

 

 

 

para ulama. Sedangkan urutan keempat sampai urutan kesepuluh 

merupakan syarat tambahan dari mazhab Syafi’i. 

Pembagian wali dalam perkawinan dapat diklasifikasikan kepada 

dua macam, yakni wali nasab dan wali hakim. Wali nasab adalah seseorang 

yang berhak mengawinkan seorang perempuan dengan seorang laki-laki 

berdasarkan hubungan darah sedangkan wali hakim ialah orang yang berhak 

menikahkan seorang perempuan dengan laki-laki berdasarkan 

jabatannya.158 

Wali nasab terbagi kepada dua bahagian, yaitu : 

a) Wali akrab, yaitu orang yang paling dekat hubungan darahnya dengan 

perempuan yang akan menikah. 

b) Wali ab’ad, yaitu orang yang sudah jauh hubungan darah dengan 

perempuan yang akan menikah.159 

Masalah wali dan urutannya mendapat perhatian dari para ulama, 

mereka dalam menentukan urutan wali berselisih pendapat antara satu 

dengan lainnya. Konsep wali pada dasarnya mengikuti konsep Ashabah. 

Dalam konsep Ashabah  orang yang berhak menjadi wali adalah mereka 

yang berasal dari garis keturunan laki-laki. Mulai dari ayah, kakek, suadara 

laki-laki sekandung, saudara laki-laki seayah, paman sekandung, anak laki-

laki dari saudara laki-laki sekandung, anak laki-laki dari saudara laki-laki 

 
158Idris Ahmad, Fiqh Syafi’i , ( Jakarta : Karya Indah, 1986), h. 301  
159Peunoh Daily, Hukum Perkawinan Islam, (Jakarta : Bulan Bintang, 1988), h. 75  



88 

 

 

 

seayah, paman sekandung, paman tunggal ayah, anak laki-laki dari paman 

sekandung, anak laki-laki dari paman seayah, dan yang terakhir adalah 

hakim apabila memang tidak dijumpai orang-oang tersebut. 

Urutan wali menurut mazhab Syafi’i adalah Bapak, kalau bapak 

sudah tidak ada, atau gila umpamanya, yang menjadi wali adalah bapak dari 

bapak (kakek), demikianlah seterusnya menurut garis lurus ke atas, saudara 

kandung laki-laki, saudara laki-laki yang sebapak, anak laki-laki dari 

saudara kandung laki-laki, anak laki-laki dari saudara laki-laki sebapak, 

paman kandung, paman sebapak, anak laki-laki dari paman kandung, anak 

laki-laki paman sebapak.160 

Adapun susunan wali dari mazhab Maliki adalah sebagai berikut : 

Bapak, wasi, anak laki-laki, cucu laki-laki, saudara kandung laki-laki, 

saudara kandung laki-laki sebapak, anak laki-laki dari saudara kandung, 

anak laki-laki dari saudara sebapak, kakek. (Menurut Imam malik : ”Kakek 

lebih utama kewaliannya dari pada saudara”), paman kandung, paman 

sebapak, anak paman kandung, anak paman sebapak, bapak dari kakek, 

paman dari bapak, orang yang mengasuh wanita itu.161 

Demikianlah urutan wali nikah dalam mazhab Maliki, yang 

berpangkal pada jalur bapak dan ditambah wsi dengan pengasuh (mawla) 

 
160Lihat. Mahmud Yunus, Hukum Perkawinan Dalam Islam, (Jakarta : Pustaka 

Mahmudiah, 1956), h. 3-4  
161Ibnu Rusyd, Bidayatul Mujtahid, Jilid II, (Semarang  : Asysyifa, 1990), h. 528 



89 

 

 

 

yang bersangkutan (apabila asuhannya ini berlangsung beberapa tahun 

sesudah bapak wanita itu meninggal dunia). 

Adapun urutan wali nikah dalam Mazhab Hambali ialah : Bapak, 

wasi, anak laki-laki, cucu laki-laki dari anak laki-laki dan seterusnya ke 

bawah, saudara kandung, saudara sebapak, anak laki-laki dari saudara 

kandung, anak laki-laki dari saudara sebapak, anak laki-laki dari paman 

kandung, anak laki-laki dari kakek, anak laki-laki dari saudara kakek, paman 

dari bapak (kakek), anak-anak dan seterusnya ke bawah.162 

Meskipun jumlah wali dalam mazhab Hambali sama dengan mazhab 

Maliki, tetapi berbeda dalam urutannya yakni paman dari bapak yang tidak 

dimasukkan oleh mazhab Maliki. Keberadaan urutan wali seperti yang telah 

diutarakan dari berbagai pendapat ulama di atas, disamping ada 

persamaannya banyak pula terdapat perbedaannya. Ada dua pendapat 

tentang wali nikah, yaitu pendapat yang menganggap urutan itu sudah 

merupakan ketentuan syara’ dan pendapat lain mengatakan bukan ketentuan 

syara’. 

Pendapat urutan wali itu sudah ditentukan syara’ mengatakan bahwa 

kewalian itu adalah hak wali semata. Wali yang berhak yakni wali akrab 

memberikan izin kepada wali ab’ad untuk melaksanakan aqad nikah, 

perwaliannya itu sah. Tetapi kewalian yang tidak mendapat izin dari wali 

 
162Abd al-Rahman al-Jaziri, Kitab al-Fiqh ‘ala al-Mazahib al-Arba’ah, Jilid IV, (Mesir : 

: al-Maktabat al-Tijariyyat al-Kubra, 1969), h. 28  



90 

 

 

 

akrab, aqad perkawinan yang dilaksanakan oleh wali ab’ad adalah batal. 

Golongan yang berpendapat urutan wali bukanlah ketentuan syara’ 

mengatakan bahwa wali ab’ad boleh melaksanakan aqad nikah wanita yang 

berada dibawah kewaliannya meskpun hadir ditempat aqad nikah itu wali 

akrab. Urutan tersebut di atas harus berlaku, seorang wali mengawinkan 

seorang wanita padahal masih ada wali tingkat di atasnya, maka 

perkawinannya tidak sah.163 

Hak perwalian menurut mazhab Syafi’i, mazhab Maliki dan mazhab 

Hambali hanya diperuntukkan bagi laki-laki, tetapi Abu Hanifah 

memasukkan wanita sebagai wali dalam pernikahan. Susunan wali nikah 

dalam mazhab Hanafi, seorang wanita terdapat dua jalur, yaitu dari jalur 

bapak dan jalur ibu.164 Hal itu dapat dilihat urutanya sebagai berikut. Dari 

jalur bapak yakni : 

a) Anak laki-laki, cucu laki-laki dan seterusnya menurut garis lurus ke 

bawah 

b) Bapak, kakek dan seterusnya menurut garis lurus ke atas 

c) Saudara laki-laki yang sebapak 

d) Anak laki-laki dari saudara kandung laki-laki 

e) Anak laki-laki dari saudara laki-laki sebapak 

f) Paman kandung 

 
163Sayyid Sabiq, Op.cit., h. 19  
164Abu Zahrah, al Ahwal al-Syakhsiyyah, ( Mesir : Maktabah Sayyid Abdul Wahbah, t.th), 

h. 3  



91 

 

 

 

g) Paman sebapak 

h) Anak laki-laki dari paman kandung 

i) Anak laki-laki paman sebapak 

Jika, para wali dari pihak bapak tidak ada, barulah diambil wali dari 

urutan pihak ibu yang mengikuti urutan ashabah. Wanita yang akan kawin 

itu bekas seorang budak, yang menjadi walinya ialah yang 

memerdekakannya, kemudian barulah diambil wali dari pihak ibu. 

Urutan wali wanita dari pihak ibu tersebut adalah sebagai berikut : 

a. Ibu 

b. Nenek (ibu dari bapak) 

c. Anak perempuan 

d. Anak perempuan dari anak laki-laki 

e. Ana perempuan dari anak perempuan 

f. Anak perempuan dari cucu laki-laki 

g. Anak perempuan dari cucu perempuan dan seterusnya ke bawah 

h. Bapak dari ibu 

i. Saudara perempuan kandung 

j. Saudara perempuan sebapak 

k. Saudara seibu dan anaknya 

l. Bibi (saudara perempuan bapak) 

m. Paman (saudara laki-laki ibu) 

n. Saudara perempuan dari ibu 



92 

 

 

 

o. Anak perempuan dai paman dan bibi, kemudian anak-anaknya dan 

seterusnya ke bawah. 

Bila kewalian dari garis ibu tidak ada hak kewalian perkawinan 

berada di tangan Sulthan (hakim). Dalam mazhab Hanafi, wali tidak berhak 

untuk mengawinkan meskipun bapak anak itu mewasiatkan walinya itu. 

Wali ab’ad tidak boleh mengawinkan apabila ada wali karib. Tetapi kalau 

wali karib tidak memenuhi syarat sebagai wali atau ghaib, calon suami yang 

sekufu tidak sabar menunggu kedatanganya wali ab’ad boleh 

mengawinkannya. 

Adapun urutan kewalian perkawinan dan sistem mahjub menurut 

mazhab Hanafi seperti yang berlaku pada urutan ’ashabah dalam masalah 

pembagian harta warisan. Karena itulah anak laki-laki didahulukan menjadi 

wali daripada Bapaknya. Tetapi Muhammad (murid Abu Hanifah) 

berpendapat bahwa Bapaklah yang harus didahulukan menjadi wali karena 

rasa cinta Bapak kepada anaknya cukup mendalam.165 

Pada hakikatnya urutan wali tidak secara tegas dinyatakan tentang 

keberadaannya. Jadi, urutan wali tersebut adalah menurut ijtihad masing-

masing ulama. Pada masa Rasulullah Saw, yang berhak menjadi wali nikah 

bagi seorang wanita sudah ma’ruf dalam masyarakat. ’Aisyah menerangkan 

: ” Seseorang laki-laki meminang seorang wanita pada  walinya”, berarti di 

 
165Ibid.  



93 

 

 

 

masa itu sudah jelas siapa menjadi wali nikah bagi seorang wanita sehingga 

orang datang melamar kepadanya.166 

Urutan wali nikah dibuat demi untuk kemaslahatan dalam usaha 

menjaga kerukunan hidup dan memelihara hubungan silaturahmi dalam 

keluarga. Sehubungan dalam melakukan aqad nikah, paling tidak, harus 

dengan sepengetahuan wali, sehingga wali berikutnya dapat melakukan 

aqad nikah wanita yang berada di bawah kewalian mereka. Mendahulukan 

wali yang lebih berhak, paling kurang dengan sepengetahuannya dari pada 

wali berikutnya disitulah letak kelebihan yang patut diperhatikan. Apabila 

wali yang lebih dekat (akrab) memenuhi syarat sebagai wali, tentulah wali 

yang berikutnya tidak dapat menjadi walinya.  

Adapun wali ikhtiyar adalah kompetensi yang berlaku bagi seorang 

perempuan yang sudah dewasa dan berakal. Menurut versi jumhur fuqaha’, 

dalam melaksanakan perjanjian perkawinan tidak dapat dilaksanakan 

sendirian oleh seorang perempuan dewasa akan tetapi mengikut sertakan 

walinya untuk memilih calon suaminya. 167 

b. Dasar Hukum Perwalian dalam  Sistem Pernikahan 

Dasar normatif hukum yang menyatakan bahwa suatu perkawinan 

yang dilakukan oleh seorang perempuan harus menggunakan wali adalah 

surat an Nur ayat 31 sebagai berikut: 

 
166 Muhammad bin Ismail al-Amir al-Yamani ‘I-san’ani, Op. cit., h. 121  
167 Muhammad Abu Zahrah,  Al-Akhwalus Syakhsiyyah,  (Kairo : Dar al-Fikri al- Arabi, 

1957), h. 19  



94 

 

 

 

 ونكحوا الايامى منكم والصالحين من عبادكم وامائكم 
Artinya: ’’ Dan kawinkanlah orang yang sendirian diantara kamu dan 

orang-orang yang layak (kawin) dari hamba sahayamu baik yang 

laki-laki maupun perempuan.’’168 

 

Berdasarkan ayat tersebut diatas dapat dipahami bahwa perintah 

Tuhan untuk menikahkan anak perempuan adalah ditujukan kepada wali 

dan bukan kepada yang bersangkutan. Didalam surat al-Baqarah ayat 232, 

menjelaskan bahwa tugas seorang wali adalah memberi izin dan tidak boleh 

menghalangi pernikahan, Allah SWT berfirman:  

اِذَا   زْوَاجَهُنَّ 
َ
نْكِحْنَ ا نْ يَّ

َ
وْهُنَّ ا

ُ
ا تَعْضُل

َ
هُنَّ فَل

َ
جَل
َ
غْنَ ا

َ
سَاءَۤ فَبَل ِ

قْتُمُ الن 
َّ
﴿وَاِذَا طَل

يَوْمِ  
ْ
وَال  ِ بِاللّٰه يُؤْمِنُ  مْ 

ُ
مِنْك انَ 

َ
ك مَنْ  بِه   يُوْعَظُ  ذٰلِكَ  مَعْرُوْفِ ِۗ 

ْ
بِال بَيْنَهُمْ  تَرَاضَوْا 

ى
ٰ
زْك
َ
مْ ا
ُ
خِرِ ِۗ ذٰلِك

ٰ
ا
ْ
مُوْنَ  ال

َ
ا تَعْل

َ
نْتُمْ ل

َ
مُ وَا

َ
ُ يَعْل طْهَرُ ِۗ وَاللّٰه

َ
مْ وَا

ُ
ك
َ
 ﴾   ٢٣٢ل

Artinya:  “Apabila kamu mentalak isteri-isterimu, lalu habis masa 

iddahnya, Maka janganlah kamu (para wali) menghalangi mereka 

kawin lagi dengan bakal suaminya, apabila telah terdapat kerelaan 

di antara mereka dengan cara yang ma'ruf. Itulah yang 

dinasehatkan kepada orang-orang yang beriman di antara kamu 

kepada Allah dan hari kemudian. itu lebih baik bagimu dan lebih 

suci. Allah mengetahui, sedang kamu tidak mengetahui”. (QS. Al-

Baqarah; 232)169 

 

Ayat tersebut memberikan pengertian bahwa dalam perkawinan 

wali mempunyai peranan dan seorang wali tidak boleh menghalangi 

 
168 Departemen Agama RI,  Al-Qur’an dan Terjemahan… Op. cit.,  h. 
169 Departemen Agama RI,  Ibid,  h.56 



95 

 

 

 

perkawinan, ia harus memberi izin bagi seorang wanita yang berada 

dibawah perwaliannya.  

Adapun dasar hukum dari hadits adalah sebagai berikut:  

عن عائشة رضي اللّٰ عنها قالت : قال رسول اللّٰ صلى اللّٰ عليه وسلم : ايما امراة نكحت  

بغير اذن وليها فنكاحها باطل فان دخل بها استحل من فرجها فان اشتجروا فاسلطان 

 ولي من لاولي لها اللّٰ )رواه ابو داود(  
 

Artinya: ’’ Dari ’Aisyah r.a Rasulullah SAW bersabda: perempuan mana 

saja yang menikah tanpa wali, maka nikahnya batal. Apabila telah 

terjadi campur antara dia dan suaminya, maka dia berhak atas 

maskawin karena menganggap halalnya campur. Jika mereka 

bermusuhan, maka sulthan (pemerintah/hakim) menjadi wali bagi 

perempuan yang tidak ada walinya.’’170 

 

Maksud hadits di atas menyatakan ’’tidak ada nikah, tanpa wali 

adalah tidak sah suatu perjanjian perkawinan tersebut. Bukan berarti tidak 

ada suatu perkawinan dalam kenyataan dimasyarakat yang dilakukan tanpa 

wali. Penegasan tersebut bukanlah pada fakta sosial, karen fakta perkawinan 

seperti ini memang terjadi. Oleh sebab itu, peniadaan disini adalah 

peniadaan keabsahan perkawinan kecuali oleh wali.  

Disamping itu hadits yang menjelaskan wanita harus mempunyai 

wali dalam pernikahan adalah;  

 وروي الامام احمد الحسن عن عمران بن الحسين قال، لا نكح الا بولي وشاهدين.

 
170 Abu Dawud,  As Sunan,  ( Beirut : Darul Fikr, t.th), h. 229  



96 

 

 

 

Artinya: "Diriwayatkan oleh Imam Ahmad dari Hasan, dari Imran bin 

Husain ia berkata: Tidak dipandang sah pernikahan tanpa wali dan 

dua orang saksi’’.171  

حدثنا هشام بن حسن عن محمد بن سيرن عن ابى هريرة قال : قال رسول اللّٰ صلى اللّٰ 

 عليه وسلم : لا تزوج المراة المراة ولاتزوج المراة نفسها ) رواه ابن ماجه(
Artinya:   ’’Diriwayatkan Hisyam bin Hasan dari Muhammad bin Sirin dari 

Abi Hurairah berkata: Rasulullah SAW bersabda: ’’Tidaklah 

seorang perempuan menikahkan perempuan yang lain dan tidak 

pula seorang perempuan menikahkan dirinya’’. 172 

Pengertian hadits kedua merupakan wanita tidak boleh 

mengawinkan dirinya sendiri dan wanita tidak boleh menjadi wali dalam 

pernikahan, namun hadits tersebut tidak disinggung oleh Abu Hanifah 

ketika membahas tentang perwalian wanita.  

c. Urgensi Wali Dalam Perkawinan  

Keberadaan wali sebagai sebagai salah satu rukun dalam 

perkawinan menimbulkan berbagai pendapat dari kalangan ulama. Menurut 

Imam Malik dan Imam Syafi’i wali merupakan syarat sah pernikahan baik 

wali terhadap perempuan bikir (gadis) maupun wali terhadap perempuan 

janda. Demikian juga Imam Hambali, ia mengatakan bahwa wali adalah 

salah satu syarat perkawinan. Oleh karenanya mereka juga menambahkan 

bahwa, tidak sahnya suatu perkawinan apabila wanita menjadi wali baik 

 
171 Ibn Hajar al-Asqalani,  Bulughul Maram, hadist no. 1009, (Dar al-Ihya Quthb al-

Arabiyyah, t.t), h. 203 
172 Ibn Majah,  As-Sunan,  Juz I (Semarang : Toha Putra, t.th), h. 632  



97 

 

 

 

untuk dirinya sendiri maupun untuk orang lain. Pendapat ini didasarkan atas 

firman Allah dalam surat al-Baqarah 232  yang berbunyi:  

اِذَا   زْوَاجَهُنَّ 
َ
نْكِحْنَ ا نْ يَّ

َ
وْهُنَّ ا

ُ
ا تَعْضُل

َ
هُنَّ فَل

َ
جَل
َ
غْنَ ا

َ
سَاءَۤ فَبَل ِ

قْتُمُ الن 
َّ
﴿وَاِذَا طَل

يَوْمِ  
ْ
وَال  ِ بِاللّٰه يُؤْمِنُ  مْ 

ُ
مِنْك انَ 

َ
ك مَنْ  بِه   يُوْعَظُ  ذٰلِكَ  مَعْرُوْفِ ِۗ 

ْ
بِال بَيْنَهُمْ  تَرَاضَوْا 

ى
ٰ
زْك
َ
مْ ا
ُ
خِرِ ِۗ ذٰلِك

ٰ
ا
ْ
مُوْنَ  ال

َ
ا تَعْل

َ
نْتُمْ ل

َ
مُ وَا

َ
ُ يَعْل طْهَرُ ِۗ وَاللّٰه

َ
مْ وَا

ُ
ك
َ
 ﴾   ٢٣٢ل

Artinya: ’’Janganlah kamu (para wali) menghalangi mereka (para istri) 

kawin lagi dengan bakal suaminya atau dengan laki-laki lain, apabila 

telah terdapat diantara mereka dengan cara ma’ruf.’’173  

 

Al Hasan berkata, Ma’qil bin Yasar menceritakan bahwa ayat 

tersebut turun berkenaan dengan dirinya. Merekanya berkata aku telah 

menikahkan salah satu saudara perempuanku dengan seorang laki-laki, 

kemudian diceraikannya, ketika iddahnya telah habis dan ia datang lagi 

untuk meminangnya, saya jawab:’’Dulu kamu saya jodohkan, saya 

nikahkan, dan saya muliakan, tetapi kemudian kamu menceraikannya dan 

kini kamu datang lagi untuk meminangnya. Demi Allah kamu tidak saya 

izinkan lagi kepadanya, lalu Allah kamu tidak saya izinkan lagi kepadanya, 

lalu Allah menurunkan ayat diatas. Kemudian saya berkata, sekarang saya 

menerimanya wahai Rasulullah, aku nikahkan kembali saudaraku kepada 

jandanya.174 

 
173 Departemen Agama RI,  Op. cit.,  h. 56 
174Muhammad bin Idris Asy Syafi’I,  Al-Umm, V,  ( t.tp : tp, tt), h. 11  



98 

 

 

 

Menurut Abu Hanifah, Zufar, as-Sya’bi dan az-Zuhri berpendapat 

apabila seorang perempuan melakukan akad nikahnya tanpa wali, 

sedangkan calon suami sebanding (kufu), nikahnya itu  boleh. Imam Malik 

menganggap wali merupakan syarat kelengkapan suatu perkawinan, dan 

bukan syarat sah perkawinan. Persyaratan wali dalam perkawinan 

hukumnya sunnat bukan wajib. Hal ini berdasarkan kepada pemahaman 

terhadap suatu nash. Dalam surat al-Baqarah ayat 232 tersebut. Golongan 

yang beranggapan bahwa wali merupakan syarat sah nikah, memahami ayat 

tersebut ditujukan kepada  wali. Tidak akan ada larangan, tanpa adanya hak 

seseorang didalamnya. Hak itu adalah hak wali. Dalam perundang-

undangan Indonesia, wali nikah menjadi salah satu rukun nikah.175 

Sejalan dengan keharusan adanya wali, pada prinsipnya wali nikah 

dalam perundang-undangan Indonesia adalah wali nasab. Dalam kondisi 

tertentu, posisi wali nikah dapat digantikan oleh wali hakim yakni : 

1) Bila tidak ada wali nasab 

2) Tidak mungkin menghadirkan wali nasab 

3) Tidak diketahui  empat tinggal wali nasab 

4) Tidak diketahui tempat tinggal wali nasab 

 
175 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 14 berbunyi : “ Untuk melaksanakan perkawinan harus 

ada : a. Calon suami, b. Calon Istri, c. Wali Nikah, d. Dua orang saksi, dan e. Ijab  qabul.  

Kemudian disebutkan lebih tegas pada Kompilasi Hukum Islam pasal 19, “ Wali nikah dala 

perkawinan merupakan rukun yang harus di penuhi bagi calon mempelai wanita yang bertindak 

untuk menikahkannya.”.  



99 

 

 

 

5) Wali nasab enggan menikahkan.176 

Untuk menggantikan posisi wali nasab karena alasan enggan 

menjadi wali nikah harus lebih dahulu ada putusan PA ( Pengadilan 

Agama). Dengan demikian dapat diketahui dengan jelas bahwa dalam 

pernikahan harus ada wali, karena wali merupakan syarat dari pernikahan 

jika tidak ada atau salah satu syarat tidak dipenuhi pernikahan tidak bisa 

dilaksanakan atau tidak sah. Ini adalah menurut sebagian pendapat. 

4. Saksi  

Berbicara tentang saksi, akan terkait hal-hal sebagai berikut: 

pengertian, dasar hukum, syarat dan persaksian perempuan secara rinci 

sebagai berikut : 

a. Pengertian saksi 

Secara  literal kata :  شهد   -يشهد   -شهد شهود/  )ج(  شاهد  وهو  شهود   , 

berarti hadir, menelaah, mengetahui dan menerimanya, member 

khabar dengan berita yang pasti kebenarannya.177 Secara terminologi 

adalah menyatakan tentang apa-apa yang dilihatnya dengan kata-kata 

“persaksian” di lembaga peradilan untuk menerangkan prihal hak 

orang lain yang dikuasai orang lain.178 Dalam kontek perjanjian 

 
176 Dalam pasal 23 KHI ayat 1 menyebutkan : “ Wali hakim baru dapat bertindak sebagai 

wali nikah apabila wali nasab tidak ada atau tidak mungkin menghadirkannya atau tidak 

diketahui tempat tinggalnya atau ghaib atau adhal atau enggan.”  Ayat 2 menyebutkan : “ 

Dalam hal wali adhal atau enggan maka wali hakim baru dapat bertindak sebagai wali nikah 

setelah ada  Putusan Pengadilan Agama tentang wali tersebut”.  
177Ibnu Mandzur, Lisan al-Arab, h. 2348 
178 Kamus Al-Muhit, h. 896  



100 

 

 

 

perkawinan, saksi adalah orang yang menyaksikan prosesi perjanjian 

perkawinan dan memberikan keterangan sebenarnya suatu ketika 

diperlukan oleh pihak-pihak yang terkait, seperti pihak-pihak suami 

dan isteri, keluarganya, lembaga peradilan dan lain-lain. 

b. Dasar hukum  

Jumhur fuqaha’ (Abu Hanifah, Syafi’i dan Ahmad ibn Hanbal) 

sepakat bahwa suatu perjanjian perkawinan baru dianggap sah, bila 

dilengkapi dengan dua orang saksi.179 Sebagai berikut: ”Dan 

persaksikanlah dengan dua orang saksi dari orang-orang lelaki (di 

antaramu). jika tak ada dua oang lelaki, Maka (boleh) seorang lelaki 

dan dua orang perempuan dari saksi-saksi yang kamu ridhai, supaya 

jika seorang lupa Maka yang seorang mengingatkannya”.180 

Dasar normatif hukum kedua adalah sebagai berikut : 

 رسول اللّٰ صلى اللّٰ عليه وسلم قال : لانكاح الا بولي وشاهدين )رواه احمد(

Artinya : ”Rasulullah Saw bersabda : Suatu perjanjian perkawinan 

tidak sah kecuali adanya wali dan dua orang saksi”. 

Dari kedua nas tersebut di atas dapat dipahami bahwa suatu 

perjanjian perkawinan dianggap sah ketika dilengkapi dengan 

kesaksian yang fungsinya sebagai media penjelas tentang peristiwa 

hukum yang terjadi. Disamping sebagai syarat yuridis, kesaksian 

 
179 Al-Jaziri, Op.cit., h. 25. Bandingkan dengan Sayyid Sabiq, Op.cit., h. 48. Lihat juga 

Wahbah Zuhaili, Op.cit., h. 70 
180 Departemen Agama RI, Op.cit., h.  Al-Baqarah :282 



101 

 

 

 

berfungsi sebagai media penyebar informasi prosesi perjanjian 

perkawinan tersebut kepada khalayak masyarakat domisili pasangan 

baru ini sehingga tidak menimbulkan fitnah keberadaannya. 

Adapun kelompok Malikiah, dikutip oleh Muhammad Abu 

Zahrah bersumber dari riwayat Abu Tsaur mengatakan bahwa saksi 

tidak termasuk syarat sahnya perjanjian perkawinan sebagai gantinya 

adalah pengumuman kepada khalayak ramai tentang perjanjian 

perkawinan tersebut. Sebagai dasar normatif hukumnya adalah 

sebagai berikut : 

 قال رسول اللّٰ صلعم : اعلنوا النكاح واضربوا عليه بالغربال )رواه احمد(
Artinya :” Rasulullah Saw,bersabda Umumkanlah perjanjian 

perkawinan itu ke khalayak ramai dan panggillah mereka 

dengan bunyi-bunyian alat musik rebana”.181 

 

Dari indikasi nash tersebut dapat dipahami bahwa suatu 

perjanjian perkawinan terkait erat dengan kegiatan pemberitahuan 

kepada khalayak ramai, minimal tetangga lingkungan domisili. Inilah 

dasar pemikiran mereka sampai berkesimpulan pemberitahuan kepada 

khalayak ramai lebih esensial dari pada hanya kesaksian dua orang 

saksi. 

 
181Al-Shan’ani, Op.cit., h. 184  



102 

 

 

 

c.  Syarat saksi 

Jumhur fuqaha’ bersepakat bahwa saksi dalam perjanjian 

perkawinan mempunyai kualifikasi kecakapan sempurna untuk 

bertindak hukum, tidak tuli dan paham terhadap media bahasa yang 

digunakan dalam proses perjanjian perkawinan dari kedua belah 

pihak.182 

Adapun seorang saksi dianggap cakap dalam melakukan 

fungsinya apabila mempunyai kriteria sebagai berikut : 

a) Berakal, orang gila tidak termasuk dalam kareteria ini karena 

tujuan akhir dari persaksian adalah memberikan informasi bila 

terjadi gugatan dari masing-masing pihak dikemudian hari. 

b) Dewasa, persaksian anak kecil bahkan sampai batas mumayyiz, 

belum dianggap sah persaksiannya, karena usianya yang belum 

layak untuk berpartisipasi dalam urusan perkawinan yang 

mempunyai nilai sakral. Kedua syarat ini disepakati oleh jumhur 

fuqaha meskipun mereka bervariasi dalam pengistilahan, seperti 

mukallaf dan lain-lain.183 

c) Jumlah saksi adalah dua orang sesuai dengan hadist di atas. 

d) Berjenis kelamin laki-laki, jumhur fuqaha selain Hanafiah 

menyetujui pendapat ini dan yang dibolehkan persaksian 

 
182 Wahbah Zuhaili, Op.cit., h.73 
183 Ibid,  h. 74. Lihat juga Sayyid Sabiq, Op.cit., h. 50 



103 

 

 

 

perempuan adalah pada bidang-bidang persaksian tentang harta 

dan transaksi yang bernilai materi. 

Suatu perjanjian perkawinan adalah perjanjian yang mulia 

antara umat manusia yang berlainan jenis kelamin untuk 

melaksanakan sunnah Rasulullah Saw. perkawinan mempunyai 

beberapa aspek yang penting, yaitu aspek teologis, psikis, biologis dan 

materi.  

Adapun dalam transaksi jual beli atau capital dalam 

korelasinya dengan pendistribusiannya di kalangan umat manusia 

tidak mempunyai aspek yang terdapat pada suatu perjanjian 

perkawinan, sehingga faktor inilah yang mendorong kalangan fuqaha 

selain Hanafiah dan sebagian Malikiah untuk tidak melibatkan 

perempuan dalam prosesnya.184 

Dikalangan Hanafiah berpendapat bahwa perjanjian 

perkawinan adalah sama dengan transaksi perdagangan sehingga 

mereka berpegang pada keumuman QS. Al-Baqarah ayat 282.  

e) Berstatus merdeka, fuqaha Hanabilah berbeda pendapat dengan 

kesepakatan ini dengan mengatakan bahwa status budak tidak 

menghalangi mereka untuk mengeluarkan persaksiannya dalam 

segala lapangan permasalahan yang memerlukannya dengan 

 
184Al-Jaziri, Op.cit., h.25. Lihat juga Muhammad Zahrah, Op.cit. h. 61. Atau Wahbah 

Zuhaili, Op.cit., h. 74-75 



104 

 

 

 

ketentuan bahwa seorang budak tersebut kredibilitas kejujurannya 

diakui secara umum.185 

f) Adil, yang tidak mensyaratkan keadilan sebagai syarat sahnya seorang 

saksi adalah kalangan Hanafiah, dengan mengatakan bahwa keadilan 

seseorang bukanlah merupakan syarat sahnya persaksian. Hal ini 

berakibat pada sahnya suatu perkawinan dengan saksi seorang yang 

tidak adil atau fasik.  

Adapun sikap adil yang dikehendaki oleh kalangan fuqaha 

ialah adanya indikasi kesinambungan seseorang melaksanakan ajaran 

yang baik, mengikuti kegiatan keagamaan dengan baik dan tidak 

menampakkan kriteria kefasikan secara nyata.186 Beragama Islam, 

Jumhur fuqaha (Hanafiah, sebagian Malikiah, Syafi’iyah dan 

Hanabilah) bersepakat bahwa perkawinan antara mempelai laki-laki 

Islam dan mempelai perempuan Islam, para saksi harus dari mereka 

yang beragama Islam. Ketika mempelai isteri dari kalangan ahli kitab 

fuqaha Hanafiah membolehkan adanya saksi dari kalangan mereka.187 

5. Ijab Qabul  

Pernyataan untuk menyatakan kehendak mengadakan ikatan 

perkawinan yang datang dari pihal isteri, dan terminologi fikih disebut 

ijab, sedang pernyataan yang datang dari pihak laki-laki yang 

 
185 Wahbah Zuhaili, Ibid, h. 75. Lihat juga Muhammad Abu Zahrah,  Op.cit.,h. 61. Dan 

lihat Sayyid Sabiq, Op.cit., h. 51 
186Ibid  
187 Wahbah Zuhaili, Op.cit., h. 76 



105 

 

 

 

menyatakan persetujuan untuk menikahi, disebut qubul,  sebagai 

bentuk penerimaan.188 Dari sinilah kemudian para ahli fikih 

menyatakan bahwa syarat perkawinan ( nikah) adalah ijab qabul. 

Untuk terjadinya akad yang mempunyai akibat-akibat hukum 

pada suami isteri haruslah memenuhi syarat-syarat sebagai berikut : 

a. Kedua belah pihak sudah tamyiz189 

b. Adanya pernyataan mengawinkan dari wali 

c. Adanya pernyataan penerimaan dari calon mempelai pria 

d. Memakai kata-kata nikah, tazwij atau terjemahaan dari kata nikah 

atau tazwij. 

e. Antara ijab dan qabul bersambungan 

f. Antara ijab dan qabul jelas maksudnya. 

g. Orang yang berkait dengan  ijab tidak sedang dalam ihram haji atau 

umrah 

h. Majlis ijab dan qabul itu harus dihadiri minimumnya empat orang 

yaitu : calon mempelai pria atau wakilnya, wali dari mempelai 

wanita atau wakilnya, dan dua orang saksi. 

Dalam melakukan ijab qabul itu haruslah di pergunakan kata-

kata yang dapat dipahami oleh masing-masing pihak yang melakukan 

akad nikah sebagai menyatakan kemauan yang timbul dari kedua 

 
188 Rahmat Hakim, Op. cit., hlm 84-85  
189 Sayyid Sabiq, Op. Cit., h. 53  



106 

 

 

 

belah pihak untuk nikah, dan tidak boleh menggunakan kata-kata yang 

samar atau kabur.190 

Salah satu syarat sah akad nikah yang sering kita dengar, 

jawaban sang suami ketika melakukan ijab qabul harus diucapkan 

sekali nafas. Dan tentu saja, ini adalah persyaratan yang sangat berat. 

Karena untuk mengucapkan kalimat yang cukup panjang, apalagi 

dalam kondisi ’nervous’ akan sangat sulit diucapkan dalam satu nafas. 

Barang kali karena alasan ini, banyak pemuda yang latihan ilmu 

pernafasan. Namun apapun itu, persyaratan satu nafas ketika ijab 

qabul adalah persyaratan yang terlalu berlebihan.obat kuat hajar 

jahanam Untuk itu ada hal yang perlu diluruskan, bagaimana sejatinya 

penjelasan ulama tentang syarat dalam melakukan ijab qabul. Para 

ulama 4 madzhab sepakat ijab qabul harus dilakukan dalam satu majlis 

akad. Sehingga andaikan wali mengatakan, ’Saya nikahkan kamu 

dengan putriku’ lalu mereka berpisah sebelum suami mengatakan, 

’Aku terima’. Kemudian di majlis yang lain atau di tempat lain, dia 

baru menyatakan menerima, ijab qabul ini tidak sah.” Jika antara ijab 

dan qabul dipisahkan dengan membaca hamdalah dan shalawat, 

misalnya, seorang wali mengatakan, ’Saya nikahkan kamu.’ 

Kemudian suami mengucapkan, ‘Bismillah wal hamdu lillah, was 

shalatu was salamu ‘ala rasulillah, Saya terima nikahnya.’ Dalam 

kasus ini ada dua pendapat ulama, (pertama) Nikah sah. Dan ini 

 
190 Sayyid Sabiq, Op. Cit., h. 55  



107 

 

 

 

pendapat Syaikh Abu Hamid al-Isfirayini. Karena bacaan hamdalah 

dan shalawat disyariatkan ketika akad, sehingga tidak menghalangi 

keabsahannya. Sebagaimana orang yang melakukan tayamum di sela-

sela antara dua shalat yang dijamak. (kedua) tidak sah. Karena dia 

memisahkan antara ijab dan qabul, sehingga akad nikah tidak sah.” 

(Fikih Sunah, Sayid Sabiq, 2/35). Memahami keterangan di atas, 

sejatinya tidak ada keterangan ijab qabul harus satu nafas. Yang ada 

adalah harus satu majlis dan harus bersambung, menurut pendapat 

Syafiiyah dan Malikiyah. Meskipun boleh ada pemisah ringan, selama 

tidak sampai keluar dari sikap ’segera’. Dan boleh tidak bersambung, 

menurut ulama Hambali dan Hanafi. Karena itu, jika dalam kasus akad 

nikah ada gangguan sound sistem, kemudian ketika sang suami 

hendak mengucapkan qabul, tiba-tiba dia harus memperbaiki 

mikrofonnya, beberapa saat kemudian dia mengucapkan qabul, akad 

nikah tetap dinilai sah.191  

D. Mahar  

Kata “mahar” berasal dari bahasa Arab yang termasuk kata benda bentuk 

abstrak atau mashdar, yakni “mahran” atau kata kerja.192 Ini berarti mahar 

adalah suatu benda yang berbentuk abstrak yang sesuai dengan permintaan 

calon pasangan atau kesepakatan bersama. 

 
191 https://konsultasisyariah.com/20563-ijab-qabul-harus-satu-nafas.html, di akses pada 

30 November 2023 
192 Beni Ahmad Saebani, Fiqh Munakahat 1, (Bandung: Pustaka Setia, 2001), h.260 



108 

 

 

 

Mahar merupakan pemberian yang dilakukan oleh pihak mempelai laki-

laki kepada pihak mempelai perempuan yang hukumnya wajib.193 Dalam 

memberikan mahar pihak mempelai laki-laki kepada pihak mempelai 

perempuan yang berupa harta atau manfaat karena adanya ikatan perkawinan 

bentuk dan jenisnya mahar tidak ditetapkan tetap dalam hukum perkawianan 

Islam hanya saja kedua mempelai diajurkan melakukan musyawarah untuk 

menyepakati mahar yang akan diberikan. 

Mahar secara etimologi artinya maskawin. Secara terminologi mahar 

ialah “pemberian wajib dari calon suami kepada calon istri sebagai ketelusan 

hati calon suami untuk menimbulkan rasa cinta kasih bagi seorang istri kepada 

calon suaminya”.194 

Suami berkewajiban memberikan mahar kepada calon istrinya. Mahar 

adalah lambang kesiapan dan kesediaan suami untuk memberikan nafkah lahir 

kepada istri dan anak-anaknya. Selama mahar itu bersifat simbolis atau sekedar 

formalitas, maka jumlahnya sedikit pun tidak ada masalah. Hal ini sejalan 

dengan penjelasan Rasulullah, “sebaik-baik maskawin adalah seringan-

ringannya.” Maksud dari hadits tersebut adalah, jangan sampai karena masalah 

mahar menjadi faktor yang memberatkan bagi laki-laki, maka tidak ada 

larangan bagi laki-laki yang mampu untuk memberikan sebanyak mungkin 

 
193 Ibid, h.261 
194 Abdul Rahman Ghozali, Fiqih Munakahat,( Jakarta: Kencana, 2003), h.84 



109 

 

 

 

mahar kepada calon istrinya. Namun, pernikahan pada dasarnya bukanlah akad 

jual beli, dan mahar bukanlah menjadi harga seorang wanita.195 

Sebaimana firman Allah QS. An-Nisa’ (4) : (20-21) 

اً  ـ نْهُ شَيْ تُمْ إِّحْدَىـٰهُنَّ قِّنطاَراً فَلَا تََْخُذُوا۟ مِّ  أتَََْخُذُونهَُۥ   ۚوَإِّنْ أرََدتُّمُ ٱسْتِّبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَءَاتَـيـْ
نًا وَإِّثْْاً ممبِّينًا وكََيْفَ تََْخُذُونهَُۥ وَقَدْ أفَْضَىٰ بَـعْضُكُمْ إِّلَىٰ بَـعْضٍ وَأَخَذْنَ مِّنكُ  يثَٰقًا غَلِّيظاًبُُتَْٰ  م مِّّ

Terjemahan “Dan jika kamu mengganti istrimu dengan yang lain, 

sedangkan kamu telah memberikan kepada seseorang diantara mereka harta 

yang banyak maka janganlah kamu mengambil kembali dari padanya barang 

sedikit pun. Apakah kamu akan mengambilnya kembali dengan jalan tuduhan 

yang dusta dan dengan (menanggung) dosa yang nyata? Bagaimana kamu akan 

mengambilnya kembali padahal sebaimana kamu telah bergaul (bercampur) 

dengan yang lain sebagai suami-istri. Dan mereka (istri-istrimu) telah 

mengambil perjanjian yang kuat.”196 

Ayat-ayat Al-Qur’an yang telah dikemukakan di atas merupakan dalil 

sebagai dasar hukum yang kuat bahwa laki-laki wajib membayar mahar kepada 

perempuan yang hendak dinikahinya dengan ikhlas agar hak perempuan sejak 

awal telah ditegakkan. 

Ayat-ayat diatas menunjukan bahwa mahar itu tidak ditetapkan jumlah 

minimalnya. Segeram tepung, cicin besi dan dua pasang sandal itu sudah cukup 

untuk disebut sebagai mahar. Dan berlebih-lebihan dalam mahar dimakruhkan 

karena yang demikian tidak banyak memberikan berkah, bahkan seringkali 

 
195 Hasbi Indra, Iskandar Ahza, Dan Husnani, Potret Wanita Shalehah, ( Jakarta : 

Penamadani, 2004), h.88 
196 Departemen Agama Ri, Al-Qur‟an Dan Terjemahnya (Bogor : Syaamil Qur’an, 2007), 

h. 81 



110 

 

 

 

menyulitkan. Jika seorang wanita telah menyetujui ilmu seorang laki-laki dan 

hapalan seleruh atau sebagian Al-Qur’an sebagai mahar maka yang demikian 

itu diperbolehkan.197 

Agama Islam mencintai manusia yang tidak melampaui batas dalam 

memberikan mahar dan tidak berlebihan. Karena Islam tidak menganjurkan 

mahar yang berlebihan, mahar mubah (boleh) apabila kedua belah pihak telah 

mencapai kesepakatan hal tersebut tidak menjadi masalah akan tetapi apabila 

salah satu diantara keduanya keberatan bahkan menggagalkan pernikahan 

maka makruh hukumnya. 

Ibnu Al- Qayyim menyatakan “Fatwa dan perbedaannya terjadi menurut 

perubahan zaman, tempat, keadaan, dan adat istiadat”.198 

Pada hakikatnya mahar ini bukan merupakan tujuan. Janganlah berlebih-

lebihan dalam memberikan mahar kepada wanita, sesungguhnya yang 

mempunyai kemuliaan di dunia, atau mempunyai ketakwaan di sisi Allah SWT 

adalah lebih utama dari kalian yaitu Nabi Muhammad SAW dan apa yang aku 

ketahui dari Rasulullah SAW ketika menikah dengan istri-istrinya, dan 

menikahkan putri- putrinya tidak lebih dari 12 dirham.199 

 
197 Syaikh Hasan Ayyub, Fikih Keluarga, Cetakan Ke Empat, ( Jakarta Timur 

2004), h. 68 
198 Ibnu Qoyyim, I‟lam Al-Muwaqqi‟in, (Beirut: Dar Al-Fikr, 2003), Jilid 3 h. 149 
199 Ali Yusuf As-Subki Fiqih Keluarga Pedoman Berkeluarga Dalam Islam , (Cetakan 

Kedua , Amzah, Jakarta: 2012) h. 175 



111 

 

 

 

عَنْ ابْنِّ عَبَّاسٍ قاَلَ: "لَمَّا أرَاَدَ عَلِّيٌّ أَنْ يَـتـَزَوَّجَ فاَطِّمَةَ، قاَلَ رَسُولُ اللهِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِّ  
ئًا. قاَلَ: ليَْسَ عِّنْدِّي شَيْءٌ. قاَلَ: أيَْنَ دِّرْعُكَ؟ )رواه أبو داود(  وَسَلَّمَ: أعَْطِّهَا شَيـْ

“Dari Ibnu Abbas berkata: “ketika Ali hendak menikahi Fatimah 

Rasulullah Saw bersabda: berikanlah ia sesuatu (sebagai maharnya). ia 

menjawab, aku tidak memiliki apa- apa. Rasulullah bersabda: mana baju 

besimu. (H.R Abu Daud)”200 

: عَنْ سَهْلِّ بْنِّ سَعْدٍ السَّاعِّدِّيِّّ قاَلَ: جَاءَتِّ امْرأَةٌَ إِّلَى رَسُولِّ اللََِّّّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ فَـقَالَتْ 
اللََِّّّ،   رَسُولَ  يَا  فَـقَالَ:  رَجُلٌ  فَـقَامَ  طَوِّيلًا،  فَـقَامَتْ  لَكَ.  ي  نَـفْسِّ وَهَبْتُ  إِّنِِّّ  اللََِّّّ،  رَسُولَ  يَا 

ُ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ: هَلْ عِّنْدَكَ مِّنْ  زَوِّجْنِّيهَ  اَ حَاجَةٌ. فَـقَالَ رَسُولُ اللََِّّّ صَلَّى اللََّّ ا إِّنْ لََْ تَكُنْ لَكَ بُِّ
ُ عَلَيْهِّ وَسَلَّمَ: إِّنْ   شَيْءٍ تُصْدِّقُـهَا؟ قاَلَ: مَا عِّنْدِّي إِّلاَّ إِّزاَرِّي هَذَا. قاَلَ رَسُولُ اللََِّّّ صَلَّى اللََّّ

تـَهَا إِّ  دُ. قاَلَ: التَمِّسْ وَلَوْ خَاتََاً  أعَْطيَـْ ئًا. قاَلَ: مَا أَجِّ زاَرَكَ جَلَسْتَ لَا إِّزاَرَ لَكَ، فاَلْتَمِّسْ شَيـْ
ئًا. قاَلَ: هَلْ مَعَكَ مِّنَ الْقُرْآنِّ شَيْءٌ؟ قاَلَ: نَـعَمْ، سُورةَُ كَذَا   دْ شَيـْ مِّنْ حَدِّيدٍ. فاَلْتَمَسَ فَـلَمْ يَِّ

يـْهَ  اَ مَعَكَ مِّنَ الْقُرْآنِّ وَسُورةَُ كَذَا، يُسَمِّّ هَا بمِّ  .ا. قاَلَ: قَدْ زَوَّجْتُكَ إِّياَّ
Terjemahan:  “Rasulullah SAW. Didatangi seorang perempuan 

kemudian mengetakan:” wahai Rasulullah SAW. Sesungguhnya aku telah 

menyerahkan diriku kepada engkau” maka berdirilah wanita itu agak lama. 

Tiba-tiba berdiri seorang laki-laki dan berkata: “wahai Rasulullah SAW. 

Jodohkan saja dia dengan aku sekiranya engkau tidak kurang berkenan” 

Rasulullah SAW bersabda: “apakah kamu mempunyai sesuatu, untuk kamu 

berikan kepadanya (sebagai mahar)?”. Laki-laki itu menjawab:”saya tidak 

memiliki apa-apa selain sarungku ini”.Rasul bersabda: kalu kamu berikan 

sarung itu kepadanya, tentu kamu duduk tanpa busana, karena itu carilah 

sesuatu” laki-laki itu berkata: ”aku tidak mendapati sesuatu “.Rasulullah 

bersbda (lagi):”carilah walaupun cuman cicin dari besi”lalu laki-laki itu 

 
200 Sulaiman Ibn Ishas Al-Azdi Abu Dawud Sunan Abi Daud jus 2 No Hadits 2125, h. 

240 



112 

 

 

 

mencari, dan tidak mendapati sesuatu. Lalu Rasul menanyakan lagi:”apakah 

kamu ada sesuatu dari Al- Qur’an?”.maka ia menjawab:ya, surat ini, dan surat 

ini, menyebut beberapa surat”. Maka Rasulullah SAW 

bersabda:”sesungguhnya aku akan menikah kamu dengannya, dengan (mahar) 

apa yang kamu miliki dari Al-Qur’an (Riwayat Ahmad).”201 

Dari pernyataan di atas dapat disimpulkan bahwasanya mahar tidak harus 

berupa uang dan emas tetapi bisa juga dengan benda-benda yang lain seperti 

cincin besi, sepasang sendal jepit dan lain-lain. Mahar juga bisa berupa 

pembacaan ayat-ayat suci Al-Qur’an seperti yang dijelaskan pada hadits 

tersebut. 

Selain rukun dan syarat yang telah disebutkan di atas, para ulama masih 

ada yang menambahkan rukun dan syarat nikah tersebut yaitu 

mahar/maskawin. Pada fuqaha’ telah sependapat bahwa mahar itu termasuk 

syarat sahnya nikah, dan tidak boleh diadakan persetujuan  untuk 

meniadakannya.202 

Mahar203 yang diberikan dengan kerelaan hati oleh calon suami kepada 

calon isteri, merupakan imbangan dari kerelaan dirinya untuk hidup bersama 

sebagai suami isteri. Kerelaan dan persetujuan itu dinyatakan oleh kedua belah 

pihak dari calon mempelai di dalam sighat akad nikah yang mereka ucapkan. 

 
201 Sulaiman Ibn Ishas Al-Azdi Abu Dawud Sunan Abi Daud jus 2 No Hadits 2111, h. 

236 
202 Ibnu Rusyd, Bidayatul Mujtahid, ( Semarang : CV. Asy-Syifa’, 1990), h. 528  
203Mahar secara etimologi kata maskawin yang dalam bahasa Arab disebut dalam 

beberapa nama seperti العتر الطول،  النحلة،  المهر،   adalah pemberian harta yang bermanfaat الصداق، 

kepada seorang perempuan (isteri) baik secara kontan maupun tunda berdasarkan syara’. Lihat 

Luwis Ma’luf, Op.cit., h. 777 atau lihat juga Jasim Muhammad ibn Muhalhil al-Yasin, 

Op.cit.,h.58  



113 

 

 

 

Oleh karena itu penyebutan mahar pokok yang penting dalam sighat akad dan 

merupakan lambang kerelaan dari kedua belah pihak, tanpa penyebutan mahar 

dalam sighat akad nikah berarti kesediaan untuk menikmati hidup sebagai 

suami isteri tidak ada. Tidak adanya kesediaan dan kerelaan hidup antara pihak 

calon suami dan pihak calon isteri dalam perkawinan itu telah menyimpang 

dari tujuannya. Oleh sebab itu penyebutan mahar dalam sighat akad merupakan 

rukun dari akad nikah.204 

Ada tiga unsur penting dari esensi maskawin secara semantik sebagai 

berikut : 

1) Adanya pemberian sejumlah materi yang mempunyai manfaat tertentu 

kepada seorang perempuan sebagai isteri. 

2) Pemberian sejumlah materi tersebut diatur mekanismenya oleh 

syari’at atau hukum. 

3) Pemberian materi yang bermanfaat tersebut dapat dilakukan kontan 

ketika  terjadi perjanjian perkawinan atau setelah terjadinya perjanjian 

perkawinan. 

Adapun secara rinci suatu yang dapat dijadikan maskawin adalah bila 

mempunyai ciri-ciri sebagai berikut :    

1) Suatu benda atau jasa yang mempunyai nilai materi maupun 

manfaat 

2) Bila benda, ia tidak bernajis dan dapat dimanfaatkan 

 
204 Ibid.   



114 

 

 

 

3) Tidak dari barang curian 

4) Tidak dari benda atau jasa yang tidak jelas identitas dan sifatnya.205 

 

Mahar secara etimologi artinya maskawin. Sementara itu, secara 

terminologi, mahar ialah pemberian wajib dari calon suami kepada calon 

istri untuk menimbulkan rasa cinta kasih bagi seorang istri kepada 

suaminya. Atau suatu pemberian yang diwajibkan bagi calon suami 

kepada calon istrinya, baik dalam bentuk benda maupun jasa 

(memerdekan, mengajarkan dan sebagainya).206 

Menurut sumber lain, mahar memiliki arti secara etimologi 

sebagai mas kawin. Imam Taqiyuddin Abu Bakar mendefinisikan mahar 

secara terminologi sebagai harta yang diberikan oleh seorang pria kepada 

seorang wanita saat pernikahan atau hubungan intim (wathi). Secara 

terminologi, mahar adalah pemberian yang wajib dari calon suami kepada 

calon istri sebagai tanda ketulusan hati calon suami untuk membangkitkan 

rasa cinta dan kasih sayang dari seorang istri terhadap calon suaminya, 

atau sebagai kewajiban bagi calon suami untuk memberikan sesuatu 

kepada calon istrinya, baik dalam bentuk benda atau jasa (seperti 

pembebasan budak, mengajar, dan sebagainya).207 

 
205 Al-Jaziri, Op.cit., h. 96-103 
206 Rahman Ghozali,  Fiqh Munakahat. (Jakarta: Kencana, 2008), h. 84. 

 
207 ABD. Shomad, Hukum Islam (Penormaan Prinsip Syariah dalam Hukum Indonesia) 

Kencana Prenada Media Group , Jakarta, 2010, h. 92 

 



115 

 

 

 

Menurut Abdurrahman Al-Jaziri, mahar atau maskawin adalah 

nama suatu benda yang wajib diberikan oleh seorang pria terhadap seorang 

wanita yang disebutkan dalam akad nikah sebagai pernyataan persetujuan 

antara pria dan wanita untuk hidup bersama sebagai suami istri.208 

Menurut Kompilasi Hukum Islam, mahar didefinisikan sebagai 

pemberian dari mempelai pria kepada mempelai wanita, baik bentuk 

barang, uang, atau jasa yang tidak bertentangan dengan hukum Islam.209 

Dan di dalam Pasal 32 Kompilasi Hukun Islam mengemukakan bahwa 

”Mahar diberikan langsung kepada mempelai wanita dan sejak itu menjadi 

hak pribadinya”. Pada dasarnya mahar tidaklah merupakan syarat dari 

akad nikah, tetapi merupakan suatu pemberian yang berifat semi mengikat, 

yang harus diberikan suami kepada istri sebelum terjadi hubungan suami 

istri, walaupun dalam keadaan belum sepenuhnya mahar yang disepakati 

itu diserahkan. 

Menurut Syaikh Zainuddin bin Abdul Aziz Al-Malibari Al-

Fanani, mendefinisikan mahar atau shadaq ialah sejumlah harta yang wajib 

diberikan karena nikah atau wathi’ (persetubuhan). Maskawin dinamakan 

shadaq karena di dalamnya terkandung pengertian sebagai ungkapan 

 
208 Abdurrahman Al-Jaziri, al-Fiqh Ala al-Madazhib al-Arba’ah, Juz IV, Beirut: Dar Al- 

kitab Al-Ilmiyah, 2003, h. 76. 

 
209 Direktori Pembinaan Badan Peradilan Agama Islam Departemen Agama R.I, 

Kompilasi Hukum Di Indonesia, Jakarta: 2001, h. 1. 



116 

 

 

 

kejujuran minat pemberinya dalam melakukan nikah, sedangkan nikah 

merupakan pangkal yang mewajibkan adanya maskawin.210 

Sementara mahar menurut fuqaha adalah nama sebagai sesuatu 

yang menjadi hak perempuan disebabkan akad nikah atau hubungan 

sebadan. Lebih spesifik lagi adalah pengertian yang dikemukakan oleh 

Imam Mazhab sebagai berikut: 

a. Mazhab Maliki mendefenisikan mahar sebagai sesuatu yang 

menjadikan istri halal untuk digauli. 

b. Mazhab Syafi’i mendefinisikan mahar sebagai sesuatu yang 

wajib dibayar disebabkan akad nikah atau senggama. 

c. Mazhab Hanafi mendefinisikan mahar sebagai jumlah harta 

yang menjadi hak istri karena akad perkawinan atau 

disebabkan terjadinya senggama dengan sesungguhnya. 

d. Mazhab Hanbali mendefinisikan mahar sebagai imbalan 

suatu perkawinan baik disebut sacara jelas dalam akad nikah, 

ditentukan setelah akad dengan persetujuan kedua belah pihak 

maupun ditentukan oleh hakim.211 

 
210 Zainuddin bin Abdul Aziz Al-Malibari Al-Fanani, Fath Al- Mu’in, Semarang: Toha 

Putra,tt, h.70. 

 
211 Abdurrahman Al-Jaziri, al-Fiqh Ala al-Madazhib al-Arba’ah, Juz IV, Beirut: Dar Al- 

kitab Al-Ilmiyah, 2003, h. 79 

 



117 

 

 

 

Dari berbagai definisi yang telah disampaikan, dapat 

disimpulkan bahwa mahar adalah pemberian yang diberikan oleh calon 

pengantin pria kepada calon pengantin wanita. Kewajiban untuk 

membayar mahar timbul karena dua alasan, yaitu adanya perjanjian 

pernikahan dan hubungan intim yang sah (bukan hasil dari perbuatan 

zina). Dalam Kompilasi Hukum Islam Pasal 30, disebutkan bahwa 

calon pengantin pria memiliki kewajiban untuk membayar mahar 

kepada calon pengantin wanita, dengan jumlah, bentuk, dan jenisnya 

yang disepakati oleh kedua belah pihak. 

1. Dasar Hukum Mahar  

نَفْسًا   نْهُ  م ِ شَيْءٍ  عَنْ  مْ 
ُ
ك
َ
ل طِبْنَ  فَاِنْ  ةً ِۗ 

َ
ل نِحْ صَدُقٰتِهِنَّ  سَاءَۤ  ِ

الن  تُوا 
ٰ
﴿وَا

ا  ٔـً رِيْۤ ا مَّ ٔـً وْهُ هَنِيْۤ
ُ
 ﴾  ٤فَكُل

Artinya: ”Berikanlah mahar kepada wanita-wanita ( yang kamu 

nikahi) sebagai pemberian dengan penuh kerelaan”.212  

Kemudian juga didasarkan pada QS. Surat An-Nisa’ : 20. 

ا 
َ
تَيْتُمْ اِحْدٰىهُنَّ قِنْطَارًا فَل

ٰ
ا كَانَ زَوجٍَْۙ وَّ  زَوجٍْ مَّ

َ
مُ اسْتِبْدَال رَدْتُّ

َ
ا ﴿وَاِنْ 

بِيْنًا  اِثْمًا مُّ خُذُوْنَهٗ بُهْتَانًا وَّ
ْ
تَأ
َ
ا ِۗ ا ٔـً خُذُوْا مِنْهُ شَيْ

ْ
     ﴾ ٢٠تَأ

Artinya :”Dan jika kamu ingin mengganti isterimu dengan isteri 

yang lain, sedang kamu telah memberikan kepada 

seseorang di antara mereka harta yang banyak, Maka 

janganlah kamu mengambil kembali dari padanya barang 

sedikitpun. Apakah kamu akan mengambilnya kembali 

 
212 Departemen Agama RI, Op.cit., h.115 



118 

 

 

 

dengan jalan tuduhan yang Dusta dan dengan 

(menanggung) dosa yang nyata”.213 

  

Ayat ini menunjukkan tidaklah haram memberikan mahar 

yang besar, sesungguhnya lebih baik dan lebih utama adalah 

mencontohkan Nabi Saw dalam meringankan mahar. Untuk itu 

dapat di pahami dari ayat di atas bahwa Allah menggabarkan 

tentang suatu perkara yang terjadi pada mereka namun tidak 

menggingkari mereka  hal tersebut, dengan demikian 

menunjukkan perkara tersebut tidaklah haram hukumnya.  

Mahar yang besar dapat di larang apabila mengandung  

kemudharatan dalam agama dan tidak ada maslahat yang sepadan, 

kemudian Allah berfirman  “ apabila kamu akan mengambilnya 

kembali dengan jalan tuduhan yang dusta dan dengan 

(menanggung) dosa yang nyata”  karena sesungguhnya hal 

tersebut tidaklah halal, walaupun kalian melakukan tipu daya 

dengan berbagai trik sesungguhnya dosanya telah jelas.214  

Dasar hukum yang lainnya adalah dalam hadist Nabi Saw : 

سهل بن سعد السعدي قال : ان رسول اللّٰ صلعم : جاءت امراة فقالت :  عن

يا رسول اللّٰ انب قد وهبت نفسى لك، فقامت قياما طويلا، فقام رجل، فقال 

يارسول اللّٰ : زوجنيها اللّٰ ان لم يكم لك بها حاجة، فقال رسول اللّٰ صلعم:  

 
213 Departemen Agama RI,  Op.cit., h. 119 
214Syaikh  Abdurrahman bin Nashir as-Sa’di, Op.cit., h. 55-56 



119 

 

 

 

هل معك من شيئ تصدقهااللّٰ اياه؟ ماعندي الا ازاري، فقال رسول اللّٰ : ان  

: لااجد شيئا فقال عليه  اعطيتها اياه جلست لاازارلك، فالتمس شيئا فقال 

الصلاة والسلام : التمس ولو خاتما من حديد، فالتمس فلم يجد شيئا، فقال 

القرأن ؟ قال :نعم   رسول اللّٰ صلى اللّٰ عليه وسلم : هل متفق عليهك شيئ من

سورة كذا وسورة كذا لسور سماها. فقال رسول اللّٰ صلى اللّٰ عليه وسلم : قد 

 215انكحتكها بما معك من القرأن ) متفق عليه(

Artinya :”Dari Sahl ibn Sa’ad al-Sa’idi berkata : Sesungguhnya 

Rasulullah Saw didatangi  seorang perempuan dan 

berkata :ya Rasulullah Saw sesungguhnya aku diberikan 

diriku untukmu” maka tetap saja perempuan itu berdiri 

dalam waktu yang lama, lalu berdiri seorang laki-laki 

kemudian berkata”ya Rasulullah Saw.kawinlah dia 

denganku, jika engkau tidak berminat kepada dia. Maka 

berkata Rasulullah Saw: adakah engkau memiliki sesuatu 

yang dapat disedekahkan kepadanya? Laki-laki itu 

menjawab: aku tak memiliki sesuatupun selain kainku ini. 

Maka bersabda Rasulullah Saw: jika kain itu engkau 

berikan kepadanya, maka engkau akan  duduk tanpa 

memakai kain, maka carilah sesuatu yang lain. Laki-laki 

berkata : aku tidak akan mendapatkan sesuatupun. Maka 

berkata Rasulullah Saw: caralah walau hanya sebuah 

cincin besi. Kemudian laki-laki itupun mencari-cari tapi 

ia tidak mendapatkan sesuatupun, maka berkata 

Rasulullah Saw:adakah engkau hafal sesuatu dari al-

Qur’an. Laki-laki menjawab: ya ayat ini dan ayat itu, 

beberapa ayat disebutkannya. Maka Rasulullah Saw 

bersabda : telah kukawinkan engkau dengan dia dengan 

ayat-ayat al-Qur’an yang engkau hafal.  

 

Hadist ini menerangkan bahwa maskawin tidak harus 

berupa harta benda yang mahal. Mengajar al-Qur’an atau sebuah 

cincin besi boleh dijadikan maskawin. Apabila mampu, 

seyogyanya maskawin yang diberikan itu terdiri dari benda yang 

 
215Ibnu Surah, al-Jami’u al-Shohehu Sunan Tumizi, Juz III, (Beirut : Dal al-Fikr, t.t), h. 

421-422 



120 

 

 

 

bermanfaat seperti emas, uang dan lain-lain. Semakin tinggi nilai 

manfaatnya semakin baiklah maskawin tersebut.216 

Pada QS. Al-Nisa’ : 4 mengiformasikan bahwa adanya 

perintah bagi laki-laki untuk memberikan maskawin kepada 

seorang isteri sebagai rasa kasih sayang, kemudian pada QS. Al-

Nisa’ : 20 memberikan tambahan informasi bahwa maskawin yang 

telah diberikan kepada seorang isteri tidak dapat diambil kembali 

meskipun telah dijatuhi talak. Tindakan suami untuk mengambil 

kembali maskawin yang diberikan kepada mantan isterinya adalah 

merupakan suatu tindakan dosa. Pada nas ketiga dijelaskan bahwa 

yang dapat dijadikan maskawin adalah segala sesuatu yang 

mempunyai nilai meteri dan atau manfaat bagi berupa benda 

maupun jasa yang bermanfaat bagi isteri, seperti memberikan 

pelajaran al-Qur’an terhadapnya atau yang lainnya sesuai dengan 

konteks kebutuhan dan manfaat yang dapat diambil oleh isteri 

sehingga pada setiap tempat dan waktu sangat mungkin mengalami 

perubahan dan perbedaan.217 

Hadits ‘Asyarah Darahim  Untuk mengetahui sejauh mana 

validitas hadits yang dikemukakan oleh mazhab Hanafi, maka 

perlu diteliti,  apakah hadits itu berkualitas shahih, hasan atau 

 
216 Ahmad Mudjab Mahalli, Op.cit., h.44 
217Farid Abd Al-Aziz al-Jundi, Op.cit., h.261-263. Lihat juga Ibnu Rusyd, Op. cit., h. 391-

394  



121 

 

 

 

dha’if sesuai  dengan kaidah-kaidah yang digariskan  para  ulama 

yaitu kaidah  kesahihan  hadits  bila  hadits  yang  diteliti  bukan  

hadits  mutawatir.218 Mengenai hadits ‘Asyarah Darahim, 

penyusun menemukan ada beberapa sanad yang semuanya 

melewati jalur Mubasysyir bin ‘Ubaid.219 Sanad yang dimaksud 

adalah: 

“(Ad-Daraquthniy berkata) Telah menceritakan kepada 

kami Ahmad bin ‘Isa as-Sukayn, telah menceritakan kepada 

kami Zakariyya bin al-Hakam ar-Ras’aniy, telah 

menceritakan  kepada  kami  Abu  al-Mughirah ‘Abd al-

Quddus  bin  al-Hajjaj,  telah menceritakan kepada kami 

Mubasysyir bin ‘Ubaid, ia berkata, telah menceritakan 

kepadaku al-Hajjaj bin Arthah dari ‘Atha’ dan ‘Amr bin 

Dinar dari Jabir bin Abdillah, ia berkata, “Rasulullah 

shallallahu ‘alayhi wasallam bersabda, ‘Jangan kalian 

nikahkan Batas  Minimal  Mahar (Kajian  Komparasi  

Antara  Pendapat  Mazhab  Hanafi  Dan  Mazhab Syafi’i) 

para wanita  kecuali dengan calon suami yang sekufu’, dan 

jangan menikahkan para wanita kecuali oleh walinya dan 

mahar tidak boleh kurang dari 10 dirham.” 

Batas minimal mahar menurut mazhab Hanafi adalah 10 

(sepuluh) dirham dan tidak boleh kurang  dari  nominal tersebut. 

Dasar  hukum dan argumentasi  mereka dalam  hal  ini adalah hadits 

riwayat Imam Ad-Daraquthniy di mana Nabi bersabda, “Wa La 

 
218 Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis, (Ja karta: Bulan Bintang, 1992), h. 63. 

 
219 Ibrahim, “Catatan Kaki No. 3601”, dalam Al-Hafizh ad-Daraquthniy, Sunan ad-

Daraquthniy, juz III: 189. 



122 

 

 

 

Mahra Duna Asyarah Darahim.” (Mahar tidak boleh kurang dari 

10 dirham). Hadits ini setelah dilakukan penelitian sederhana 

adalah hadits matruk yang termasuk hadits dha’if. Di samping  itu,  

mereka  juga  berargumen  dengan  qiyas.  Mereka  mengqiyaskan 

batas minimal mahar dengan batas minimal harta curian yang 

menyebabkan hukuman potong tangan yaitu 10 dirham. Qiyas ini  

digali  dari Surat  An-Nisa: 24 yang berbunyi, “Wa Uhilla Lakum 

Ma Wara’a Dzalikum An Tabtaghu bi Amwalikum.”220 

Menurut mazhab Syafi’i, mahar itu tidak ada batas 

minimalnya, bahkan ditegaskan bahwa apapun yang berharga atau 

dapat dijadikan harga bagi sesuatu atau upah boleh dijadikan 

mahar, yang penting dalam mahar itu  adalah kerelaan istri. Dasar 

hukum dan argumentasi mereka dalam hal ini adalah hadits riwayat 

Imam Malik, Imam Syafi’i, Imam Bukhariy, Imam Muslim, Imam 

Abu Dawud dan Imam Tirmidzi di mana Nabi bersabda, “Iltamis 

Walaw Khataman min Hadidin.” (Carilah mahar meskipun cincin 

dari besi). Hadits ini setelah dilakukan penelitian sederhana adalah 

hadits shahih yang dapat dijadikan pegangan hukum. Selain  hadits  

ini,  mereka juga  berargumen dengan surat  An-Nisa’: 4 yang 

 
220 Maliki, Skapi, Batas, Danisit, & Mahar, M Institut Agama Islam Ma'arif Nu (Iaim Nu) 

Metro Lampung. https://journal.unusia.ac.id/index.php/mozaic/article/view/142/94  

 

https://journal.unusia.ac.id/index.php/mozaic/article/view/142/94


123 

 

 

 

berbunyi, “Wa Uhilla Lakum Ma Wara’a Dzalikum An Tabtaghu 

bi Amwalikum.” 

Perbedaan pandangan tentang batas minimal mahar antara 

mazhab Hanafi dan mazhab Syafi’i  berpangkal  dari  perbedaan 

hadits  yang  dijadikan dalil.  Mazhab  Hanafi menggunakan hadits 

“Wa La Mahra Duna Asyarah Darahim.” Sementara mazhab 

Syafi’i menggunakan hadits “Iltamis Walaw Khataman min 

Hadidin.” Selain itu, produk hukum yang berbeda antara kedua 

mazhab ini juga lahir dari perbedaan metode istinbath mereka.221 

2. Kadar dan Jenis Maskawin 

Dalam  pelaksanaan  pemberian maskawin, terbagi menjadi 

dua macam, yaitu : Mahr al-Musamma dan Mahr al-Mitsli. Rincian 

penjelasannya adalah sebagai berikut: 

Pertama, mahr musamma  adalah maskawin yang 

disepakati oleh kedua mempelai laki-laki dan perempuan yang 

disebutkan dalam perjanjian perkawinan.222 

Jumhur fuqaha’ sepakat tidak ada batasan jumlah maksimal  

maskawin berdasarkan indilasi QS. An-Nisa’ : 20223. Fuqaha 

berbeda pendapat tentang jumlah minimalnya, sebagai berikut : 

 
221 Ibid., 
222 Muhammad Jawad Mughniyah, Op.cit., h. 365. Lihat Muhammmad Abu Zahrah, 

Op.cit., h. 202  
223Muhammad Jawad Mughniyah, Op.cit. h. 365. 



124 

 

 

 

fuqaha’ Hanafiah berpendapat bahwa batas minimalnya adalah 

sepuluh dirham224 atau Rp. 1000, ataupun benda tetap. Latar 

belakang penentuan jumlah minimal tersebut adalah karena 

maskawin adalah merupakan symbol strata sosial si perempuan 

yang berstatus seorang isteri. 

Adapun fuqoha Syafi’iah dan Hanabilah tidak mempunyai 

batasan tentang jumlah maskawin yang diberikan oleh pihak suami 

kepada pihak istri, baik batasan minimal maupun batasan 

maksimalnya, sehingga mereka menyimpulkan bahwa segala 

sesuatu yang bernilai jual atau mempunyai nilai materi atau 

manfaat dapat dijadikan materi maskawin.225 Dasar pendapat 

mereka dalam ayat yang judulnya : “Dan Dihalalkan bagi kamu 

selain yang demikian yaitu mencari isteri-isteri dengan harta 

kamu”.226 

Ayat ini mengindikasikan tidak adanya batasan syara’ 

tentang jumlah maskawin sehingga dapat dipahami secara mutlak.  

Nas kedua adalah hadis yang diriwayatkan dari Sahl ibn Sa’d al-

Sa’idi di atas. 

 
224Al-Jaziri menjelaskanpersamaan kesepuluh dirham adalah sama dengan nilainya 

dengan 40 qirsan (1 qirsan = 1/1000 pound, 1 pound = Rp. 2500. Jadi 2500 x 40 = Rp. 1000. 

Kurs Rupiah, 05-07-2001.  
225Wahbah Zuhaili, Op.cit, h. 256-257. Bandingkan dengan al-Jaziri, Op.cit., h. 96-101. 

Lihat juga Ibn Rusyd, Op.cit., h. 393  
226 Departemen Agama RI, Op.cit,. h.120  



125 

 

 

 

Nas ketiga adalah : 

عن عامر بن ربيعة ان امرأة من فزارة تزوجت على نعلين فقال رسول اللّٰ صلعم  

 بنعلين ؟ قالت نعم، فاجازه )رواه أبو داود( : رضيت من مالك ونفسك 
 

Artinya : “Dari Amir ibn Rabi’ah berkata : ada seorang 

perempuan dari kabilah Fazarah menikah dengan 

maskawin sepasang sandal, ketika itu Rasulullah Saw. 

bertanya kepadanya : Apakah engkau rela dengan 

maskawin sepasang sandal tersebut ? perempuan tersebut 

menjawab: ya, maka Rasulullah Saw, membolehkan 

perkawinan tersebut”.227 

 

Dari keempat nas tersebut di atas kalangan Syafi’iyah dan 

Hanabilah memahami bahwa adanya indikasi ayat al-Qur’an yang 

bersifat mutlak keumumannya tentang jumlah maskawin yang 

dapat diberikan kepada calon siteri, kemudian disusul dengan 

adanya hadis yang menunjukkan adanya jenis maskawin yang 

sangat sederhana berkesimpulan bahwa maskawin perkawinan 

sangat sederhana berkesimpulan bahwa maskawin perkawinan 

sangat tergantung dengan situasi dan kondisi daerah masing-

masing serta kelonggaran dana yang dimiliki oleh calon suami, 

karena istri adalah tidak bisa terlepas dari simbol strata sosial 

seseorang. 

 
227 Al-Shan’an, Op.cit., h.238 



126 

 

 

 

Kedua, mahr mitsil 228adalah suatu maskawin yang tidak 

disebutkan oleh suami ketika perjanjian perkawinan dilaksanakan 

sehingga pihak istri memperoleh jenis dan jumlah maskawin yang 

diterima oleh saudara-saudara perempuannya dan bibinya.229 

Adapun suami yang telah menentukan jumlah maskawin 

kepada isterinya sebelum mereka campur, suami hanya 

berkewajiban membayar separoh dari jumlah maskawin yang telah 

ditentukan, akan tetapi bila dalam perjanjian perkawinan tersebut 

suami belum menentukan jumlah maskawin yang akan diberikan 

kemudian ia menjatuhkan talak kepada istrinya sebelum terjadi 

campur antara suami istri, kewajiban suami hanya memberikan 

mut’ah230 kepada istri. Pendapat ini didasarkan pada firman Allah 

QS. Al-Baqarah : 237.231 

Ayat ini menunjukkan adanya kewajiban bagi suami yang 

telah menjatuhkan talak kepada isterinya dan belum melakukan 

 
228 Mahar mitsl yaitu mahar yang tidak disebut besar kadarnya pada saat sebelum ataupun 

ketika terjadi pernikahan. Atau mahar yang diukur (sepadan) dengan mahar yang pernah diterima 

oleh keluarga terdekat, agak jauh dari tetangga sekitarnya, dengan mengingat status sosial, 

kecantikan dan sebagainya.Lihat Abdul Rahman Ghozali, Fiqh Munakahat, (Jakarta : Kencana, 

2008), cet ke 3, h.185 
229Jaism ibn Muhammad ibn Muhalhil al-Yabisin, Op.cit., h. 60. Bandingkan dengan Abd 

al-Aziz Dahlan, Op.cit., h. 1044  
230Mut’ah adalah harta yang wajib diberikan oleh mantan suami kepada seorang 

perempuan karena dijatuhi talak dengan ketentuan tertentu. Sa’di Abu Jaib, Op.cit., h. 335  
وان طلقتموهن من قبل ان تمسوهن وقالد فرضتم لهن فريضة فنصف مافرضتم الا ان يعفون ان يعفو الذي بيده   231

 عقدة النكاح وان تعفو اقرب للتقوي ولاتنسوا الفضل بينكم ان الله بماتعملون  بصير.  

Artinya : “Jika kamu menceraikan isteri-isterimu sebelum kamu bercampur dengan 

mereka, Padahal Sesungguhnya kamu sudah menentukan maharnya, Maka bayarlah seperdua 

dari mahar yang telah kamu tentukan itu, kecuali jika isteri-isterimu itu mema'afkan atau 

dima'afkan oleh orang yang memegang ikatan nikah, dan pema'afan kamu itu lebih dekat kepada 

takwa. dan janganlah kamu melupakan keutamaan di antara kamu. Sesungguhnya Allah Maha 

melihat segala apa yang kamu kerjakan. 



127 

 

 

 

campur sedangkan ia telah menentukan jumlah maskawin, pihak 

suami harus membayar separuh dari jumlah yang telah disepakati. 

Kewajiban ini akan batal bila pihak isteri baik mantan isterinya 

maupun walinya memberikan dispensasi untuk tidak melakukan 

pembayaran separoh maskawin tersebut. 

Adapun firman Allah dalam QS. Surat Al-Baqarah : 236 

sebagai berikut : 

هُنَّ 
َ
تَفْرِضُوْا ل وْ 

َ
ا وْهُنَّ  مْ تَمَسُّ

َ
ل سَاءَۤ مَا  ِ

قْتُمُ الن 
َّ
مْ اِنْ طَل

ُ
يْك

َ
ا جُنَاحَ عَل

َ
﴿ل

قَدَرُهٗۚ    مُقْتِرِ 
ْ
ال ى 

َ
وَعَل قَدَرُهٗ  مُوْسِعِ 

ْ
ال ى 

َ
عَل عُوْهُنَّ  مَت ِ وَّ فَرِيْضَةً َّۖ 

مُحْسِنِيْنَ  
ْ
ى ال

َ
ا عَل مَعْرُوْفِۚ حَقًّ

ْ
 ﴾  ٢٣٦مَتَاعًا ْۢبِال

 

Artinya: “Tidak ada kewajiban membayar (mahar) atas kamu, jika 

kamu menceraikan isteri-isteri kamu sebelum kamu 

bercampur dengan mereka dan sebelum kamu 

menentukan maharnya. dan hendaklah kamu berikan 

suatu mut'ah (pemberian) kepada mereka. orang yang 

mampu menurut kemampuannya dan orang yang miskin 

menurut kemampuannya (pula), Yaitu pemberian menurut 

yang patut. yang demikian itu merupakan ketentuan bagi 

orang-orang yang berbuat kebajikan”.232 

 

Ayat ini Ash-Shabuni menjelaskan dalam tafsirnya bahwa 

salah satu hikmah diwajibkan mut’ah (pemberian) kepada isteri 

 
232 Departemen Agama RI, Op.cit., h. 58 



128 

 

 

 

yang ditalak adalah untuk menghilangkan perasaan keganasan 

talak dan mengurangi kejahatan harta terhadap dirinya. 233 

Esensi hukum dari ayat ini yaitu bagi perempuan yang 

belum dicampuri dan belum ditentukan maharnya, jelas wajib 

mendapatkan mut’ah berdasarkan firman Allah di atas. Dalam hal 

ini Jumhur (Hanafiyah, Syafi’iyah dan Hanabilah) berpendapat 

mut’ah itu wajib bagi perempuan yang belum dicampuri dan belum 

ditentukan maharnya. Adapun bagi perempuan yang sudah 

ditentukan maharnya, mut’ah itu hukum sunnat.234  

3. Pemberian Mahar Dengan Kontan Atau Utang 

Mahar dibolehkan membayar secara tunai pada saat berlangsungnya 

akad pernikahan, atau menunda pembayaran sebagianya, dan menunda 

sebagian yang lain berdasarkan kesepakatan kedua belah pihak atau sesuai 

dengan kebiasaan setempat yang berlaku. Namun sebaiknya melunasinya 

atau paling sedikt membayar sebagian, segera setelah berlangsungnya akad 

nikah.235 

Pemberian mahar bisa dilakukan secara tunai ataupun kredit atau 

sebagian dibayar tunai dan sebagian lainya dihutang dengan syarat harus 

diketahui secara detail misalnya laki-laki mengatakan “saya mengawinimu 

dengan mahar seratus yang lima puluh saya bayar kontan sedangkan sisanya 

 
233 Muhammad Ali Ash Shabuni, Tafsir Ayat-ayat Ash-Shabuni, terj, (Surabaya : PT Bina 

Ilmu, 2008), h. 266 
234 Ibid, h. 269-270 
235 Muhammad Bagir Al-Hasyi Fiqih Praktis Menurut Al-Qur‟an As- Sunnah dan 

Pendapat Ulama, (Mizan Cetakan 1 Bandung 2002.) h 134 



129 

 

 

 

dibayar dalam waktu setahun 236 

Menurut KHI mahar bukan merupakan rukun perkawinan, juga 

bukan syarat perkawinan karena tidak terdapat pasal mengenai hal itu. 

Didalam Pasal 34 ditegaskan bahwa kewajiban menyerahkan mahar bukan 

merupakan rukun dalam perkawianan.”kata penyerahan” mengandung 

berbagai penafsiran yakni pembayaran mahar dengan cara menyerahkanya 

secara langsung kepada calon mempelai perempuan atau secara simbolik. 

Ada juga Pembayaran mahar secara tidak kontan atau sama sekali tidak 

menyerahkan mahar, hanya menyebutkan atau simbolik yakni tempo. 237 

Pelaksanaan pembayaran mahar bisa dilakukan sesuai dengan 

kemampuan atau disesuaikan dengan keadaan dan adat masyarakat, atau 

kebiasaan yang berlaku. Mahar boleh dilaksanakan dan diberikan dengan 

kontan atau hutang, apakah mau dibayar kontan sebagian, atau hutang 

sebagian. Kalau memang demikian, maka disunahkan membayar kontan 

sebagian. 238 

Dalam hal penundaan pembayaran mahar (dihutang) terdapat dua 

perbedaan pendapat dikalangan ahli fiqih. Segolongan ahli fiqih berpendapat 

bahwa mahar itu tidak boleh diberikan dengan cara dihutang keseluruhan. 

Segolongan lainya mengatakan bahwa mahar boleh ditunda pembayaranya, 

 
236 Abd. Al Qadir Mansur, Buku Pintar Fikih Wanita, Penerjemah Muhammad Zaenal 

Arifindari Kitab Fiqh al-Mar`ah al-Muslimah min al- Kitab wa al-Sunnah, (Jakarta: Zaman, 

2009), h.249 
237 Beni Ahmad Saebani Perkawinan Dalam Hukum Islam Dan Undang-Undang 

Perspektif Fiqih Munakahat UU No. 1/1974 Tentang Poligami dan Problem Matikanya 

Pustaka Setia Cetakan Ke 1 Bandung 2008 h. 116 
238 21Tihami Dan Sonari Sarhani, Op.Cit.h. 43 



130 

 

 

 

tetapi menganjurkan agar membayar sebagian mahar dimuka, mana kala 

akan menggauli istri. 

Diantara Fauqoha yang membolehkan penundaan mahar cicil 

(diansur) ada yang membolehkan hanya untuk tenggang waktu terbatas 

dengan yang telah ditetapkanya. Demikian pendapat Imam Malik ada juga 

yang membolehkanya adanya perceraian, ini adalah pendapat Al- Auza’i. 

Perbedaan pendapat tersebut karna pernikahan itu dapat disamakan dengan 

jual beli dalam hal penundaan atau tidak dapat disamakan denganya. 

Fauqoha yang mengatakan bahwa disamakan dengan jual beli berpendapat 

bahwa penundaan itu tidak boleh sampai terjadinya kematian atau 

perceraian. Sedangkan yang mengatakan tidak dapat disamakan dengan jual 

beli berpendapat bahwa penundaan membayar mahar itu tidak boleh dengan 

alasan bahwa pernikahan itu merupakan ibadah.239 

Dalam hal kapan mahar wajib dibayar secara keseluruhan ulama 

Hanafiyah, Malikiyah, Safi’iyah, dan Hambaliah sepakat tentang dua syarat 

yaitu: 

1. Setelah terjadinya hubungan badan 

2. Matinya salah seorang diantara keduanya setelah berlangsungnya akad. 

Diluar hal tersbut terdapat perbedaan pendapat antara ulama Hanafiyah 

dan Hambaliah mereka berpendapat bahwa kewajiban mahar itu dimulai 

khalwat meskipun belum berlaku hubungan badan dalam artian statusnya 

 
239 Ibid, h. 44 



131 

 

 

 

sudah disamakan dengan bergaulnya suami istri dalam banyak hal.240 

Imam Maliki juga menentukan kewajiban membayar mahar apabila 

seorang suami melakukan khalwat dengan isterinya dalam waktu yang cukup 

lama (setahun) sekalipun dia belum mencampuri istrinya. Menurut Imam 

Syafi’i tindakan suami isteri ditempat sepi tidak berpengaruh apa- apa 

terhadap mahar maupun kewajiban-kewajiban lainya kecuali memang benar-

benar melakukan hubungan seksual dalam arti yang sebenarnya.241 

E. Dinamika Pasangan dalam Pernikahan  

Konsep nikah dalam Islam berasal dari keyakinan bahwa Allah SWT 

menciptakan pasangan hidup bagi setiap individu. Al-Qur'an menyatakan bahwa 

Allah menciptakan pasangan hidup yang dapat saling melengkapi dan 

menciptakan rasa cinta dan kasih sayang di antara mereka. Prinsip dasar dalam 

teori nikah Islam adalah adanya persetujuan dan kesepakatan antara pria dan 

wanita yang ingin menikah. Nikah dalam Islam tidak boleh dilakukan secara 

paksa atau melalui perjodohan, tetapi harus melibatkan persetujuan dari kedua 

belah pihak.  

Nikah dalam Islam juga menekankan kesetaraan antara suami dan istri. 

Meskipun ada perbedaan dalam peran dan tanggung jawab keduanya, tetapi 

keduanya memiliki hak dan kewajiban yang sama dalam membentuk keluarga 

yang penuh kebahagiaan dan cinta kasih. Al-Qur'an menggambarkan hubungan 

 
240 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia antara Fiqh Munakahat 

dan Undang-Undang Perkawinan, (Jakarta: Kencana, 2006), h. 88 
241 Muhammad Jawad Mughniyah, Fiqh Lima Mazhab, (Jakarta: Lentera, Cet. 24, 2009), 

h. 372 



132 

 

 

 

antara suami dan istri sebagai saling melindungi dan saling memperhatikan 

seperti pakaian yang saling melengkapi. 

Nikah dalam Islam mencakup prinsip-prinsip yang menekankan 

persetujuan, kesetaraan, saling menghormati, tanggung jawab, dan komunikasi 

yang baik antara suami dan istri. Pernikahan dalam Islam adalah ikatan suci yang 

memiliki tujuan mulia, yaitu membentuk keluarga yang harmonis, penuh kasih 

sayang, dan taat kepada Allah. Dengan mengikuti prinsip-prinsip ini, diharapkan 

pernikahan dapat menjadi sumber kebahagiaan, ketenangan, dan kesejahteraan 

bagi pasangan suami dan istri. 

Nikah atau kawin adalah suatu kebutuhan manusia karena ia merupakan 

gharizah insaniyah (naluri kemanusiaan) manusia sendiri.242 Walaupun begitu, 

nikah tidak bisa dilakukan secara sembarangan karena dalam Islam pernikahan 

merupakan sesuatu yang sakral. Dikatakan demikian karena pernikahan diyakini 

sebagai pranata sosial yang luhur dan suci, dimana komitmen dua jenis kelamin 

berbeda dilakukan atas nama Tuhan.243 Al-Qur’an menyebutnya dengan istilah 

mitsaqan ghalidza (perjanjian yang agung/dahsyat).244 Pernikahan dalam Islam 

dipandang pula sebagai bagian dari ibadah,245 atau merupakan bagian dari 

penghambaan manusia kepada Sang Khaliq. Oleh karena itu pernikahan mesti 

 
242 Ar-Ra’uf bin Dahlan, Djamaludin, Aturan Pernikahan Dalam Islam (Jakarta : JAL 

Publishing, 2011), hlm. 11 
243Sirin, Khaeron, Perkawinan Mazhab Indonesia : Pergulatan antara Negara, Agama, 

dan Perempuan (Yogyakarta : Deepublish, 2016), hlm. 7   
244 Hidayat, Komarudin, Psikologi Beragama : Menjadikan Hidup Lebih Ramah dan 

Santun (Jakarta : Hikmah, 2008), hlm. 209 
245 Masyhuri, Abdul Aziz, Masalah Keagamaan : Hasil Muktamar dan Munas Ulama 

Nahdhatul Ulama Kesatu/1926 s.d. Ketigapuluh/2000 (Depok : Qultum Media, 2004), hlm. 126 



133 

 

 

 

dilakukan secara benar sebagaimana tercantum dalam undang-undang 

pernikahan dan hukum pernikahan Islam, yang memuat ketentuan dan peraturan 

tentang dasar, tujuan, rukun, dan syarat pernikahan. 

Secara harfiah dinamika merupakan bagian dari ilmu fisika tentang 

benda-benda yang bergerak dan tenaga yang menggerakkannya, dinamika 

berasal dari istilah dinamis yang berarti sifat atau tabiat yang bertenaga atau 

berkemampuan, serta selalu bergerak dan berubah-ubah.246 

Sedangkan Menurut Slamet Santoso dinamika berarti tingkah laku 

warga yang satu secara langsung memengaruhi warga yang lain secara timbal 

balik, jadi dinamika berarti adanya interaksi dan interdepedensi antara anggota 

kelompok yang satu dengan anggota kelompok yang lain secara timbal balik dan 

antara anggota dengan kelompok secara keseluruhan. 247 

Menurut Munir dinamika adalah suatu sistem ikatan yang saling 

berhubungan dan saling mempengaruhi antara unsur-unsur tersebut. Jika salah 

satu unsur sistem mengalami perubahan, maka akan membawa perubahan pula 

pada unsur-unsur lainnya. 248 

Wildan Zulkarnainsendiri mengatakan, dinamika adalah suatu yang 

mengandung arti tenaga kekuatan, selalu bergerak, berkembang dan dapat 

 
246 Affandi, Idrus. (1996). Mengenai Kepeloporan Organisasi Kemasyarakatan Pemuda 

dalam Pendidikan Politik. Bandung: UPI. 
247 Slameto, Santoso. (2010). Belajar & faktor-Faktor yang Mempengaruhinya. Jakarta: 

Rineka Cipta, hlm. 87 
248 Munir, B. 2001. Dinamika Kelompok, Penerapan dalam Laboratorium Ilmu Perilaku. 

Palembang : Universitas Sriwijaya, hlm. 67 



134 

 

 

 

menyesuaikan diri secara memadai terhadap keadaan. Dinamika juga berarti 

adanya adanya interaksi dan interdependensi antara kelompok dengan kelompok 

secara keseluruhan. Keadaan ini terjadi karena selama ada kelompok, maka 

semangat kelompok (Group Spirit) akan terus-terus ada dalam kelompok itu. 

Oleh karena itu kelompok tersebut bersifat dinamis, artinya setiap saat kelompok 

yang bersangkutan dapat berubah. Sedangkan pengertian kelompok tidak lepas 

dari elemen keberadaaan dua orang atau lebih yang melakukan interaksi untuk 

mencapai tujuan bersama. 249 

Untuk merealisasikan tujuan mulia ini diantaranya adalah harus 

didukung kesiapan fisik atau materi dan kematangan jiwa (mental) dari masing-

masing calon mempelai. Bagi seorang pemuda, usia untuk memasuki gerbang 

perkawinan dan kehidupan berumah tangga pada umumnya dititikberatkan 

kepada kematangan jasmani dan kedewasaan pikiranya serta kesanggupanya 

untuk memikul tanggung jawab sebagai suami dalam rumah tangganya. Itulah 

patokan yang sebaiknya para pemuda, kecuali jika ada fakta-fakta lain yang 

menyebabkan pernikahanya harus dipercepat guna memeliharanya dari dosa 

yang akan membawa akibat lebih buruk baginya.  

Bagi seorang gadis, usia melakukan perkawinan itu karena adanya 

kemungkinan dalam waktu singkat terjadi kehamilan dan persalinan pertama 

harus memperhitungkan kematangan jasmani dan rohaninya yang 

memungkinkan ia dapat menjalankan tugas sebagai istri dan ibu dengan sebaik-

 
249 Arifin, Zainal dkk. 2004. Ilmu Sosial Dan Aplikasinya Dalam Penelitian Di 

Minangkabau.Padang: Laboratorium Antropologi, hlm. 25 



135 

 

 

 

baiknya . Syariat Islam mengajarkan bahwa salah satu syarat utama keabsahan 

suatu syariat adalah apabila yang bersangkutan telah akil balig. Oleh karena itu, 

seorang pria yang belum balig belum dapat melaksanakan qabul secara sah 

dalam suatu akad nikah. Perlu diketahui bahwa dalam pelaksanaan akad nikah, 

calon mempelai pria harus mengatakan qabul (penerimaan nikah).250 

Sadarjoen menyatakan bahwa konflik perkawinan adalah konflik yang 

memberikan pengaruh yang kuat terhadap relasi antara kedua belah pihak yang 

melibatkan pasangan suami istri. Lebih lanjut Sadarjoen menyatakan bahwa 

konflik dapat terjadi karena banyaknya perbedaan-perbedaan yang terjadi ketika 

menjalani sebuah pernikahan. Perbedaan-perbedaan tersebut seperti misalnya 

perbedaan persepsi, harapan, nilai-nilai yang dianut, latar belakang, dan lain 

sebagainya. 251   

McGonagle dkk dalam Sears dkk (1994) menyatakan bahwa sudah 

menjadi hal yang biasa ketika pasangan menikah menghadapi sebuah konflik. 

Hal tersebut sesuai dengan penelitian yang dilakukan oleh Gurin dkk dalam 

Sears dkk (1994), yang menyimpulkan bahwa kehidupan pernikahan senantiasa 

dilengkapi oleh terjadinya berbagai macam konflik. Finchman mendefinisikan 

konflik perkawinan sebagai keadaan dimana adanya keharmonisan yang 

berkurang yang tampak dalam relasi antara suami dengan istri. Jadi konflik 

perkawinan adalah pergumulan mental antara suami istri yang disebabkan oleh 

 
250 Adiyana Adam, Dinamika Pernikahan Dini, Al-wardah: Jurnal Kajian Perempuan, 

Gender dan Agama Volume: 13 No 1. Edisi Juni 2019  
251 Sadarjoen, S.S, Konflik marital: Pemahaman konseptual, actual dan alternative 

solusiny. (Refika Aditama Bandung, 2005), hlm. 23 



136 

 

 

 

keberadaan dua pribadi yang memiliki pandangan, temperamen, kepribadian dan 

tata nilai yang berbeda dalam memandang sesuatu dan menyebabkan 

pertentangan sebagai akibat dari adanya kebutuhan, usaha, keinginan atau 

tuntunan dari luar dalam yang tidak sesuai atau bertentangan. 

Sangatlah wajar apabila dua orang individu memiliki banyak perbedaan 

satu dengan yang lainnya. Perbedaan tersebut biasanya berhubungan dengan 

nilai-nilai yang sudah dianut sebelum menikah. Perbedaan-perbedaan terkadang 

tidak dapat diterima oleh baik suami maupun istri yang menimbulkan terjadinya 

sebuah konflik. 

Bastermatck berpendapat bahwa sumber konflik perkawinan adalah 

saat dimana pasangan tidak mampu membicarakan dengan baik mengenai alasan 

mereka memiliki pendapat yang berbeda. Mereka hanya bisa menilai bahwa 

relasi mereka tidak baik ketika sedang terjadi konflik. Sprey menyatakan bahwa 

konflik dalam perkawinan terjadi dikarenakan masing-masing individu memiliki 

kebutuhan, keinginan dan latar belakang yang unik satu dengan yang lain. 252 

Faktor terjadinya kondisi dan dinamika dalam pernikahan, diantaranya: 

Perbedaan latar belakang dan kepribadian menjadi beberapa faktor 

penyebab konflik dalam hubungan suami isteri. 

Pertama, pendidikan. Perbedaan pendidikan merupakan hal 

yang cukup marak terjadi dalam kehidupan pernikahan dan akan 

 
252 Basti, Dewi Eva. (2008). Konflik Perkawinan dan Model Penyelesaian Konflik Pada 

Pasangan Suami Istri. Jurnal Psikologi Vol 2, No. 1  



137 

 

 

 

menjadi sebuah masalah ketika pasangan tidak dapat 

mengkomunikasikannya dengan baik. Misalnya, istri merupakan 

lulusan S2 sementara suaminya hanya lulusan SMA. Hal ini bisa 

menjadi konflik di saat suami merasa lebih rendah dari istrinya atau 

ketika istrinya pun menjadi sombong karena derajatnya lebih tinggi 

dibandingkan suaminya. 

Kedua, status sosial. Perbedaan status sosial terjadi dalam 

golongan tertentu. Contoh konkretnya saat seorang istri berasal dari 

keluarga yang kaya dan suaminya berasal dari keluarga yang tidak kaya. 

Akan menjadi masalah ketika tidak saling mengerti satu dengan yang 

lainnya. 

Ketiga, hobby. Perbedaan hobby dapat menjadi pelopor 

terjadinya sebua konflik. Faktanya, tidak hanya pasangan muda yang 

baru berdaptasi dengan pasangannya yang bisa mengalami konflik 

karena perbedaan hobby. Pasangan yang sudah lama menikah pun 

ternyata masih saja mengalaminya. Keempat, pandangan dan wawasan. 

Sama halnya dengan perbedaan pendidikan, perbedaan pandangan juga 

bisa terjadi karena baik suami maupun istri memiliki pandangan dan 

pengetahuan yang berbeda. Terjadinya sebuah konflik yang parah saat 

mereka mulai mempertahankan pandangannya masing-masing. Penting 

untuk memiliki rasa saling mengerti diantara suami dan istri. Kelima, 

adat istiadat. Tidak jarang dalam sebuah pernikahan terdiri dari dua 

suku yang berbeda. Misalnya orang keturunan Cina menikah dengan 



138 

 

 

 

orang pribumi. Karena perbedaan kebiasaan dan adat, pasangan bisa 

saja mengalami sebuah konflik dalam pernikahannya. 

Konflik dalam pernikahan tidak hanya dipicu oleh perbedaan latar 

belakang, tetapi juga oleh perbedaan kepribadian. Membangun sebuah keluarga 

memang tidak selalu berjalan mulus. Individu yang berbeda dan disatukan dalam 

hidup berumah tangga menjadi tantangan bagi suami maupun istri. Tidak selalu 

mencari pasangan yang memiliki kecocokan dengan kita, namun kita harus sadar 

dan terpanggil untuk belajar mencocokkan diri dengan pasangan kita. Prinsip 

yang dianut oleh seseorang berbeda satu dengan yang lain, sehingga perbedaan 

kepribadian juga akan menimbulkan sebuah konflik dalam kehidupan 

pernikahan. Oleh karena itu, untuk menghindari terjadinya konflik, baik suami 

maupun istri sebaiknya saling menerima pasangan mereka apa adanya, karena 

masing-masing individu memiliki keunikannya. 

Maka, jika kita perhatikan dari dinamika yang terjadi dalam pernikahan 

dapat juga terjadi dalam proses kehidupan rumah tangga siapa saja, meski setiap 

orang memiliki perbedaan dalam permasalahan rumah tangga. Pernikahan yang 

dilakukan secara online sebenarnya justru dapat menjadikan sumber utama 

pendorong terjadinya dinamika seperti yang peneliti jelaskan di atas tadi. 

Sebagai permisalan, perkenalan yang dilakukan dengan via online atau 

pertemuan cinta dalam aplikasi yang disebut dengan dating aplikasi, tentunya 

hanya menjadi alat komunikasi dan menjadi puncak cara perkenalan dengan 

lawan jenis. Meski harus dilakukan dengan memposting foto asli dan 



139 

 

 

 

semacamnya, banyak dari para pemain tinder ini melakukan kebohongan yang 

pada akhirnya mereka menjadi kecewa setelah tau kebenaran dari lawan jenis 

mereka tersebut.  

Meski tidak menjadi permasalahan yang besar, namun kejadian yang 

fatal kerap terjadinya dengan perkenalan via online, hingga ada yang menjadi 

korban pelecehan dan perkosaan. 

Jauh dari permasalahan tersebut, pernikahan via online tentunya 

menjadikan adanya jarak antar pasangan, hal ini tentunya menjadikan pasangan 

suami istri tersebut akan susah dalam saling memahami antar mereka. 

Sebagai harapan menjadi pasangan yang serasi dan harmonis, alangkah 

baiknya kebiasaan dilakukan secara bersama, jika hanya sibuk dengan kegiatan 

masing-masing, tentu akan menjadi sia-sia pernikahan tersebut. permasalahan 

dalam pernikahan online secara garis besar hanya terletak pada permasalahan 

komunikasi dan interaksi. Hal in justru menjadi pemicu awal tingkat perceraian, 

sebulan awal tentunya pasangan suami istri yang sedang terbawa oleh suasana 

cinta ketika menikah belum merasakan apa-apa, jika sudah sampai pada titik 

jenuh dengan keadaan, mereka bisa saja saling melampiaskannya kepada orang 

lain, dengan sebutan istilah kata mencari selingkuhan dari pasangannya. 

Tentunya hal ini sangat tidak dianjurkan dalam agama, maupun negara. 

Dengan demikian, kemudahan yang diberikan oleh kecanggihan alat 

teknologi dan semacamnya tetap memiliki kemudharatan, karena segala hal 

dapat diakses melalui jaringan internet maupun teknologi yang dimiliki saat ini. 



140 

 

 

 

Maka bijaklah dalam memilih hal yang harus dilakukan dalam kehidupan 

masing-masing. 

F. Hukum Islam 

1. Pengertian Hukum Islam 

Hukum secara etimologi berasal dari akar kata Bahasa Arab, yaitu 

hakama-yahkumu, kemudian muncul kata al-Hikmah yang memiliki arti 

kebijaksanaan. Hak ini dimaksudkan bahwa orang yang memahami hukum 

kemudian mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari maka dianggap 

seorang yang bijaksana.253 Sedangkan Islam berasal dari kata salima-

yaslamu-salaman-wasalmatan yang memiliki arti selamat (dari bahaya), 

dan bebas (dari cacat).254 

Kalau  dilihat  al-Qur’an dan literature  hukum tidak  ditemukan 

penyebutan kata hukum Islam sebagai salah satu istilah. Yang dapat 

ketemukan dalam al-Qur’an yaitu kata syari’ah, fiqih, hukum Allah (hukum 

Islam) dan yang seakar dengannya. 

Menurut Hasbi Ash-Shiddieqy bahwa hukum Islam adalah titah Allah 

(kitab) atau sabda Nabi yang mengenai segala pekerjaan mukallaf (orang 

yang telah baligh dan berakal) atau larangan semata- mata menerangkan 

 
253 Mardani, Hukum Islam, Pengantar Ilmu Hukum Islam di Indonesia, Pustaka Pelajar, 

Yogyakarta, 2015, hal. 14, Ibid, hal. 7 
254Ahmad Warson Munawir, Kamus Al-Munawwar Arab-Indonesia Terlengkap, Pustaka 

Prograsif, Surabaya, 1997, hal. 654  



141 

 

 

 

kebolehan atau menjadikan suatu penyebab syarat ataupun penghalang bagi 

suatu hukum.255
 

2. Ruang Lingkup Hukum Islam 

Adapun yang menjadi ruang lingkup dripada hukum dalam arti fiqih 

Islam berkaitan dengan ibadah dan muamalah. Ibadah berkaian dengan 

hubungan anara manusia dengan sang pencipta yaitu Allah SWT. Kemudian 

bagian muamalah berkaian dengan yang lebih luas yang berkaian dengan 

hubungan antara manusia dengan sesama manusia. Dalam hal ini, bidang 

muamalah mencakup persoalan- persoalan diantaranya: (1) munakahat, (2) 

wiratsah, (3) mu’amalat dalam arti khusus, (4) jinayat atau uqubat, (5) al-

ahkam as- shulhaniyyah), (6) siyar, dan (7) mukhasamat.256
 

Kalau Hukum Islam diurutkan seperti dalam tata hukum Indonesia, maka 

ruang lingkup muamalat tersebut dalam arti yang luas sebagai berikut: 

a.   Ruang lingkup hukum perdata Islam, diantara: 

(1) Munakahat, mengatur segala sesuatu yang  berhubungan dengan 

perkawinan dan perceraian serta segala akibat hukumnya; 

(2) Wiratsat,  mengatur  segala  persolan-persoalan yang berkaitan 

dengan pewaris, ahli waris, harta peninggalan, serta pembagian 

 
255 Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Hukum Islam, Bulan Bintang, Jakarta, 1988, hal. 44 
256 Rasydi, Keutamaan Hukum Islam, Bulan Bintang, Jakarta, 1971, hal. 25 



142 

 

 

 

warisan. Hukum warisan Islam ini disebut juga dengan hukum 

faraidh; 

(3) Mu’amalat dalam arti yang khusus, mengatur masalah yang berkaitan 

dengan kebendaan dan hak-hak atas benda, tata hubungan manusia 

dalam persoalan jual beli, sewa menyewa, pinjam meminjam, 

perserikatan, kontrak, dan sebagainya. 

b.   Ruang lingkup hukum publik Islam, diantaranya: 

(1) Jinayah, yang berisikan aturan-aturan berkaitan  dengan perbuatan-

perbuatan yang ancam dengan hukuman, baik dalam jarimah hudud 

(pidana berat) maupun dalam jarimah ta’zir (pidana ringan). Adapun 

yang dimaksudkan dengan jarimah adalah tindak pidana, jarimah 

hudud adalah perbuaan pidana  yang  telah dientukan  bentuk  dan 

baas hukumannya dalam al-Qur’an dan Assunnah (hudud jamaknya 

had artinya batas). Sedangakan Jarimah ta’zir yaitu perbuaan tindak 

pidana yang bentuk dan ancaman hukumnya dientukan oleh 

penguasa sebagai pelajaran bagi pelakunya (ta’zir artinya ajaran atau 

pelajaran); 

(2) Al-Ahkam As-Shulthaniyyah, ruang lingkupnya yaitu 

membicarakan permasalahan yang berhubungan dengan kepala 

negara/pemerintahan, hak pemerintah pusat dan daerah, tentang 

pajak, dan sebagainya; 



143 

 

 

 

(3) Siyar,  ruang  lingkupnya  yaitu  mengatur tentang  urusan perang 

dan damai, tata hubungan dengan pemeluk agama lain dan negara 

lain; 

(4) Mukhasamat, ruang lingkupnya yaiu mengatur persoalan peradilan, 

kehakiman, dan hukum acara. 

3. Prinsip Hukum Islam 
 

Prinsip hukum Islam, menurut ohidin bahwa prinsip yang dimaksudkan 

disini secara Bahasa yaitu permulaan, tempat pemberangkatan, titik tolak 

atau al-mabde. Prinsip-prinsip Islam yang dimaksud adalah sebagai berikut: 

(a) Tauhid. Dalam prinsip ajaran hukum tauhid pada agama Islam bahwa 

semua manusia ada di bawah suatu ketetapan yang sama yaiu ketetapan 

tauhid yang ditetapkan dalam kalimat la ilaha illa Allah SWT (Tiada 

Tuhan selain Allah). Dalam al-Qur’an telah memberikan ketentuan 

dengan mengenai prinsip persamaan tauhid antar semua umat-Nya. 

Berdasarkan prinsip tauhit tersebut , maka pelaksanaan hukum Islam 

merupakan ibadah, dalam pengertian penghambaan manusia dan 

penyerahan diri kepada Allah sebagaimani manifestasi syukur kepada-

Nya. Prinsip tauhid memberikan konsekuensi logis bahwa manusia 

tidak boleh saling menuhankan sesame manusia atau sesame makhluk 

lainnya. Pelaksanaan hukum Islam merupakan suatu proses 

penghambaan, ibadah, dan penyerahan diri manusia kepada kehendak 

Tuhan. Konsekuensi prinsip tauhid tersebut mengharuskan setiap 



144 

 

 

 

manusia unuk menetapkan hukum sesuai ketentuan dari Allah (Al-

Qur’an dan Sunnah). 

(b) Keadilan   (Al-Adl).   Keadilan   ini   harus   ditegakkan   yang mencakup 

keadilan terhadap diri sendiri, pribadi, keadilan hukum, keadilan social, 

dan keadilan dunia.257  Keadilan berdasarkan hukum Islam meliputi 

berbagai kehidupan seperi hubungan manusia dengan Allah SWT, 

hubungan dengan diri sendiri, hubungan manusia dengan sesama 

manusia (masyarakat);  dan  hubungan  manusia  dengan  alam sekitar. 

Hingga akhirnya dari sikap adil tersebut seorang manusia dapat 

memperoleh predikat takwa dari Allah SWT.258
 

(c) Mencegah dari kejahatan. Dalam hal prinsip mencegah dari kejahatan 

menurut Abul A’la al-Maududi mengatakan bahwa tujuan utama dari 

syaria adalah membangun kehidupan manusia di atas dasar ma’rifat 

(kebaikan-kebaikan) dan membersihkannya dari hal-hal yang maksiat 

dan kejahatan- kejahatan. Dalam filsafa hukum Islam dikenal dengan 

istilah amar  makruf sebagai fungsi social engeneering,  sedangkan 

nahi munkar sebagai social control dalam kehidupan penegakan 

hukum. Dengan berdasarkan prinsip Islam ini didalam hukum Islam 

dikenal dengan adanya istilah perintah dan larangan. 

 
257 Abu Zahrah, Ushul Fiqh, Mathba’ah Muhaimar, Kairo, 1957, hal. 350 
258 Muhammad Syukri Albani Nasuion, Filsafat Hukum Islam, Raja Grafindo, 

Jakarta,2013, hal. 118 



145 

 

 

 

(d) Persamaan atau Egaliter (Almusawah). Dalam hal ini bahwa dalam 

prinsip  Islam  bahwa  manusia  adalah  makhluk  yang mulia. Kemulian 

dari pada ciptaan manusia tersebut bukanlah karena ras, bngsa, dan 

warna kulit, akan tetapi kemulian manusia adalah karena zatnya 

manusianya sendiri. Sehingga diperjelas oleh Nabi Muhammad SAW 

dengan sabdanya yang artinya “ Setiap orang berasal dari adam. Adam 

berasal dari tanah. Manusia itu sama halnya dengan gigi sisir. Tidak ada 

keistimewaan antara orang Arab dan Non Arab kecuali karena 

ketakwaannya”. Sehingga dihadapan Allah SWT atau dihadapan 

penegak hukum, manusia baik yang miskin atau kaya, pintar atau bodoh 

sekalipun, semua berhak mendapat perlakuan yang sama, karena agama 

Islam menerapkan prinsip persamaan atau egalite. 

(e) Tolong Menolong (At-Ta’awun). Tolong menolong merupakan suatu 

prinsip dalam Islam. Kata ta’awun ini berasal dari akar kata ta’awana-

yata’awanu atau dengan pengertian sikap saling tolong-menolong,   yang   

diterapkan   dalam   hukum   Islam. Tolong menolong atau saling bantu 

membantu dengan berdasarkan prinsip tauhid, dalam upaya 

meningkatkan kebaikan dan ketakwaan kepada Allah SWT. 

4. Sumber-Sumber Hukum Islam 

Sumber-sumber hukum Islam sangat berperan dalam upaya memberikan 

solusi unuk menjadikan system hukum Islam aksereraif dengan segala 

peristiwa dan membuat sisem tersebut semakin berkembang sesuai dengan 



146 

 

 

 

tuntuan perkembangan dan peradaban manusia.259  Yang dimaksud dengan 

sumber hukum Islam yaitu asal tempat pengambilan hukum Islam. Pada 

kepustakaan hukum Islam, sumber hukum Islam sering diartikan dengan 

dalil hukum Islam atau pokok hukum Islam atau dasar hukum Islam.260 

Kemudian dalil secara Bahasa diartikan petunjuk terhadap sesuatu baik  

hisiy (konkret) maupun  maknawi (absrak):  baik  petunjuk  itu kepada 

kebaikan ataupun kepada kejelekan. Berdasarkan pendapat Abdul Wahhab 

Khallaf, bahwa diantara dalil-dalil yang disepakati oleh jumhur ulama 

sebagai sumber-sumber hukum Islam yaitu Al- Qur’an, As-Sunnah, Al-

Ijma’, dan Al-Qiyas.261 

(1) Al-Qur’an. Al-Qur’an sebagai sumber hukum utama hukum Islam. Al-

Qur’an secara harfiah berarti bacaan atau sesuau yang dibaca atau 

dipelajari. Al-Qur’an merupakan sumber Islam yang pertama dan utama. 

Al-Qur’an adalah kitab suci yang   memuat   wahyu   atau   firman   Allah   

SWT   yang disampaikan atau diwahyukan kepada Nabi Muhammad 

SAW, melalui malaikat Jibril secara berangsur-angsur selama 22 tahun 

2 bulan 22 hari di Mekah dan di Madinah unuk menjadi pedoman atau 

petunjuk bagi umat manusia dalam kehidupan dunia dan akhirat. Al-

 
259Arifi  Hamid, Hukum  Islam  Perspektif  Keindonnesiaan,  Umitoha  Ukhuwa Grafika, 

Makasar, 2011, hal. 141  
260 Mukhtar Yahya, Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami, Jilid 1, Pustaka Al-

Husta Jakarta, 1979, hal. 21 
261 Abdul Wahhab Khallaf, ilmu Ushul Fiqh, Daarul Qalam, tt, Kuwait, hal. 21 



147 

 

 

 

Qur’an diulis dan dipelihara selama kehidupan Nabi Muhammad SAW 

dan disusun setelah beliau wafat.262
 

(2) Sunnah. Kata Sunnah berasal dari Bahasa Arab yaitu sanna yasunnu-

sunnatan, yang berarti jalan yang sudah dilalui, adat- istiadat,  

kebiasaan,  tradisi.  Konsep  dari arti Sunnah secara Bahasa adalah 

sesuatu yang sering dikerjakan dan telah mapan. Pada umumnya Sunnah 

adalah sebagai tradisi dan kebiasaan Nabi Muhammad SAW atau kata-

kata, tindakan dan pernyataan diam. Serta juga mencakup ucapan 

sehari-hari Nabi Muhammad SAW, indakannya, persetujuan diam-

diam, dan ucapan terimakasih atas pernyataan dan aktivitasnya. 

Berdasarkan para ahli hukum Syi’ah, Sunnah juga mencakup kata-kata, 

perbuatan dan pengakuan dari Imam dan Fatimah, anak perempuan 

Nabi Muhammad SAW, yang diyakini tidak dapat salah lagi.263 

5. Internalisasi Nilai Hukum Islam 

Proses internalisasi nilai-nilai karakter dapat dipakai kerangka konsep dari 

Krathwohl sebagai acuan langkah-langkah internalisasi nilai-nilai kepada anak 

sebagai berikut264: 

 
262 Nomani et al, Islamic Economie Systema, Zed books, New Jersey, 1994, hal. 3-4 
263 Ibid, hal. 5-7 
264 Krathwohl, D. R. (ed). Taxonomy of Educational Objectives, (London: Longman 

Group. 1964), hlm. 94 



148 

 

 

 

a. Menerima (receiving) 

Menerima atau receiving adalah kesediaan mahasiswa untuk 

mendengarkan dengan sungguh-sungguh terhadap bahan yang disampaikan 

pada saat proses pembelajaran berlangsung tanpa melakukan penilaian, 

berprasangka atau menyatakan suatu sikap terhadap pembelajaran yang 

sedang berlangsung. 

b. Memberikan jawaban (responding) 

Pada langkah ini seseorang sudah mulai bersedia menerima dan 

menanggapi secara aktif terhadap stimulus dalam bentuk respon nyata. 

Dalam hal ini seseorang diminta tanggapannya terhadap berbagai kasus 

yang mengandung nilai akidah dan akhlak. Pada langkah ini meliputi: 

persetujuan untuk menjawab, keikutsertaan dalam menjawab, dan 

keputusan dalam menjawab. 

c. Memberi nilai (valuing) 

Pada langkah ini seseorang sudah mulai ditanamkan pengertian dan 

kecintaan terhadap tata nilai tertentu (akidah dan akhlak), sehingga mereka 

memiliki latar belakang teoretis tentang sistem nilai yang berlaku, maupun 

memberi argumentasi secara rasional dan selanjutnya dapat berkomitmen 

terhadap pilihan nilai tertentu. Dalam hubungan ini mahasiswa diminta 

untuk memberikan penilaian terhadap berbagai hal atau peristiwa yang 

berhubungan dengan nilai-nilai akidah dan akhlak. 



149 

 

 

 

d. Organisasi nilai (organization) 

Pada langkah ini seseorang dilatih untuk mengatur sistem 

kepribadiannya yang sesuai dengan sistem nilai yang berlaku secara 

normatif. Di sini mahasiswa diminta untuk mendudukkan nilai yang 

dianggap paling esensi di antara nilai-nilai yang paling baik atau paling 

benar. 

e. Karakterisasi nilai (characterization) 

Langkah ini merupakan tingkatan paling tinggi, di mana nilai-nilai 

sudah mulai terinternalisasi dalam diri mahasiswa secara matang, sehingga 

nilai-nilai itu sudah menjadi milik mahasiswa sebagai suatu keyakinan yang 

menjadi watak atau karakter yang dapat mengendalikan pemikiran, 

pandangan, sikap, dan perbuatan mahasiswa. Pada tahap ini siswa diajak 

untuk berpikir reflektif pada setiap nilai yang ditemui dalam berbagai 

peristiwa. Tahap ini sangat sesuai dengan tujuan pendidikan agama Islam, 

khususnya pendidikan yang berkaitan dengan masalah akidah, ibadah, dan 

akhlak. 

Proses pendidikan karakter adalah proses membentuk kesamaan antara 

ucapan, sikap, dan perbuatan. Hal ini sejalan dengan pandangan Lickona 

bahwa seseorang yang berkarakter adalah harmoninya antara moral knowing, 

moral feeling, dan moral action sehingga mahasiswa mampu berpikiran yang 

baik (thinking the good), berperasaan yang baik (feeling the good), dan 



150 

 

 

 

berperilaku yang baik (acting the good).265 Dalam istilah yang lain, Sauri 

menyebutnya dengan istilah manusia yang cerdas otaknya, lembut hatinya, dan 

terampil tangannya (head, heart, dan hand).266 

Nilai-nilai karakter yang perlu diinternalisasikan kepada mahasiswa di 

kampus dapat berpedoman kepada nilai-nilai karakter yang telah disusun 

melalui Desain Induk Pendidikan Karakte yang telah diperkuat dengan 18 nilai 

hasil kajian empirik Pusat Kurikulum Kemendiknas yang bersumber dari 

agama, Pancasila, budaya, dan tujuan pendidikan nasional. Nilai-nilai karakter 

tersebut adalah: (1) religius, (2) jujur, (3) toleran, (4) disiplin, (5) kerja keras, 

(6) kreatif, (7) mandiri, (8) demokratis, (9) rasa ingin tahu, (10) semangat 

kebangsaan, (11) cinta tanah air, (12) menghargai prestasi, (13) 

bersahabat/komunikatif, (14) cinta damai, (15) gemar membaca, (16) peduli 

lingkungan, (17) peduli sosial, dan (18) tanggung jawab. 267 

Pendekatan pendidikan karakter yang mungkin dilaksanakan di kampus 

adalah: pendekatan keteladanan, pendekatan berbasis kelas, pendekatan 

kegiatan ko-kurikuler dan ekstrakurikuler, pendekatan kultur kelembagaan, 

dan pendekatan berbasis komunitas.268 

 
265 Lickona, T. Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility. (NewYork: Publishing History. 1992), hlm. 24 
266 Sauri, S. Membangun Komunikasi dalam Keluarga,. Hlm. 2 
267 Sukardi. “Pendidikan Karakter Bangsa Berideologi Pancasila” dalam Budimansyah, 

D. dan Kokom Komalasari (ed). bekerja sama dengan Laboratorium PKn UPI. (2011). 

Pendidikan Karakter: Nilai Inti Bagi Upaya Pembinaan Kepribadian Bangsa. (Bandung: 

Widaya Aksara Press, 2011), hlm.102  
268 Ibid,.  



151 

 

 

 

Pendekatan keteladanan adalah pendekatan untuk meneladankan pola 

pikir, nilai dan sikap, serta kompetensi yang mencerminkan 

teraktualisasikannya nilai-nilai yang mendasari pembentukan karakter bangsa 

dari seseorang kepada orang lain. Pendekatan ini tidaklah cukup dilakukan 

hanya dengan memberikan contoh-contoh pola pikir, nilai dan sikap, serta 

perilaku yang baik kepada mahasiswa, karena pemberian contoh yang tidak 

disertai dengan pemilikan perilaku justru dapat menjadi bomerang. Untuk 

keperluan ini seluruh komponen lembaga (dosen, staf pegawai, dan 

mahasiswa) harus mampu menginternalisasikan nilai-nilai karakter kehidupan 

berbangsa dan menjadi teladan yang baik bagi pembangunan karakter satu 

sama lain.269 

Pendekatan berbasis kelas dapat dilakukan dalam hubungan dialogis 

melalui kegiatan pembelajaran di dalam kelas. Di sini ada guru sebagai 

pendidik dan mahasiswa sebagai pembelajar. Untuk itu dosen dan mahasiswa 

perlu menyepakati tentang nilai- nilai karakter yang dibina, dimantapkan, 

dikuatkan, dan dikembangkan sebagai kompetensi yang akan dicapai dalam 

pembelajaran. Dalam pendekatan berbasis kelas ini dapat dilakukan dengan 

tiga cara, yaitu pendekatan pembelajaran di kelas, pendekatan pembelajaran 

terintegrasi pada beberapa mata kuliah, dan pendekatan pada seluruh 

kurikulum.270 

 
269 Ridhahani,  Pengembangan Nilai-Nilai Karakter Berbasis Alquran,. hlm. 71 
270 Ibid,. hlm. 72 



152 

 

 

 

Pendekatan Integrasi dalam Kegiatan Ekstrakurikuler, yakni 

mengintegrasikan kegiatan kepemimpinan mahasiswa ke dalam kegiatan 

ektrakurikuler. Untuk ini seluruh organisasi mahasiswa ekstrakurikuler di 

bawah bimbingan dan pembinaan guru haruslah dengan sengaja dan sistematis 

mengembangkan pro-gram-program pendidikan yang dapat mengintegrasikan 

pendidikan karakter sesuai dengan visi-misi, tujuan, dan program organisasi 

mahasiswa di kampus. 

Pendekatan Pengembangan Kultur kampus, pendekatan dengan cara ini 

tidak saja mengandalkan pembelajaran di kelas, tetapi yang lebih penting 

adalah bagaimana dapat dibangun pranata sosial dan budaya serta penciptaan 

iklim kampus yang mencerminkan terwujudnya nilai-nilai utama dalam 

pendidikan karakter. Untuk itu semua komponen ‘masyarakat’ kampus harus 

terlibat dalam pendidikan karakter di kampus. 

Pendekatan Berbasis Komunitas dilaksanakan secara sinergis antara 

lembaga pendidikan dengan masyarakat sekitarnya. Karena itu, perlu ada 

tanggung jawab dan kerja sama antara lembaga pendidikan, orangtua, 

mahasiswa, masyarakat, dan pemerintah setempat untuk turut melaksanakan 

upaya pendidikan karakter. Efektivitas pendekatan pendidikan karakter ini 

sangat tergantung pada sejauhmana komitmen para pihak untuk bersedia 

bersama-sama bertanggung jawab mengambil inisiatif dalam menyukseskan 

pelaksanaan pendidikan karakter ini, setidak-tidaknya mampu menciptakan 



153 

 

 

 

iklim di mana keluarga, masyarakat, dan pemerintah dapat menjadi teladan 

bagi  mahasiswa.271 

G. Tinjauan Umum Mengenai Maqasid Syari’ah 

1. Pengertian 

Secara bahasa Maqashid Syari’ah terdiri dari dua kata yaitu Maqashid 

dan Syari’ah. Maqashid berarti kesengajaan atau tujuan, Maqashid merupakan 

bentuk jama’ dari maqsud yang berasal dari suku kata Qashada yang berarti 

menghendaki atau memaksudkan, Maqashid berarti hal-hal yang dikehendaki 

dan dimaksudkan.272 Sedangkan Syari’ah secara bahasa berarti artinya Jalan 

menuju sumber air, jalan menuju sumber air dapat juga diartikan berjalan 

menuju sumber kehidupan.273 Dalam Al-Qur’an Allah SWT. menyebutkan 

beberapa kata Syari’ah diantaranya sebagai mana yang terdapat dalam surat al- 

Jassiyah (45) ayat 18: 

مُوْنَ  
َ
ا يَعْل

َ
ذِيْنَ ل

َّ
هْوَاءَۤ ال

َ
بِعْ ا ا تَتَّ

َ
مْرِ فَاتَّبِعْهَا وَل

َ
ا
ْ
نَ ال ى شَرِيْعَةٍ م ِ

ٰ
نٰكَ عَل

ْ
 ﴾  ١٨﴿ثُمَّ جَعَل

“Kemudian Kami jadikan kamu berada di atas suatu syariat (peraturan) 

dari urusan (agama itu), Maka ikutilah syariat itu dan janganlah kamu 

ikuti hawa nafsu orang-orang yang tidak mengetahui.274 

Kemudian setelah terjadi perselisihan di antara mereka, Kami 

jadikan engkau, wahai Nabi Muhammad, mengikuti syariat peraturan 

dari agama itu yang mengantarkan engkau kepada kebenaran, maka 

ikutilah, yakni laksanakanlah syariat yang diturunkan kepadamu itu dan 

 
271 Ridhahani,  Pengembangan Nilai-Nilai Karakter Berbasis Alquran,. hlm. 72 
272 Ibnu Mandzur, Lisan al-Arab, h. 3642 
273 Kamus al-Muhit, h.1328 
274 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya., h. 723 



154 

 

 

 

janganlah engkau ikuti keinginan orang-orang kafir Quraisy dan orang-

orang yang ingkar seperti mereka yang tidak mengetahui kebenaran, ke-

Esaan Allah, dan syariat yang di turunkan kepadamu. 

Dalam Surat al-Syura (42) ayat 13: 

ٖٓ اِبْرٰهِيْ  يْنَا بِه  يْكَ وَمَا وَصَّ
َ
وْحَيْنَآٖ اِل

َ
ذِيْٖٓ ا

َّ
ال ى بِه  نُوْحًا وَّ ينِْ مَا وَصه نَ الد ِ مْ م ِ

ُ
ك
َ
مَ  ﴿ ۞ شَرعََ ل

ى  
َ
بُرَ عَل

َ
قُوْا فِيْهِِۗ ك ا تَتَفَرَّ

َ
يْنَ وَل قِيْمُوا الد ِ

َ
نْ ا

َ
ى ا مُشْركِِيْنَ مَا تَدْعُوْهُمْ  وَمُوْسٰى وَعِيْسٰٓ

ْ
ال

نِيْبُِۗ  يْهِ مَنْ يُّ
َ
شَاءُۤ وَيَهْدِيْٖٓ اِل

يْهِ مَنْ يَّ
َ
تَبِيْٖٓ اِل ُ يَجْ

للّٰه
َ
يْهِِۗ ا

َ
 ﴾   ١٣اِل

 

Terjemahan: “Dia (Allah) telah mensyariatkan bagi kamu agama yang 

Dia wasiatkan (juga) kepada Nuh, yang telah Kami wahyukan kepadamu 

(Nabi Muhammad), dan yang telah Kami wasiatkan kepada Ibrahim, 

Musa, dan Isa yaitu: tegakkanlah agama (keimanan dan ketakwaan) dan 

janganlah kamu berpecah-belah di dalamnya. Sangat berat bagi orang-

orang musyrik (untuk mengikuti) agama yang kamu serukan kepada 

mereka. Allah memilih orang yang Dia kehendaki pada (agama)-Nya dan 

memberi petunjuk pada (agama)-Nya bagi orang yang kembali (kepada-

Nya)”.275 

Dari dua ayat di atas bisa disimpulkan bahwa Syariat sama dengan Agama, 

dalam perkembangan sekarang terjadi Reduksi muatan arti Syari’at. Aqidah 

misalnya, tidak masuk dalam pengertian Syariat, Syeh Muhammad Syaltout 

(W.1963H) misalnya yang dikutip oleh Asafri Jaya Bakri dalam bukunya 

Konsep Maqashid Syari’ah mengatakan bahwa Syari’at adalah: Aturan-aturan 

yang diciptakan oleh Allah SWT untuk dipedomani oleh manusia dalam 

 
275 Ibid., h. 697 



155 

 

 

 

mengatur hubungan dengan tuhan, dengan manusia baik sesama Muslim 

maupun non Muslim, alam dan seluruh kehidupan.276 

Setelah menjelaskan definisi maqashid dan Syari’ah secara terpisah 

kiranya perlu mendefi nisikan Maqashid Syari’ah setelah digabungkan kedua 

kalimat tersebut (Maqashid Syari’ah). Menurut Asafri Jaya Bakri bahwa 

“Pengertian Maqashid Syari’ah secara istilah tidak ada definisi khusus yang 

dibuat oleh para ulama Usul fiqh, boleh jadi hal ini sudah maklum di kalangan 

mereka. Termasuk Syekh Maqasid (al-Syathibi) itu sendiri tidak membuat ta’rif 

yang khusus, beliau cuma mengungkapkan tentang syari’ah dan funsinya bagi 

manusia seperti ungkapannya dalam kitab al-Muwwafakat”: “Sesungguhnya 

syariat itu ditetapkan bertujuan untuk tegaknya (mewujudkan) kemashlahatan 

manusia di dunia dan Akhirat”. “Hukum-hukum diundangkan untuk 

kemashlahatan hamba”.277 

Maqāṣid al-syariah adalah dua kata yang terdiri dari maqāṣid dan 

alsharī’ah. Maqāṣid merupakan bentuk jamak (plural) dari kata maqṣid yang 

berarti “tempat yang dituju atau dimaksudkan” atau maqṣad yang berarti “tujuan 

atau arah”.278 Dalam ilmu ṣarf maqāṣid berasal dari timbangan  قصدا - يقصد – قصد 

memiliki makna yang bermacam-macam. Di antaranya diartikan “jalan yang 

 
276 Mahmud Syaltout, Islam: ‘Aqidah wa Syari’ah, (Kairo: Dar al-Qalam, 1966), h. 12. 
277 Ibid,. 
278 Aḥsan Liḥsāsanah, Fiqh al-Maqāṣid ‘Inda al-Imām al-Shāṭibī (Mesir: Dār al-Salām, 

2008), h. 11 



156 

 

 

 

lurus atau fokus, berpegang teguh, adil, maksud atau tujuan, keinginan yang 

kuat”,279 “menyengaja atau bermaksud kepada sesuatu (qaṣada ilayh)”.280 

Jika kata maqāṣid dan al-sharī‘ah ini disatukan melahirkan pengertian 

yang relatif sama kecuali pada bagian-bagian seperti perbedaan redaksi dan 

pengembangan serta keterkaitan maqāṣid al-sharī‘ah dengan lainnya. Di antara 

pengertian tersebut maqāṣid al-sharī‘ah adalah tujuan, target atau hasil akhir 

berupa kemaslahatan hakiki dengan ditetapkannya hukum pada manusia.281 

Pengertian lainnya maqāṣid al-sharī‘ah adalah tujuan akhir dan rahasia bahkan 

nilai atau norma serta makna-makna ditetapkannya sebuah hukum.282 

Maqasid syari'ah dalam penggunanannya memiliki arti yang berbeda-

beda. Sebagaimana dijelaskan oleh Nuruddin al-Khadmi dalam kitabnya al 

maqasid fi al mazhab maliki ia secara diplomatis menjelaskan bahwa istilah 

sekte agama Islam memiliki dua unsur sejarah. Alasannya adalah pertama, jika 

maqasid syariah hanya sekedar wacana ilmiah, dan pembahasannya disebutkan 

dalam berbagai disiplin ilmu keilmuan Islam seperti hadis, tafsir, ushul fiqh dan 

keilmuan lainnya, maka sejarah akan kembali ke awal yaitu masa The Apostolic 

Age (periode diturunkan kepada Nabi Muhammad), karena maqasid terdapat 

makna yang serupa, seperti al-Hikmah, al-Illat al-Asrar dan al-Ghayat selain dari 

itu di dalam Alquran dan al-Sunnah ada banyak disebutkan. Tahapan ini hanya 

disebut maqashid dan belum mengadopsi bentuk yang terstandarisasi, seperti 

 
279 Ibn Manẓūr, Lisān al-’Arab (Kairo: Dār al-Ma’ārif, t.th), h. 3642-3643. 
280 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, (Jakarta: Hidakarya Agung, 1990), h. 343 
281 Raysūnī (al), Aḥmad. Naẓariyat al-Maqāṣid ‘ind al-Imām al-Shāṭibī. Herndon-

Virginia: al-Ma’had al-’ Ālamī li Fikr al-Islāmī, 1995), h. 13 
282 ‘Umar ibn ṣāliḥ ibn ‘Umar, Maqaṣid al-Sharī‘ah ‘inda al-Imām al-‘Izz al-Dīn ibn ‘Abd 

al-Salām (Yordani: Dār al-Nafa’is, 2003), h. 88. 



157 

 

 

 

istilah maqasid syari'ah, yang akrab dalam filsafat hukum Islam. Kedua, jika 

maqashid al-syari'ah berarti disiplin ilm mustaqil (ilmu yang dmandiri), ilmu 

dengan definisi, kerangka pembahasan, dan tujuan penelitian tersendiri, maka 

sejarah semestinya diatribusikan kepada Imam al-Syatibi (w: 790 H/1388 M) 

dalam bukunya Muwafakat membahas tentang maqasid syariah secara 

menyeluruh.283 

Ditinjau dari segi bahasa, kata maqashid merupakan jama‟ dari kata 

maqshid yang berarti kesulitan dari apa yang ditujukan atau dimaksud.284 Secara 

akar bahasa maqashid berasal dari kata qashada, yaqshidu, qashdan, qashidun, 

yang berarti keinginan yang kuat, berpegang teguh, dan sengaja. Dalam kamus 

Arab-Indonesia,285 kata maqshid diartikan dengan menyengaja atau bermaksud 

kepada (qashada ilaihi). 

Sedangkan kata syari’ah adalah mashdar dari kata syar’ yang berarti 

sesuatu yang dibuka untuk mengambil yang ada di dalamnya, dan syari’ah 

adalah tempat yang didatangi oleh manusia atau hewan untuk minum air.286 

Selain itu juga berasal dari akar kata  syara’a, yasyri’u, syar’an yang berarti 

memulai pelaksanaan suatu pekerjaan.287 Kemudian Abdur Rahman 

 
283 Nuruddin al-Khadimi, Al-Maqashid fi al-Mazhab al-Maliki, (Cet. I; Tunis: Dar al-

Tunisiyah, 2003), h. 30-36. 
284 Ahsan Lihasanah, “al-Fiqh al- Maqashid „Inda al-Imami al-Syatibi”, (Dar al-Salam: 

Mesir,   2008), h. 11. 
285 Mahmud Yunus, “Kamus Arab-Indonesia”, (Jakarta : PT. Mahmud YUnus 

Wadzuryah, 1990), h. 243. 
286 Abu al-Husain Ahmad bin Faris bin Zakaria, Mu’jam Maqayis al-Lughah, t.p,t.t., h. 

262. 

 
287 Hasbi Umar, “Nalar Fiqih Kontemporer”, (Jakarta : Gaung Persada Press, 2007), h. 

36. 



158 

 

 

 

mengartikan syari’ah sebagai jalan yang harus diikuti atau secara harfiah berarti 

jalan ke sebuah mata air.288 

Sementara itu, Al-Syatibi mengartikan syari’ah sebagai hukum- hukum 

Allah yang mengikat atau mengelilingi para mukallaf, baik perbuatan-perbuatan, 

perkataan-perkataan maupun I’tiqad-I’tiqad-nya secara keseluruhan terkandung 

di dalamnya.289 

Dengan menggabungkan kedua kata di atas, maqashid dan syari’ah, 

serta mengetahui arti secara bahasa, maka secara sederhana maqashid al-syari’ah 

dapat didefinisikan sebagai maksud atau tujuan Allah dalam mensyariatkan 

suatu hukum. 

Sedangkan menurut istilah, maqashid al-syari’ah dalam kajian tentang 

hukum Islam, al-Syatibi sampai pada kesimpulan bahwa kesatuan hukum Islam 

berarti kesatuan dalam asal-usulnya dan terlebih lagi kesatuan dalam tujuan 

hukumnya. Untuk menegakkan tujuan hukum ini, al-Syatibi mengemukakan 

konsepnya tentang maqashid al syari’ah, dengan penjelasan bahwa tujuan 

hukum adalah satu yakni kebaikan dan kesejahteraan umat manusia.290 

Maqashid al Syari’ah berarti tujuan Allah dan Rasul-Nya dalam 

merumuskan hukum-hukum Islam. Tujuan itu dapat dapat ditelusuri dalam ayat-

 
288 Abdur Rahman I. Doi, “Syari’ah Kodifikasi Hukum Islam”, terj., (Jakarta : Rineka 

Cipta, 1993), h. 1. 
289 Abu Ishaq Al-Syatibi, “al-Muwaafaqat fi Ushul al-Syari’ah, juz I, (Beirut : Dar al-

Ma’rifah), t.t., h. 88. 
290 Ibid, h. 6 



159 

 

 

 

ayat Al-Qur‟an dan Sunnah Rasulullah sebagai alasan logis bagi rumusan suatu 

hukum yang berorientasi kepada kemaslahatan umat manusia.291 

Al-Imam al-Syatibi (W. 790 H) mendefinisikan Maqashid Syariah 

secara konfrehensif menegaskan bahwa Maqasid Al-Syariah adalah, yaitu 

mashlahah atau kebaikan dan kesejahteraan umat manusia baik di dunia maupun 

diakhirat. Oleh karena itu Asy-Syatibi (W. 790 H) meletakkan posisi maslahat 

sebagai ‘illat hukum atau alasan pensyariatan hukum Islam,292 berbeda dengan 

ahli ushul fiqih lainnya. An-Nabhani misalnya dengan hati-hati menekankan 

berulang-ulang, bahwa maslahat itu bukanlah ‘illat atau motif (alba‘ its) 

penetapan syariat, melainkan hikmah, hasil (natijah), tujuan (ghayah), atau 

akibat (‘aqibah) dari penerapan syariat.293  

Mengapa An-Nabhani mengatakan hikmah tidak dikatakan ‘illat? 

Karena menurut ia nash ayat-ayat yang ada dilihat dari segi bentuknya (shighat) 

tidaklah menunjukkan adanya ‘illat (al-‘illiyah), hanya menunjukkan adanya 

sifat rahmat (maslahat) sebagai hasil penerapan syariat. Firman Allah Swt dalam 

Alqur’an Surat Al-Isra (17) ayat 82: 

ا خَسَارًا 
َّ
لِمِيْنَ اِل ا يَزِيْدُ الظه

َ
مُؤْمِنِيْنََۙ وَل

ْ
ل ِ
 
رَحْمَة  ل نِ مَا هُوَ شِفَاۤء  وَّ

ٰ
قُرْا

ْ
 مِنَ ال

ُ
ل ِ
 ﴾  ٨٢﴿ وَنُنَز 

 
291 M. Zein, Satria Effendi, Ushul Fiqh, Jakarta: Prenada Media, 2005, h. 233 
292 Al-Syatiby, al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari’ah, (Kairo: Mustafa Muhammad, t.th.), 

jilid II, h. 3-5 
293 Taqiyuddin An-Nabhani.. Asy-Syakhshiyah al-Islâmiyyah. Ushûl al-Fiqh. (Al-Quds: 

Min Mansyurat Hizb at-Tahrir. 1953), Juz, III, h. 359-360 



160 

 

 

 

Terjemahan: “Kami turunkan dari Al-Qur’an sesuatu yang menjadi 

penawar dan rahmat bagi orang-orang mukmin, sedangkan bagi orang-

orang zalim (Al-Qur’an itu) hanya akan menambah kerugian.”294 

Kemudian Surat al-Anbiya (21) ayat 107: 

مِيْنَ 
َ
عٰل
ْ
ل ِ
 
ا رَحْمَةً ل

َّ
نٰكَ اِل

ْ
رْسَل

َ
 ﴾   ١٠٧﴿ وَمَآٖ ا

Terjemahan : “Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali 

sebagai rahmat bagi seluruh alam”.295 

Menurut An-Nabhani, ayat ini tidak mengandung shighat ta‘lil (bentuk 

kata yang menunjukkan ‘illat), misalnya dengan adanya lam ta’lil. Jadi maksud 

ayat ini, bahwa hasil (al-Natijah) diutusnya Muhammad saw adalah akan 

menjadi rahmat bagi umat manusia. Artinya, adanya rahmat (maslahat) 

merupakan hasil pelaksanaan syariat, bukan ‘illat dari penetapan syariat.  

Dari penjelasan di atas memang tidak ada satu ketegasan tentang definisi 

Maqashid Syari’ah demikian ada sebagian Ulama mendefinisikan Maqashid 

Syariah yang dikutip dari Prof. Dr. Nawir Yuslim, M.A yaitu: “Maqashid 

Syari’ah secara Umum adalah: kemaslahatan bagi Manusia dengan memelihara 

kebutuhan dharuriat mereka dan menyempurnakan kebutuhan Hajiat dan 

Tahsiniat mereka”296 

Menurut Ibnu ‘Asyur (W. 1973 M), maqāṣid alsyarī’ah ialah: 

 
294 QS. Al-Isra (17) ayat 82 
295 QS. Al-Anbiya (21) ayat 107: 
296 Abdullah, “Ushul Fiqiih: Maqshid Syariah”, Artikel,  p://hukum.kompasiana. 

com/2012/07/02/ushul-fi qh-maqashid-al-syariah, Diakses tanggal 22 Februari 2022. 



161 

 

 

 

التختص  بحيث  معظمها،  أو  التشريع  أحوال  جميع  في  للشارع  الملحوظة  والحكم  المعاني 

أحكام الشريعة، فيدخل في هذا أوصاف الشريعة وغاياتها مالحظتها بالكون في نوع خاص من  

 297العامة والمعاني التي ال يخلو االتشريع عن مالحظتها

Terjemahan: “Makna-makna dan himah-hikmah yang menjadi 

pertimbangan Syari’ dalam segenap atau sebagian besar pen-tasyri’-annya, 

yang pertimbangannya itu tidak terbatas dalam satu jenis tertentu. Jadi, 

termasuk ke dalam maqāṣid adalah karakteristik syari’ah, tujuan-tujuannya 

yang umum, serta makna-makna yang tidak mungkin untuk tidak 

dipertimbangkan dalam pentasyri’an.” 

Maqashid Syari’ah adalah konsep untuk mengetahui hikmah atau nilai-

nilai dan sasaran syara’ yang tersurat dan tersirat dalam al-Qur’an dan Hadits). 

yang ditetapkan oleh al-Syari’ terhadap manusia adapun tujuan akhir hukum 

tersebut adalah satu, yaitu mashlahah atau kebaikan dan kesejahteraan umat 

manusia baik didunia (dengan Mu’amalah) maupun di akhirat (dengan ‘aqidah 

dan Ibadah).  

Konsep maqashid al-Syari’ah telah dimulai dari masa Al-Juwaini yang 

terkenal dengan Imum Haramain dan oleh Imam al-Ghazali (W.505H) kemudian 

disusun secara sistimatis oleh seorang ahli ushul fikih bermadzhab Maliki dari 

Granada (Spanyol), yaitu Imam al-Syatibi (w. 790 H). Konsep itu ditulis dalam 

kitabnya yang terkenal, al- Muwwafaqat fi Ushul al-Ahkam, khususnya pada juz 

II, yang beliau namakan kitab al-Maqashid. Menurut al-Syatibi (W. 790 H), pada 

dasarnya syariat ditetapkan untuk mewujudkan kemaslahatan hamba (mashalih 

 
297 Muhammad Thahir ibn ‘Asyur, Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah, (Amman: Dar 

alNafais, 2001), h. 15 



162 

 

 

 

al-‘ibad), baik di dunia maupun di akhirat. Kemaslahatan inilah, dalam 

pandangan beliau, menjadi maqashid al-Syari’ah. Penetapan syariat, baik secara 

keseluruhan (jumlatan) maupun secara rinci (tafshilan), didasarkan pada suatu 

‘Illat (motif penetapan hukum), yaitu mewujudkan kemaslahatan hamba.298 

Semua ayat Ahkam yang terkandung dalam Alquran hakikat kandungan 

hukumnya hanya Allah yang maha mengetahui, karena yang disebutkan dalam 

Alqur’an hanya masih bersifat global, menurut Wahbah al-Zuhaili (W. 2015 M) 

salah satu hikmahnya adalah untuk memberi kesempatan kepada para ulama 

menggunakan nalarnya dalam memecahkan problema yang menghendaki 

penyelesaiannya secara hukum. 

2. Pembagian 

Pendapat Al-Syatibi (W. 790 H) dalam kitabnya Al-Muwafaqat Fi Ushul 

Al-Syari’ah yang mengemukakan bahwa tujuan pokok disyariatkan hukum 

islam adalah untuk kemaslahatan manusia baik di dunia dan di akhirat. 

Kemaslahatan itu akan terwujud dengan cara terpeliharanya kebutuhan yang 

bersifat dharuriyat, hajiyat, dan terealisasinya kebutuhan tahsiniyat bagi 

manusia itu sendiri. 

a. Kebutuhan Dharuriyat  

Kebutuhan dharuriyat yaitu segala hal yang menjadi sendi 

eksistensi kehidupan manusia yang harus ada demi kemaslahatan 

 
298 Al-Syatiby, al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari’ah, (Kairo: Mustafa Muhammad, t.th.), 

jilid II, h. 3-5 



163 

 

 

 

mereka. Hal-hal itu tersimpul kepada lima sendi utama: agama, nyawa 

atau jiwa, akal, keturunan, dan harta. Bila sendi itu tidak ada atau tidak 

terpelihara secara baik, kehidupan manusia akan kacau, kemaslahatannya 

tidak terwujud, baik di dunia maupun di akhirat. Pemeliharaan kelima 

sendi utama tersebut diurut berdasarkan skala prioritas. Artinya sendi 

yang berada di urutan pertama (agama) lebih utama Dari sendi kedua 

(jiwa), sendi kedua lebih utama dari sendi ketiga (akal), dan begitu 

seterusnya sampai sendi kelima.  

b. Kebutuhan Hajiyat  

Kebutuhan hajiyat adalah segala sesuatu yang sangat dihajatkan 

oleh manusia untuk menghilangkan kesulitan dan menolak segala 

halangan. Artinya ketiadaan aspek hajiyat ini tidak akan sampai 

mengancam eksistensi kehidupan manusia menjadi rusak, melainkan 

hanya sekadar menimbulkan kesulitan dan kesukaran saja. Prinsip utama 

dalam aspek hajiyat ini adalah untuk menghilangkan kesulitan, 

meringankan beban taklif dan memudahkan urusan mereka.  

c. Kebutuhan Tahsiniyat  

Kebutuhan tahsiniyat adalah tindakan atau sifat-sifat yang pada 

prinsipnya berhubungan dengan al-mukarim al-akhlaq, serta 

pemeliharaan tindakan-tindakan utama dalam bidang ibadah, adat dan 

muamalah. Artinya aspek ini tidak terwujud, kehidupan manusia tidak 

akan terancam kekacauan, ketiadaan aspek ini akan menimbulkan suatu 

kondisi yang kurang harmonis dalam pandangan akal sehat dan adat 



164 

 

 

 

kebiasaan, menyalahi kepatutan, dan menurunkan martabat pribadi dan 

masyarakat.299 

3. Maslahat 

Maslahat itu dapat dibagi dengan melihat kepada beberapa segi. Dari 

tujuan yang hendak dicapai maslahat itu terbagi dua:300  

a. Mendatangkan Manfaat kepada umat manusia (  جَلْبُ مَنْفعََة ) untuk hidup di 

dunia, maupun manfaat untuk kehidupan di akhirat. Manfaat itu ada yang 

langsung dapat dirasakan seperti orang yang sedang kehausan diberi 

minuman segar. Ada manfaat yang dirasakan kemudian sedang pada 

awalnya bahkan dirasakan sebagai yang tidak menyenangkan.  

b. Menghindarkan kemudharatan baik dalam kehidupan dunia,   مُضَرَة  (دفَْعُ 

maupun untuk kehidupan akhirat. Mudharat itu ada yang langsung dapat 

dirasakan waktu melakukan perbuatan seperti minuman khamar yang 

langsung teler. Ada pula mudarat atau kerusakan itu dirasakan kemudian, 

sedangkan sebelumnya dirasakan enaknya, seperti berzina dengan pelacur 

yang berpenyakit kelamin.  

Yang menjadi sasaran atau ruang lingkup yang dipelihara dalam penetapa 

hukum itu, maslahat dibagi menjadi lima yaitu:  

a. Memelihara agama atau keberagamaan Manusia sebagai makhluk Allah 

harus percaya kepada Allah yang menciptakannya, menjaga, dan mengatur 

 
299 Alaidin Koto, Ilmu Fiqh dan Ushul Fiqh, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2014), 

h.118 
300 Ibid,. 



165 

 

 

 

kehidupannya. Agama atau keberagamaan itu merupakan hal vital bagi 

kehidupan manusia oleh karenanya harus dipelihara.  

b. Memelihara jiwa atau diri atau kehidupan. Kehidupan atau atau jiwa itu 

merupakan pokok dari segalanya karena segalanya di dunia ini bertumpu 

pada jiwa. Oleh karena itu jiwa harus dipelihara eksistesi dan ditingkatkan 

kualitasnya.  

c. Memelihara akal Akal merupakan unsur yang sangat penting bagi 

kehidupan manusia karena akal itulah yang membedakan hakikat manusia 

dari makhluk Allah yang lainnya. Oleh karena itu Allah menyuruh 

manusia untuk selalu memeliharanya.  

d. Memelihara keturunan. Yang dimaksud dengan keturunan di sini adalah 

keturunan dalam lembaga keluarga. Keturunan merupakan gharizah atau 

insting bagi seluruh makhluk hidup, yang dengan keturunan itu 

berlangsunglah pelanjutan kehidupan manusia. Adapun yang dimaksud 

dengan pelanjutan jenis manusia di sini adalah pelanjutan jenis manusia 

dalam keluarga, sedangkan yang dimaksud dengan keluarga disini adalah 

keluarga yang dihasilkan melalui perkawinan yang sah. Untuk memelihara 

keluarga yang sahih itu Allah menghendaki manusia itu melakukan 

perkawinan.  

e. Memelihara harta Harta merupakan suatu yang sangat dibutuhkan manusia 

karena tanpa harta manusia tidak mungkin bertahan hidup. Oleh karena itu 

dalam rangka jalbu manfa’ah Allah menyuruh mewujudkan dan 



166 

 

 

 

memelihara harta itu. Dalam rangka daf’u mudharrah Allah melarang 

merusak harta dan mengambil harta orang lain secara tidak hak.301 

4. Penerapan Maqasid Syariah 

Pada awalnya, kajian maqasid al syari’ah menjadi kajian dalam 

penerapan qiyas, istishlah, atau al-mashlahah al-mursalah, terutama ketika 

membahas munasib, ‘illat atau masalik al-‘Illah. Ini dapat dilihat dari kitab 

al-Burhan fi Ushul al-Fiqh karya Imam al-Juwaini302, al-Mustashfa karya 

Imam al-Ghazali (W.505H)303, al-Mu’tamad karya Abu Hasan al-Bashri 

dan lain-lain.  

Maqashid syari’ah berperan penting dalam mengistinbathkan 

hukum kontemporer. Hal ini terutama bila peristiwa dimaksud tidak 

ditemukan dalil (nash). Allah mensyari’atkan hukum-hukum-Nya untuk 

kemaslahatan hamba-Nya. Jika ditinjau dari maksud usaha mencari dan 

menetapkan hukum, mashlahah itu disebut juga dengan munâsib atau 

keserasian mashlahah dengan tujuan hukum. Mashlahah dalam artian 

munâsib itu dari segi pembuatan hukum (Syâri’) memperhatikannya atau 

tidak, mashlahah terbagi kepada tiga macam, sebagai berikut:304 

a. Mashlahat al-Mu’tabarah, yaitu mashlahah yang secara tegas diakui 

syari’at dan telah ditetapkan ketentuan-ketentuan hukum untuk 

merealisasikannya. Misalnya diperintahkan berjihad untuk memelihara 

 
301 Ibid,. h. 238 
302 Imam al-Juwaini. Al-Burhan fi Ushul al-Fiqh, Juz 2, (Kairo: Dar al-Anshor, t.th), h. 

905-930. 
303 Imam al-Ghazali. Op. Cit, h. 478-506. 
304Lihat al-Qahthani. Op. Cit, h. 560. 



167 

 

 

 

agama dari rongrongan musuhnya, diwajibkan hukuman qishash untuk 

menjaga kelestarian jiwa, ancaman hukuman atas peminum khamar 

untuk memelihara akal, ancaman hukuman zina untuk memelihara 

kehormatan dan keturunan, serta ancaman hukum mencuri untuk 

menjaga harta. 

b. Mashlahat al-Mulghah yaitu sesuatu yang dianggap mashlahah oleh akal 

pikiran, tetapi dianggap palsu karena kenyataannya bertentangan dengan 

ketentuan syari’at. Misalnya, ada anggapan bahwa menyamakan 

pembagian warisan antara anak laki-laki dan anak wanita adalah 

mashlahah. Akan tetapi, kesimpulan seperti itu bertentangan dengan 

ketentuan syari’at, yaitu surat an-Nisâ‘ ayat 11, yang menegaskan bahwa 

pembagian anak laki-laki dua kali pembagian anak perempuan. Adanya 

pertentangan itu menunjukkan bahwa apa yang dianggap mashlahah itu, 

bukan mashlahah di sisi Allah. 

b. Mashlahat al-mursalah, yaitu mashlahah yang terdapat dalam masalah-

masalah mu’âmalah yang tidak ada ketegasan hukumnya dan tidak pula 

ada bandingannya dalam al-Qur’an dan as-Sunnah untuk dapat dilakukan 

analogi (qiyas). Contohnya, peraturan lalu lintas dengan segala rambu-

rambunya. Peraturan seperti ini tidak ada dalil khusus yang mengaturnya, 

baik dalam al-Qur’an maupun dalam as-Sunnah. Peraturan seperti itu 



168 

 

 

 

sejalan dengan tujuan syari’at, yaitu dalam hal ini adalah untuk 

memelihara jiwa dan harta.305 

Maqashid syariah untuk mencapai kemaslahatan, kemaslahatan yang 

akan diwujudkan itu menurut Al-Syatibi (W.790 H) dapat dibagi kepada 

tiga tingkatan maslahat yaitu: maslahat atau kebutuhan dharuriyat, maslahat 

atau kebutuhan hajiyat, dan maslahat atau kebutuhan tahsiniyat. 

Imam al-Ghazali (W.505H) membahas al-Istishlah membagi 

maslahat mursalah  kepada tiga bagian yaitu dharuriyyat, hajiyyat dan 

tahsinat 306 atau tazyinat. Zakaria al-Barri membahas hal ini pada bidang al-

mashalih al-mursalah, kategori yang ditawarkan sedikit berbeda dengan 

kategori  al-Ghazali (W.505H) dan Syathibi (W. 790 H), yaitu dharuriyyat, 

hajiyyat dan takmiliyat 307. Sedangkan al-Subki mengikuti kategori Imam 

al-Ghazali dan Imam Syatibi (W. 790 H), dia membahasnya pada sub 

bahasan masalik al-‘Illat 308. Hudhori Bek juga membahas jenis-jenis 

maslahah ini pada sub bahasan ‘Illat, tepatnya pada sub bahasan 

“Pembagian ‘Illat Ditinjau dari Maqashid” 309. Kategori ini (dharuriyyat, 

 
305Satria Efendi, M.Zein, Ushul Fiqh, cet. I, (Jakarta: Kencana, 2005), h. 149-150. 
306 Imam al-Ghazali. Op. Cit, h. 481. Kategori al-Ghazali ini diikuti oleh banyak ahli, 

antara lain dapat dilihat pada Muhammad al-Thahir. Ushul al-Fiqh, al-Nahdhah al-‘Ilmiyah wa 

Atsaruha fi Ushul al-Fiqh, (Tp: Dar Salamah, tt), h. 107; Nasrun Haroen. Ushul Fiqh I, (Jakarta: 

Logos, 1996), h. 115-116; Muhammad Ma’ruf al-Dawaliby. Al-Madkhal ila ‘Ilm Ushul al-Fiqh, 

(Ttp : Dar al-‘Ilmi li al-Malayin, 1965), h. 310;     
307 Zakaria al-Barri. Mashadir al-Ahkam al-Islamiyah, (Kairo: Jami’ah al-Qahiroh, 1975), 

h. 114. 
308 Abd al-Wahab Ali al-Subki. Op. Cit, h. 92.   
309 Hudhori Bek. Op. Cit, h. 300. 



169 

 

 

 

hajiyyat dan tahsiniyat) dikembangkan Imam Syathibi dalam konsep 

maqashid syari’ah 310 

Menurut para ulama ushul, yang termasuk maslahat atau maqashid 

dharuriyyat ini ada lima yaitu: memelihara agama (hifz al-din), memelihara 

jiwa (hifz al-nafs), memelihara akal (hifz al-aql), memelihara keturunan 

(hifz al-nasl/nasab), dan memelihara harta  (al-mal). Sebagian lainnya, 

menambahkannya dengan memelihara kehormatan (hifz al-‘Irdh)311.   

a. Memelihara Agama (Hifz al-Din) 

Berkenaan dengan hal ini, Nashr Farid Muhammad Washil 

menjelaskan bahwa Allah menurunkan hukum-hukum dan taklif untuk 

menjaga kemaslahatan agama yang kebutuhan terhadapnya mencapai 

posisi darurat. Kehidupan manusia tidak akan terpelihara dengan baik 

tanpa agama. Kebutuhan manusia terhadap agama mencapai tingkat 

darurat 312.  

Darurat dalam pengertian ini lebih kepada prespektif syara’. 

Artinya, syara’ memandang agama bahwa kebutuhan manusia terhadap 

agama merupakan kebutuhan yang mendasar, azazi atau fundamental. 

Tanpa agama, kehidupan manusia akan kacau dan jauh dari kebenaran. 

Hal ini berbeda misalnya dengan kebutuhan terhadap makan dan minum 

yang juga kebutuhan azazi manusia dan juga bersifat dharuri dari 

 
310 Imam Syathibi. Op. Cit, h. 17. Metode pembahasan Syatibi ini diikuti oleh banyak 

ahli, antara lain dapat dilihat pada Ahmad al-Haji al-Kurdy. Op. Cit, h. 189.  
311 Qarafi menambahkan hifz al-‘Irdh dalam kategorinya. 
312 Nashr Farid Muhammad Washil, Op. Cit, h. 162-163.  



170 

 

 

 

perspektif manusia. Bila manusia tidak makan dan minum, dapat 

menyebabkan kematian. Darurat dalam pengertian kedua ini dapat dilihat 

dari pengertian yang diberikan oleh para ahli ushul ketika menjelaskan 

hukum wadh’i. Kedua pengertian ini digunakan dalam menganalisa dan 

menetapkan hukum Islam.  

Para ulama mengemukan hifz al-din ini, antara lain; Allah 

mensyari’atkan ajaran atau ibadah-ibadah, seperti iman (rukun iman), 

syahadat, shalat, zakat, puasa, haji (rukun Islam) dan sebagainya untuk 

memelihara agama dari sisi wujud. Abdul Wahab Khalaf menambahkan 

kewajiban berdakwah, membantu dan menyelamatkan misi dakwah 313. 

Demikian juga, dari sisi ‘adam, disyari’atkan hukuman-hukuman 

untuk menghindari setiap kejahatan yang akan meruntuhkan agama. 

Perang disyari’atkan untuk memerangi orang yang menjauhkan manusia 

dari agama 314, menganggu kemerdekaan aqidahnya, dan menghukum 

pelaku murtad yang meninggalkan agamanya dan berpisah dari jama’ah 

315. Islam mensyari’atkan memerangi orang yang merintangi dakwah 

Islam, membuat bid’ah, orang membujuk keluar dari Islam (misionaris 

 
313 Abdul Wahab Khalaf. Op. Cit, h. 359. 
314 Perang baru disyari’atkan pada periode Madinah. Hal ini membuktikan bahwa dakwah 

Islam lebih mengutamakan berbagai metode lainnya. Perang disyari’atkan ketika cara lain 

tersebut tidak dimungkinkan atau tidak efektif dalam mengantisipasi tantangan dakwah yang 

ada. Perang adalah syari’at yang diturunkan dalam rangka menghindari mafsadat yang jauh lebih 

besar, yaitu hilangnya agama, terhentinya jalan dakwah, terganggunya pengamalan agama, 

ketika manusia diperangi karena agamanya, dan sebagainya. Fakta ini juga memberikan bukti 

bahwa “mewujudkan mashlahah lebih utama dari menghindari mafsadat”. Namun ketika kondisi 

menghendaki terjadinya perang, maka melarikan diri dari perang merupakan dosa besar. Maka 

dalam hal ini berlaku kaidah; “menghindari mafsadat lebih didahulukan dari memperoleh 

mashlahat”. Maka kaidah pertama dapat disebut sebagai kaidah asal, sedangkan kaidah yang 

kedua merupakan kaidah furu’. 
315 Nashr Farid Muhammad Washil, Loc. Cit.  



171 

 

 

 

asing), pelaku bid’ah dan merubah ajaran agama, serta melarang mufti 

yang tidak bertanggung jawab menghalalkan yang haram dalam 

fatwanya.316  

Dalam pengertian yang lebih luas dapat dikatakan, bahwa 

menta’ati seluruh perintah Allah dan Rasul-Nya merupakan perwujudan 

dari memelihara agama (hifz al-din) dari segi wujud. Sedangkan menjauhi 

semua larangan Allah dan menerapkan hudud bagi pelakunya adalah 

perwujudan dari pemeliharaan agama (hifz al-din) dari segi ‘adam.  

b. Memelihara Jiwa (Hifz al-Nafs) 

Salah satu dari unsur al-ushul al-khamsah adalah hifz al-nafs yang 

secara harfiah diartikan memelihara jiwa. Para Ulama sepakat bahwa salah 

satu tujuan syari’at diturunkan Allah adalah untuk memelihara jiwa 

manusia  atau hak hidup.  

Mereka memberikan contoh beberapa aturan (syari’at) yang Allah 

turunkan berkenaan dengan hal ini antara lain: dilarang membunuh tanpa 

landasan yang benar 317; diwajibkan pelaksanaan hukum qishas (hukuman 

setimpal)318 , diyat (denda) dan kafarah (tebusan) bagi pembunuh 319; 

 
316 Abdul Wahab Khalaf. Loc. Cit. 
317 Ahmad al-Mursi Husain Jauhar. Maqashid Syariah, terj. Khikmawati, (Jakarta: 

Amzah, 2009), h. 41-46. Lihat juga Muhammad Daud Ali. Op. Cit, h. 63. 
318 Yusuf al-Qaradhawi. Madkhal li Dirasat al-Syari’at al-Islamiah, (Kairo: Maktabah 

Wahbah, 2001), h. 73. Lihat juga Wahbah Zuhaili. Op. Cit, h.51. Al-Subki. Op. Cit, h.92. Al-

Ghazali. Op. Cit, h.482. 
319 Zakaria al-Bari. Op. Cit, h. 115. Lihat juga Abdul Wahhab Khallaf. Op. Cit, h. 201. 

Al-Qahthani. Op. Cit, h. 540. Wahbah Zuhaili. Op. Cit,  h.1021. Ahmad   al-Haji al-Kurdi. Op. 

Cit, h. 191. 



172 

 

 

 

dilarang bunuh diri; dilarang membunuh anak karena takut miskin; dalam 

perang pun, dilarang membunuh anak-anak, wanita dan orang-orang tua 

(yang bukan prajurit); wajib mempertahankan jiwa dari bahaya dan 

malapetaka 320; dilarang menganiaya;  dilarang aborsi 321; dilarang 

membunuh kafir zimmi; dilarang berkelahi atau duel yang akan 

mengakibatkan membunuh atau terbunuh 322; dilarang menjerumuskan diri 

ke dalam bahaya atau kebinasaan 323 ; 

Pemahaman terhadap hifz al-nafs sedikit mengalami perkembangan 

dari hanya berkaitan dengan jiwa (nyawa) dan hal-hal yang berkaitan 

dengannya kepada pemahaman terhadap perlindungan kepada manusia dan 

kemanusiaan 324. Abdul Wahab Khalaf menambahkan bahwa untuk 

melindungi jiwa, Islam mensyari’atkan perkawinan agar beranak pinak dan 

melanjutkan keturunan serta melestarikan jenis (manusia) pada situasi dan 

kondisi yang paling sempurna 325; kewajiban memperoleh sesuatu untuk 

menegakkan jiwa berupa makanan pokok, minuman, pakaian dan tempat 

tinggal 326.   

 
320 Abdul Wahhab Khallaf. Loc. Cit. 
321 Ahmad al-Mursi Husain Jauhar. Op. Cit, h. 32-40. 
322 Juhaya S. Praja. Filsafat Hukum Islam, (Bandung: Pusat Penerbitan Universitas 

LPPM- Universitas Islam Bandung, 1995), h. 103. 
323 Abdul Wahhab Khallaf. Loc. Cit. Al-Qahthani. Loc. Cit.  
324 Bahkan pemahaman terhadap maqashid syari’ah telah mengalami perkembangan yang 

cukup signifikan, terutama menurut para peneliti maqashid kontemporer atau pasca Imam 

Syathibi. Pemikiran Ibnu Taimiyah, Ibnu ‘Ashur, al-Thufi, al-Fasi, Qaradhawi dan sebagai 

termasuk kepada pemikiran kontemporer dalam perkembangan teori maqashid syari’ah. 
325 Sebagian ahli, terutama pemikir klasik memasukkan tuntunan tentang pernikahan 

kepada hifz  al-nasab (memelihara keturunan). Hal ini dapat dilihat dari konsep al-ushul al-

khamsah Imam al-Ghazali, al-Amidi, al-Razi, Imam Syathibi dan lainnya tentang hizb al-nasl. 
326 Abdul Wahab Khalaf. Loc. Cit. Lihat juga Nasrun Haroen. Op. Cit, h. 115. Al-

Qahthani. Loc. Cit. Wahbah Zuhaili. Loc. Cit. Ahmad al-Haji al-Kurdi. Op. Cit, h. 190. Sekalipun 



173 

 

 

 

Tawaran beberapa nilai kemanusiaan universal yang dikemukakan 

oleh Ibnu Taimiyah, Ibnu ‘Asyur (W. 1973 M), Yusuf Qaradhawi dan 

lainnya dapat dimasukkan ke dalam kategori ini. Nilai-nilai seperti 

kemerdekaan, keadilan, kesetaraan (egaliter), persaudaraan (solidaritas 

sosial), perdamai dan sebagainya merupakan nilai-nilai kemanusiaan yang 

memiliki referensi yang cukup kuat dalam Islam. Bahkan menurut ulama 

kontemporer, penegakkan nilai-nilai kemanusiaan tersebut merupakan 

tujuan universal syari’at Islam (maqashid al-‘aliyat) 327. 

c. Memelihara Akal (Hifz al-‘Aql) 

Imam al-Ghazali dan Syathibi ketika membahas kategori ini 

memberikan contoh pemeliharaan akal dengan pengharaman meminum 

khamar dalam Islam 328. Ahmad al-Mursi Husain Jauhar memberikan 

contoh lain dari pemeliharaan akal, yaitu; larangan untuk berbuat taklid, 

 
tidak membuat kategorisasi yang baru terhadap al-ushul al-khamsah, Umer Chapra memberikan 

penjelasan yang sedikit berbeda dengan pendahulunya. Dia menjelaskan maqashid syar’iah 

dalam perspektif ekonomi yang menekankan pentingnya kesejahteraan lahir dan batin bagi 

manusia. Menurutnya, “komitmen Islam yang demikian mendalam terhadap persaudaraan dan 

keadilan menyebabkan konsep kesejahteraan (falah) bagi semua umat manusia sebagai tujuan 

pokok Islam”. M. Umer Chapra. Masa Depan Ilmu Ekonomi, Sebuah Tinjauan Islam, terj. , terj. 

Ikhwan Abidin Basri, (Jakarta: Gema Insani Press, 2001), h. 99-106. Lihat juga M. Umer Chapra. 

Islam dan Pembangunan Ekonomi, terj. Ikhwan Abidin Basri, (Jakarta: Gema Insani Press, 

2000), h. 7. 
327 Sebagian kalangan menjelaskan bahwa tawaran ini merupakan pengaruh 

perkembangan isu-isu kemanusiaan kontemporer. Padahal, tawaran ini telah dikemukakan oleh 

Ibnu Taimiyah yang hidup pada masa yang masih jauh dari era modern. Artinya, nilai-nilai 

kemanusiaan ini digali secara murni dari nash-nash dan referensi Islam. Sekalipun dewasa ini 

dijelaskan dengan menggunakan term-term “barat” dan  memiliki substansi yang sedikit berbeda, 

dialog nilai-nilai kemanusiaan masyarakat dunia memiliki nilai strategis dan penting guna 

menciptakan perdamaian dunia dan kerjasama antar masyarakat dunia. Namun tawaran ini, 

tidaklah menafikan berbagai pilar penting lainnya, seperti hifz al-din, hifz al-‘aql, hifz al-nasl, 

hifz al-mal dan sebagainya,  yang secara tegas dan jelas dikemukakan olleh para ulama, serta 

memiliki kerangka teori atau konseptual yang mapan dalam literatur keislaman.  
328 Imam al-Ghazali. Op. Cit, h. 482. Lihat juga Syathibi. Op. Cit, h.  



174 

 

 

 

memberikan kebebasan berpikir dan mengharamkan obat-obatan terlarang, 

seperti narkoba dan sejenisnya 329. 

Al-Najjar menjelaskan bahwa akal merupakan bagian dari kekuatan 

jiwa. Ia dipisah dalam kategori ini karena akal merupakan kekuatan jiwa 

yang paling utama. Karena akal lah manusia disebut sebagai manusia. Akal 

membedakan manusia dari hewan.Pembahasan mengenai akal dikhususkan 

di sini karena akal merupakan fokus taklif. Artinya, manusia berakal lah 

yang dikenai hukum-hukum syar’i. 

Ia menjelaskan bahwa pemeliharaan akal meliputi dimensi material 

dan dimensi immaterial. Kebanyak ulama hanya memberikan contoh 

pemeliharaan akal dari aspek materinya, yaitu diharamkannya meminum 

khamar, sebab khamar akan menghilangkan kesadaran akal. Dari segi 

immateri (maknawi), terdapat beberapa masalik (wasilah) dalam 

pemeliharaannya, yaitu antara lain; 

1) Memelihara akal dengan menjamin kebebasan berpikir. 

2) Memelihara akal dengan belajar. 

3) Memelihara akal dengan belajar meneliti. 

4) Memelihara akal dengan belajar berpikir (logika). 

5) Memelihara akal dengan belajar metodologi 330.  

 
329 Ahmad al-Mursi Husain Jauhar. Op. Cit, h. 94-99. 
330 Abd al-Majid al-Najjar. Op. Cit, h. 126-140. 



175 

 

 

 

Di samping itu, dapat ditambahkan dari segi wujud, Islam sangat 

menghargai karya pemikiran dan tulisan. Dalam fiqh nawazil dijelaskan 

bahwa Islam menghargai hak cipta atau hak kekayaan intelektual.  Selain 

memelihara hak untuk mendapatkan pendidikan, Islam juga menganjurkan 

orang yang memiliki ilmu untuk mengajar (baik dengan cara menjadi guru 

atau lainnya) dan menghargai orang-orang berilmu, serta mereka 

mendapatkan pahala secara berkelanjutan dari ilmu yang diajarkannya. 

Orang tua sebagai pendidik pertama diberikan kewajiban mendidik 

anaknya, bertanggung jawab terhadap pendidikan anak-anaknya. 

Melalaikan tanggung jawab ini memiliki akibat yang berat (neraka). 

Keberhasilan pendidikan anak dapat menjadi penyambung amal dan pahala, 

dengan dikabulkannya do’a anak sholeh oleh Allah.  

Dari segi ‘adam, Islam mencela orang-orang yang bodoh dan tidak 

menggunakan akalnya. Orang yang tidak memfungsikan akalnya bagaikan 

hewan, bahkan lebih hina dan sesat. Islam menyatakan perang terhadap 

kebodohan, pengentasan buta aksara menjadi bagian strategi dakwah 

Rasulullah. Islam memerangi kesesatan berpikir, takhayyul, khurafat dan 

bid’ah. Islam tidak suka dengan orang yang mengikuti prasangka (zhan), 

sebaliknya setiap tindakan mesti didasarkan kepada kebenaran. Kekufuran, 

kemusyrikan, kemunafikan dan kefasikan sesungguhnya karena manusia 

tidak menggunakan akal yang dianugerahkan Allah, dan amat dibenci oleh 

Allah. Disfungsionalitas akal akan menyebabkan pemiliknya menderita di 

dunia dan di akhirat. 



176 

 

 

 

Seperti dijelaskan al-Najjar, akal merupakan bagian terpenting dari 

kekuatan manusia (al-nafs), dan sebenarnya termasuk ke dalam kategori hifz 

al-nafs. Ketika al-Najjar memandang manusia terdiri dari dimensi jasmani 

dan rohani (ruh), sebenarnya ia menggambarkan akal mmerupakan dimensi 

ruh (maknawi) manusia. Sayangnya, pendekatan psikologi tidak digunakan 

dalam hal ini.  

d. Memelihara Keturunan (Hifz al-Nasl) 

Dalam literatur Islam klasik, hifz al-nasl atau hifz al-nasab 

dinyatakan sebagai kebutuhan fundamental bagi kemaslahatan manusia 331. 

Untuk itu, disyari’atkan pernikahan. Kitab-kitab maqashid klasik, 

mengkategorikan pernikahan ke dalam hifz al-nasl. Sebagian ulama 

(kontemporer) mengkategorikannya ke dalam  hifz al-nafs 332. Intinya 

adalah, bahwa persoalan anak dan keluarga merupakan hal yang 

fundamental dalam kajian keislaman. 

Para ulama sepakat bahwa maslahah yang dimaksudkan oleh 

syari’at Islam meliputi persoalan individual (al-fard) dan sosial (al-

mujtama’/jama’ah). Pada tingkat individual, kelahiran seorang anak 

mendatangkan kebahagiaan; pemeliharaan yang baik terhadap anak 

diharapkan bermamfa’at bagi kehidupan orang tuanya, baik sebelum atau 

pun ketika memasuki usia lanjut. Ulama juga sepakat bahwa do’a anak yang 

 
331 Sebagian ulama tidak menjadikan hifz al-nasl sebagai bagian dari al-ushul al-

khamsah, seperti Abdul Wahab Khalaf, dan Ahmad al-Mursi Husain Jauhar. Abdul Wahaf 

Khalaf memasukkannya ke dalam hifz al-nafs (memelihara jiwa), sedangkan Ahmad al-Mursi 

Husain Jauhar memasukkannya ke dalam hifz al-‘Irdh (memelihara kehormatan). 
332 Abdul Wahab Khalaf. Loc. Cit. 



177 

 

 

 

sholeh menjadi syafa’at bagi orang tuanya di akhirat nanti. Keberhasilan dan 

kegagalan pendidikan anak berpengaruh terhadap kebahagiaan orang tua di 

dunia dan di akhirat. 

Terdapat dua term yang digunakan untuk menyebut pillar keempat 

ini, yaitu hifz al-nasl dan hifz al-nasb. Keduanya dimaknai dengan 

memelihara keturunan. Imam al-Ghazali (W.505H) dan al-Jurjawi 

menggunakan term hifz al-nasl untuk menyebutkan bahwa memiliki 

keturunan merupakan upaya memelihara kelangsungan hidup manusia. 

Sedangkan term nasab digunakan untuk menyebutkan bahwa kelangsungan 

hidup berkeluarga adalah dengan cara memiliki anak (keturunan). Dalam 

kerangka hifz al-nasl atau hifz al-nasab, manusia dianjurkan menikah. 

Kedua hal ini penting. Hifz al-nasl penting bagi kelanjutan hidup 

manusia sebagai genus. Bahkan Imam al-Ghazali (W.505H) dan al-Jurjawi 

menjelaskan bahwa mamfaat utama pernikahan adalah untuk menjaga agar 

regenerasi manusia tetap berlangsung. Manusia diciptakan oleh Allah untuk 

menjadi khalifah di muka bumi, yaitu untuk mengimarahkan (membangun) 

alam. Misi ini akan tetap berjalan hanya bila regenerasi manusia dijaga. Bila 

tidak, manusia akan punah dan misi kekhalifahannya pun terhenti.  

Manfaat lainnya, adalah  agar sebuah keluarga memiliki anak, 

penyambung estafet kehidupan keluarga. Anak juga merupakan belahan 

jiwa, yang akan mendatang kebahagiaan tersendiri bagi orang tuanya. 

Betapa kegelisahan Nabi Zakaria dan Nabi Ibrahim semakin bertambah 



178 

 

 

 

ketika usia mereka telah lanjut, sementara mereka belum memiliki anak. 

Kegelisahan ini terjawab dengan kelahiran Yahya bin Zakaria dan Ismail 

bin Ibrahim. Anak bagi mereka bukan hanya sekedar mendatangkan 

kebahagiaan manusiawi, bahkan sebagai pewaris visi dan misi kenabian. 

Dalam Islam, hifz al-nasl dan hifz al-nasb ini kemudian diatur 

sedemikian rupa dalam fiqh munakahat atau fiqh keluarga. Fiqh mawarits 

pun muncul sebagai akibat adanya regenerasi sebuah keluarga. Kehadiran 

anak kandung yang sah memiliki konsekwensi terhadap fiqh keluarga dan 

fiqh mawarits. Hifz al-nasl dan hifz al-nasab merupakan terminologi yang 

kompleks, berkembang seiring perubahan zaman. 

Dalam fiqh munakat, terdapat beberapa persoalan berkenaan 

langsung dengan hifz al-nasl dan hifz al-nasab (baik klasik maupun 

kontemporer), antara lain; kesuburan menjadi faktor penting dalam memilih 

pasangan; perceraian dan poligami menjadikan hal ini sebagai 

pertimbangan; hak dan kewajiban anak; hak dan kewajiban orang tua 

terhadap anak; persoalan posisi anak angkat; bayi tabung; posisi anak di luar 

nikah; hidup membujang; Keluarga Berencana (KB/tahdid al-nasl); aborsi; 

azal, dan sebagainya.     

Pada tingkat keluarga, hifz al-nasl dan hifz al-nasab bukan hanya 

berkenaan dengan memiliki anak. Makna terpenting lainnya adalah 

memelihara kesejahteraan anak dengan nafkah yang layak, memiliki 

sandang dan papan yang memadai, menjaga keberlangsungan pendidikan 



179 

 

 

 

anak, menjaga masa depan anak (yang juga terkait dengan fiqh mawarits) 

dan sebagainya. 

Keluarga adalah sistem sosial terkecil. Keberlangsungan keluarga 

dalam sebuah sistem sosial amat berpengaruh terhadap masyarakat, bangsa, 

negara dan dunia. Makanya, program pemberdayaan dan kesejahteraan 

keluarga menjadi program penting di tingkat negara. Program ini juga amat 

strategis dikaitkan dengan strategi pembangunan, mengantisipasi lonjakan 

penduduk, kepadatan jumlah penduduk, statistik kependudukan, terutama 

terkait dengan kesehatan, pendidikan, ekonomi, sosial, politik dan bahkan 

juga tingkat kriminalitas. 

e. Memelihara Harta (Hifz al-Mal) 

Dalam hal ini, dari segi wujud, Abdul Wahab Khalaf menjelaskan 

bahwa untuk berupaya dan mencari serta mendapatkan harta, Islam 

mensyari’atkan kewajiban usaha mencari rizki dan membolehkan 

mu’amalah (hubungan usaha), muhadalah (tukar-menukar), tijarah 

(perdagangan), dan mudhorobah (berniaga dengan harta orang lain) 333. 

Yang secara rinci dijelaskan dalam fiqh mu’amalah. 

Dari segi ‘adam, Abdul Wahab Khalaf menjelaskan bahwa untuk 

memelihara dan menjaga harta, Islam mensyari’atkan haramnya pencurian, 

 
333 Abdul Wahab Khalaf. Loc. Cit. 



180 

 

 

 

memberi hukuman had kepada pencuri, haramnya penipuan, khianat dan 

memakan harta orang lain secara batil.   

Ahmad al-Mursi Husain Jauhar dalam kitabnya Maqashid Syariah, 

sekalipun belum sistematis, menjelaskan hifz al-mal ini secara mendalam, 

baik konsepsi mengenai harta, cara mendapatkan, menafkahkan dan 

menginfakkannya. Menurutnya, harta merupakan salah satu kebutuhan inti 

dalam kehidupan, dimana manusia tidak akan bisa terpisah darinya. 

Manusia termotivasi mencari harta demi menjaga eksistensinya dan 

menambah kenikmatan materi dan religi. 

Manusia dapat menikmati hartanya dengan beberapa ketentuan, 

antara lain: harta tersebut hal secara zat; didapati dengan cara yang halal; 

tidak didapat dengan cara yang batil atau zalim; tidak boros; tidak 

merupakan harta hasil riba; tidak mubazir; bukan hasil pencurian, penipuan, 

perampasan dan perampokan; tidak dibelanjakan untuk kefasikan, minuman 

keras atau berjudi; tidak untuk disombongkan dan menghina orang yang tak 

mampu; tidak memakan harta anak yatim; tidak merupakan hasil penjualan 

yang haram (seperti penjualan babi); tidak kikir; bukan hasil suap menyuap; 

dilarang dengan harta melakukan suap, kesaksian palsu, untuk kesenangan 

yang haram, dan sebagainya. 

Harta diberikan oleh Allah untuk memenuhi kebutuhan hidup secara 

wajar, selebihnya dapat wariskan, diinfaqkan, dan membantu orang lain. 

Islam melarang harta terkosentrasi pada segelintir orang; memonopoli; 



181 

 

 

 

menimbun harta; bermewah-mewah dengan harta, padahal tidak 

menjalankan kewajiban selaku orang yang memiliki harta berlebih dan 

sebagainya 334.   

Penjelasan yang tidak jauh berbeda dapat dilihat dari ungkapan Yusuf 

Qaradhawi. Menurutnya, “Islam menyuruh penganutnya untuk menjaga 

harta dan melarang mereka berbuat mubazir. Bahkan, Islam akan memblokir 

harta individu yang diperkirakan akan terbuang percuma, sehubungan 

diakuinya hak masyarakat dalam harta tersebut” 335. 

Dapat dikatakan bahwa pembahasan hifz al-mal dari segi wujud, 

dikaji dalam fiqh mu’malah dan ekonomi Islam atau syariah. 

Pengembangan bidang ekonomi dalam Islam mendapatkan perhatian besar. 

Termasuk dalam hal ini adalah pengembangan bank syariah, asuransi 

syari’ah, pasar modal syariah, pasar syariah dan sebagainya. Pengembangan 

zakat produktif, wakaf produktif, Badan Amil Zakat, Jaringan Pengaman 

Sosial (Takaful Ijtima’i)336 dan sebagainya, merupakan pengembangan 

konsep hifz al-mal dari segi wujud.  

Dari segi ‘adam dibahas dalam fiqh jinayah. Di dalamnya dibahas 

hukuman bagi pencurian, perampasan dan perampokan. Kejahatan dibidang 

 
334 Ahmad al-Mursi Husain Jauhar. Op. Cit, h. 167-186. 
335 Yusuf Qaradhawi. Norma dan Etika Ekonomi Islam, terj. Zainal Arifin dan Dahlia 

Husin, (Jakarta: Gema Insani Press, 1997), hlm 77. Selain diatur dalam fiqh mu’amalah dan fiqh 

jinayah dalam kejahatan terkait dengan harta, memelihara harta (hifz al-mal) dieksplorasi lebih 

mendalam oleh Umer Capra dalam ekonomi Islam atau ekonomi syariah.  
336 Sa’ad bin Abdillah bin Sa’ad al-‘Arifi. Al-Hisbah wa al-Siyasah al-Jinaiyah fi al-

Mamlakah al-‘Arabiyah al-Su’udiyah, (Riyadh: Maktabah al-Rusyd, 1996), h. 203-204 dan 224.  



182 

 

 

 

ekonomi berkembang seiring dengan perkembangan zaman. Hukum Islam 

meresponnya dalam fiqh al-nawazil yang di dalamnya dikaji antara lain; 

perlindungan terhadap hak cipta, hak kekayaan intelektual dan hukuman 

terhadap pelanggarannya; kejahatan pencucian uang; tindak pidana korupsi 

dan sebagainya 337. 

H. Penelitian Terdahulu 

Dalam mencari judul tersebut, penulis melakukan penelusuran literatur di 

pustaka Sultan Syarif Kasim dan program Pascasarjana. Selain buku referensi 

utama, data yang didapat dalam disertasi ini fokus pada pembahasan: 

1. Penelitian dalam yang disusun oleh Lailatul Khamisah pada tahun 2007 dengan 

judul penelitian: “Rendahnya Mahar Wanita Madura (Studi Kasus di Desa 

Majungan Kecamatan Pademawu Kabupaten Pamekasan)”. Jenis penelitian ini 

adalah penelitian lapangan (field reseach) dengan menggunakan pendekatan 

kualitatif. Penelitian ini menetapkan rumusan masalah: Pertama, faktor apa 

yang menyebabkan wanita Madura menerima pembayaran mahar yang rendah? 

Kedua, bagaimana sikap wanita Madura terhadap rendahnya pembayaran 

mahar? Ketiga, bagaimana menurut perspektif hukum Islam dalam menyikapi 

tentang rendahnya pembayaran mahar?. Hasil penelitian ini menunjukkan 

bahwa: Pertama, rendahnya mahar wanita Madura, khususnya di Desa 

Majungan, Kecamatan Pademawu, Kabupaten Pamekasan karena 

 
337 Muhammad bin Husein al-Jaizani. Fiqh al-Nawazil “Dirasat Ta’shiliyah 

Tathbiqiyah”, (Riyadh: Dar Ibn al-Jauziy, 2006), h. 107-109. Lihat juga Setiawan Budi Utomo. 

Fiqh Aktual, Jawaban Tuntas Masalah Kontemporer, (Jakarta: Gema Insani, 2003), h. 31-162. 



183 

 

 

 

ketidakmampuan pihak laki-laki, adanya anggapan-anggapan yang miring, 

baik itu dari pihak keluarga calon suami maupun dari pihak luar (orang lain) 

ketika meminta mahar yang banyak, dan disebabkan ketidaktahuan seorang 

wanita tentang perihal mahar karena kurang pengetahuannya dan kurang 

kedewasaannya. Kedua, Beranggapan mahar itu diukur dengan nilai suatu 

barang dan ada juga yang menyikapinya sebagai suatu penghargaan atau 

hadiah kepada seorang wanita sebagai tanda kasih sayang atau awal tanda 

keseriusan seorang suami kepada calon istri. Ketiga, pembayaran mahar yang 

cenderung rendah di masyarakat Madura terutama masyarakat Desa Majungan, 

Kecamatan Pademawu, Kabupaten Pamekasan memang tidak bertentangan 

dengan ajaran syariat Islam, karena Islam tidak menetapkan batas-batas 

minimal maupun maksimalnya suatu pembayaran mahar disesuaikan dengan 

kemampuan calon suami.338 

2. Penelitian dalam yang disusun oleh Jazilah, pada tahun 2008 dengan judul 

penelitian: “Keterlibatan Calon Isteri dalam Menentukan Mahar di Desa 

Karduluk, Kecamatan Pragaan, Kabupaten Sumenep”. Jenis penelitian ini 

adalah penelitian lapangan (field reseach) dengan menggunakan pendekatan 

kualitatif. Penelitian ini memfokuskan penelitian pada 3 hal, yaitu: Pertama, 

bagaimana bentuk keterlibatan calon isteri dalam menentukan mahar di Desa 

Karduluk, Kecamatan Pragaan, Kabupaten Sumenep? Kedua apa saja sebab-

sebab dilibatkannya calon isteri dalam menentukan mahar? Ketiga, siapa saja 

 
338 Lailatul Khamisah, “Rendahnya Mahar Wanita Madura (Studi Kasus di Desa 

Majungan, Kecamatan Pademawu, Kabupaten Pamekasan)”, (Skripsi: STAIN Pamekasan, 2007) 



184 

 

 

 

pihak-pihak yang berhak dan pantas dilibatkan dalam menentukan jenis dan 

jumlah mahar selain calon isteri dan calon suami. Hasil penelitian ini 

menunjukkan: Pertama, keterliban calon isteri dalam menentukan jenis dan 

jumlah mahar pernikahannya di Desa Karduluk, Kecamatan Pragaan, 

Kabupaten Sumenep tidak dengan musyawarah secara langsung dengan pihak 

calon suami atau dengan orang tua. Kedua, faktor-faktor penyebab 

dilibatkannya calon isteri dalam menentukan mahar adalah lingkungan, 

pendidikan dan usia. Ketiga rang yang pantas untuk dilibatkan dalam 

menentukan mahar selain calon isteri dan calon suami adalah orang tua dari 

masing-masing pihak.339 

3. Penelitian Ahmad Nidal, dengan judul Tinjauan Fiqh Syāfi’iyah Terhadap 

Penentuan Mahar Pernikahan Anak di Kabupaten Pidie Tahun 2024. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Penentuan kadar mahar perkawinan yang 

ditetapkan masyarakat di Kabupaten Pidie dipengaruhi oleh beberapa faktor 

seperti kedudukan strata sosial meliputi pekerjaan yang mapan, jenjang 

pendidikan, hingga keturunan menjadi tolak ukur untuk menentukan tingginya 

mahar pernikahan begitu juga sebaliknya, sehingga terdapat perbedaan kadar 

mahar antara satu dengan yang lainnya. semakin tinggi strata sosialnya maka 

kadar mahar yang diminta akan semakin tinggi.340 

 
339 Jazilah, “Keterlibatan Calon Isteri dalam Menentukan Mahar di Desa Karduluk 

Kecamatan Pragaan Kabupaten Sumenep”, ( STAIN Pamekasan, 2008) 
340 Ahmad Nidal, Tinjauan Fiqh Syāfi’iyah Terhadap Penentuan Mahar Pernikahan Anak 

di Kabupaten Pidie. Jurnal Al-Mizan: Jurnal Hukum Islam dan Ekonomi Syariah ISSN: 2354-

6468 (P); 2807-7695 (E) VOLUME: 11| NOMOR: 1| TAHUN 2024 



185 

 

 

 

4. Penelitian Marie Teresa Avilla Manbait Jena, Penetapan Nilai Mahar Dalam 

Suku-Suku Perkawinan Di NTT. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui 

penetapan nilai mahar pada suku-suku di Nusa Tenggara Timur. Teknik 

analisis data, yang digunakan dalam penelitian ini adalah kegiatan analisis 

deskriptif kualitatif dimana pekerjaannya mencakup cara-cara pengumpulan, 

menyusun, mengelola, menyajikan, dan menganalisis data. Penelitian ini 

dilakukan Kota Kupang dengan mengambil daerah Nusa Tenggara Timur 

secara keseluruhan yang menjadi pokok pembahasan mengenai nilai mahar 

suku-suku di Nusa  Tenggara Timur. Adapun teknik pengumpulan data, yang 

digunakan dalam penelitian ini yaitu studi keputusan dan wawancara. Dalam 

penelitian ini, variabel yang digunakan yaitu  Mahar pada suku-suku di Nusa 

Tenggara Timur.341 

5. Penelitian M. Iqbal, Kedudukan Mahar Dalam Perspektif Hukum Islam Dan 

Adat Istiadat (Study Kasus di Gampong Buket Dalam, Kecamatan Kuta Blang, 

Kabupaten Bireuen). Dalam menentukan mahar saat pernikahan bagi 

kebanyakan masyarakat Gampong Buket Dalam, Kecamatan Kuta Blang 

Kabupaten Bireuen, menentukan dengan mahar mitsil (sepadan) dengan apa 

yang sudah berlaku bagi kakaknya perempuan atau ibunya saat menikah. Tentu 

penentuan semacam ini sangat memberatkan calon suami, karena ketidak 

sanggupannya dalam memberikan mahar yang sepadan seperti yang berlaku 

pada keluarga calon istri. Maka adat istiadat atau ‘urf (kebiasaan) yang sudah 

 
341 Marie Teresa Avilla Manbait Jena, Penetapan Nilai Mahar Dalam Suku-Suku 

Perkawinan Di NTT, Vol. 3 No. 1 (2024): JUEB: Jurnal Ekonomi dan Bisnis 



186 

 

 

 

turun temurun ini bertentangan dengan sendi-sendi hukum Islam., karena pada 

dasarnya syariat Islam tidak sama sekali memberatkan laki-laki dalam 

memberikan mahar kepada perempuan, meskipun mahar itu wajib diberikan 

kepada calon istrinya, dalam Islam tidak ditentukan kadar banyak atau 

sedikitnya mahar, namun yang diberikan itu adalah sesuatu yang berharga, 

dengan tujuan sebagai bentuk cinta dan kasih sayang kepada isterinya.342 

6. Penelitian yang disusun oleh Muliana, pada tahun 2016 dengan judul 

penelitian: “Penentuan Mahar Berdasarkan Tingkat Pendidikan Mempelai 

Wanita Ditinjau Menurut Hukum Islam (Studi Kasus" Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa penentuan mahar dalam tradisi masyarakat Kecamatan 

Jaya Kabupaten Aceh Jaya dilakukan dengan melihat tingkatan pendidikan 

mempelai wanita yang akan dinikahi, karena kedudukan dan fungsi mahar 

dalam masyarakat Kecamatan Jaya merupakan suatu tradisi baru yang dapat 

memberikan kebanggaan kepada orang tua (wali), calon isteri dan 

melambangkan kesuksesan seorang wanita. Penentuan mahar berdasarkan 

tingkat pendidikan mempelai wanita dalam pandangan tokoh ulama 

Kecamatan Jaya Kabupaten Aceh Jaya merupakan sesuatu yang tidak baik 

untuk dipraktikkan, karena tidak ada sumber maupun dalil yang kuat baik yang 

tertulis di dalam al-Quran maupun hadits. Pendidikan dapat dijadikan nilai 

lebih untuk wanita tetapi tidak untuk dijadikan sebagai patokan dalam 

menentukan maharnya, karena dapat memicu kesenjangan dalam masyarakat 

 
342 M. Iqbal, Kedudukan Mahar Dalam Perspektif Hukum Islam Dan Adat Istiadat (Study 

Kasus di Gampong Buket Dalam, Kecamatan Kuta Blang, Kabupaten Bireuen). PENA 

ALMUSLIM, Vol. 17 No. 2, Desember 2020, ISSN 2088-3277 



187 

 

 

 

yang mengakibatkan terjadinya pembedaan-pembedaan terhadap status wanita. 

Penentuan mahar yang didasarkan pada tingkat pendidikan mempelai wanita 

di Kecamatan Jaya tersebut, menimbulkan dua akibat hukum yaitu, apabila 

penentuan mahar berdasarkan pendidikan wanita dilakukan dengan tujuan 

untuk meningkatkan harkat martabat wanita, maka sah atau halal mereka 

menerimanya, akan tetapi sebaliknya, apabila penentuan mahar karena ingin 

membanggakan diri dan memberatkan pihak laki-laki atau calon suami, 

sehingga menimbulkan hal-hal yang bertentangan dengan syariat Islam.343 

 
343 Muliana, “Penentuan Mahar Berdasarkan Tingkat Pendidikan Mempelai Wanita 

Ditinjau Menurut Hukum Islam (Studi Kasus di Kecamatan Jaya Kabupaten Aceh Jaya)” 

(Skripsi: UIN ArRaniry Banda Aceh, 2016) 



 

  211 

 

BAB III  

METODE PENELITIAN 

Metode merupakan tata cara yang sudah sistematis untuk mencapai 

tujuan tetentu. Sedangkan metode digabungkan dengan kata Logos yang berarti 

ilmu/pengetahuan, maka metodologi memiliki arti cara melakukan  sesuatu 

dengan menggunakan pikiran secara seksama untuk mencapai tujuan yang telah 

di tentukan.344 Metode penelitian adalah cabang dari suatu ilmu pengetahuan 

dimana dipelajari bagaimana prosedur kerja dalam mencari kebenaran.  

Metode juga bisa diartikan sebagai prosedur atau cara dengan langkah- 

langkah yang sistematis untuk mengetahui sesuatu.345 Penelitian bisa dimaknai 

sebagai suatu usaha atau kegiatan dalam menyusun pengetahuan (knowledge) 

atau membangun suatu ilmu (science) dengan memakai metode dan teknik 

tertentu sesuai prosedur sistematis. Jadi metode penelitian adalah menjelaskan 

secara teknis dan sistematis Langkah-langkah yang digunakan dalam suatu 

penelitian. 346 

 
344 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir (Pekanbaru: Pustaka Riau , 2013), hlm.1.  
345 Sedarmayanti, Syarifuddin Hidayat, Metodologi Penelitian, (Bandung, Mandar Maju: 

2002), hlm. 25 
346 Neong Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi 1V, (Yogjakarta, Rake Sarasi: 

2000), hlm. 5. 



212 

 

 

 

A. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian dalam disertasi ini menggunakan penelitian kualitatif347 

dan  jenis penelitian lapangan (field research).348 Penelitian yang obyeknya 

adalah Tinjauan Maqasidus Syariah Terhadap Penetapan Batas Mahar dalam 

Perkawinan Di Negeri Pahang Malaysia.
  

Penelitian ini merupakan penelitian 

dengan menggunakan metode pendekatan (qualitative methode) secara 

kualitatif. Sebagai pendalaman  juga ditambah dengan data-data lain yang 

berkaitan dengan penelitian disertasi ini melalui proses wawancara dan 

pengambilan dokumen-dokumen terkait dan termasuk konsep-konsep   yang   

dikeluarkan   oleh   ulama   berkaitan   dengan maqâshid al-syarîah khususnya 

yang berkaitan langsung dengan penetapan batas mahar. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji Tinjauan Maqasidus Syariah 

Terhadap Penetapan Batas Mahar dalam Perkawinan Di Negeri Pahang 

Malaysia. Maqasid Asy-Syariah adalah konsep hukum Islam yang berfokus 

pada tujuan-tujuan utama dalam Islam, termasuk perlindungan terhadap 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Metode ini akan melibatkan analisis 

mendalam terhadap faktor-faktor yang berkontribusi pada fenomena perceraian 

pada usia muda dan bagaimana prinsip-prinsip Maqasid Asy-Syariah dapat 

digunakan untuk merumuskan solusi yang sesuai. Penelitian ini akan 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan fokus pada analisis teori dan 

 
347Penelitian kualitatif adalah penelitian yang menggunakan data kualitatif (data yang 

berbentuk kalimat, skema dan gambar). Dalam penelitian kualitatif informasi yang dikumpulkan 

dan diolah harus tetap objektif dan tidak dipengaruhi oleh pendapat peneliti sendiri. Lihat Jani 

Arni, Metode Penelitian Tafsir,. hlm.11. 
348 Sutrisno Hadi, Metodologi Research (Yogyakarta: UGM, 1987), hlm. 8. 



213 

 

 

 

konsep. Pendekatan kualitatif akan memungkinkan peneliti untuk memahami 

lebih dalam dinamika Penetapan Batas Mahar dalam Perkawinan dan 

bagaimana prinsip-prinsip Maqasid Asy-Syariah dapat diterapkan dalam 

konteks tersebut.  

B. Lokasi dan Waktu Penelitian 

Lokasi penelitian ini di Negeri Pahang Malaysia. Pahang Darul Makmur 

merupakan salah satu negara bagian di Malaysia. Sebagian besar wilayah 

negeri Pahang adalah hutan yang juga merupakan bagian dari wilayah Taman 

Nasional Pahang.  

Adapun waktu penelitian dilaksanakan sebagai berikut. 

 

Tabel 3.1 

Jadwal Pelaksanaan Penelitian 

N

O 
Uraian kegiatan 

Pelaksanaan Penelitian Tahun 2023 

Juni Juli Agustus September November 

1 Pembuatan proposal      

2 Perbaikan proposal      

3 
Seminar  

Proposal 

     

4 
Penyusunan pedoman 

wawancara 

     

5 Pengumpulan data      

6 Pembuatan laporan      

7 Presentasi hasil/sidang      

 



214 

 

 

 

C. Populasi dan Sampel 

Dalam penelitian dibedakan antara populasi secara umum dengan 

populasi target atau “target population”. Populasi target adalah populasi yang 

menjadi sasaran keberlakukan kesimpulan penelitian.349 Pada penelitian ini 

yang menjadi populasi yang diambil dalam salinan penetapan dispensasi 

sebanyak 130 kasus perbulannya. 

Pengambilan sampel merupakan suatu proses pemilihan dan penentuan 

jenis sampel dan perhitungan besarnya sampel yang akan menjadi subjek atau 

objek penelitian.350 Jumlah sampel yang diambil sebanyak 5 kasus. Penentuan 

sampel yang digunakan penulis diambil dengan pertimbangan tertentu 

menggunakan teknik multi random sampling dengan mengambil beberapa dari 

jumlah populasi yang ada.  

D. Sumber Data  

Untuk mengumpulkan data penelitian yang diperlukan dalam 

pembahasan ini,  penulis  mengunakan  metode  penelitian  lapangan  (field  

research)  yaitu penelitian   yang   objek   utamanya   adalah   sumber data dari 

data lapangan yang berhubungan dengan pokok bahasan dan sumber 

pendukung lainnya. Penelitian ini juga ditinjau dari segi Maqasih Syari’ah, 

oleh karena itu sumber data diperoleh dalam dua bentuk data, yaitu data primer 

dan data sekunder. 

 
349Nana Syaodih Sukmadinata,  Metode Penelitian Pendidikan, (Bandung: Rosdakarya, 

2010), hlm. 250 
350Ibid., hlm. 252 



215 

 

 

 

1. Data Primer 

Data Primer, yaitu materi-materi yang berkaitan dengan sasaran 

penelitian yaitu data yang peneliti akan dapatkan dari kasus-kasus pada 

sampel penelitian. Sumber data akan diperoleh melalui studi pustaka, 

wawancara dengan pakar hukum Islam, konselor pernikahan, dan 

pasangan yang telah menikah. 

2. Data Sekunder  

Data Sekunder, merupakan data yang telah diolah lebih lanjut dan 

disajikan baik oleh pihak pengumpul data atau oleh pihak lain, misalnya 

dalam bentuk tabel maupun diagram351.
 

Dalam hal ini penulis 

mengumpulkan buku-buku, dokumen-dokumen, brosur-brosur dan 

tulisan- tulisan   yang   berhubungan   dengan   judul   penelitian   untuk   

menunjang penelitian seperti jurnal, laporan, dan juga artikel-artikel 

terkait pembahasan. Data sekunder berupa literatur ilmiah, dokumen 

hukum, dan laporan statistik tentang penetapan batas mahar juga akan 

digunakan untuk mendukung analisis. 

E. Teknik PengumpulanData 

1. Observasi 

Observasi adalah kegiatan memperoleh data dengan melakukan 

kegiatan pengamatan langsung di lapangan dan penulis mencatat hal-hal 

yang dianggap penting, mendengarkan, melihat dan mengkaji kemudian 

 
351 Ibid. 



216 

 

 

 

dinilai lagi agar memperoleh data yang akurat. Adapun hal-hal yang 

didapat dari observasi adalah ruang (tempat), pelaku, kegiatan, objek, 

kejadian, peristiwa dan waktu. 

Observasi dilaksanakan seiring dengan pelaksanaan tindakan. 

Observasi dilakukan oleh peneliti dan dibantu 2 orang observer dengan 

menggunakan lembaran observasi pengamatan aktivitas pekerja harian 

selama proses penelitian. 

2. Wawancara  

Pengumpulan data penelitian ini menggunakan wawncara. 

Wawancara adalah proses tanya jawab dalam penelitian yang berlangsung 

secara lisan yang mana dua orang atau lebih bertatap muka mendengarkan 

secara langsung informasi-informasi atau keterangan- keterangan.352  

Wawancara dilakukan kepada para informan yang telah ditentukan 

sebelumnya.353 Interview yang sering juga disebut dengan wawancara atau 

kuesioner lisan, adalah sebuah dialog yang dilakukan oleh pewawancara 

(interviewer) untuk memperoleh informasi dari terwawancara 

(interviewer). Interview digunakan oleh peneliti untuk menilai keadaan 

seseorang. Secara fisik Interview dibedakan atas Interview terstruktur dan 

Interview tidak terstruktur.354 

 
352Achmadi dan Narbuko, Metodologi Penelitian, hlm. 83 
353Nana Syaodih Sukmadinata,  Metode Penelitian Pendidikan, hlm. 221-222 
354Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek, hlm. 155 



217 

 

 

 

Menurut Denzin dan Lincoln ada lagi yang namanya wawancara 

kelompok yang biasanya berupa pemberian beberapa pertanyaan 

sistematik kepada beberapa individu sebagai kelompok secara serempak. 

Pada tahap ini, wawancara dilakukan pada populasi yang sudah 

disampel.355 

3. Dokumentasi 

 Pengumpulan data penelitian ini menggunakan dokumentasi. 

Dokumentasi yaitu mencari dan menelaah dari berbagai undang-undang, 

kitab-kitab fiqih, Maqasid Syariah dan sumber tertulis lainnya yang 

mempunyai relevansi dengan pembahasan ini.356 

F. Teknik Analisis Data 

Setelah data terkumpul, kemudian dilaksanakan pengolahan data dengan 

dianalisis secara kualitatif dilakukan dengan langkah-langkah sebagaimana di 

kemukakan oleh Lexy J.Moelong berikut357: 

1. Klasifikasi data, yakni mengkelompokkan data sesuai dengan topik 

pembahasan. 

2. Deskripsi data, yaitu menguraikan data secara sistematis sesuai dengan 

topik pembahasan. 

 
355Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln (eds.).,Handbook of Qualitative Research. 

Terj.Dariyatno dkk.(Jogjakarta: Pustaka Pelajar, 2009), hlm. 23 
356Sukardi, Metodologi Penelitian Pendidikan, (Yogyakarta: Bumi Aksara, 2018), hlm. 

33   
357 Lexy J. Moelong, Penelitian Kualitatif, (Jakarta: Rineka Cipta, 2000), hlm. 56 



218 

 

 

 

3. Menarik kesimpulan, yaitu merangkum uraian-uraian penjelasan ke 

dalam susunan yang singkat dan padat. 

Berdasarkan langkah-langkah yang dilaksanakan dalam pengolahan data, 

maka data yang akan dianalisis ketika semua data baik berupa kata-kata dan 

gambar yang diperoleh dari penelitian ini. Hal tersebut dilakukan untuk menarik 

kesimpulan yang tepat dan tajam dari hasil temuan-temuan di lapangan.358  

Terdapat beberapa teknik dalam pengecekan keabsahan data, salah 

satunya adalah triangulasi yaitu pengecekan atau pemeriksaan keabsahan 

datayang memanfaatkan sesuatu yang lain, seperti sumber, metode, penyidik 

danteori.359 Penelitian ini menggunakan dua macam triangulasi, yaitu 

trianggulasi dengan sumber dan triangulasi dengan teori. Penggunaan 

triangulasi sumber dapat dilakukan dengan beberapa cara: 

1. Membandingkan apa yang dikatakan dengan apa yang dipraktikan. 

2. Membandingkan dan mengecek suatu informasi yang diperoleh dari 

informan yang satu keinforman lainnya. 

3. Membandingkan hasil wawancara dengan data sekunder yang telah 

didapatkan. 

Sedangkan triangulasi teori digunakan dengan melakukan 

pengecekandata dengan membandingkan dari teori-teori yang dihasilkan oleh 

 
358Milles dan Huberman, Analisis Data Kualitatif, (Jakarta: Universitas Indonesia Press, 

1992), hlm. 16. 
359Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, hlm.330 



219 

 

 

 

para ahli yang dianggap sesuai. Memanfaatkan berbagai metode agar 

pengecekan kepercayaan pengecekan data dapat dilakukan.360  

  

 
360Ibid., hlm. 331  



 

  259 

 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

1. Pelaksanaan penetapan batas mahar di Negeri Pahang menggambarkan 

kompleksitas sejarah, nilai, dan implementasi hukum Islam dalam konteks 

perkawinan. Mas kahwin, atau mahar, dianggap sebagai pemberian yang 

memuliakan perempuan dalam Islam, meskipun nilai tetapnya RM22.50 

sejak tahun 1930-an telah dianggap tidak sesuai dengan kondisi ekonomi 

dan sosial masa kini. Meskipun demikian, penetapan ini mencerminkan adat 

dan nilai sejarah yang kuat di Pahang, terkait dengan masa kolonial dan 

pengaruh syariat Islam. Pada saat ini, upaya untuk meninjau kembali nilai 

mahar di Pahang menunjukkan pentingnya adaptasi terhadap perubahan 

ekonomi dan sosial serta nilai-nilai syariat Islam yang relevan dengan 

konteks kontemporer. Dengan demikian, diskusi mengenai penetapan nilai 

mahar di Pahang mencerminkan keseimbangan antara tradisi dan kebutuhan 

aktual masyarakat Muslim di Malaysia. 

2. Perubahan batas mahar di Pahang dari RM 22,50 menjadi RM 100 

mencerminkan kompleksitas dan dinamika dalam masyarakat yang 

dipengaruhi oleh faktor-faktor ekonomi, sosial, budaya, hukum, dan 

kebijakan pemerintah. Mahar sebagai simbol kesungguhan dan tanggung 

jawab dalam pernikahan Islam mengalami penyesuaian penting untuk 

mencerminkan nilai-nilai kontemporer. Secara ekonomi, inflasi dan 

perubahan nilai daya beli telah membuat RM 22,50 tidak lagi relevan 



260 

 

 

 

sebagai jumlah mahar yang memadai dalam konteks ekonomi modern. 

Kenaikan batas mahar menjadi RM 100 mencerminkan upaya untuk 

mengembalikan nilai simbolis dan ekonomis mahar sesuai dengan zaman 

sekarang, serta untuk mengurangi beban finansial pada calon pengantin. 

Sosial dan budaya turut berperan dalam perubahan ini, dengan 

meningkatnya kesadaran akan kesetaraan gender dan nilai-nilai modern 

dalam pernikahan. Perubahan norma dan nilai budaya serta adaptasi 

terhadap globalisasi juga berpengaruh, mengubah pandangan masyarakat 

terhadap mahar sebagai simbol penghargaan dan komitmen. Dari segi 

hukum, revisi undang-undang keluarga Islam dan kebijakan pemerintah 

memainkan peran penting dalam menetapkan batas mahar baru, 

mencerminkan komitmen untuk memastikan keadilan dan relevansi hukum 

dalam konteks sosial dan ekonomi terkini. Secara keseluruhan, perubahan 

batas mahar di Pahang adalah respons terhadap dinamika kompleks 

masyarakat modern. Memahami faktor-faktor yang memengaruhinya 

memberikan wawasan yang lebih dalam tentang bagaimana nilai-nilai 

tradisional dan modern dapat berinteraksi dalam konteks perubahan sosial 

yang terus berlanjut. Langkah ini diharapkan tidak hanya mengikuti 

perkembangan zaman, tetapi juga memperkuat institusi pernikahan sebagai 

landasan yang kuat bagi kehidupan keluarga yang berkeadilan dan 

harmonis. 

3. Dalam perspektif Maqasid al-Shariah, penetapan batas mahar di Pahang dari 

RM 22,50 menjadi RM 100 mencerminkan upaya untuk memenuhi prinsip-



261 

 

 

 

prinsip utama hukum Islam yang melindungi agama, jiwa, akal, keturunan, 

dan harta. Kenaikan ini didasarkan pada prinsip keadilan ekonomi dan sosial 

agar mahar tetap relevan dan bermanfaat bagi kedua belah pihak yang akan 

menikah. Hal ini juga menghindari kemudharatan finansial yang bisa timbul 

dari mahar yang terlalu rendah atau terlalu tinggi, sesuai dengan kaidah fiqh 

bahwa kemudharatan harus dihilangkan. Dengan demikian, perubahan ini 

tidak hanya mengikuti perkembangan zaman tetapi juga memastikan 

perlindungan terhadap nilai-nilai fundamental dalam institusi pernikahan 

dalam Islam. 

B. Saran 

1. Rekomendasi untuk Perbaikan Kebijakan: Berdasarkan analisis Maqasid al-

Shariah, disarankan agar pemerintah Pahang mempertimbangkan evaluasi 

berkala terhadap batas mahar ini dengan memperhatikan perkembangan 

ekonomi dan sosial masyarakat. 

2. Penyuluhan dan Pendidikan: Diperlukan upaya lebih lanjut dalam 

menyosialisasikan pentingnya mahar yang sesuai dan adil dalam 

pernikahan, serta pendidikan tentang nilai-nilai pernikahan dalam Islam di 

kalangan masyarakat. 

3. Pengembangan Riset Lanjutan: Disarankan untuk melakukan penelitian 

lebih lanjut mengenai implementasi kebijakan penetapan batas mahar di 

Pahang, dengan fokus pada dampaknya terhadap stabilitas keluarga dan 

kesejahteraan ekonomi pasangan yang menikah. 

4. Kesetaraan Gender: Upaya perlu dilakukan untuk memastikan bahwa 



262 

 

 

 

penetapan batas mahar juga memperhatikan aspek kesetaraan gender, 

sehingga tidak menimbulkan ketidakadilan atau kesenjangan di antara 

kedua belah pihak. 

5. Kolaborasi Lintas Disiplin: Mendorong kerjasama antara ahli hukum Islam, 

ekonomi, sosial, dan kebijakan untuk mengembangkan pendekatan holistik 

dalam menangani isu penetapan batas mahar, yang memperhitungkan 

berbagai aspek maqasid al-Shariah. 

6. Monitoring dan Evaluasi: Penting untuk melakukan monitoring terhadap 

implementasi kebijakan ini serta evaluasi terhadap keberhasilannya dalam 

mencapai tujuan-tujuan maqasid al-Shariah, dengan melibatkan stakeholder 

dan pakar terkait. 

7. Kesimpulan dan Rekomendasi Kebijakan: Diakhiri dengan menegaskan 

kesimpulan dari analisis maqasid al-Shariah terhadap penetapan batas 

mahar di Pahang, serta rekomendasi konkret bagi pemerintah dan 

masyarakat dalam memastikan pernikahan berdasarkan prinsip-prinsip yang 

adil, bermanfaat, dan sesuai dengan nilai-nilai Islam.  



263 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Al-Qur’an dan Terjemahan, Jakarta : Al-Hadi, 2017. 

Abd. Shomad, Hukum Islam (Penormaan Prinsip Syariah dalam Hukum 

Indonesia) Kencana Prenada Media Group , Jakarta, 2010 

Abdul Ghani Onn. (2004). Adat Perkahwinan Masyarakat Melayu Perlis: Mas 

Kahwin. Jurnal Warisan Indera Kayangan, 16(3). 

Abdul Kadir Haji Muhammad. (1996). Sejarah Penulisan Hukum Islam di 

Malaysia. Selangor: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Abdur Rahman I. Doi, “Syari’ah Kodifikasi Hukum Islam”, terj, Jakarta : Rineka 

Cipta, 1993 

Abdurrahman Al-Jaziri, al-Fiqh Ala al-Madazhib al-Arba’ah, Juz IV, Beirut: 

Dar Al- kitab Al-Ilmiyah, 2003 

Abu al-Husain Ahmad bin Faris bin Zakaria, Mu’jam Maqayis al-Lughah, t.p,t.t 

Abu Bakar. Anwar. Durrun Al-Qur’an dan Terjemahnya, Bandung: Sinar Baru 

Algesindo, 2008. 

Abu Bakr ibn Hasan Al-Kasynawy. Ashal al-Madarik, Lebanon, Dàr al-Fikr, 

t.th. 

Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Beirut : Dar al-Fikr, t.th. 

Abu Hasan Ibn Abd al-Salam. Al-Buhjah fi Syarh al-Tuhfah, Juz 1, Beirut: Dar 

al-Kutub al-Ilmiah, 1998. 

Abu Hassan Sham. (1993, April 14-17). Hukum Kanun Melaka: Karya Agung 

Warisan Melaka [Paper presentation]. Konvensyen Melaka dalam Warisan 

Dunia, Air Keroh D'Village Melaka. 

Abu Ishaq Al-Syatibi, “al-Muwaafaqat fi Ushul al-Syari’ah, juz I, Beirut : Dar 

al-Ma’rifah, t.t. 

Adam, Panji. Hukum Islam Konsep, Filosofi dan Metodologi) Buku Kesatu, 

Jakarta: Sinar Grafika, 2019. 



264 

 

 

 

Ahmad bin Hambal, Musnad Ahmad bin Hambal. tk: Mu’assasah al-Risalah, 

1999. 

Ahmad Ibrahim. (1965). Islamic Law in Malaysia. Singapore: Malaysian 

Sociological Research Institute. 

Ahmad Munawar Ismail, & Mohd Nor Shahizan Ali. (2012). Memahami 

Kuantitatif & Kualitatif dalam Penyelidikan Pengajian Islam. Bangi: 

Penerbit FPI Universiti Kebangsaan Malaysia. 

Ahmad, Idris. Fiqh Syafi’i , Jakarta : Karya Indah, 1986  

Aḥsan Liḥsāsanah, Fiqh al-Maqāṣid ‘Inda al-Imām al-Shāṭibī Mesir: Dār al-

Salām, 2008 

Al-Albani, Nashiruddin. Shahih Sunan Abu Dawud, Kuwait: Mu’asasah Gharras 

li al-Nasr wa al-Tawzi’. 

Al-Baihaqi,  Sunan al-Baihaqi al-Kubra, Heiderabad: Majlis Dairah al-Ma’arif 

al- Nizhamiyah, 1344 H. 

Al-Baihaqi, Sunan al-Baihaqi, jld 3. Makkah: Maktabah Dar al-Baz, 1994. 

Al-Daruquthni al-Baghdadi, Sunan al-Daruquthni, Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1996. 

Al-Fauzan, Saleh. Al-Mukhalasul Fiqhi, (Saudi Arabia: Daar Ibnu Jauzi), Alih 

Bahasa, Abdul Hayyie Al-Kattani, Ahmad Ikhwani, Budiman Mushtofa, 

Fiqh Sehari-hari, Jakarta: Gema Insani Press, 2005 

Al-Ghazali, Imam. Al-Wasith fi al-Mazhab, Jilid 5, Kairo: Dar al-Salam, 1997 

Ali Ash Shabuni, Muhammad. Tafsir Ayat Ahkam Ash Shabuni, Surabaya : PT. 

Bina Ilmu, 2008 

Ali Engineer, Asghar. Islam dan Teologi Pembebasan, terj. Agung Prihantoro. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999. 

al-Jaziriyy, A. R. (2001). Al-Fiqh ᶜala al- Madhahib al-Arbaᶜah (Vol. 4). Beirut: 

Dār Ibn Hazm. 

al-Kāsāniyy, ᶜA. A. B. (1986). Badāiᶜ al-Sanāiᶜ fi Tartīb al-Sharāiᶜ (Vol. 2). 

Beirut: Dār al-Kutub al-ᶜIlmiah. 



265 

 

 

 

al-Marghīnāniyy, c A. I. A. B. (2010). Al-Hidāyah fī Sharh Bidāyah al-Mubtadiyy 

(Vol. 4). Beirut: Dār Ihya' al-Turāth al-ᶜArabiyy. 

Azhariyy, A. M. M. (2001). Mu'jam Tahzīb al-Lughah (Vol. 4). Beirut: Dār al-

Maᶜrifah. 

Babu Ram Verma. (1968). Mohammedan Law in India And Pakistan. India: Law 

Publishers. 

Bakry,  Hasballah. Kumpulan Lengkap Undang-undang dan Peraturan 

Perkawinan di Indonesia, Djambatan, 1985  

Barmawi,  Mohammad.  “Ikrar  Talak  Pengadilan  Agama  (Analisis  Atas  

Istinbath  Hukum Pengadilan Agama tentang Sahnya Perceraian)”, 

Qolamuna, Vol. 1 Nomor 2 (Februari 2016). 

BERNAMA. (2013, July 8). Mas kahwin Pahang naik daripada RM22.50 kepada 

RM150. Utusan Malaysia. 

Bukhari, Imam. Sahih al-Bukhari, Beirut: Dar al-Fikr, 1994. 

Chua, Y. P. (2006). Kaedah dan Statistik Penyelidikan Buku 1: Kaedah 

Penyelidikan. Selangor: Mc Graw Hill (Malaysia) Sdn Bhd. 

Chuzaimah T.Yanggo dan Hafiz Anshari, Problematika Hukum Islam 

Kontemporer, Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994. 

Creswell, J. W. (2007). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 

Among Five Approaches (2nd ed.). California: Sage. 

D.Y. Witanto, Hukum Acara Perdata tentang Ketidakhadiran Para Pihak dalam 

Proses Berperkara (Gugur dan Verstek), Cetakan I, Mandar Maju, 

Bandung. 2013. 

Dahlan,  Abd al-Aziz. Ensiklopedi Hukum Islam, Jilid IV, Jakarta : Ichtiar Baru 

Van Houve, 1997 

Daily, Peunoh Hukum Perkawinan Islam,Jakarta : Bulan Bintang, 1988  

Deklarasi Perserikatan Bangsa-Bangsa tentang Penghapusan Kekerasan 

terhadap Perempuan (Declaration on the Elimination of Violence Against 

Women) (PBB) Tahun 1993. 



266 

 

 

 

Departemen Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemah. Jakarta: CV. 

Jaya Sakti Surabaya, 1989. 

Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahanya. Semarang: Toha Putra, 

2015.  

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

Jakarta: Balai Pustaka, 1994, Cet. Ke-3, edisi ke-2. 

Dewan Undangan Negeri Pahang. (2005). Enakmen Undang-undang Keluarga 

Islam Negeri Pahang En 3/05. 

Dewi, Gemala. Hukum Acara Perdata Peradilan Agama di Indonesia, 

Jakarta:Kencana, 2005. 

Direktori Pembinaan Badan Peradilan Agama Islam Departemen Agama R.I, 

Kompilasi Hukum Di Indonesia, Jakarta: 2001 

Djoko Prakoso dan I Ketut Murtika, Azas-Azas Hukum Perkawinan di Indonesia, 

Jakarta: Bina Aksara, 1987 

Enakmen Pentadbiran Agama Islam Negeri Johor 2003 

Enakmen Pentadbiran Undang-undang Islam Negeri Pahang 1991 

Enakmen Undang-undang Keluarga Islam 2005 

Enakmen Undang-undang Keluarga Islam Negeri Pahang 2005 

Erfania Zuhria,Peradilan Agama di Indonesia,Malang:UIN Malang Press, 2008. 

Freeland, R. (n.d.). The Islamic Institution of Mahr and American Law. 

Georgetown Journal of International Law, 4. 

Ghazali, Abdurrahman. Fiqh Munakahat. Jakarta: Kencana Prenada, 2013. 

Goresan Tinta Emas, Kesimpulan, Implikasi dan Saran Pada Penelitian, 

http://pembukacakrawala. blogspot. com/2011/ 08/kesimpulan -implikasi-

dan-saran-pada.html, diakses pada 06 Januari 2021. 

Gumanti, R (2018). Maqasid Al-Syariah Menurut Jasser Auda (Pendekatan 

Sistem dalam Hukum Islam). Jurnal Al Himayah, 

journal.iaingorontalo.ac.id,  



267 

 

 

 

H.S.A. al-Hamdani, Risalah Nikah, Jakarta: Lentera Basritama, 2002. 

Hadi, N Maqashid Syari'Ah Hukum Perkawinan Dalam Kompilasi Hukum Islam 

(Khi). Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman, ejournal.uin-suska.ac.id 

Hadi, Sutrisno. Metodologi Research. Yogyakarta: UGM, 1987. 

Hakeem, Ali Husein. 2005. Et.al, Membela Perempuan Menakar Feminisme 

dengan Nalar Agama, Terj.A.H. Jemala Gemala Jakarta: Al- huda 

Hakim, Imam. Al-Mustadrak ala al-Shahihain, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiah, 

1990 

Harahap, M.Yahya. Kedudukan Kewenangan dan Acara Peradilan Agama   

(Jakarta: Pustaka Kartini, 1997.  

Harahap, Yahya. Hukum Acara Perdata Tentang Gugatan, Persidangan, 

Penyitaan, Pembuktian dan Putusan Pengadilan. Jakarta: Sinar Grafika, 

2009. 

Haron Din. (1993). Fasakh al-Nikah wa al-Mutaᶜalliqah bi al-Dirāsah al-

Muqāranah bayna al-Mazāhib al-Fiqhiyyah. Kuala Lumpur: Percetakan 

Watan. 

Hasan Ayyub, Syaikh. Fiqhu Al-Usrati Al-Muslimati, Alih Bahasa, M. Abdul 

Ghoffar, EM., Fikih Keluarga, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2001. 

Hasbi Haji Muh. Ali. (2013). Mahar Sebagai Satu Bentuk Jaminan Sosio-

Ekonomi Wanita: Kajian di Tawau Sabah [Master's dissertation]. 

Universiti Malaya. 

Hasbi Umar, “Nalar Fiqih Kontemporer”, Jakarta : Gaung Persada Press, 2007 

Hasliza lubis, Poliandri di Kalangan Masyarakat Muslim: Studi Sosiologis di 

Kelurahan Bunut Kecamatan Kisaran Barat Kabupaten Asahan, Mei 

2020, UIN Sumatra Utara: Al-Istinbath Jurnal Hukum Islam, Vol. 5. No. 

1.  

Hassanuddeen A. Aziz. (2009). Dinar Sebagai Mata Wang Mengatasi Krisis 

Ekonomi Global 2008. In Prosiding Seminar Antarabangsa Penjanaan 

Ekonomi Melalui Transaksi. 



268 

 

 

 

Hengki   Ferdiansyah,  Pemikiran   Hukum   Islam   Jasser   Auda   (Tangerang 

Selatan: Yayasan Pengkajian Hadist el-Bukhori, cet kedua 2018 

Hibban, Ibnu. Al-Ihsan bi Tartib Shahih Ibni Hibban, Beirut: Dar al-Fikr, 1996. 

Huraerah, Abu. Kekerasan Terhadap Anak, Jakarta:Penerbit Nuansa, 2006. 

Husain at-Tabataba‘i, Sayyid Muhammad. al-Mizan fi at-Tafsir, Lebanon: al-

Alami, t.th. 

Hussin Salamon, & Zanirah Mustafa. (2009). Perbandingan Ekonomi 

Kapitalisme dan Sosialisme. In Prosiding Seminar Antarabangsa 

Penjanaan Ekonomi Melalui Transaksi (pp. 133-147). 

Ibn al-Arabīyy, A. B. M. (2006). Ahkām al-qurān al-ṣughrā (A. F. al-Miziydi, 

Ed.). Beirut: Dār al-Kutub al-ᶜIlmiyyah. 

Ibn Āshūr, M. T. (2004). Maqāṣīd al-sharīᶜah al-Islāmiyyah. Qatar: Wizārah al-

Awqāf wa al-Shu'ūn al-Islāmiyyah. 

Ibn Kathīr, I. I. ᶜU. (2008). Tafsir Ibn Kathīr (M. A. Ghoffar & Abu Ihsan al-

Atsari, Trans.). Bogor: Pustaka Imam Al-Syafie. 

Ibn Manẓūr, Lisān al-’Arab Kairo: Dār al-Ma’ārif, t.th 

Ibn Najm al Hanafi, Zainuddin. al-Bahr ar-Raiq. Pakistan: Karachi, t.th. 

Ibn Taymiyah, T. A. (2005). Majmūᶜ Al Fatāwā (Vol. 32). Egypt: Dār al- Wafā'. 

Ibnu Abi Syaibah, Mushannaf Ibnu Abi Syaibah, dalam Softwere Maktabah 

Syamilah edisi 3.8 

Ibnu Manzur. Lisan al-Arabi, Kairo: Dar al-Ma’arif, 1119 H  

Ibrahim, “Catatan Kaki No. 3601”, dalam Al-Hafizh ad-Daraquthniy, Sunan ad-

Daraquthniy, juz III 

Imam Muslim, Shahih Muslim, Beirut: Dar Ihya’ Turats al-Arabi, t.th. 

Imron, Ali. Re-interpretasi Hadis Tarbawi tentang Kebolehan Memukul Anak 

Didik, (Jurnal Pendidikan Islam :: Volume I, Nomor 2, Desember 2012. 

Jabatan Agama Islam Pahang. (n.d.). Soalan Lazim. Retrieved January 14, 2023, 

from http://jaip.pahang.gov.my/index.php/penerbitan/soalan-lazim# 

http://jaip.pahang.gov.my/index.php/penerbitan/soalan-lazim


269 

 

 

 

Jannati, Muhammad Ibhrahim. Fiqh Perbandingan Lima Mazhab, terj. Ibnu 

Alwi Bafaqih dkk, Jakarta: Cahaya, 2007. 

Jaya, Asafri. lisan al-‘Arab kepunyaan Ibnu Mansur al-Afriqi, Beirut: Dar al-

Sadr, t.th. 

Khan at-Tabataba‘i, Sayyid Muhammad. al-Mizan fi at-Tafsir al-Qur’an, Beirut: 

Al-A‘lami, t.th. 

Koto, Alaidin. Ilmu Fiqh dan Ushul Fiqh, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 

2014. 

Krahe, Barbara. Perilaku Agresif, Yogyakarta: Pustaka Pelajar 2011. 

La Jamaa dan Hadidjah,  Perempuan dan Penyelesaian Kekerasan dalam Rumah 

Tangga, t.t.p., PT Citra Aditya Bakti, 2006. 

Live Price of Gold. (2021). Retrieved from https://goldprice.org/gold-price-

malaysia.html 

M. Zein, Satria Effendi, Ushul Fiqh, Jakarta: Prenada Media, 2005 

Mahmud Yunus, “Kamus Arab-Indonesia”, Jakarta : PT. Mahmud YUnus 

Wadzuryah, 1990 

Maliki, Skapi, Batas, Danisit, & Mahar, M Institut Agama Islam Ma'arif Nu 

(Iaim Nu) Metro Lampung.  

Mardani, Hukum Acara Perdata Peradilan Agama dan Mahkamah Syar’iyah, 

cet dua. Jakarta, Sinar Grafika, 2010. 

Mardani, Hukum Keluarga Islam di Indonesia. Jakarta : Prenadamedia Grup 

Kencana, 2016. 

Marohaini Yusoff. (2001). Pertimbangan Kritikal Dalam Pelaksanaan Kajian 

Kes Secara Kualitatif. In M. Yusoff (Ed.), Penyelidikan Kualitatif: 

Pengalaman Kerja Lapangan Kajian (pp. 35-60). Kuala Lumpur: 

Universiti Malaya. 

Marshall, C. (2006). Data Collection Methods. Sage Publications. 

Merriam, S. B. (2009). Qualitative research: A guide to design and 

implementation. San Francisco: Jossey-Bass. 

https://goldprice.org/gold-price-malaysia.html
https://goldprice.org/gold-price-malaysia.html


270 

 

 

 

Mertokusumo,   Sudikno. 2002,  Hukum  Acara  Perdata Indonesia, 

Yogyakarta: liberty cetakan keenam. 

Mohd Shahzihan bin Ahmad. (2009). Cadangan Bagi Kenaikan Mas Kahwin 

Negeri Selangor [Working paper]. Mesyuarat Jawatankuasa Fatwa Negeri 

Selangor, Shah Alam, Selangor. 

Mohd Taib Osman. (1974). Kesusasteraan Melayu Lama. Kuala Lumpur: 

Federal Publication. 

Montle, ME (2021). Appraising the Motion for Polyandry in the South African 

Context through the selected Episodes of Generations the Legacy. e-

BANGI, journalarticle.ukm.my,  

Mughniah, Muhamamd Jawad. al-Fiqhu ‘alal Mazhabi al-Khamsah, (terj) 

Masykur AB dkk, Beirut : Dar al-Jawad, 1996  

Mughniyah, Muhammad Jawad. Fiqih Lima Madzhab, Jakarta: Lentera 

Basritama, 2002. 

Muhammad  Ali ibn Muhammad ibn Sa’id ibn Hazm. Al-Muhalla, Mesir: Idara 

al-Thiba’ah al-Muniriah, 1351H 

Muhammad ‘Uwidah, Syaikh Kamil. Fiqih Wanita. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 

2006 

Musolli, M (2018). Maqasid Syariah: Kajian Teoritis Dan Aplikatif Pada Isu-Isu 

Kontemporer. AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman, ejournal.unuja.ac.id. 

Muza Agustina, Faktor-Faktor terjadinya Poliandri di Masyarakat (Studi Kasus 

di Kabupaten Pidie Jaya), Januari-Juni 2017, Fakultas Syari‟ah dan 

Hukum UIN Ar-Raniry, Volume 1 No. 1 

Na’mah. Talaq; Divorce, Jakarta: Lentera Basritama, 2002. 

Norman K. Denzin dan Yvonna S. Lincoln (eds.).,Handbook of Qualitative 

Research. Terj.Dariyatno dkk. Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 2009. 

Nujaim. Ibnu. Al-Bahr al-Raqaiq Syarh Kanz al-Daqaiq, Juz 3, Beirut: Dar al-

Ma’rifah, t.th.  

Nuruddin al-Khadimi, Al-Maqashid fi al-Mazhab al-Maliki, Cet. I; Tunis: Dar 

al-Tunisiyah, 20 



271 

 

 

 

Nuruddin, Hukum Perdata Jakarta: Lentera Basritama, 2002. 

Pasal 288 ayat (1) Undang-Undang Hukum Pidana 

Poerwadarminta, W.J.S. Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: Sinar 

Grafika, 2019. 

Rahman Ghozali,  Fiqh Munakahat. Jakarta: Kencana, 2008 

Raysūnī (al), Aḥmad. Naẓariyat al-Maqāṣid ‘ind al-Imām al-Shāṭibī. Herndon-

Virginia: al-Ma’had al-’ Ālamī li Fikr al-Islāmī, 1995 

Roland Knyvet Wilson. (1928). Muhammadan law: A Digest. Lahore, Pakistan: 

Katchery Road. 

Sabiq, S. (2000). Fiqh Al Sunnah (Vol. 2). Egypt: Dār al-Fath li al Iᶜlam al 

Aᶜrabiyy. 

Salmy Edawati Yaacob, Sanep Ahmad, & Wan Najihah. (2009). Kestabilan 

Mata Wang dalam Menangani Krisis Ekonomi: Ke Arah Penggunaan 

Dinar Emas. In Prosiding Seminar Antarabangsa Penjanaan Ekonomi 

Melalui Transaksi. 

Salmy Edawati Yaacob. (2009). Realiti Semasa Penggunaan Dinar Emas di 

Malaysia. In Prosiding Seminar Antarabangsa Penjanaan Ekonomi 

Melalui Transaksi. 

Sanep Ahmad. (2009). Dinar Emas: Pilihan Penuh Dilemma. In Prosiding 

Seminar Antarabangsa Penjanaan Ekonomi Melalui Transaksi. 

Sazilarahimi binti Sepawi. (2017, March 2). Amalan penentuan kadar mas 

kahwin di negeri Pahang [Personal interview]. 

Shamim Aleem. (2007). Prophet Muhammad(s) and His Family: A Sociological 

Perspective. Bloomington, IN: AuthorHouse. 

Sharāwiyy, M. M. (2000). Ahkām al-Usrah li Bayt al-Muslim. Cairo: Maktabah 

al-Turāth al-Islāmiyy. 

Sibāiyy, M. H. (1999). Al Mar'ah Bayna al Fiqh wa al-Qānūn. Beirut: Dār al- 

Warq li al-Nashr wa al-Tawziᶜ. 

Siti Nor Ahiasah binti Shafak Ahmad. (2012). Amalan Penetapan Kadar Mahar 

dalam Kalangan Masyarakat Islam di Daerah Klang, Selangor: Analisis 



272 

 

 

 

Dari Perspektif Perundangan Islam [Master's dissertation]. Universiti 

Malaya. 

Sukayriyy, I. ᶜA. T. (2006). Ahkām al-Nikāh. Iraq: Markaz al-Buhūth wa al-

Dirāsāt al-Islāmiyyah. 

Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis, Jakarta: Bulan Bintang, 1992 

The Muhammadan Laws Enactment 1904 

The Muhammadan Marriage and Divorce Registration 1915 

The Muhammadan Marriage and Divorce Registration Enactment 1900 

The Muhammadan Marriage and Divorce Registration Enactment 1920 

Umar ibn ṣāliḥ ibn ‘Umar, Maqaṣid al-Sharī‘ah ‘inda al-Imām al-‘Izz al-Dīn ibn 

‘Abd al-Salām Yordani: Dār al-Nafa’is, 2003 

Utyah, J. S. (2007). Muᶜjam al-Muᶜtamad. Beirut: Dār al-Kitāb al-ᶜIlmiyyah. 

Winstedt, R. O. (1992). A History of Johore. Kuala Lumpur: The Malaysian 

Branch Royal Asiatic Society (MBRAS). 

Zaini Nasohah. (2004). Pentadbiran Undang-undang Islam di Malaysia Sebelum 

dan Menjelang Merdeka. Selangor: Utusan Publications & Distributors 

Sdn Bhd. 

Zainuddin bin Abdul Aziz Al-Malibari Al-Fanani, Fath Al- Mu’in, Semarang: 

Toha Putra,tt 

Zaydān, ᶜA. K. (1993). al Mufassal fi Ahkam Al Mar'ah wa al-Bayt al-Muslim 

fi al Shariah al Islamiah (Vol. 6). Beirut: Muassasah al-Risālah. 

Zuhayliyy, W. (1989). al-Fiqh al-Islāmiyy wa Adillatuh. Damascus: Dār al-Fikr. 

  



273 

 

 

 

 

  



274 

 

 

 

  



275 

 

 

 

 


