
 

HUKUM MEMBATALKAN PUASA SUNNAH 

(Studi Komparatif Pendapat Mazhab Syafi’i dan Mazhab Maliki )  

 

 

SKRIPSI 

Diajukan kepada Fakultas Syariah dan Hukum  

Universitas Islam Negeri  Sultan Syarif Kasim Riau untuk memenuhi  

sebagai pensyaratan memperoleh gelar Sarjana Syariah 
 

 

 

 
 

 

 
OLEH: 

 
 

KHAIRUL HADI BIN MUSA  

NIM:12120315042 

 

 
 
 

 

PROGRAM S 1 

 
PROGRAM STUDI PERBANDINGAN MAZHAB DAN HUKUM  

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU  

1446 H/2025 M 





 





 



 

 i 

ABSTRAK 

 

Khairul Hadi bin Musa (2025):  Hukum Membatalkan Puasa Sunnah (Studi 

Komparatif Pendapat Mazhab Syafi’i dan 

Mazhab Maliki) 

 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh perbedaan pendapat ulama mengenai 

hukum membatalkan puasa sunnah yang telah dimulai, terutama jika dibatalkan 

tanpa uzur. Dalam praktik masyarakat, sering muncul keraguan apakah 

membatalkan puasa sunnah dianggap berdosa atau wajib diganti (qadha). Oleh 

karena itu, penelitian ini difokuskan untuk mengkaji secara komparatif dua 

mazhab besar: Mazhab Syafi‘i yang menghukumi makruh, dan Mazhab Maliki 

yang menghukumi haram. Rumusan masalah dalam penelitian ini mencakup 

pendapat Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki beserta dalil-dalil yang digunakan 

dalam menetapkan hukum membatalkan puasa sunnah, metode istinbat hukum 

yang diterapkan oleh masing-masing mazhab, serta analisis fikih muqaranah 

terhadap perbedaan pandangan tersebut. Tujuan penelitian ini adalah untuk 

menjelaskan perbedaan pandangan secara ilmiah serta memberikan pemahaman 

yang aplikatif bagi masyarakat dalam menyikapi persoalan membatalkan puasa 

sunnah. 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian hukum Islam normatif dengan 

pendekatan kualitatif, menggunakan metode studi pustaka (library research). 

Sumber data berasal dari Al-Qur‘an, hadis, kitab-kitab klasik dari ulama 

Syafi‘iyyah dan Malikiyyah, serta referensi pendukung lainnya. Analisis 

dilakukan secara deskriptif dan komparatif terhadap dalil-dalil dan metode 

pengambilan hukum kedua mazhab. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perbedaan pendapat antara Mazhab 

Syafi‘i dan Mazhab Maliki dipengaruhi oleh perbedaan metode istinbat. Mazhab 

Syafi‘i berlandaskan pada hadis-hadis shahih dan qiyas, serta memandang 

pembatalan puasa sunnah sebagai makruh tanpa kewajiban qadha. Sebaliknya, 

Mazhab Maliki berpandangan bahwa hal tersebut haram dan wajib diganti, 

berdasarkan Surah Muhammad ayat 33 serta amal penduduk Madinah. Penelitian 

ini menyimpulkan bahwa perbedaan ini menunjukkan keluasan dan hikmah dalam 

fiqh Islam, serta pentingnya toleransi dalam menyikapi khilafiah. 

 

Kata Kunci:  Puasa Sunnah, Membatalkan Ibadah, Mazhab Syafi’i, Mazhab 

Maliki, Fikih Muqaranah 

 

  



 

 ii 

KATA PENGANTAR 

 بسم الله الرحمن الرحيم
Puji syukur tiada henti penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT, atas 

limpahan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga skripsi ini yang berjudul: 

―Hukum Membatalkan Puasa Sunnah (Studi Komparatif Pendapat Mazhab Syafi‘i 

dan Mazhab Maliki)‖ dapat penulis selesaikan sebagai bagian dari pemenuhan 

syarat memperoleh gelar Sarjana Hukum Islam pada Jurusan Perbandingan 

Mazhab dan Hukum, Fakultas Syariah dan Hukum, Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau. 

Shalawat serta salam senantiasa tercurah kepada junjungan alam, Nabi 

Muhammad SAW, yang telah membawa umat ini dari gelapnya kejahilan menuju 

terang benderang cahaya Islam. 

Skripsi ini adalah buah dari perjalanan panjang, yang diiringi peluh, doa, 

harapan, dan cinta. Maka dengan penuh rasa haru dan syukur, izinkan penulis 

menyampaikan untaian terima kasih dan penghormatan kepada: 

1. Ayahanda tercinta, Musa bin Abd Rahman dan Ibunda tercinta, Ramlah binti 

Taib atas cinta tanpa syarat, doa yang tak pernah putus, dan pengorbanan yang 

tak terbalas oleh waktu. 

2. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Prof. Dr. Hj. Leny 

Nofianti, MS, SE, M.Si, Ak, CA, beserta jajaran pimpinan universitas yang 

telah menciptakan suasana akademik yang kondusif dan inspiratif. 

3. Dekan Fakultas Syariah dan Hukum, Dr. Zulkefli, M.Ag, dan para Wakil 

Dekan yang penuh dedikasi yaitu Dr. H. Akmal Abdul Munir, Lc., MA (Wakil 



 

 iii 

Dekan I), Dr. H. Mawardi, S.Ag (Wakil Dekan II), Dr. Sofia Hardhani, M.Ag 

(Wakil Dekan III). 

4. Ketua Program Studi Perbandingan Mazhab dan Hukum, Dr. Ahmad Zikri, 

S.Ag, MH dan Sekretaris Program Studi, Bapak Muslim, S.Ag, S.H, M.Hum, 

yang senantiasa mendukung, memberi arahan, serta membuka jalan 

kemudahan selama proses studi berlangsung. 

5. Pembimbing Skripsi, Dr. H. Ahmad Zikri, S.Ag, MH ( Pembimbing I – 

Materi) dan Marzuki, S.Ag., MA (Pembimbing II – Metodologi) yang telah 

membimbing penulis dengan penuh kesabaran, ketelitian, dan keluasan ilmu. 

6. Pembimbing Akademik, Dr. H. Johari, M.Ag, yang senantiasa menjadi 

pengarah dan pendorong semangat selama masa kuliah. 

7. Semua dosen Fakultas Syariah yang telah membekali ilmu sejak semester 

pertama hingga akhir. 

8. Seluruh karyawan dan karyawati Perpustakaan UIN Suska Riau, Fakultas dan 

Pustaka Wilayah yang memberikan fasilitas dan pelayanan dengan sebaik 

mungkin dalam meminjamkan literatur-literatur yang diperlukan. 

9. Saudara-saudara penulis yang sentiasa hadir dengan keikhlasan dan setia 

memberi bantuan saat kesulitan. 

10. Sahabat-sahabat seperjuangan, Muhammad Nur Iman bin Mohd Yusoff, 

Muhammad Zahir bin Md Rodzi, Muhammad Alimanhakim bin Mohd Shukri  

dan seluruh teman-teman Angkatan 2021 yang telah menjadi pelita dalam 

gelap, penghibur dalam lelah, dan penguat saat langkah nyaris goyah. 



 

 iv 

Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari kesempurnaan. Oleh 

karena itu, saran dan kritik yang membangun sangat diharapkan. Semoga skripsi 

ini bermanfaat bagi khazanah keilmuan Islam, khususnya dalam bidang fikih dan 

perbandingan mazhab. 

Pekanbaru, Juni 2025              

Penulis 

 

Khairul Hadi bin Musa  

NIM: 12120315042 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 v 

DAFTAR ISI 

 

ABSTRAK .................................................................................................  i 

KATA PENGANTAR ...............................................................................  ii 

DAFTAR ISI ..............................................................................................  v 

BAB I PENDAHULUAN .....................................................................  1 

A. Latar Belakang ......................................................................  1 

B. Batasan Masalah ...................................................................  6 

C. Rumusan Masalah ................................................................  6 

D. Tujuan Masalah ....................................................................  7 

E. Kegunaan Masalah ...............................................................  7 

BAB II KAJIAN PUSTAKA .................................................................  8 

A. Kerangka Teoritis .................................................................  8 

1. Pengertian Puasa .............................................................  8 

2. Hikmah dan Manfaat dari Puasa .....................................  10 

3. Hal-hal yang membatalkan puasa ...................................  11 

4. Macam Macam Puasa Wajib ..........................................  15 

5. Macam Macam Puasa Sunnah ........................................  16 

6. Biografi Imam al-Syafi‘i ................................................  20  

7. Biografi Imam Malik ......................................................  31 

B. Penelitian Terdahulu .............................................................  45 

BAB III METODOLOGI PENELITIAN ..............................................  47 

A. Jenis Penelitian .....................................................................  47 

B. Jenis Data ..............................................................................  47 

C. Sumber Data .........................................................................  47 

D. Teknik Pengumpulan Data ...................................................  48 

E. Teknik Analisis Data ............................................................  49 

F. Teknik Penulisan ..................................................................  49 

G. Sistematika Penulisan ...........................................................  50 

 

 



 

 vi 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN .......................  52 

A. Pendapat Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki mengenai 

hukum membatalkan puasa sunnah ......................................  52 

B. Dalil-dalil yang digunakan oleh Mazhab Syafi‘i dan 

Mazhab Maliki Mengenai Hukum Membatalkan Puasa 

Sunnah ..................................................................................  57 

C. Analisis Fikih Muqaran ........................................................  68 

BAB V PENUTUP .................................................................................  72 

A. Kesimpulan ...........................................................................  72 

B. Saran .....................................................................................  74 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................  75



 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 
A. Latar Belakang 

 

Puasa merupakan salah satu bentuk ibadah yang memiliki nilai ibadah 

tinggi dan berdampak dalam terhadap pembinaan pribadi seorang Muslim. 

Selain puasa wajib seperti puasa Ramadhan, Islam juga menganjurkan 

pelaksanaan puasa sunnah sebagai bentuk pendekatan diri kepada Allah SWT 

dan sarana penyucian jiwa. Puasa menurut lughat, lafaz الصوم berati 

‗menahan‘. Sedangkan menurut istilah syarak adalah menahan diri dari 

perkara-perkara yang membatalkan puasa.
1
 Di antara puasa-puasa sunnah 

yang dianjurkan adalah puasa Senin-Kamis, puasa Ayyamul Bidh, dan puasa 

enam hari di bulan Syawal. Ibadah ini dilakukan secara sukarela dan tidak 

diwajibkan, namun memiliki keutamaan yang besar. 

Meski demikian, dalam praktiknya sering muncul pertanyaan seputar 

keabsahan membatalkan puasa sunnah setelah diniatkan dan dijalani sebagian. 

Misalnya, seseorang yang sudah berniat puasa sunnah sejak pagi hari, namun 

kemudian mendapati ada makanan atau undangan yang ingin dihadiri. Dalam 

keadaan seperti ini, apakah ada konsekuensi hukum dalam membatalkan puasa 

sunnah ini. Di sinilah timbul masalah fikih yang penting untuk dikaji secara 

mendalam.  

                                                 
1
 Asy-Syekh Zainuddin bin Abdul Aziz Al-Malibari, Fathul Mu‟in, alih bahasa oleh Ust. 

Abul hiyadh,(Surabaya: Al-Hidayah,2002), jilid 2, h. 66 



 

 

2 

Ternyata, para Ulama berbeda pendapat dalam menentukan hukum 

membatalkan puasa sunnah setelah seseorang memulainya. Pendapat fuqaha 

terbagi ke dalam dua kelompok. Kelompok yang membolehkan (makhruh) 

dianut oleh Mazhab Syafi‘i dan Hambali, sementara yang lebih cenderung 

melarang (haram) dianut oleh Mazhab Maliki dan Hanafi. 

Prof Wahbah Al-Zuhaili dalam Fikih Islam wa Adilatuhu jilid 3 

menyebut, hukum membatalkan puasa sunnah adalah haram kerana ada 

anjuran untuk menyelesaikan amalan sunnah yang dilakukan. Termasuk puasa 

sunnah yang sudah dimulai, menurut Mazhab Hanafi dan Maliki, menjadi hak 

Allah swt dan wajib dijaga dari pembatalan.
2
 Untuk itu, bagi muslim yang 

membatalkan puasa sunnah dianggap wajib mengqadha sebagaimana 

disandarkan dari al- Qur‘an surah Muhammad (47) ayat 33: 

                             

 
 ―Wahai orang orang yang beriman, taatilah Allah dan Rasul serta  

jangan batalkan amal amalmu‖.(QS. Muhammad 47:33)
3
 

Ibnu Kasthir menafsirkan ayat ini dengan makna umum Yakni dengan 

melakukan perbuatan murtad. Takutlah kalian akan dosa yang akan 

menghapus amal perbuatan . Kemudian diriwayatkan oleh Abdullah bin al-

Mubarak dari Ibnu Mas‘ud, ― kami sekumpulan para sahabat Rasulullah SAW 

berpendapat bahwa tidak ada sedikit pun dari kebaikkan melainkan akan 

diterima, sehingga turunlah ayat ‗taatlah kepada Allah dan taatlah kepada 

                                                 
2
 Wahbah al-Zuhaili, Fiqih Islam wa Adillatuhu, Penerjemah oleh Abdul 

Hayyie,(Damaskus, Darul Fikr,2007) Cet. Ke-10,jilid 3, h. 96 
3
 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an,2019), Cet. Ke-1, h.510 



 

 

3 

Rasul dan janganlah kamu merusakkan (pahala) amal-amalmu‘. Kemudian 

kami bertanya , apakah gerangan yang dapat menghapuskan amal perbuatan 

kami? Maka kami katakan ‗dosa-dosa besar yang wajib ditinggalkan dan 

perbuatan-perbuatan keji.‘ Kemudian Allah SWT menyuruh hamba-hambanya 

yang beriman untuk sentiasa taat kepadanya dan juga Rasulnya yang mana hal 

itu merupakan bentuk kebahagiaan mereka di dunia dan di akhirat. Dan Allah 

melarang mereka untuk murtad yang mana hal itu akan menjadi penghapus 

semua amal perbuatan.
4
 

Menurut kitab Mughnil Muhtaaj pula, hukum membatalkan puasa 

sunnah dalam Mazhab Syafi‘i dan Hambali adalah makruh. Tidak ada 

kewajiban menyelesaikan untuk seluruh amalan sunnah di luar haji dan umrah 

yang dimulai seorang muslim. Membatalkan puasa sunnah tidak dikenakkan 

kewajiban mengqadhanya.
5
  

Meski demikian menyelesaikan amalan sunnah tetap menjadi perkara 

yang diutamakan menurut mazhab Syaf‘i ini. Sebab hal itu terhitung sebagai 

penyempurnaan ibadah yang merupakan perkara yang diperintahkan.
6
 

Membatalkan puasa sunnah karena ada udzur tertentu, seperti menemani tamu 

untuk makan karena tamu merasa segan apabila tuan rumah tidak turut makan 

dan  begitu pula sebaliknya hukumnya tidak makhruh, sebaliknya bahkan 

dianjurkan dalam pembatalannya.
7
  

                                                 
4
 Ibnu Kathir, Tafsir al-Qur'an al-Azhim (Beirut: Dar al-Fikr, 1998) jilid 4, h. 463. 

5
 Al-Khatib Asy-Syarbini, Mughnil Muhtaaj ila Ma‟rifati Ma‟ani Alfaadz al-Minhaaj, 

(Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1997), Jilid 1 h. 131. 
6
 Ibid 

7
 Imam An-Nawawi, Al-Majmu‟ Syarh al-Muhadzdzab,(Jakarta:Pustaka azzam,2009), h. 

327. 



 

 

4 

Dasar hukum didasarkan dari sabda Rasulullah SAW dalam hadisnya. 

Rasulullah SAW membenarkan Tindakan Abu Darda sebagai tuan rumah yang 

membatalkan puasa sunnah untuk tamunya Salman. Di dalam hadis yang 

dirwayatkan oleh abu Juhaifah, 

جنََ  ارٍ: حَدَّ دُ جۡنُ ثشََّ جنَاَ مُحَمَّ جنَاَ أَتوُ امعُۡمَيۡسِ، عَنۡ عَوۡنِ جنِۡ أَبِِ حَدَّ ا جَعۡفَرُ جۡنُ عَوۡنٍ: حَدَّ

رۡدَاءِ،  رۡدَاءِ، فزََارَ سَلۡمَانُ أَبََ الدَّ جُحَيۡفَةَ، عَنۡ أَتِيهِ كاَلَ: أ خََ امنَّبُِِّ تيََۡۡ سَلۡمَانَ وَأَبِِ الدَّ

لًََ، فلَاَلَ مهََ رۡدَاءِ مُتحََذِّ رۡدَاءِ ميَسَۡ لََُ فرََأَى أُمَّ الدَّ ا: مَا شَب هۡمُِ؟ كاَمتَۡ: أَخُوكَ أَتوُ الدَّ

نِّّ صَائٌِِ، 
ِ
، كاَلَ: فاَ رۡدَاءِ، فصََنعََ لََُ ظَعَامًا، فلَاَلَ: كُُۡ هيَۡا. فجََاءَ أَتوُ الدَّ حَاجَةٌ فِِ الدُّ

ا كََنَ ا ، فلَمََّ ، كاَلَ: فبَكَََُ رۡدَاءِ يلَُومُ، كاَلَ: مَا أنَََ تِب كٍُِ حَتََّّ ثبَ كَُُۡ نلَّيۡلُ ذَهَةَ أَتوُ الدَّ

ا كََنَ مِنۡ أ خِرِ انلَّيۡلِ، كاَلَ سَلۡمَانُ: كمُِ  ، فلَمََّ ، فنَاَمَ، ثَُُّ ذَهَةَ يلَُومُ، فلََالَ: نََۡ كاَلَ: نََۡ

ِّمَ علَيَۡمَ حَلًّا، وَمِنفَۡسِمَ علََ  نَّ مِرَت
ِ
يۡمَ حَلًّا، وَلَِهۡلَِِ الۡ نَ، فصََلَّيَا، فلََالَ لََُ سَلۡمَانُ: ا

 : ، فلََالَ امنَّبُِِّ علَيَۡمَ حَلًّا، فبَعَۡطِ كَُُّ ذِي حَقٍّ حَلَّهُ، فبَتَََ امنَّبَِِّ فذََنَرَ ذٰلَِِ لََُ

)صَدَقَ سَلۡمَانُ(.
8

 
―Dari Abu Juhaifah, dia berkata Rasulullah telah mempersaudarakan 

Salman dengan Abu Darda. Pada suatu ketika Salman mengunjungi 

Abu Darda. Kemudian Abu Darda datang dan menyajikan makanan 

kepada Salman.  Abu Darda berkata, ―makanlah, aku sekarang sedang 

puasa‖. Salman berkata ―aku tidak ingin makan sebelum engkau 

makan‖. Akhirnya Abu Darda pun makan. Abu Darda lalu menjumpai 

Rasulullah dan menyampaikan kejadian itu kepada beliau. Mendengar 

itu, Rasulullah bersabda, ―Salman benar ‖ (HR Bukhari dan Tirmidzi).
9
  

 

Orang yang berpuasa sunnah itu berbeda dari orang yang berkewajiban 

puasa bulan Ramadhan. Orang-orang yang berkewajiban puasa itu tidak sah 

puasa mereka kecuali dengan niat puasa sebelum fajar. Sedangkan orang yang 

berpuasa sunnah itu sah puasanya tanpa niat sebelum fajar selama dia belum 

makan dan minum. Apabila orang yang berpuasa sunnah membatalkan 

                                                 
8
 Al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, (Beirut: Dar al-Fikr,1981), h 32  

9
 HR.Bukhari, Shahih Bukhari, alih bahasa oleh Achmad Sunarto,(Semarang: Cv.Asy 

Syifa‘,1991) jilid 3, h.140-141 



 

 

5 

puasanya tanpa udzur, maka Imam Syafie memakhruhkannya, tetapi dia 

tidak wajib mengqadhanya.   

 هُ صَّوْم مَالََْ يأَْكُلُ ولَِِْ يَشْرَبُ, وَإِنْ أَصْبَحُ يََْزيَِ القاَلَ الشَافِعِي وَالّذى يَ تَطَوُّعٍ بِ 
 ٓٔمِنْ غَيْْعُِذْركٍَرَهْتُهُ لَهُ،وَلاقََضَاءَعَلَيْهِ وَإِنْ أفَْطرٌَ المتَِطَوعٌٍ  الصَومُ،

 
 ―orang yang berpuasa tathawwu‘ itu berbeda dari orang yang 

berkewajiban puasa bulan Ramadhan. Orang orang yang berkewajiban 

puasa itu tidak sah puasa mereka kecuali dengan niat puasa sebelum 

fajar. Sedangkan orang yang berpuasa tathawwu‘ itu sah puasanya 

tanpa niat sebelum fajar selama dia belum makan dan minum. Apabila 

orang yang berpuasa tathawwu‘ membatalkan puasanya tanpa udzur, 

maka saya memakruhkannya,tetapi dia tidak wajib mengqadhanya ―
11

 

 

ثَنِِ يََْيََ عَنْ مَالِك عَنْ ابْنِ شِهَابٍ أَنَّ عَائِشَةَ ٨٩٥مالك  موطأ : حَدَّ
وَحَفْصَةَ زَوْجَيْ النَّبِِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَصْبَحَتَا صَائِمَتَ يِْْ مُتَطَوِّعَتَ يِْْ 

رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  فَأهُْدِيَ لََمَُا طعََامٌ فَأفَْطرََتاَ عَلَيْهِ فَدَخَلَ عَلَيْهِمَا
وَسَلَّمَ قاَلَتْ عَائِشَةُ فَ قَالَتْ حَفْصَةُ وَبَدَرَتْنِِ باِلْكَلََمِ وكََانَتْ بنِْتَ أبَيِهَا ياَ 
نَا طعََامٌ   رَسُولَ اللَّهِ إِنِِّّ أَصْبَحْتُ أنَاَ وَعَائِشَةُ صَائمَِتَ يِْْ مُتَطَوِّعَتَ يِْْ فَأهُْدِيَ إلِيَ ْ

 فَأفَْطرَْناَ عَلَيْهِ فَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اقْضِيَا مَكَانهَُ يَ وْمًا آخَرَ 
 

―Muwatha' Malik 598: Telah menceritakan kepadaku Yahya dari Malik 

dari Ibnu Syihab bahwa Aisyah dan Hafshah istri Nabi shallallahu 

'alaihi wa sallam berpuasa sunnah pada suatu pagi hari. Kemudian 

beliau diberi hadiah berupa makanan, lalu 'Aisyah dan Hafshah berbuka 

dengannya. Kemudian Rasulullah shallallahu 'alaihi wa sallam masuk 

menemui mereka. Aisyah berkata: "Hafshah lalu berkata mendahuluiku, 

dia adalah anak bapaknya. Wahai Rasulullah, pagi ini aku dan Aisyah 

berpuasa sunnah, lalu ada yang memberi kami makanan dan kami 

berbuka dengannya'." Rasulullah shallallahu 'alaihi wa sallam 

bersabda: "Gantilah puasa kalian pada hari yang lain." 
12

 

 

                                                 
10

 Imam Al-Syafi‘I, Al-Umm Jilid 3, (Manshurah: Darul Wafa‘,2001), h.259 
11

 Imam Muhammad Bin Idris al-Syafi‘I, al-Umm diterjemah oleh Ismail Yakub, 

(Malaysia: Syarikat Percetakan Ihsan,2012), h. 80   
12

 Malik bin Anas, Kitab Al Muwatha Imam Malik, (Jakarta: Shahih, 2016), h.200. 



 

 

6 

Lebih jauh, perbedaan ini menunjukkan metode istinbat hukum yang 

digunakan oleh mazhab masing-masing. Mazhab Syafi‘i lebih condong 

menggunakan pendekatan tekstual dan memperhatikan kronologi perbuatan 

Nabi, sedangkan Mazhab Maliki lebih mengutamakan maqashid syariah dan 

kemaslahatan dalam menjaga nilai ibadah. Oleh karena itu, kajian terhadap 

metode dan landasan berpikir masing-masing mazhab menjadi penting agar 

tidak terjadi salah paham dalam menerapkan hukum di tengah masyarakat.  

Dengan adanya perbedaan pandangan ini, penulis melihat urgensi 

untuk menelaah lebih dalam bagaimana hukum membatalkan puasa sunnah 

menurut dua imam besar tersebut. Penelitian ini tidak hanya akan menjawab 

pertanyaan normatif tentang boleh atau tidaknya membatalkan puasa sunnah, 

tetapi juga akan mengungkap pendekatan ushul fiqh dan dalil-dalil yang 

digunakan oleh Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki. Dengan itu penulis, 

tertarik untuk meneliti judul ini dengan lebih lanjut. 

 
B. Batasan Masalah 

Untuk lebih terarahnya kajian penelitian ini, maka penulis 

menjelaskan batasan masalah yang difokuskan dalam penelitian ini adalah 

hukum membatalkan puasa sunnah menurut Imam Syafi‘i dan Imam Malik. 

 

C. Rumusan Masalah 

 

1. Bagaimana pendapat Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki tentang hukum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       

membatalkan puasa sunnah berserta dalilnya? 

2. Bagaimana metode yang digunakan oleh Mazhab Syafi‘i dan Mazhab 

Maliki dalam menentukan hukum membatalkan puasa sunnah? 



 

 

7 

3. Bagaimana analisis fikih muqaronah tentang hukum membatalkan puasa 

sunnah menurut Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki? 

 

D. Tujuan Penelitian 
 

1. Untuk mengetahui pendapat Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki dalam 

hukum membatalkan puasa sunnah berserta dalilnya. 

2. Untuk mengetahui metode istinbath hukum yang digunakan oleh Mazhab 

Syafi‘i dan Mazhab Malik dalam menentukan hukum membatalkan puasa 

sunnah ini. 

3. Untuk mengetahui analisis fikih muqaronah tentang hukum membatalkan 

puasa sunnah menurut Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki. 

 

E. Kegunaan Penelitian 

1. Kegunaan yang utama dari hasil penelitian ini adalah untuk mendapat 

ridho Allah SWT, serta menambah ilmu, dan sebagai pedoman bagi 

Masyarakat islam, baik dalam kalangan intelektual maupun dari kalangan 

orang awam tentang hukum Islam. Khususnya yang berkenaan dengan 

puasa. 

2. Menambah ilmu pengetahuan terutama bagi penulis sendiri dalam 

menekuni dan mendalami perbedaan Ulama tentang hukum membatalkan 

puasa sunnah. 

 



 

8 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA 

 

A. Kerangka Teoritis 

 

1. Pengertian Puasa 

 

Puasa dari bahasa, shaum atau shiyam, adalah mengekang atau 

menahan diri dari sesuatu. Misalnya menahan diri dari makan, minum, 

bercampur dengan istri, berbicara dan sebagainya.
13

 Sedangkan dari segi 

istilah adalah, beribadah kepada Allah SWT dengan menahan diri dari 

makan, minum dan perkara yang membatalkan puasa dari terbitnya fajar 

sehingga terbenamnya matahari.
14

 

Puasa bukan sekadar menahan diri dari makan dan minum malah 

melatih diri untuk sabar menahan hawa nafsu,emosi dan dorongan-

dorongan negetif lain. Misalnya disebutkan dalam  al-Qur‘an, bahwa Allah 

SWT, memerintahkan kepada Siti Maryam, ibunda Nabi Isa AS sebagai 

berikut: 

                                       

                       

Artinya: ―Maka makan, minum dan bersenang hatilah kamu. Jika 

kamu melihat seorang manusia, maka katakanlah: ―Sesungguhnya 

aku telah bernadzar berpuasa untuk Tuhan Yang Maha Pemurah, 

maka aku tidak akan berbicara dengan seorang manusiapun pada 

hari ini‖. (QS. Maryam, 19:26).
15

  

                                                 
13

 Dr. KH. Zakky Mubarak, Fiqhus Shiyam (1): Pengertian Puasa Ramdhan dan Landasan 

Hukumnya , Sumber: https://jabar.nu.or.id/syariah/fiqhus-shiyam-1-pengertian-puasa- ramadhan-

dan-landasan-hukumnya-S6t6Q. Diakses pada 23 september 2024. 
14

 Yulian Purnama, Ringkasan Fikih Puasa, (Yogyakarta: wordpress,2019) h. 4.  
15

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an,2019), Cet. Ke-1, h. 307 

https://jabar.nu.or.id/syariah/fiqhus-shiyam-1-pengertian-puasa-ramadhan-dan-landasan-hukumnya-S6t6Q
https://jabar.nu.or.id/syariah/fiqhus-shiyam-1-pengertian-puasa-ramadhan-dan-landasan-hukumnya-S6t6Q
https://jabar.nu.or.id/syariah/fiqhus-shiyam-1-pengertian-puasa-ramadhan-dan-landasan-hukumnya-S6t6Q


 

 

9 

Maksud dari ayat itu menjelaskan, bahwa aku (Maryam) menahan 

diri dari berbicara pada hari ini sebagai nadzar terhadap Tuhan Yang Maha 

Pengasih. Arti seperti ini bisa dikembangkan lebih jauh, seperti menahan 

diri dari makan dan minum,serta menahan diri dari melakukan suatu 

pekerjaan yang buruk dan sebagainya.
16

 

Pengertian lain yang serupa dijelaskan dalam kitab Subulus Salam, 

Puasa adalah menahan diri dari makan, minum, bersetubuh seperti yang 

telah disebut oleh syariat, pada siang hari sesuai dengan tata cara yang 

telah disyariatkan. Selain itu puasa juga bermakna menahan diri dari 

perkataan yang keji, sia-sia dan perkataan-perkataan yang diharamkan atau 

makhruh berdasarkan hadis-hadis yang melarang hal tersebut selama 

berpuasa. Hal ini berlaku pada waktu yang telah ditentukan dengan syarat-

syarat tertentu.
17

  

Pengertian puasa seperti yang disebutkan di atas, baik secara 

bahasa maupun istilah, satu dan lainnya saling melengkapi. Menurut 

hemat penulis berdasarkan uraian tersebut, puasa adalah perbuatan 

menahan diri dari makan, minum, bercampur dengan istri dan segala 

yang membatalkannya mulai dari terbit fajar sehingga terbenam matahari, 

disertai niat dan keikhlasan karena Allah SWT, dengan ketentuan-

ketentuan yang              telah ditetapkan. 

Ibadah puasa Ramadhan diwajibkan berdasarkan ketetapan al- 

Qur‘an, al-Sunnah dan ijma‘ umat Islam. Firman Allah SWT: 

                                                 
16

 Ibnu Kathir, Tafsir al-Qur'an al-Azhim, (Beirut: Dar al-Fikr, 1998) jilid 4, h. 324-326. 
17

 Muhammad bin Ismail, Subulus Salam: Syarah Bulughul Maram, (Jakarta: Darus 

Sunnah, 2007), jilid 2, h. 104. 



 

 

10 

                             

              

 
 ―Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atasmu berpuasa 

sebagaimana diwajibkan atas orang-orang sebelummu agar kamu 

bertakwa‖. (QS al-Baqarah, 2:183)
18

  

2. Hikmah dan Manfaat dari Berpuasa 

Tidak diragukan bahwa hukum-hukum Allah seluruhnya berdiri di 

atas hikmah, rahasia dan faidah bagi hambanya, tetapi tidak disyaratkan 

hamba ini mempunyai ilmu tentangnya. Sebagian dari hikmah dan faidah 

puasa adalah: 

a. Sesungguhnya puasa yang ikhlas itu membangunkan hati mukmin 

untuk takut Allah. 

b. Keadaan seseorang yang terus-menerus kenyang dapat menyebabkan 

kekerasan hati dan tumpulnya kepekaan jiwa. Hal ini juga berpotensi 

menumbuhkan sifat zalim dan sikap melampaui batas dalam diri 

seorang manusia. Dalam konteks ini, ajaran Islam melalui syariat 

puasa memberikan solusi yang bersifat spiritual dan sosial. Puasa 

berfungsi untuk membersihkan hati dari sifat-sifat tercela dan 

melembutkan perasaan seorang Muslim, sehingga ia lebih peka 

terhadap kebenaran dan lebih mudah mengawal hawa nafsunya.
19

 

                                                 
18

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an,2019), Cet. Ke-1, h. 28. 
19

 Wahab Abdullah, Fiqih Puasa, (Karangkuten: Masjid Salafiyah, 2011) h, 1-2. 



 

 

11 

c. Puasa adalah sebaik-baik perkara yang dapat memberi bekas pada hati 

serta dapat menimbulkan sifat belas kasihan dan rahmat. 

d. Tentang puasa sunnah, baginya keutamaan dan pahala yang tidak ada 

yang dapat menghitungnya kecuali Allah. Karena hal ini Allah 

menyandarkan puasa kepadaNya, bukan bukan ibadah yang lain. 

e. Menambah ibadah dan pendekatan kepada Allah sehingga dicintai 

Allah. Sesungguhnya cinta Allah pada hambanya itu akan 

memutuskannya dari maksiat, mendekatkan diri kepada Allah, 

menambah ketaatan, membuatnya bergegas melakukan kebajikan. 

f. Menjadi istiqomah dalam melakukan kebaikkan.
20

 

3. Hal-hal yang Membatalkan Puasa 

 

a. Makan dan Minum dengan sengaja 

 

Makan dan minum dengan sengaja adalah hal membatalkan 

puasa. Jika makan dan minum dengan tidak sengaja atau lupa bahwa  

sedang berpuasa, maka hal tersebut tidak membatalkan puasa dan 

wajib untuk meneruskan puasanya. 

Dalam Al-Quran surah Al-Baqarah ayat 187 , Allah berfirman, 

                            

                 

 
 ―Dan makan minumlah hingga terang bagimu benang 

putih dari benang hitam, iaitu fajar . kemudian sempurnakanlah 

puasa itu sampai (datang)malam.‖(QS al-Baqarah, 2: 187).
21

  

                                                 
20

 ibid 



 

 

12 

b. Muntah dengan Sengaja
22

 

Muntah dengan sengaja termasuk ke dalam salah satu hal yang 

membatalkan puasa. Namun jika tidak sengaja maka hal tersebut tidak 

membatalkan puasa. Muntah yang tidak disengaja di sini misalnya 

perempuan hamil, orang yang mabuk perjalanan darat, udara, atau laut, 

ataupun orang yang muntah karena reaksi jin atau sihir dalam 

tubuhnya saat diruqyah. 

c. Haid dan Nifas
23

 

 Para Ulama bersepakat bahwa wanita yang haid atau nifas 

adalah haram berpuasa karena hukumnya tidak sah. Dalilnya adalah 

hadis yang diriwayatkan oleh Aisyah r.a. , 

 وَلاَ نُ ؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّلَةَِ وْمِ نُ ؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّ  اكُنَّ 
―Kami diperintah untuk mengqodho puasa dan tidak 

diperintahkan untuk mengqodho shalat‖. (HR. Muslim)
24

  

 Hadis ini menunjukkan bahwa para wanita di zaman tersebut 

tidak berpuasa ketika sedang haidh. 

d. Melakukan jima‘ 

Jima' yang dimaksud disini adalah ad-dukhul (masuk), bertemu 

dan masuknya,alat kelamin laki-laki kedalam farji seorang 

perempuan.
25

 Dalam Alquran surah Al-Baqarah ayat 187, Allah 

SWT berfirman: 

                                                                                                                                      
21

  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an,2019), Cet. Ke-1, h. 29. 
22

  Muhammad Qasim, Fathul Qarib, (Jawa Barat: Mukjizat,2012), Cet.1, h. 266 
23

 Ibid, h.270  
24

 HR. Muslim, Sahih Muslim, kitab al-Haid, (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), h.181.  
25

 Muhammad Qasim, Op. Cit, h. 270 



 

 

13 

                       

                      

                          

                            

                             

                       

       

"Dihalalkan bagimu pada malam puasa bercampur dengan 

istrimu. Mereka adalah pakaian bagimu dan kamu adalah 

pakaian bagi mereka. Allah mengetahui bahwa kamu tidak 

dapat menahan dirimu sendiri, tetapi Dia menerima tobatmu 

dan memaafkanmu. Maka, sekarang campurilah mereka dan 

carilah apa yang telah ditetapkan Allah bagimu. Makan dan 

minumlah hingga jelas bagimu (perbedaan) antara benang 

putih dan benang hitam, yaitu fajar. Kemudian, 

sempurnakanlah puasa sampai (datang) malam. Akan tetapi, 

jangan campuri mereka ketika kamu (dalam keadaan) 

beriktikaf di masjid. Itulah batas-batas (ketentuan) Allah. 

Maka, janganlah kamu mendekatinya. Demikianlah Allah 

menerangkan ayat-ayat-Nya kepada manusia agar mereka 

bertakwa."
26

 (QS. Al-Baqarah 2:187) 

 

e. Murtad atau Keluar Islam 

Jika seseorang murtad atau keluar dari agama Islam saat sedang 

berpuasa, maka otomatis puasanya batal dan seluruh amalannya akan 

terhapus sebab ia telah menjadi kafir. 

Hal ini dijelaskan dalam Al-Qur‘an surah Al-Maidah ayat 5. 

Allah SWT berfirman 

                                                 
26

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an,2019), Cet. Ke-1, h. 29 



 

 

14 

                             

           

 ―Siapa yang kufur setelah beriman, maka sungguh sia-sia           

amalnya dan di akhirat dia termasuk orang-orang yang rugi.
27

 

(QS. Al-Maidah 5:5)  

f. Keluar Mani
28

 

Mani yang keluar karena melakukan onani atau bersentuhan 

kulit dengan lawan jenis tanpa melakukan hubungan seksual juga 

termasuk ke dalam hal-hal yang membatalkan puasa. Namun perlu 

diketahui bahwa, air mani yang keluar sebab mimpi basah itu tidak 

membatalkan puasa.  

g. Gila atau Hilang Akal 
 

Orang yang mengalami gangguan jiwa saat sedang berpuasa 

maka puasanya batal. Dan orang tersebut harus mengganti atau 

mengqadha puasanya ketika ia sudah sembuh.
29

 

h. Masuknya sesuatu ke dalam dua lubang 

 

Ketika berobat dengan cara memasukkan obat atau benda 

melalui qubul (lubang bagian depan) atau dubur (lubang bagian 

belakang) maka puasanya menjadi batal.
30

 

 

                                                 
27

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an,2019), Cet. Ke-1, h.107. 
28

 Wahbah Az-Zuhaili, Op Cit, h.105  
29

 Wahbah Az-Zuhaili, Op Cit, h.112 
30

 Wahab Abdullah, Fiqih Puasa, (Surabaya: Masjid Salafiyah,2011) h.14-15  



 

 

15 

4. Macam Macam Puasa Wajib 

 

a. Puasa Ramadhan 
 

Hukum berpuasa sebulan Ramadhan penuh adalah wajib bagi 

umat Islam. Kewajiban melaksanakan puasa Ramadhan telah 

tercantum dengan jelas dalam Al-Qur'an, hadis, serta kesepakatan 

ulama (ijma'). Antara syarat wajib berpuasa di bulan Ramadhan adalah 

islam, baligh, berakal, sihat, menetap, bersih dari haid dan nifas.
31

 

b. Puasa Kafarat 
 

Kafarat adalah denda yang harus dikerjakan oleh seseorang 

akibat perbuatan dosa yang dilakukannya. Demikian puasa Kafarat 

yakni puasa yang ditunaikan sebagai penebusan atas pelanggaran suatu 

hukum atau kelalaian dalam melaksanakan suatu kewajiban. Contoh 

tindakan yang mengharuskan muslim untuk berpuasa Kafarat; 

berhubungan intim di siang hari bulan Ramadhan, membunuh binatang 

saat ihram, dan ketika suami melakukan zhihar (menyamakan istri 

dengan Perempuan mahramnya).
32

  

c. Puasa Nazar 

 

Yakni puasa yang diikrarkan oleh seseorang untuk 

dilaksanakan, biasanya berkaitan dengan sesuatu hal yang dilakukan 

orang itu. Misalnya seseorang berjanji akan berpuasa selama lima hari 

apabila lulus masuk universitas impian. 

                                                 
31

 Ibid, h 5-6  
32

Azkia Nurfajrina, detikhikmah, "13 Macam Puasa Wajib dan Sunnah Beserta 

Keutamaannya" artikel https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-6785731/13-macam-puasa- 

wajib-dan-sunnah-beserta-keutamaannya. Diakses pada 24 september 2024 

https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-6785731/13-macam-puasa-wajib-dan-sunnah-beserta-keutamaannya
https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-6785731/13-macam-puasa-wajib-dan-sunnah-beserta-keutamaannya


 

 

16 

                       

 ―dan hendaklah mereka menyempurnakan nazar-nazar mereka‖
33

 

(QS. Al-Hajj 22: 29) 

d. Puasa Qadha 

 

Ada beberapa orang dengan kondisi tertentu yang boleh tidak 

berpuasa Ramadan, salah satunya yakni wanita haid. Meski demikian, 

mereka diwajibkan untuk mengganti (qadha) puasa tersebut sesuai 

jumlah hari yang ditinggalkan pada waktu di luar bulan Ramadhan. 

Aisyah r.a meriwayatkan,  

 بِقَضَاءِ الصَّلَةَِ نُ ؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّوْمِ وَلَا نُ ؤْمَرُ  اكُنَّ 
 
"Pada masa Rasulullah SAW, kami (yakni kaum wanita) yang 

mengalami haid, diperintahkan agar mengqadha puasa 

(Ramadan), tetapi tidak mengqadha sholat (yang ditinggalkan 

pada masa haid).(HR Bukhari dan Muslim)."
34

 

5.  Macam-Macam Puasa Sunnah  

a. Puasa Nabi Dawud 

Pengerjaannya dengan sehari berpuasa dan sehari tidak. Puasa 

Nabi Dawud disebutkan sebagai puasa yang paling utama. Abdullah 

bin Amru meriwayatkan bahwa Nabi SAW bersabda: 

السَّلََم كَانَ يَصُومُ يَ وْمًا وَيُ فْطِرُ يَ وْمًاأفَْضَلُ الصِّيَامِ صِيَامُ دَاوُدَ عَلَيْهِ   

                                                 
33

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an,2019), Cet. Ke-1, h. 335   
34

 HR. Muslim, Sahih Muslim,Bab al shaum, (Beirut: Dar al-Fikr, 1970), h. 181.  



 

 

17 

"Puasa yang paling disukai Allah adalah puasa Dawud, dan 

sholat yang paling disukai Allah adalah sholat Dawud. Dia 

tidur separuh malam, dan bangun untuk sholat pada 

sepertiganya, dan tidur lagi pada seperenamnya. Dia puasa satu 

hari dan tidak berpuasa satu hari (berikutnya)." (HR Ibnu 

Majah dan Ahmad)
35

  

 

b. Puasa Sunnah Senin Kamis 

 

Rasulullah SAW biasa mengerjakan puasa sunnah di hari Senin 

dan Kamis. Untuk itu puasa Senin Kamis hukumnya adalah sunnah 

muakkad (sunnah yang ditekankan). 

Di balik pelaksanaannya, puasa Senin Kamis punya keutamaan 

besar sesuai yakni sesuai sabda Rasulullah SAW yang diriwayatkan 

Abu Hurairah: 

عَبْدٍ لَا تُ فْتَحُ أبَْ وَابُ الْْنََّةِ يَ وْمَ الاثْ نَ يِْْ وَيَ وْمَ الْْمَِيسِ فَ يُ غْفَرُ لِكُلِّ 
نَهُ وَبَ يَْْ أَخِيهِ شَحْنَاءُ، فَ يُ قَالُ:  يُشْركُِ باِلِله شَيْئًا إِلاَّ رَجُلًَ كَانَتْ بَ ي ْ
أنَْظِرُوا هَذَيْنِ حَتََّّ يَصْطلَِحَا، أنَْظِرُوا هَذَيْنِ حَتََّّ يَصْطلَِحَا، أنَْظِرُوا 

 هَذَيْنِ حَتََّّ يَصْطلَِحَا
"Sesungguhnya amal-amal manusia dilaporkan (kepada Allah) 

pada hari Senin dan Kamis. lalu Allah SWT mengampuni 

setiap muslim (atau mukmin), kecuali dua orang yang saling 

menjauh. Allah SWT berkata, 'Tangguhkanlah untuk 

keduanya.'" (HR Ahmad)
36

  

 

c. Puasa Ayyamul Bidh 

 

Imam Nawawi dalam Syarh Shahih Muslim menjelaskan bahwa 

yang paling utama adalah berpuasa pada tanggal 13, 14, dan 15 bulan 

Hijriyah, karena inilah yang secara khusus disebut Ayyamul Bidh, 

                                                 
35

 Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, (Beirut: Dar al-Fikr, 1998) jilid 2, h. 942 
36

 HR. Ahmad, Musnad Ahmad (Beirut: Dar al-Fikr, 1996), jilid 2, h. 303. 



 

 

18 

meskipun puasa tiga hari di luar tanggal itu juga sah dan mendapat 

pahala.
37

  

d. Puasa Enam hari dalam bulan Syawal 

 

Puasa enam hari di bulan Syawal baru boleh dikerjakan sejak 2 

Syawal hingga akhir bulan tersebut. Mengerjakan puasa sunnah 

Syawal ini punya keistimewaan besar sesuai yang Nabi SAW sabdakan 

dalam hadis riwayat Abu Ayub Al-Anshari: 

اَ صَامَ الدَّهْرَ     مَنْ صَامَ رَمَضانَ ثَُُّ أتََ بَ عَهُ بسِت   مِنْ شَوَّالٍ فَ كَ انََّّ

 
"Barangsiapa berpuasa Ramadhan lalu melanjutkannya 

dengan puasa enam hari di bulan Syawal, maka itu setara 

dengan puasa sepanjang tahun." (HR. Abu Daud dan At-

Tarmizi)
38

 

e. Puasa Arafah 

 

Puasa ini dilaksanakan pada 9 Dzulhijjah, bertepatan dengan 

jemaah haji yang melakukan wukuf di padang Arafah. Rasulullah SAW 

menyebutkan keutamaan bagi orang yang melaksanakan puasa Arafah 

ini diampunkan dosa setahun yang lalu. 

f. Puasa Asyura 

 

Puasa ini dilakukan pada 10 Muharram. Sunnahnya puasa 

Asyura termaktub dalam sabda Nabi SAW yang diriwayatkan 

Muawiyah bin Abu Sufyan: 

                                                 
37

 Al- Nawawi, Yahya bin Syaraf, Syarh Shahih Muslim, (Beirut: Dar al-Fikr,2002) jilid 

8, h.56 
38

 HR. Abu Daud dan Tarmizi. Sunan Abi Daud, diterjemah oleh Bey Arifin,(Semarang: 

Asy Syifa‘,1991) jilid 3, h. 245 



 

 

19 

فَمَنْ شَاءَ إِنَّ هَذَا يَ وْمُ عَاشُوراَءَ ولََْ يكُْتَبْ عَلَيْكُمْ صِيَامُهُ وَأنَاَ صَائِمٌ 
  صَامَ وَمَنْ شَاءَ فَ لْيُ فْطِرْ 

 
"Hari ini adalah hari Asyura dan kalian tidak diwajibkan puasa 

pada hari ini. Sedangkan aku sekarang berpuasa pada hari ini. 

Siapa yang menghendaki, dia boleh berpuasa, dan siapa yang 

menghendaki dia boleh tidak berpuasa." (HR Bukhari dan 

Muslim)
39

  

 

g. Puasa Tasu‘a 

 

Puasa Tasu‘a adalah puasa sunnah yang dilakukan pada 9 

Muharram yaitu sehari sebelum puasa asyura pada 10 Muharram, 

meskipun sunnah, memiliki nilai ibadah yang tinggi karena 

mendekatkan diri kepada Allah serta memperkuat kesungguhan dalam 

beribadah. Puasa ini biasanya dilakukan bersama dengan puasa 

Asyura, sehingga dapat menyempurnakan amalan puasa di bulan 

Muharram. 

h. Puasa di bulan Sya‘ban 
 Puasa di bulan Sya‘ban adalah puasa sunnah yang sangat 

dianjurkan oleh Nabi Muhammad. Bulan ini memiliki keutamaan 

tersendiri karena menjadi jembatan antara bulan Rajab dan Ramadan. 

Rasulullah banyak berpuasa pada bulan Sya‘ban sebagai bentuk 

persiapan spiritual menjelang bulan Ramadan. Aisyah r.a. 

meriwayatkan, 

                                                 
39

 HR. Bukhari, Shahih Bukhairi Kitabu Syiam (Beirut: Dar al-Fikr, 1998) jilid III, h.57 



 

 

20 

مَا رأَيَْتُ رَسُولَ الِله صَلَّى الُله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اسْتَكْمَلَ صِيَامَ شَهْرٍ إِلاَّ 
 رَمَضَانَ وَمَا رأَيَْ تُهُ أَكْثَ رَ صِيَامًا مِنْهُ فِ شَعْبَانَ 

"Aku tidak melihat Rasulullah SAW menyempurnakan puasa 

dalam satu bulan, kecuali bulan Ramadhan. Dan aku tidak 

melihat beliau memperbanyak puasa dalam suatu bulan, kecuali 

bulan Sya'ban." (HR Bukhari, Muslim)
40

 

6. Biografi Imam Syafi’i  

a. Riwayat Hidup Imam Syafi‘i   

Namanya adalah Muhammad bin Idris bin Abbas bin Uthman 

Syafi‘ bin Sa‘ib bin Abid bin Abdu Yazid bin Hisyam bin Muthalib 

bin Abdu Manaf bin Qushai bin Kilab bin Murah, nasabnya dengan 

Rasulullah bertemu pada Abdul Manaf bin Qushai.
41

 Ibunya bernama 

Fatimah binti Abdullah bin Hasan bin Husain bin Ali bin Abi Thalib.
42

 

Ayahnya bernama idris bin Abbas dan Imam al-Syafi‘i bernikah 

dengan Hamidah binti Nafi‘ bin Unaisah bin Amru bin Utsman bin 

Affan. 

Beliau dilahirkan pada tahun 150 H, bertepatan dengan tahun 

dimana Imam Abu Hanifah meninggal dunia. Beliau dilahirkan di 

Ghazzah, Askalan. Apabila usianya mencapai dua tahun, ibunya 

memindahkannnya ke Hijaz dimana sebagian besar penduduknya dari 

                                                 
40

 Bukhari, Sahih al-Bukhari, no. 1969 (Beirut: Dar al-Fikr, 1998); Sahih Muslim, no. 

1156 (Beirut: Dar al-Fikr, 1998) 
41

 Muhammad bin A.W. Al-‗Aqil, Biografi Imam al-Syafi‟i ,(Jakarta: Pustaka Imam al-

Syafi‘i,2015) h. 2 
42

 Imam Fakhruddin Ar-Razi, Manaqib Imam al-Syafi‟i, (Beirut: Dar Al-Kutub Al- 

Ilmiyah,2015),Cet. Ke-1, h. 15  



 

 

21 

Yaman, ibunya sendiri berasal dari Azdiyah. Keduanya pun menetap di 

sana. Namun ketika umurnya telah mencapai sepuluh tahun, ibunya 

memindahkannya ke Makkah karena khawatir akan melupakan 

nasabnya.
43

 

b. Pendidikan Imam Syafi‘i  

Sejak usia muda, Imam al-Syafi‘i telah menunjukkan 

kedalaman pemahaman terhadap Al-Qur'an. Diriwayatkan bahwa 

ketika beliau membaca ayat-ayat suci, para pendengar yang berada di 

sekitarnya kerap tersentuh hingga menangis. Hal ini menunjukkan 

bahwa bacaan beliau bukan hanya indah secara tajwid, tetapi juga 

menyentuh secara ruhani, karena disertai pemahaman yang mendalam 

terhadap makna yang terkandung dalam Al-Qur'an. Kemampuan ini 

tentu tidak terlepas dari kedekatannya yang erat dengan para ulama di 

Masjidil Haram, di mana beliau banyak menghafal hadis dan menuntut 

ilmu secara langsung dari para ahli. 

Pada usia dua belas tahun, semangat keilmuannya membawanya 

ke Madinah untuk berguru kepada Imam Malik bin Anas, pendiri 

Mazhab Maliki. Sebagai bentuk kesungguhan, Imam al-Syafi‘i telah 

menghafal kitab Al-Muwaththa‟ sebelum bertemu langsung dengan 

Imam Malik. Saat itu, Imam Malik awalnya meragukan kemampuan 

seorang anak kecil untuk membaca kitab setebal itu, namun Imam al-

Syafi‘i justru membuktikan bahwa beliau telah menguasainya, bahkan 

sebelum proses pengajaran dimulai. Hal ini mencerminkan tingkat 

                                                 
43

  Muhammad bin A.W. Al-‗Aqil, op cit., h. 4-7. 



 

 

22 

kecerdasan dan kedisiplinan beliau dalam menuntut ilmu, yang kelak 

menjadi dasar dalam pembentukan metodologi ijtihadnya sendiri. 

Imam  al-Syafi‘i dikenal sebagai murid utama Imam Malik 

yang menimba ilmu selama hampir sepuluh tahun di Madinah. Dalam 

kurun waktu itu, beliau tidak hanya belajar dengan tekun, tetapi juga 

dipercaya oleh gurunya untuk membacakan Al-Muwaththa‟ kepada 

murid-murid lainnya. Hal ini menunjukkan betapa tingginya 

kepercayaan Imam Malik terhadap kecakapan dan kapasitas keilmuan 

Imam al-Syafi‘i. Bahkan masyarakat Madinah kala itu sangat 

mengenalnya, hingga beliau diberi julukan Tongkat Malik, karena 

kerap membantu Imam Malik yang sudah lanjut usia ketika berjalan 

keluar dari masjid. 

Kedekatan hubungan antara murid dan guru ini begitu istimewa. 

Imam Malik pernah memuji al-Syafi‘i sebagai pemuda Quraisy paling 

pandai yang pernah datang menuntut ilmu darinya. Salah satu momen 

yang mengesankan adalah ketika Imam al-Syafi‘i melihat banyak kuda 

di depan rumah Imam Malik dan mengaguminya, lalu Imam Malik 

menghadiahkan semuanya kepada beliau sebagai bentuk penghargaan. 

Setelah wafatnya Imam Malik, Imam al-Syafi‘i mendapat 

kepercayaan dari kalangan Quraisy untuk mengikuti gubernur Yaman 

dan membantu dalam beberapa tugas pemerintahan di Najran. Di sana, 

beliau tetap menjaga kedekatannya dengan ilmu dan ulama, serta 

memperluas wawasan fikih dengan berguru kepada sejumlah tokoh di 



 

 

23 

Yaman. Beliau juga membina keluarga dan memiliki keturunan yang 

meneruskan silsilahnya. 

Keperibadian Imam al-Syafi‘i sangat menonjol dalam aspek 

akhlak dan kedisiplinan. Beliau membagi malamnya menjadi tiga: 

sepertiga untuk menulis dan menuntut ilmu, sepertiga untuk ibadah 

malam, dan sepertiga lagi untuk istirahat. Beliau juga dikenal sangat 

dermawan dan bertakwa, dan memandang bahwa dua sifat inilah yang 

menjadi asas utama dalam meraih kemuliaan sejati.
44

 

c. Metode istinbath hukum Imam al-Syafi‘i 

 Imam al-Syafi‘i merupakan salah satu tokoh penting dalam 

pengembangan ilmu usul al-fiqh yang dikenal dengan metode istinbaṭ 

hukum yang sistematis dan berjenjang. Dalam karya utamanya, al-

Umm, beliau menyebutkan lima tingkatan sumber hukum Islam yang 

menjadi dasar dalam menetapkan hukum.
45

 Kelima sumber tersebut 

digunakan secara berurutan, dimulai dari sumber yang paling tinggi 

hingga ke bentuk ijtihad jika tidak ditemukan nash yang jelas. 

Adapun lima sumber hukum yang menjadi landasan istinbaṭ 

menurut Imam al-Syafi‘i adalah sebagai berikut: 

1) Al-Qur‘an dan al-Ḥadis 

Imam al-Syafi‘i selalu memulai proses istinbaṭ dengan 

merujuk kepada al-Qur‘an. Apabila suatu hukum tidak ditemukan 

                                                 
44

 Imam al-Syafi‘i, Al-Umm-Kitab Induk, alih bahasa oleh Ismail Yakub, (Kuala Lumpur: 

Victory Agencie,2000), Cet. Ke-2, h. 19-21.  
45

 Huzaemah Tahido Yanggo, Pengantar Perbandingan Mazhab,(Jakarta: PT Logos 

Wacana Ilmu,1999) , Cet. Ke-2, h. 85.  



 

 

24 

secara jelas dalam al-Qur‘an, maka beliau merujuk kepada al-

Ḥadis. Kedua sumber ini ditempatkan pada posisi tertinggi dalam 

hierarki hukum. Meskipun keduanya diposisikan sejajar dalam 

urutan istinbaṭ, Imam al-Syafi‘i tetap membedakan antara al-

Qur‘an sebagai kalam Allah yang mutawatir dan bernilai ibadah 

ketika dibaca, dengan al-Ḥadis yang merupakan perkataan Nabi 

Muḥammad SAW, yang tidak semuanya mutawatir dan tidak 

memiliki nilai ibadah dalam pembacaan. 

2) Ijma‘ 

Jika tidak ditemukan dalil dalam al-Qur‘an dan al-Ḥadis, 

maka Imam al-Syafi‘i beralih kepada ijma‘, yaitu kesepakatan para 

ulama pada suatu masa mengenai hukum syar‗i yang bersumber 

dari dalil. Menurut beliau, ijma‘ tidak ditetapkan melalui 

pengakuan langsung dari para ulama sezaman, melainkan diketahui 

melalui penelitian dan kesimpulan para ulama generasi berikutnya. 

Ijma‘ hanya dianggap sah apabila benar-benar mencerminkan 

kesepakatan seluruh mujtahid dan tidak bertentangan dengan nash. 

3) Pendapat Sahabat 

Bila ijma‘ tidak ditemukan, Imam al-Syafi‘i 

mempertimbangkan pendapat para sahabat. Pendapat sahabat 

terbagi menjadi dua yaitu yang disepakati dan yang diperselisihkan. 

Dalam mazhab qadim (sebelum beliau ke Mesir), pendapat sahabat 

dijadikan sebagai hujjah yang kuat. Namun, dalam mazhab jadid 



 

 

25 

(setelah beliau ke Mesir), penggunaannya menjadi lebih selektif. 

Dalam al-Risalah riwayat al-Rabi‘ ibn Sulayman, Imam al-Syafi‘i 

tetap mengambil pendapat sahabat sebagai rujukan dalam kondisi 

tertentu, baik dalam mazhab qadim maupun jadid. 

4) Pendapat sahabat yang Diperselisihkan 

Apabila terdapat perbedaan pendapat di kalangan sahabat, 

maka Imam al-Syafi‘i memilih pendapat yang paling dekat kepada 

dalil syar‗i. Meskipun tidak bersifat mengikat, pendapat sahabat 

tetap dipandang sebagai sumber pertimbangan hukum karena 

kedekatan mereka dengan Nabi SAW dan kedalaman ilmu mereka. 

5) Qiyas (Analogi Hukum) 

Apabila semua sumber sebelumnya tidak memberikan 

jawaban yang pasti, maka Imam al-Syafi‘i melakukan qiyas. Qiyas 

merupakan proses penalaran analogis, di mana hukum suatu kasus 

baru disamakan dengan kasus yang telah memiliki dalil, karena 

memiliki ‗illah (alasan hukum) yang sama. Bagi Imam al-Syafi‘i, 

qiyas adalah bentuk ijtihad yang sah dan menjadi sarana untuk 

menggali makna dari al-Qur‘an dan al-Ḥadis terhadap 

permasalahan yang tidak memiliki nash secara eksplisit. Namun, 

qiyas yang dilakukan tetap tidak boleh keluar dari kerangka nash 

syar‗i.
46

 

                                                 
46

 Muhammad Abu Zahrah, Muhadharat Fi Tarikh Al-Mazahib al-Fiqhiyyah (al-Qahirah: 

Dar al-Fikr alArabiy, 1962), 255-265.  



 

 

26 

Metode istinbaṭ Imam al-Syafi‘i mencerminkan pendekatan 

yang hati-hati, berjenjang, dan mendalam dalam memahami serta 

menetapkan hukum Islam. Beliau senantiasa mengutamakan nash dan 

tidak memberikan ruang bagi ijtihad tanpa landasan dalil, kecuali 

dalam keadaan darurat atau tidak ditemukan nash sama sekali. Hal ini 

menunjukkan sikap ilmiah beliau yang sangat menjunjung tinggi 

otoritas wahyu sebagai sumber utama hukum Islam. 

d. Guru-guru Imam al-Syafi‘i 

Imam al-Syafi‘i berguru kepada banyak ulama terkemuka dari 

berbagai wilayah, antara yang di sebut dalam kitab Manaqib Imam al-

Syafi‘i adalah
47

 : 

1) Imam Malik bin anas 

2) Sufyan bin Uyainah 

3) Muslim bin Khalid az-Zanji 

4) Ibrahim bin Sa‘ad al-Anshari 

5) Abdul Aziz bin Muhammad ad-Darawardi 

6) Ibrahim bin Abi Yahya al-Aslami 

7) Daud bin Abdurrahman al-Aththar 

8) Muhammad bin Ismail bin Abi Fudaik 

9) Said bin Salim al-Qaddah 

10) Abdul Majid bin Abdul Aziz bin Daud 

11) Mutharrif bin Mazin 

                                                 
47

 Imam Fakhruddin Ar-Razi, op. cit., h. 24-27. 



 

 

27 

12) Hisyam bin Yusuf 

13) Amru bin Abi Salamah 

14) Yahya bin hassan 

15) Waki‘ bin al-Jarrah 

16) Abu Usamah Hamad bin Usamah 

17) Ismail bin ‗Ulyah 

18) Abdul Wahhab bin Abd al-Majid 

e. Murid-murid Imam al-Syafi‘i 

Antara murid-muridnya yang tercatat adalah:  

1) Ahmad bin Hanbal 

2) Al-Hasan bin Muhammad 

3) Al-Za‘farani 

4) Al-Husin al-Karabisi 

5) Abu Tsaur Ibrahim bin Khalid al-Kalbi 

6) Yunus bin Abdil A‘la
48

 

7) Ar-Rabi‘ bin Sulaiman bin Abdul Jabbar bin Kamil 

8) Abu Ibrahim Ismail bin Yahya bin Ismail bin Amr bin Muslim al-

Muzani 

9) Abu Abdillah Muhammad Bin Abdillah bin Abdul Hakam bin 

A‘yan bin Laits 

10) Abu Yaqub Yusuf bin Yahya al-Mishri al-Buwaithi
49

 

 

                                                 
48

 Ibid., h.27. 
49

 Muhammad bin A.W. Al-‗Aqil, op cit., h. 40-43.   



 

 

28 

f. Kelebihan Imam Al-Syafi‘i serta Pujian Ulama Terhadapnya
50

 

1) Keilmuan yang luar biasa 

Imam al-Syafi‘i dikenali memiliki pemahaman mendalam 

terhadap Al-Qur‘an, hadis, bahasa Arab dan ilmu fikih. Al-Baihaqi 

menyebutnya sebagai faqih mujtahid yang menguasai seluruh 

cabang ilmu syar‘i. 

2) Penghafal Hadis yang hebat 

Beliau hafal ribuan hadis dengan sanad dan matan, dan dikenal 

sangat ketat dalam menyeleksi hadis yang sahih. Karena itu, ia 

digelari sebagai Nashirus Sunnah (Pembela Sunnah). 

3) Pengasas ilmu ushul fikih 

Imam Syafi‗i merupakan ulama pertama yang menyusun metode 

sistematis dalam berijtihad melalui karya monumental ―Ar-

Risalah‖, yang menjadi dasar ilmu Ushul Fikih. 

4) Hati-hati dalam mengeluarkan fatwa 

Dalam kitab Manaqib, Al-Baihaqi banyak menukil sifat wara' dan 

kehati-hatian Imam Syafi‗i. Beliau sering berkata, ―Aku tidak 

berani mengeluarkan fatwa sebelum yakin dalilnya.‖ 

5) Kefasihan dan keindahan bahasa 

Dikenal sangat fasih dan ahli syair, beliau bisa menjelaskan 

persoalan agama dan fikih dengan bahasa yang ringkas namun 

                                                 
50

  Imam Fakhruddin Ar-Razi, op. cit., h. 34-41. 



 

 

29 

dalam makna. Banyak puisi dan syairnya juga termuat dalam 

Manaqib. 

6) Zuhud dan rendah hati 

Meskipun memiliki pengaruh besar dan dihormati khalifah, Imam 

Syafi‗i hidup sederhana, dermawan, dan tidak mengejar dunia. 

7) Dipuji oleh Ulama besar 

a) Imam Ahmad bin Hanbal: ―syafi‘i itu seperti matahari bagi 

dunia dan kesehatan bagi manusia‖. 

b) Imam Malik bin anas: ―tidak ada seorang pun dari Quraisy 

yang lebih pandai dari pemuda ini‖. 

c) Yahya bin Ma‘in: ―kami tidak pernah melihat orang secerdas 

Syafi‘i‖. 

d) Al-Baihaqi: ―pemimpin para imam dan hujjah umat‖. 

g. Anak-anak Imam al-Syafi‘i 

1) Abu Utsman Muhammad, ia seorang hakim di kota Halib 

Syam(Syria) 

2) Fathimah  

3) Zainab 
51

 

h. Karya-karya dari Imam al-Syafi‘i 

1) Kitab Al Umm 

2) Kitab Ar-Risalah Al Jadidah 

3) Kitab As-Sunan
52

 

                                                 
51

 Imam Fakhruddin Ar-Razi, op. cit., h.34 . 
52

 Muhammad bin A.W. Al-‗Aqil, op. cit., h. 43-47. 



 

 

30 

4) Ikhtilaf Al Hadis 

5) Ibthal Al Istihsan 

6) Ahkam Al Quran 

7) Bayadh Al Fardh 

8) Sifat Al Amr wa Nahyi 

9) Ikhtilaf Al Malik wa Al Syafi‘I  

10) Ikhtilaf Al Iraqiyin 

i. Wafatnya Imam al-Syafi‘i 

Pada masa akhir kehidupannya, Imam al-Syafi‗i mengalami 

gangguan kesehatan yang cukup berat, yaitu menderita penyakit 

ambeien (bawasir). Penyakit ini semakin memburuk seiring 

bertambahnya usia beliau dan menjadi salah satu sebab wafatnya. 

Beliau wafat di kota Mesir pada malam Jum‘at, setelah menunaikan 

salat Maghrib, tepatnya pada malam terakhir bulan Rajab tahun 204 H 

atau sekitar tahun 819/820 Masehi.  

Pemakaman beliau dilaksanakan pada keesokan harinya, yakni 

pada hari Jum'at. Makam beliau terletak di kota Kairo, Mesir, tepatnya 

di sekitar kawasan yang dikenal sebagai lingkungan Imam al-Syafi‗i, 

dekat Masjid Yazar. Hingga kini, makam beliau menjadi tempat ziarah 

dan penghormatan bagi para pecinta ilmu dan pengikut mazhab Syafi‗i 

dari berbagai penjuru dunia.
53

 Wafatnya Imam al-Syafi‗i menjadi 

kehilangan besar bagi dunia Islam, terutama dalam bidang fikih dan 

                                                 
53

 Ibid , . h. 32-33 



 

 

31 

ushul fikih. Kendati wafat dalam usia relatif muda, yakni sekitar 54 

tahun, warisan keilmuannya tetap hidup dan menjadi rujukan utama 

dalam mazhab Syafi‗i hingga saat ini. 

7. Biografi Imam Malik 

a. Riwayat hidup Imam Malik 

Nama lengkap Imam Malik adalah Malik bin Anas bin Malik 

bin Abi Amir bin Amru bin al-Harits bin Ghaiman bin Khutsail bin 

Amru Bin al-Harits (Dzu Asbah) bin Auf bin Malik bin Zaid bin 

Syadad bin Zur‘ah.
54

 Imam Malik dilahirkan di suatau tempat yang 

bernama Zulmarwah di sebelah Utara, Al-Madinatul Munawwarah 

pada tahun 93 Hijriah, ia dilahirkan tiga belas tahun sesudah kelahiran 

Imam Abu Hanifah. 

Nasab berpangkal dari Ya"rub ibn Yasyjub ibn Qahthan al-

Ashbanhi. Silsilah keluarga Imam Malik berasal dari suku Arab yang 

berasal dari Yaman. Imam Malik tumbuh di kota Nabi, Madinah al-

Munawwarah. 

Sejak kecil, ia sudah dikenal memiliki bakat keilmuan yang 

tinggi.
55

 Ibunya bernama Siti al-"Aliyah binti Syuraik ibn Abd. 

Rahman ibn Syuraik al-Azdiyah. Ada riwayat yang mengatakan bahwa 

Imam Malik berada dalam kandungan rahim ibunya selama dua tahun, 

ada pula yang mengatakan sampai tiga tahun. 

                                                 
54

 Wildan Jauhari, Biografi Imam Malik, (Jakarta Selatan: Rumah Fiqih Publishing, 

2018), Cet. Ke-1, h.5.   
55

 Tariq Suwaidan, Biografi Imam Malik Kisah Perjalanan dan Pelajaran Hidup Sang 

Imam Madinah, (Jakarta: Zam  an, 2012), Cel. Ke-1, h. 32-33. 



 

 

32 

Datuk Imam Malik yang pertama adalah Malik ibn Amr 

termasuk pembesar para tabiin gelarannya ialah Abu Anas. Ia 

meriwayatkan hadis dari Umar, Utsman, Thalhah, dan Aisyah r.a. Ia 

juga termasuk salah seorang penulis ayat suci, Al-Quran semasa 

Khalifah Ustman memerintahkan supaya mengumpulkan ayat Al-

Quran dan Abdul Aziz pernah meminta pendapatnya. 

Datuknya yang kedua Amir bin Umru salah seorang sahabat 

Rasulullah S.A.W. yang ikut perang bersama Rasulullah S.A.W. 

kecuali dalam perang Badar.
56

 Imam Malik berkahwin dengan seorang 

hamba (amah), beliau tidak kawin dengan perempuan yang merdeka 

(hurrah). Beliau mendapat empat orang anak dengan istrinya tersebut 

anaknya yang laki-laki namanya ialah, Muhammad, Hamad dan 

Yahya, sementara anaknya yang perempuan namanya ialah, Fatimah.
57

 

Di antara pribadi Imam Malik juga ialah menjauhkan dari 

perkara- perkara yang mengelirukan, bagitu juga pembahasan yang 

tidak membawa kepada natijah pratikal. Imam Malik adalah seorang 

yang sangat hebat, lantaran itu beliau ditakuti atau dikagumi oleh 

murid- muridnya dan juga orang-orang yang mengenalnya. Beliau 

ditakuti oleh pemerintah dan khalifah. Kehebatan Imam Malik adalah 

datang dari kekuatan jiwa dan kemasyurannya diikuti oleh pribadinya 

yang tinggi dan mulia.
58

 Imam Malik wafat pada hari Ahad, 10 Rabiul 

Awal 179 Hijriah bersamaan 797 Masehi di Madinah pada masa 

                                                 
56

 Ahmad Asy-Syurbasi, Sejarah dan Biografi Empat Imam Mazhab,(Jakarta: Maktabah 

al-Ma‘arif,2001), h. 72-73. 
57

 Ibid, h.,137. 
58

 Ibid, h., 133-134. 



 

 

33 

pemerintahan Abbasiyah di bawah kekuasaan Harun al-Rasyid dalam 

usia 73 tahun.
59

 

b. Pendidikan Imam Malik 

Imam Malik mendapat ilmunya dari keluarga, khususnya dari 

ayah dan paman-pamannya yang mendapat hadis langsung dari 

kakeknya. Sang kakek, Malik, termasuk salah seorang pencatat mushaf 

Al-Qur‘an saat Utsman memerintahkan untuk mencatatnya. Ia juga 

sering mendiktekan ayat-ayat Al-Qur‘an kepada pada penulis mushaf 

tersebut. 

Imam Malik tumbuh lingkungan yang penuh dengan iklim 

belajar dan periwayatan hadis di Madinah, kota yang menjadi pusat 

sunnah dan fatwa- fatwa para sahabat. Saat Malik mendapati sumber 

kekayaan ilmu dan hadis, bakat dan potensinya mulai berkembang, ia 

telah menghafal Al-Quran sejak usianya masih belia. Setelah 

merampungkan hafalan Al-Quran, Imam Malik mulai menghafal hadis. 

Di lingkungannya ia mendapat motivasi yang tinggi, dan di kota 

Madinah ia memperoleh segala hal yang mendukung untuk menghafal 

hadis.
60

 

Pada mulanya, Imam Malik sangat meminati dengan lagu dan 

musik. Ia pernah bercita-cita menjadi penyanyi terkenal. Sebagai 

seorang anak kecil, ia sering berdendang dan ternyata suaranya betul-

betul bagus. Di antara yang mendorong Imam Malik mencari ilmu 

adalah ibunya, Aliyah binti Syarik ibn Abdurrahman ibn Syarik al-

                                                 
59

 Muhammad Abu Zahrah,Malik: Hayatuhu wa „Ashruhu, Ara‟uhu wa Fiqhuhu,(Kairo: 

Dar al-Fikr al-Arabi,2002), h. 147. 
60

 Tariq Suwaidan, op. cit, h. 36-38. 



 

 

34 

Azadiyah (bangsa Arab dari kabilah Azad). Ia sosok yang mengalihkan 

Imam Malik kecil dari seni menyanyi ke bidamg ilmu pengetahuan.
61

 

Imam Malik mempelajari bermacam-macam bidang ilmu 

pengetahuan, seperti ilmu hadis, Ar-Rad ala ahlil ahwa fatwa-fatwa 

dari para sahabat-sahabat dan ilmu fikih ahli Al-ra'yu (pikir). Imam 

Malik adalah seorang yang sangat aktif dalam mencari ilmu, beliau 

sering mengadakan pertemuan dengan para ahli hadis dan ulama. 

Serta dapat membelajari banyak ilmu dalam waktu yang singkat 

dan beliau mulai mengajar ketika usianya tujuh belas tahun. Imam 

Malik sangat menghormati ilmu pengetahuan dan menjaganya dengan 

baik dan beliau menjauhkan dirinya dari kehinaan. 

c. Metode istinbath hukum Imam Malik 

Imam Malik bin Anas merupakan seorang mujtahid besar yang 

tumbuh dan berkembang di kota Madinah, pusat keilmuan Islam pada 

masa tabi'in. Ia dikenal sebagai ahli hadis yang terkemuka sekaligus 

ulama fikih yang sangat disegani pada masanya. Dengan latar belakang 

keilmuan yang kuat, khususnya dalam bidang hadis dan praktik para 

sahabat, Imam Malik memiliki pendekatan khusus dalam menetapkan 

hukum-hukum syariat. Beliau adalah sosok yang sangat menjunjung 

tinggi praktik masyarakat Madinah sebagai representasi otentik dari 

sunnah Nabi SAW yang masih hidup dan diamalkan secara turun-

temurun. Kitabnya yang monumental, al-Muwaththa‘, menjadi bukti 

komitmen beliau terhadap pelestarian ilmu hadis dan ijtihad yang 

                                                 
61

 Ibid, h., 40-41. 



 

 

35 

berbasis pada dalil dan maslahat. Dalam merumuskan hukum Islam, 

Imam Malik menggunakan berbagai sumber hukum yang menurutnya 

memiliki legitimasi kuat, baik dari sisi nash maupun praktik sahabat 

dan tabi‘in, serta pertimbangan terhadap kemaslahatan umat.
62

 

Adapun metode istinbat hukum yang digunakan oleh Imam 

Malik dapat dijelaskan sebagai berikut: 

1) Al-Qur‘an 

Imam Malik menjadikan al-Qur‘an sebagai sumber hukum 

yang pertama dan utama. Dalam mengambil hukum dari al-Qur‘an, 

beliau berpegang pada keumuman dan makna zahir dari ayat-

ayatnya, kecuali apabila ada dalil lain yang lebih kuat yang 

membatasi atau menjelaskan makna tersebut.
63

 

2) Sunnah Nabi SAW 

Sunnah Rasulullah SAW menjadi dasar hukum kedua 

setelah al-Qur‘an. Imam Malik sangat memperhatikan otentisitas 

hadis dan hanya menerima hadis yang diamalkan oleh masyarakat 

Madinah. Dalam kasus pertentangan antara hadis dan makna zahir 

al-Qur‘an, ia lebih mendahulukan al-Qur‘an, kecuali apabila hadis 

tersebut diperkuat dengan ijma‘ penduduk Madinah. 

3) Ijma‘ Ahl al-Madinah 

Imam Malik menempatkan kesepakatan para ulama 

Madinah sebagai hujjah yang sangat kuat. Beliau meyakini bahwa 

                                                 
62

 Huzaemah Tahido Yanggo, op. cit., h. 105-106.  
63

 Muhammad Ali al-Sayis, Pertumbuhan Dan Perkembangan Hukum Fiqh: Hasil 

Refleksi Ijtihad. Penerjemah M. Ali Hasan (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1995), h. 99.  



 

 

36 

masyarakat Madinah mewarisi langsung praktik dari Nabi SAW 

dan para sahabat. Oleh karena itu, ijma‘ mereka dinilai lebih tinggi 

daripada khabar ahad karena dianggap sebagai penyambung otentik 

dari syariat Rasulullah SAW. 

4) Fatwa Sahabat 

Imam Malik sering merujuk pada fatwa sahabat, khususnya 

dari sahabat besar seperti Umar bin Khattab, Abdullah bin Umar, 

dan Aisyah RA. Fatwa mereka dianggap memiliki dasar dari apa 

yang mereka lihat dan pahami langsung dari Rasulullah SAW, 

sehingga memiliki bobot hukum yang kuat.
64

 

5) Khabar Ahad 

Imam Malik tidak selalu menerima khabar ahad sebagai 

hujjah mutlak. Beliau mensyaratkan agar khabar ahad dikenal oleh 

masyarakat Madinah. Jika tidak dikenal atau bertentangan dengan 

dalil qath‘i atau praktik penduduk Madinah, maka beliau lebih 

memilih qiyas atau sumber lain yang dianggap lebih kuat. 

6) Qiyas (Analogi) 

Imam Malik menggunakan qiyas sebagai metode istinbat 

ketika tidak ditemukan dalil nash maupun ijma‘. Meskipun 

demikian, beliau tetap mempertimbangkan bahwa maslahat atau 

istihsan dapat didahulukan dari qiyas apabila hasilnya lebih selaras 

dengan maqashid syariah.
65

 

                                                 
64

 Tengku Muhammad Hasbi Ash Shiddieqy, Pokok-Pokok Pegangan Imam Mazhab, 

(Semarang: Pustaka Rizki Putra, 1997), Cet. Ke-1, jilid 2, h. 206.  
65

 Abu Zahrah, Tarikh Al-Mazahib al-Islamiyah, (al-Qahirah: Daar al-Fikr al-Arabiy, 

1987), jilid 2, h. 215  



 

 

37 

7) Istihsan 

Dalam mazhab Maliki, istihsan digunakan untuk 

memberikan solusi hukum yang lebih sesuai dengan kemaslahatan, 

terutama ketika qiyas menghasilkan ketentuan hukum yang dirasa 

tidak tepat dalam konteks sosial tertentu. Istihsan menurut Imam 

Malik bukan sekadar mengikuti perasaan, tetapi memperhatikan 

maksud dan hikmah dari syariat Islam secara menyeluruh. 

8) Sadd al-Zari‘ah (Menutup Jalan kepada Kerusakan) 

Prinsip ini menjadi ciri khas mazhab Maliki. Imam Malik 

memandang bahwa segala sarana yang mengarah kepada kerusakan 

atau kemaksiatan harus dicegah sejak awal. Dengan demikian, 

tindakan preventif dalam menjaga kemaslahatan masyarakat 

menjadi bagian dari penetapan hukum. 

9) Istishab (Hukum Asal yang Berlangsung) 

Imam Malik menggunakan istishab sebagai dalil dalam 

menetapkan hukum apabila tidak ditemukan dalil yang menghapus 

hukum sebelumnya. Prinsip ini mempertahankan hukum asal yang 

telah berlaku, kecuali ada dalil yang membatalkannya. 

10) Syar‘u Man Qablana 

Imam Malik juga menerima syariat umat terdahulu selama 

tidak bertentangan dengan ketentuan syariat Islam yang dibawa 

oleh Nabi Muhammad SAW. Ini termasuk hukum-hukum yang 

disebutkan dalam al-Qur‘an yang berlaku pada umat-umat 

sebelumnya. 



 

 

38 

11) Maslahah Mursalah 

Maslahah mursalah menjadi fondasi penting dalam ijtihad 

Imam Malik. Beliau menetapkan hukum berdasarkan kemaslahatan 

yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam dalil, tetapi dianggap 

mendukung tujuan syariat secara umum. Hal ini menunjukkan 

fleksibilitas ijtihad beliau dalam merespons persoalan-persoalan 

baru.
66

 

d. Guru-guru Imam Malik 

Di waktu Imam Malik menuntut ilmu, beliau mepunyai banyak 

guru. Kitab "Tahzibul-asma wallughat" menerangkan bahwa Imam 

Malik pernah belajar kepada Sembilan ratus orang syekh. Tiga ratus 

darinya dari golongan Tabi"in dan enam ratus lagi dari Tabi"it-tabi"in, 

mereka semua adalah orang yang terpilih dan cukup dengan syarat-

syarat yang dapat dipercaya dalam bidang agama dan hukum fikih. 

Imam Malik tidak menerima hadis (Rawi) yang tidak diketahui 

tentang pengambilannya sekali pun pembawa hadis itu dari orang yang 

baik dalam bidang agama.
67

 Di antara guru utama Imam Malik 

adalah:
68

 

1) Rabi'ah al-Ra'yi (Rabi,,ah ibn Abi Abdurarahman Farrukh, bergelar 

Abu Utsman, dan dia termasuk sahabat keluarga Munkadir yang 

berasal dari Bani Taimi keturunan Abu Bakar al-Shiddiq). 

                                                 
66

 Huzaemah Tahido Yanggo,op. cit.,h. 116.  
67

 Ahmad Asy-Syurbasi, Op.Cit, h. 75-76. 
68

 Ibid., h. 137.  



 

 

39 

2) Abdurrahman ibn Harmuz (Abdurrahman ibn Harmuz al-A"raj 

Abu Daud al-Madani, ia termasuk tabiin yang meriwayatkan hadis 

dari Abu Hurairah, Abu Said, Ibnu Abbas, Muawiyah ibn Abu 

Sufyan, dan sahabat lainya). 

3) Nafi' al-Dailami (Nafi ibn Jirjis al-Dailami, meninggal di tahun 117 

H). 

4) Ibnu Syihab al-Zuhri (Abu Bakar Muhammad ibn Muslim ibn 

Ubaidillah). 

5) Ja'far al-Shadiq (meninggal di tahun 148 Hijriah). 

6) Muhammad ibn al-Munkadir (Muhammad ibn al-Munkadir al- 

Taimi al-Quraisyi). 

7) Abu al-Zanad (Abdullah ibn Dzakwan, meninggal tahun 174 

Hijriah). 

e. Murid-murid Imam Malik 

Murid-murid Imam Malik yang belajar ilmu dengannya adalah 

sangat banyak sehingga 993 orang. Mereka datang dari negeri yang 

pelbagai. Antaranya adalah:
69

 

1) Abu Hazim Salman bin Dinar 

2) Abu Mus‘ab 

3) Sulaiman bin Bilal al-Qadhi 

4) Al-Walid bin Muslim 

5) Abdul Rahman bin al-Qasim al-‗Atqi (ibnu al-Qasim) 

6) Ibnu Wahab, (pengarang kitab Al-Mujalasat) 

                                                 
69

 Abdul Azib Hussain, Manhaj Ilmu Fiqah dan Usul Fiqah,(Kuala Lumpur: Telaga Biru 

Sdn. Bhd.,2012), h. 295. 



 

 

40 

7) Syakran binAli al-Qairuni 

8) Abdullah bin Farukh al-Qairuni 

9) Yahya bin Yahya al-Qurtbi 

10) Abdullah Ziyad ibn Abdul al-Rahman al-Qurthubi 

11) Isa ibn Dinar al-Andalusi 

12) Ibnu Rusy al-Hafied 

f. Kelebihan Imam Malik serta Pujian Ulama Terhadapnya  

1) Kedalaman ilmu dan hafalan yang kuat  

Imam Malik dikenal sebagai salah satu Ulama yang paling 

mendalam pemahamannya terhadap hadis dan fikih. Beliau dikenal 

mampu menghafal ribuan hadis berserta sanad dan hukum-

hukumnya dengan sangat kuat.  

2) Wara‘ dan keteguhan dalam menjaga ilmu 

Imam Malik terkenal sangat berhati-hati dalam meriwayatkan hadis 

dari orang yang thiqah(terpercaya) dan sangat selektif dalam 

menerima ilmu. 

3) Konsistensi dalam mengamalkan ilmu 

Beliau tidak hanya menjadi pengajar tetapi juga teladan dalam 

pengamal ilmu. Beliau tidak akan mengajarkan sebuah hadis 

kecuali telah mandi, memakai pakaian terbaik dan duduk dengan 

penuh khidmat. 

4) Kemandirian dalam berijtihad dan lahirnya Mazhab Maliki 

Imam Malik berhasil merumuskan metode fikihnya berdasarkan 

Al-Qur‘an, hadis, amalan penduduk Madinah, qiyas, dan istihsan. 



 

 

41 

Hal ini membuktikan keistimewaannya dalam menggabungkan 

antara nash dan realitas Masyarakat. 

5) Dipuji oleh Ulama Besar  

a) Imam al-Syafi‘i: ―jika datang kepadamu hadis dari Imam 

Malik, maka terimalah dengan tangan terbuka‖ 

b) Imam Ahmad bin Hanbal : ―Imam Malik adalah murid az-Zuhri 

yang paling bisa dipercaya‖ 

c) Abu al-Aswad: ―Imam Malik adalah si pemuda dari suku 

Ashbah yang menjadi tokoh utama setelah Ulama besar 

lainnya‖.
70

 

g. Anak-anak Imam Malik 

1) Muhammad  

2) Hammad  

3) Yahya  

4) Fatimah  

5) Abdullah
71

  

h. Karya-karya dari Imam Malik 

Imam Malik bin Anas dikenal sebagai salah satu imam mazhab 

yang tidak hanya memiliki kedalaman ilmu dalam bidang fikih, tetapi 

juga menghasilkan karya-karya monumental yang menjadi rujukan 

penting dalam pengembangan ilmu keislaman, terutama dalam disiplin 

hadis dan fikih. Karya beliau yang paling terkenal adalah al-

                                                 
70

 Wildan Jauhari, op. cit., h. 21-22.  
71

 Moenawar Chalil, Biografi Empat Serangkai Imam Mazhab, (Jakarta: PT. Bulan 

Bintang, 1995), Cet. Ke-9, h. 84.  



 

 

42 

Muwaththa‘, selain itu terdapat juga beberapa karya lain yang 

dikaitkan dengan beliau, meskipun sebagian besar ajaran dan fatwa 

Imam Malik tersebar melalui periwayatan murid-muridnya. 

1) Al-Muwathta‘ 

Karya terbesar dan paling berpengaruh dari Imam Malik 

adalah kitab al-Muwaththa‟. Kitab ini dianggap sebagai salah satu 

kompilasi hadis tertua yang tersusun secara sistematis. Al-

Muwaththa‘ memuat hadis-hadis Nabi Muhammad SAW, 

perkataan sahabat, serta fatwa para tabi'in dan ijtihad pribadi Imam 

Malik. Penyusunan kitab ini berdasarkan topik-topik fikih seperti 

thaharah, shalat, zakat, puasa, jual beli, pernikahan, dan lain-lain. 

Keistimewaan al-Muwaththa‟ bukan hanya karena kedalaman 

isinya, tetapi juga karena metode Imam Malik dalam menyeleksi 

hadis yang sangat ketat. Beliau hanya mencantumkan hadis yang 

benar-benar shahih menurut standar Madinah, yang saat itu 

dianggap sebagai pusat keilmuan Islam. Kitab ini juga menjadi 

bukti kuat bahwa Imam Malik menggabungkan antara riwayah dan 

dirayah dalam ilmunya. 

Penulisan kitab ini bermula atas dorongan dari Khalifah 

Abu Ja'far al-Mansur yang menyadari keluasan ilmu Imam Malik 

dan memintanya menyusun sebuah kitab yang dapat dijadikan 

pegangan umat. Imam Malik pun memulai penulisan al-

Muwaththa‟ pada tahun 144 H dan terus memperbaiki serta 

menyusunnya hingga selesai sekitar tahun 159 H, sehingga total 



 

 

43 

waktu yang dibutuhkan mencapai 40 tahun. Al-Mansur wafat 

sebelum kitab ini selesai. Kitab ini bukan semata-mata kitab hadis, 

tetapi merupakan kitab fikih yang menggabungkan sunnah, amalan 

penduduk Madinah, dan pendapat para sahabat serta tabi‘in. 

Imam Malik sendiri menegaskan bahwa perbuatan 

penduduk Madinah memiliki kekuatan hukum yang besar karena 

mereka merupakan generasi yang paling dekat dengan Nabi SAW. 

Oleh karena itu, al-Muwaththa‟ tidak hanya memuat hadis, tetapi 

juga mencerminkan konsensus hukum masyarakat Madinah 

sebagai bentuk dari ijtihad yang kuat. Dalam penyusunannya, 

Imam Malik juga tidak segan untuk menyatakan pendapatnya 

sendiri dan menggunakan metode qiyas serta penilaian rasional 

yang tidak keluar dari mazhab ahli Madinah. 

Patut dicatat bahwa al-Muwaththa‟ merupakan hasil kerja 

keras Imam Malik selama 40 tahun, di mana beliau memperbaharui, 

menyusun ulang, dan mendalami isi kitab tersebut secara bertahap. 

Dalam kitab ini, Imam Malik berusaha menjelaskan hadis dari segi 

ilmiah, menyelidiki pendapat-pendapat mazhab, dan 

menyeimbangkan antara ijtihad pribadi dan riwayat Madinah. 

Apabila Imam Malik tidak menemukan pendapat yang jelas, ia 

akan merujuk kepada sunnah dan amalan para sahabat dan tabi'in, 

terutama yang sesuai dengan kebiasaan Madinah. 



 

 

44 

Imam Syafi"I berkata mengenai kitab al- Muwattho' Imam 

Malik: 

تَابِ اللّهِ أَصْحُ مِنْ كِتَابِ مَالِكٍ كِ  مَا عَلَى الَأرْضِ كِتَابٌ بعَدَ   
 

―Tidak ada sebuah kitab pun di muka bumi ini yang paling 

sahih selepas kitab al-Quran melainkan kitab Imam Malik 

(al- Muwattha")
72

 

Selain al-Muwaṭṭaʼ sebagai satu-satunya karya yang ditulis 

langsung oleh Imam Malik, terdapat pula beberapa karya lain yang 

berisi pendapat dan fatwa beliau, namun tidak disusun oleh beliau 

sendiri. Karya-karya ini ditulis oleh murid-murid atau pengikut 

mazhabnya, dan disusun berdasarkan periwayatan atau catatan 

mereka terhadap ajaran Imam Malik : 

a) Al-Mudawwanah al-Kubra 

Kitab ini disusun oleh Sahnun bin Sa'id at-Tanukhi 

berdasarkan riwayat dari murid Imam Malik, yakni 'Abdul 

Rahman bin al-Qasim. Al-Mudawwanah menjadi referensi 

fikih mazhab Maliki yang sangat penting karena memuat 

jawaban-jawaban Imam Malik atas berbagai persoalan hukum, 

lengkap dengan analisis dan penjelasan dari para muridnya.
73

 

b) Al-Wadiha 

c) Al-Mukhtafilah 

d) Al-Mujalasat (Ibn Wahb) 

e) Bidayatul Mujtahid (Ibn Ruysd). 

                                                 
72

 Tariq Suwaidan, op. cit., h.61, 91-92 
73

 Abdul Azib Hussain, op. cit., h. 295. 



 

 

45 

i. Wafatnya Imam Malik 

Setelah lebih dari enam puluh tahun menjabat sebagai mufti 

Madinah, Imam Malik wafat dengan tenang pada hari Ahad, 10 Rabiul 

Awwal tahun 179 H (798 M) dalam usia 87 tahun. Beliau 

meninggalkan tiga orang putra dan seorang putri, yaitu Yahya, 

Muhammad, Hammadah, dan Ummu Abiha. Di samping warisan 

keilmuannya, beliau juga meninggalkan harta berupa uang emas lebih 

dari 3300 dinar. Semoga Allah meridhainya.
74

 

 

B. Penelitian Terdahulu 

 

Ada beberapa penelitian yang memiliki kesamaan dengan penelitian 

yang penulis laksanakan. Oleh sebab itu, untuk menghindari asumsi plagiasi, 

maka berikut ini penulis paparkan beberapa hasil penelitian terdahulu, 

diantaranya. 

1. Skripsi yang ditulis Nur Atikah binti Abdul Nasir NIM 11423206211 dari 

Fakultas Syariah dan Hukum Jurusan Perbandingan Mazhab UINSUSKA 

RIAU dengan judul ; Qadha‟ Puasa Tathawwu‟(sunnah) Studi Komporatif 

Menurut Imam Abu Hanifah dan Imam Al-Syaffi‟i . Dalam skripsi tersebut 

membahaskan tentang qadha‘ puasa tathawwu‘ (sunnah) dimana Imam 

Hanafi dan Imam syafie berbeda pandangan tentang kewajiban 

mengqadha‘ puasa tathawwu‘ itu. 

2. Skripsi yang ditulis Rahmi Rahmawanti NIM 10821002590 dari Fakultas 

Syariah dan Ilmu Hukum Jurusan Ahwal Al-Syakhsiyyah  UINSUSKA 

                                                 
74

  Wildan Jauhari, op. cit., h. 27. 



 

 

46 

RIAU dengan judul ;  Analisis terhadap Pendapat Ibnu Hazm Tentang 

Batalnya Puasa Karena Sengaja Melakukan Kemaksiatan. Dalam skripsi 

tersebut membahaskan analisa tentang batalnya puasa  karna sengaja 

melakukan kemaksiatan menurut pendapat Ibnu Hazm . 

3. Skripsi yang ditulis Assyfa  Dwianda NIM 12020321173 dari Fakultas 

Syariah dan Hukum Jurusan Perbandingan Mazhab UINSUSKA RIAU 

dengan judul; Hukum Berniat Membatalkan Puasa (Studi Komperatif Ibnu 

Qudamah dan Imam al- Nawawi). Dalam skripsi tersebut membahaskan  

tentang hukum berniat membatalkan puasa.   



 

47 

BAB III 

METODOLOGI PENELITIAN 

 

A. Jenis Penelitian 

 
Jenis penelitian ini adalah penelitian normatif hukum islam dengan 

menggunakan metode penelitian kepustakaan ( Library Research ) yaitu 

mengumpulkan data dan bahan – bahan yang berhubungan dengan masalah 

yang dibahas dengan melakukan studi kepustakaan murni , membaaca dan 

membahas tulisan – tulisan buku yang mengarah dengan pembahasan ini . 

 

B. Jenis Data 

 
Untuk penelitian ini , penulis menggunakan data kuantitatif yang mana 

dalam bentuk maklumat yang berhasil dari sumber – sumber yang dikenal 

pasti sesuai dengan keperluan kajian. Kemudian melakukan pengutipan 

langsung maupun tidak langsung pada bagian – bagian yang dapat dijadikan 

sumber rujukan untuk disajikan secara sistematis . 

Dalam prosuder yang sistematis dan stander untuk memperoleh data 

yang diperlukan selalu ada hubungan antara metode pengumpulan data dengan 

masalah yang ingin dipecahkan , metode pengumpulan data yang digunakan 

dalam penelitian ini adalah dengan metode studi atau (library). 

 

C. Sumber Data 

 

Data yang dipergunakan dalam penelitian ini adalah data primer 

maupun sekunder yang telah tersedia di perpustakaan yang berhubungan 



 

 

48 

dengan masalah yang ingin dibahas . Artinya seluruh data dikumpulkan dan 

diperoleh dari hasil penelitian bahan – bahan bacaan sumber data yang 

berkenaan dengan masalah tersebut . Sumber data tersebut diklarisifikasikan 

kepada tiga bagian: 

1. Bahan hukum primer, yaitu bahan hukum yang dapat langsung dari 

penulisan penelitian ini yaitu dengan membaca dan mengutip data – data 

dalam kita al – Umm karya Imam Syafi‘I dan Kitab Al - Muwatha karya 

Imam Malik . 

2. Bahan hukum sekunder, yaitu bahan hukum pelengkap dari buku - buku 

yang berkaitan dengan penelitian yang penulis lakukan yaitu kitab – kitab 

yang ditulis oleh beberapa kalangan maupun artikel dan jurnal yang 

berhubungan dengan topik kajian yang diteliti serta bahan lainnya yang 

turut mendokong serta menambah kegiatan penelitian ini . 

3. Bahan hukum tersier, yaitu buku – buku yang dijadikan sebagai data 

pelengkap seperti ensiklopedia, kamus dan beberapa buku yang 

menjelaskan bahan hukum primer dan bahan hukum sekunder . 

 

D. Teknik Pengumpulan Data 

 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini , penulis menggunakan 

kajian kepustakaan , yaitu kajian terhadap buku – buku yang berkaitan dengan 

permasalahan yang diteliti, baik bahan hukum primer, sekunder maupun 

bahan tertier yang berkaitan dengan judul penelitian dan kemudian 

diidentifikasi sesuai dengan pokok – pokok permasalahan yang dibahas 

melakukan pengutip yang baik secara langsung maupun tidak langsung pada 



 

 

49 

bagian – bagian yang dapat dijadikan sumber rujukan untuk disajikan secara 

sistematis. 

 

E. Teknik Analisis Data 

 

Teknik analisis data yang digunakan dalam kajian ini adalah dengan 

mencari dan mengumpul data dari buku – buku kedua mazhab mengenai 

permasalahan yang ingin dibahas. Kemudian , data – data tersebut dianalisa 

dengan mencari dalil – dalil yang digunakan oleh mazhab masing – masing 

dan kemudian dibandingkan. Analisis data diperoleh dari proses menguraikan 

masalah kajian berasaskan persoalan kajian (research questions) dengan 

tujuan menjelaskan objektif yang dinyatakan. 

 

F. Teknik Penulisan 

 

Didalam penulisan laporan dan penelitian ini , penulis menggunakan 

beberapa metode, yaitu ; 

1. Metode deduktif , Teori ini yang sedia ada yang boleh di kaitkan dengan 

masalah yang dikaji , yaitu meneliti dan menganalisa pendapat dari 

Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki yang bersifat umum ke kesimpulan 

yang bersifat khusus. 

2. Metode induktif, yaitu meneliti dan menganalisa data dari kedua-dua 

pendapat yaitu Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki yang bersifat khusus 

kemudian di generasi dan ditarik kesimpulan yang bersifat umum. 

3. Metode komparatif, yaitu penulisan menggambarkan dan memaparkan 

data - data atau pendapat para imam mengikut pemikiran dan hasil ijtihad 

mereka dengan masalah yang berlaku. Setelah itu, penulis mengumpulkan 



 

 

50 

data – data yang telah diseleksi dengan identifikasi masalah yang ingin 

dibahas untuk dianalisis. Seterusnya, penulis membandingkan pendapat 

Imam Syafi‘I dan Imam Malik yang telah dipaparkan sesuai permasalahan 

yang dibahas. 

 

G. Sistematika Penulisan 

 

Untuk lebih terarah penulisan penelitan ini , maka penulis membuat 

sistematika penulisan sebagai berikut : 

BAB I : PENDAHULUAN 

 

  Dalam bab ini terdiri dari Latar Belakang Masalah , Batasan 

Masalah, dan Perumusan Masalah, Tujuan penelitian, Kegunaan 

Penelitian , Dan Sistematika Penelitian . 

BAB II : TINJAUAN PUSTAKA  

 

  Bab ini berisikan tinjauan umum pengertian puasa, pembagian, 

konsep umum, dan dasar Hukum tentang membatalkan puasa 

sunnah antara Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki, biografi Imam. 

BAB III : METODE PENELITIAN 

  

  Dalam bab ini terdiri dari Jenis Penelitian, Pendekatan Penelitian, 

Sumber Data, dan Metode Analisis Data. 

BAB IV : HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

  Bab ini membahas tentang hasil studi komparatif terhadap pendapat 

Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki mengenai hukum membatalkan 

puasa sunnah, sebab terjadinya perbedaan, dalil-dalil dan istinbath 



 

 

51 

hukum yang digunakan masing-masing serta fikih muqoron dan 

analisis penulis. 

BAB V   : PENUTUP 

 

  Dalam bab ini akan menguraikan kesimpulan dan saran dari 

penulis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

72 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan  

Berikut adalah kesimpulan hasil penelitian mengenai hukum 

membatalkan puasa sunnah dalam perspektif mazhab Syafi‘i dan Maliki: 

1. Mazhab Syafi‘i berpendapat bahwa membatalkan puasa sunnah setelah 

dimulai hukumnya makruh, tidak berdosa, dan tidak wajib diganti (qadha). 

Pendapat ini didasarkan pada hadis dari Aisyah r.a. yang menyebut bahwa 

Nabi pernah membatalkan puasa sunnah dan tidak menggantinya. Hal ini 

menunjukkan bahwa puasa sunnah dalam pandangan Syafi‘iyyah bersifat 

sukarela dan tidak mengikat seperti puasa wajib, sehingga 

membatalkannya meskipun tanpa sebab tidak dianggap sebagai dosa atau 

pelanggaran syariat. Sebaliknya, Mazhab Maliki berpandangan bahwa 

membatalkan puasa sunnah setelah dimulai adalah haram, dan seseorang 

yang melakukannya wajib mengganti (qadha) puasanya di hari lain, 

kecuali jika dibatalkan karena adanya uzur syar‗i. Yang dimaksud dengan 

uzur syar‗i di sini adalah alasan yang dibenarkan oleh syariat, seperti sakit, 

safar, haid, menyusui, atau keletihan yang membahayakan tubuh. Jika 

tidak ada uzur, maka membatalkan puasa sunnah dianggap sebagai 

perbuatan tercela karena menyalahi keikhlasan dan kesungguhan dalam 

ibadah, dan karena itu wajib diqadha. 

 



 

 

73 

2. Mazhab Syafi‘i menggunakan metode istinbat dengan berpegang pada 

zahir hadis shahih, memperhatikan konteks riwayat Aisyah, serta 

menggunakan qiyas dan prinsip kemudahan (taysir) dalam ibadah. Mazhab 

ini menekankan bahwa ibadah sunnah tidak membebani dan memberi 

ruang fleksibilitas kepada pelakunya. Sebaliknya, Mazhab Maliki 

menggunakan metode istinbat yang berbasis pada makna umum ayat Al-

Qur‘an, terutama Surah Muhammad ayat 33, ditambah dengan amal 

penduduk Madinah dan kaidah istihsan. Pendekatan ini lebih menekankan 

pada komitmen dan konsistensi amal ibadah, termasuk dalam pelaksanaan 

puasa sunnah yang sudah dimulai. 

3. Perbandingan antara dua mazhab menunjukkan bahwa perbedaan hukum 

ini bukan sekadar persoalan teks, tetapi juga perbedaan pendekatan 

metodologis dalam memahami dan menerapkan hukum ibadah sunnah. 

Pandangan Mazhab Syafi‘i memberikan kemudahan dan lebih aplikatif 

dalam konteks masyarakat modern yang dinamis dan mayoritas bermazhab 

Syafi‘i. Di sisi lain, Mazhab Maliki memberikan penekanan pada 

kedisiplinan dan menjaga semangat ibadah, yang juga relevan sebagai nilai 

pendidikan ruhani. Oleh karena itu, kedua pendapat ini mencerminkan 

keluasan ijtihad dalam fiqh Islam dan menunjukkan bahwa perbedaan 

pendapat ulama merupakan rahmat yang dapat dijadikan pegangan sesuai 

konteks masing-masing. 

 

 

 



 

 

74 

B. Saran  

Berdasarkan kesimpulan dari penelitian ini, penulis memberikan 

beberapa saran sebagai berikut: 

1. Bagi para penuntut ilmu syar‘i dan mahasiswa hukum Islam, khususnya 

yang menekuni bidang perbandingan mazhab, disarankan untuk terus 

mengembangkan pendekatan studi komparatif sebagaimana dalam kajian 

ini. Memahami perbedaan antara Mazhab Syafi‘i dan Mazhab Maliki 

mengenai hukum membatalkan puasa sunnah akan memperkuat wawasan 

metodologis dan melatih sikap ilmiah dalam menghadapi khilafiyah. 

2. Bagi masyarakat umum, perlu ditingkatkan pemahaman tentang ibadah 

sunnah, termasuk konsekuensinya jika dibatalkan. Kajian ini menunjukkan 

bahwa perbedaan pandangan mazhab bukan untuk dipertentangkan, tetapi 

untuk dihargai sebagai khazanah ijtihad. Oleh karena itu, masyarakat perlu 

berpegang pada mazhab yang dianut dengan tetap bersikap toleran 

terhadap pendapat lain. 

3. Bagi peneliti selanjutnya, kajian ini masih dapat dikembangkan melalui 

pendekatan yang lebih luas, seperti pendalaman terhadap maqashid syariah 

dalam konteks puasa sunnah, analisis sosial keagamaan dalam praktik 

masyarakat lokal, serta perluasan studi dengan menambahkan pandangan 

Mazhab Hanafi dan Hanbali untuk memperoleh peta fiqh yang lebih 

menyeluruh dan komprehensif. 

 



 

75 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Quran dan Terjemahan. 

Abdul Azib Hussain, Manhaj Ilmu Fiqah dan Usul Fiqah, Kuala Lumpur: Telaga 

Biru Sdn. Bhd., 2012 

Ahmad Asy-Syurbasi, Sejarah dan Biografi Empat Imam Mazhab, Jakarta: 

Maktabah al-Ma‘arif, 2001 

Al- Nawawi, Yahya bin Syaraf, Syarh Shahih Muslim, Beirut: Dar al-Fikr,2002 

Al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, Beirut: Dar al-Fikr,1981 

Al-Khatib Asy-Syarbini, Mughnil Muhtaaj ila Ma‟rifati Ma‟ani Alfaadz al-

Minhaaj, Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1997 

Al-Nawawi, Al-Majmu„ Syarh al-Muhadzdzab, Beirut: Dar al-Fikr, 2001  

Al-Syafi‗i, Al-Risalah, Beirut: Dar al-Fikr, 1990  

Asy-Syekh Zainuddin bin Abdul Aziz Al-Malibari, Fathul Mu‟in, alih bahasa oleh 

Ust. Abul hiyadh, Surabaya: Al-Hidayah,2002 

Azkia Nurfajrina, detikhikmah, "13 Macam Puasa Wajib dan Sunnah Beserta 

Keutamaannya" artikel https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-

6785731/13-macam-puasa- wajib-dan-sunnah-beserta-keutamaannya. 

Diakses pada 24 september 2024 

Bukhari, Sahih al-Bukhari, no. 1969, Beirut: Dar al-Fikr, 1998 

Dr. KH. Zakky Mubarak, Fiqhus Shiyam (1): Pengertian Puasa Ramdhan dan 

Landasan Hukumnya , Sumber: https://jabar.nu.or.id/syariah/fiqhus-

shiyam-1-pengertian-puasa- ramadhan-dan-landasan-hukumnya-S6t6Q. 

Diakses pada 23 september 2024. 

HR. Abu Daud dan Tarmizi. Sunan Abi Daud, diterjemah oleh Bey Arifin, 

Semarang: Asy Syifa‘,1991 

HR. Ahmad, Musnad Ahmad, Beirut: Dar al-Fikr, 1996 

HR. Bukhari, Shahih Bukhairi kitabu syiam, Beirut: Dar al-Fikr, 1998 

HR. Muslim, Sahih Muslim,Bab al shaum, Beirut: Dar al-Fikr, 1970  

_______, Kitab al-Haid, Beirut: Dar al-Fikr, 1981  

https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-6785731/13-macam-puasa-wajib-dan-sunnah-beserta-keutamaannya
https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-6785731/13-macam-puasa-wajib-dan-sunnah-beserta-keutamaannya
https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-6785731/13-macam-puasa-wajib-dan-sunnah-beserta-keutamaannya
https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-6785731/13-macam-puasa-wajib-dan-sunnah-beserta-keutamaannya
https://jabar.nu.or.id/syariah/fiqhus-shiyam-1-pengertian-puasa-ramadhan-dan-landasan-hukumnya-S6t6Q
https://jabar.nu.or.id/syariah/fiqhus-shiyam-1-pengertian-puasa-ramadhan-dan-landasan-hukumnya-S6t6Q
https://jabar.nu.or.id/syariah/fiqhus-shiyam-1-pengertian-puasa-ramadhan-dan-landasan-hukumnya-S6t6Q
https://jabar.nu.or.id/syariah/fiqhus-shiyam-1-pengertian-puasa-ramadhan-dan-landasan-hukumnya-S6t6Q


 

 

76 

HR.Bukhari, Shahih Bukhari, alih bahasa oleh Achmad Sunarto, Semarang: 

Cv.Asy Syifa‘,1991 

Ibnu Kathir, Tafsir al-Qur'an al-Azhim, Beirut: Dar al-Fikr, 1998 

Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, Beirut: Dar al-Fikr, 1998 

Imam Al-Syafi‘I, Al-Umm Jilid 3, Manshurah: Darul Wafa‘, 2001 

Imam An-Nawawi, Al-Majmu‟ Syarh al-Muhadzdzab, Jakarta:Pustaka azzam, 

2009 

Imam al-Syafi‘i, Al-Umm-Kitab Induk, alih bahasa oleh Ismail Yakub, Kuala 

Lumpur: Victory Agencie, 2000.  

Imam Fakhruddin Ar-Razi, Manaqib Imam al-Syafi‟i,, Beirut: Dar Al-Kutub Al- 

Ilmiyah, 2015  

Imam Muhammad Bin Idris al-Syafi‘i, al-Umm diterjemah oleh Ismail Yakub, 

Malaysia: Syarikat Percetakan Ihsan,2012  

Jaih Mubarok, Modifikasi Hukum Islam, Studi tentang Qaul Qadim dan Qaul 

Jadid, Jakarta; PT. RajaGrafindo Persada, 2002. 

_______, Sejarah dan Perkembangan Hukum Islam, Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2013 

Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an,2019 

Malik bin Anas bin Malik bin ‗Amr, Al-Imam, Abu ‗Abd Allah Al-Humyari, 

Terjemah  Kitab Al Muwatha Imam Malik, Jakarta: Shahib, 2016 

Malik bin Anas, Kitab Al Muwatha Imam Malik, Jakarta: Shahih, 2016 

Moenawar Chalil, Biografi Empat Serangkai Imam Mazhab, Jakarta: PT. Bulan 

Bintang, 1995  

Muhammad Abu Zahrah,Malik: Hayatuhu wa „Ashruhu, Ara‟uhu wa 

Fiqhuhu,Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, 2002 

Muhammad bin A.W. Al-‗Aqil, Biografi Imam al-Syafi‟I, Jakarta: Pustaka Imam 

al-Syafi‘i, 2015 

Muhammad bin Ismail, Subulus Salam: Syarah Bulughul Maram, Jakarta: Darus 

Sunnah, 2007 

 



 

 

77 

Muhammad Qasim, Fathul Qarib, Jawa Barat: Mukjizat,2012 

Muslim bin al-Hajjaj, Shahih Muslim, Beirut: Dar al-Fikr,1981.  

Rasyad Hasan Khalil, Usul al-Fiqh al-Islami, Kairo: Dar al-Turats al-‗Arabi, 

1996.  

Rif‘at dan Abdul Muththalib, Imam Asy- Syafi‟I Al-Umm, alih bahasa oleh 

Misbah, Jakarta: Pustaka Azzam, 2017 

Sahih Muslim, no. 1156 Beirut: Dar al-Fikr, 1998 

Tahido Yanggo, Pengantar Perbandingan Mazhab, Jakarta: Logos Wacana 

Ilmu,1999 

Tariq Suwaidan, Biografi Imam Malik Kisah Perjalanan dan Pelajaran Hidup 

Sang Imam Madinah, Jakarta: Zam  an, 2012 

Wahab Abdullah, Fiqih Puasa, Karangkuten: Masjid Salafiyah, 2011. 

Wahab Abdullah, Fiqih Puasa, Gondang, 2011  

Wahbah al-Zuhaili, Fiqih islam wa adillatuhu, Penerjemah oleh Abdul Hayyie, 

Damaskus, Darul Fikr, 2007 

Wildan Jauhari, Biografi Imam Malik, Jakarta Selatan: Rumah Fiqih Publishing, 

2018  

Yulian Purnama, Ringkasan Fikih Puasa, Yogyakarta: Wordpress, 2019  

 
 

 

 



 


