
 

 

 

 

METODE AMṠĀL AL-QUR’AN DALAM PENDIDIKAN 

AKHLAK 

 

 

 

 

 

OLEH 

 

AZMUL ZUL FAZLI 

NIM. 12010117423 

 

 

 

 

 

 

FAKULTAS TABIYAH DAN KEGURUAN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

PEKANBARU 

1446 H/2025 M 



 

 

 

 

METODE AMṠĀL AL-QUR’AN DALAM PENDIDIKAN 

AKHLAK 

 

Skripsi 

diajukan untuk memperoleh gelar 

Sarjana Pendidikan (S.Pd.) 

 

 

 

Oleh 

 

AZMUL ZUL FAZLI 

NIM. 12010117423 

 

 

 

 

JURUSAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

FAKULTAS TABIYAH DAN KEGURUAN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

PEKANBARU 

1446 H/2025 M 







 



 

iv 

 

KATA PENGANTAR 

 

 

﷽Alḥamdulillāhirabbil ʻālamīn, segala puji dan syukur kepada Allah Swt. 

semesta alam yang telah melimpahkan rahmat dan nikmat-Nya sehingga penulis 

dapat menyelesaikan skripsi ini. Selawat dan salam, semoga tercurah selalu 

kepada Nabi Muhammad saw., keluarga, para sahabat, dan orang-orang yang 

mengikuti beliau khususnya kita sebagai umat-Nya. Āmīn yā rabbal ʻālamīn. 

Skripsi dengan judul ―Metode Amṡāl Al-Qur‘an dalam Pendidikan Akhlak‖ 

merupakan hasil karya ilmiah yang ditulis untuk memenuhi salah satu persyaratan 

mendapatkan gelar Sarjana Pendidikan (S.Pd.) pada Program Studi Pendidikan 

Agama Islam, Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau. 

Skripsi ini dapat penulis selesaikan berkat bantuan dari pihak yang selalu 

mencurahkan doa serta memberikan semangat kepada penulis, terutama kedua 

orang tua tercinta yaitu Ayahanda Ahmad Tarmizi dan Ibunda Masta. Tidak lupa 

pula kepada adik tercinta Nazhifa Hasana. Selain itu, penulis juga ingin 

menyampaikan ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, MS., S.E., M.Si., Ak., CA., Rektor Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag., Wakil 

Rektor I, Prof. Dr. H. Mas‘ud Zein, M.Pd., Wakil Rektor II, dan Prof. Edi 

Erwan, S.Pt., M.Sc., Ph.D., Wakil Rektor III Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau, yang telah memfasilitasi penulis dalam proses perkuliahan 

di Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

2. Dr. H. Kadar, M.Ag., Dekan Fakultas Tarbiyah dan Keguruan, Dr. H. 

Zarkasih M.Ag., Wakil Dekan 1, Prof. Hj. Dr. Zubaidah Amir MZ., M.Pd., 

Wakil Dekan II, dan Prof. Dr. Amirah Diniaty, M.Pd., Kons., Wakil Dekan III 

Fakultas Tarbiyah dan Keguruan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau, yang telah memfasilitasi penulis dalam proses perkuliahan di 

Fakultas Tarbiyah dan Keguruan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau. 



 

v 

 

3. Dr. Idris, M.Ed., Ketua Jurusan Pendidikan Agama Islam dan Dr. Nasrul HS., 

M.A., Sekretaris jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan 

Keguruan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kaim Riau, yang telah 

memberikan bantuan kepada penulis dalam menyelesaikan skripsi ini.  

4. Sopyan, S.Ag., M.Ag., selaku Dosen Pembimbing skripsi dan penasehat 

akademik yang telah meluangkan waktu, memberikan bantuan, arahan 

bimbingan, nasihat serta motivasi kepada penulis dari awal hingga selesainya 

penulisan skripsi ini.  

5. Bapak dan Ibu Dosen Fakultas Tarbiyah dan Keguruan Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang telah memberikan ilmu dan bimbingan 

sehingga penulis dapat menyelesakan pendidikan Strata Satu (S1).  

6. Seluruh staf di Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Sultan Syarif Kasim 

Riau, atas bantuan dan pelayanan administratif selama masa perkuliahan, serta 

seluruh staf perpustakaan UIN Sultan Syarif Kasim Riau, yang telah 

menyediakan fasilitas peminjaman buku yang sangat membantu dalam 

menunjang proses pembelajaran penulis. 

7. Rekan-rekan satu kelas PAI A, teman-teman seperjuangan PAI angkatan 2020, 

serta sahabat-sahabat terdekat: Putri Ayu Anggraini, S.Pd.; Sholikhatul 

Baddriah, S.Pd.; Desi Chayani Wulan, S.Pd.; Harpani, S.H.; dan Damar 

Wulan, S.E., Ak., atas segala dukungan, semangat, dan motivasi yang telah 

diberikan kepada penulis selama proses penyusunan skripsi ini. 

8. Seluruh pihak lain yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu, tetapi telah 

memberikan dukungan dan kontribusi dalam berbagai bentuk selama proses 

penyusunan skripsi ini. Semoga segala kebaikan yang diberikan menjadi amal 

jariah dan mendapat balasan yang berlipat ganda dari Allah Swt. 

 

Pekanbaru, 22 April 2025 

Penulis 

 

 

 

Azmul Zul Fazli 

NIM. 12010117423  



 

vi 

 

PERSEMBAHAN 

 
Alḥamdulillāhirabbil ʻālamīn 

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., atas limpahan rahmat, 

pertolongan, dan ilmu-Nya, sehingga skripsi ini dapat terselesaikan dengan baik. 

Selawat dan salam senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad saw., pembawa 

cahaya ilmu bagi seluruh umat hingga akhir zaman. 

Skripsi ini penulis persembahkan dengan penuh cinta dan hormat kepada Ibunda 

dan Ayahanda tercinta, Masta dan Ahmad Tarmizi. Terima kasih atas doa, 

nasihat, cinta, serta pengorbanan yang tak terhingga. Karya sederhana ini menjadi 

wujud syukur dan terima kasih yang tak mampu terucap dalam kata. 

Kepada adikku tercinta, Nazhifah Hasana, terima kasih telah menjadi sumber 

semangat dan penyejuk hati dalam setiap langkah perjalanan ini. Senyummu 

adalah cahaya yang menyertai hari-hariku. 

Akhirnya, semoga karya ini menjadi langkah awal menuju cita dan harapan yang 

selama ini selalu dipanjatkan dalam doa. Aamiin, Allaahumma aamiin.  



 

vii 

 

ABSTRAK 

 

Azmul Zul Fazli, (2025): Metode Amṡāl Al-Qur’an dalam Pendidikan Akhlak 

 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi metode amṡāl Al-Qur‘an dalam 

pendidikan akhlak. Penelitian ini merupakan studi kepustakaan (library research) 

dengan menggunakan pendekatan kualitatif dan desain tafsir tematik. Data primer 

yang digunakan adalah Al-Qur‘an, didukung oleh referensi tafsir seperti Tafsir 

ath-Thabari, Tafsir al-Marāgī, dan Tafsir Ibnu ʻĀsyūr. Teknik analisis yang 

digunakan adalah analisis isi (content analysis). Hasil penelitian ini menunjukkan 

bahwa metode amṡāl dalam Al-Qur‘an berperan penting dalam pendidikan 

akhlak. Melalui gaya bahasa yang indah, logis, dan menyentuh perasaan, Al-

Qur‘an mengajarkan nilai-nilai moral secara efektif dan membekas dalam hati 

pembacanya. Selain itu, penelitian ini menemukan bahwa Al-Qur‘an memiliki 

kekhasan dalam menyampaikan nilai-nilai akhlak melalui metode amṡāl, 

diantaranya membandingkan keburukan dengan kebaikan, menggunakan 

gambaran alam dan kehidupan sehari-hari, serta menjelaskan konsekuensi setiap 

perilaku. 

 

Kata Kunci: Metode Amṡāl, Al-Qur’an, Pendidikan Akhlak  



 

viii 

 

ABSTRACT 

 

Azmul Zul Fazli (2025): Amṡāl Al-Qur’an Method in Moral Education 

 

This research aimed at exploring Amṡāl Al-Qur‘an method in moral education.  It 

was library research with qualitative approach and thematic interpretation design.  

The primary data used were Al-Qur‘an supported by interpretation references 

such as Tafsir ath-Thabari, Tafsir al-Marāgī, and Tafsir Ibn ʻĀsyūr.  The analysis 

technique used was content analysis.  The research findings indicated that Amṡāl 

Al-Qur‘an method plays an important role in moral education.  Through a 

beautiful, logical, and touching style of language, Al-Qur‘an teaches moral values 

effectively and leaves a mark on the hearts of its readers.  In addition, this 

research found that Al-Qur‘an has a uniqueness in conveying moral values 

through Amṡāl method, including comparing bad and good, using images of 

nature and daily life, and explaining the consequences of each behavior. 

 

Keywords: Amṡāl Method, Al-Qur’an, Moral Education  



 

ix 

 

 ملخص
 

 (: طريقة الأمثال القرآن في التربية الأخلاقية0202) ،فضلعزم ذو ال
 

يهدف هذا البحث إلى استكشاف طريقة الأمثال القرآنية في التربية الأخلاقية. وهذا 
البحث هو بحث مكتبي باستخدام الدنهج النوعي وتصميم التفسير الدوضوعي. أما 

لأساسي في البحث فهو القرآن، مدعومًا بمراجع التفسير مثل تفسير الطبري، الدصدر ا
وتفسير الدراغي، وتفسير ابن عاشور. وأما التقنية الدستخدمة في تحليل البيانات فهي 
تحليل المحتوى. وقد أظهرت نتائج البحث أن طريقة الأمثال في القرآن تلعب دوراً مهمًا 

لال أسلوبه اللغوي الجميل والدنطقي والدؤثر في الدشاعر، يعلم في التربية الأخلاقية. فمن خ
القرآن القيم الأخلاقية بفعالية وتترك أثراً في قلب القارئ. كما وجد البحث أن للقرآن 
خصوصية في عرض القيم الأخلاقية من خلال طريقة الأمثال، منها مقارنة الشر بالخير، 

 .ية، وبيان عواقب كل سلوكواستخدام صور من الطبيعة والحياة اليوم
 

  طريقة الأمثال، القرآن، التربية الأخلاقيةالأساسية: الكلمات 
 



 

xi 

 

DAFTAR ISI 

 

PERSETUJUAN ........................................................................................  i 
PENGESAHAN .........................................................................................  ii 

SURAT PERNYATAAN ..........................................................................  iii 
KATA PENGANTAR ...............................................................................  iv 
PERSEMBAHAN ......................................................................................  vi 
ABSTRAK .................................................................................................  vii 
DAFTAR ISI ..............................................................................................  x 

DAFTAR LAMPIRAN .............................................................................  xi 
 

BAB I  PENDAHULUAN .....................................................................  1 
A. Latar Belakang ......................................................................  1 

B. Penegasan Istilah ..................................................................  5 
C. Fokus Penelitian ...................................................................  5 
D. Tujuan Penelitian ..................................................................  6 
E. Manfaat Penelitian ................................................................  6 
 

BAB II  TINJAUAN PUSTAKA ...........................................................  8 
A. Kerangka Teoretis ..................................................................  8 

1. Pendidikan Akhlak ............................................................  8 

2. Amṡāl dalam Al-Qur‘an ....................................................  13 

3. Metode Amṡāl dalam Pendidikan Akhlak .........................  23 
B. Penelitian yang Relevan ........................................................  27 
C. Kerangka Berpikir .................................................................  29 
 

BAB III  METODE PENELITIAN ........................................................  30 
A. Jenis Penelitian ......................................................................  30 
B. Sumber Data ..........................................................................  31 

C. Sumber Data Skunder ............................................................  32 
D. Prosedur Penelitian ................................................................  32 

E. Teknik Pengumpulan Data ....................................................  33 

F. Teknik Analisis Data .............................................................  34 
 

BAB IV  TEMUAN DAN PEMBAHASAN ...........................................  36 
A. Temuan ..................................................................................  36 

1. Metode Amṡāl Al-Qur‘an dalam Pendidikan Akhlak .......  36 

2. Pendidikan Akhlak ............................................................  48 
B. Pembahasan ...........................................................................  66 
 

BAB V  PENUTUP .................................................................................  79 
A. Kesimpulan ............................................................................  79 
B. Saran ......................................................................................  80 
 

DAFTAR PUSTAKA 

LAMPIRAN 

RIWAYAT HIDUP PENULIS 



 

xii 

 

DAFTAR LAMPIRAN 

 

Lampiran I  Tafsīr Al-Marāgī, Juz III 

Lampiran II  Tafsīr Ibnu ʻĀsyūr, Juz XV 

Lampiran III  Tafsīr Ath-Thabari, Juz XXV 

Lampiran IV  Buku Mabaḥiṡ fī „Ulūm al-Qur‟ān 

Lampiran V  Lembaran Disposisi Mengajukan Judul 

Lampiran VI  Surat Keterangan Pembimbing Skripsi 

Lampiran VII  Lembar Bimbingan Proposal 

Lampiran VIII  Keterangan Telah Mengikuti Seminar Proposal 

Lampiran IX  Keterangan Telah Melakukan Perbaikan Proposal 

Lampiran X  Lembar Bimbingan Skripsi   



1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Pendidikan akhlak merupakan aspek yang sangat penting dalam 

membentuk kepribadian peserta didik yang utuh, tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga matang secara emosional dan spiritual. Namun, dalam 

realitas pendidikan saat ini, pembelajaran akhlak sering kali belum mampu 

menyentuh sisi terdalam dari hati dan kesadaran peserta didik. Nilai-nilai 

akhlak lebih banyak disampaikan secara verbal, normatif, dan tekstual, 

melalui metode ceramah dan hafalan. Akibatnya, pembelajaran akhlak 

menjadi kering, tidak kontekstual, dan sulit diinternalisasi dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Salah satu tantangan utama dalam pendidikan akhlak adalah kurangnya 

penggunaan metode pengajaran yang kontekstual dan menyentuh hati. Peserta 

didik tidak hanya membutuhkan informasi tentang mana yang baik dan buruk, 

tetapi juga membutuhkan pemahaman yang menyentuh rasa, menggugah 

kesadaran, dan mengilhamkan perubahan perilaku secara nyata. Metode 

pengajaran yang hanya berfokus pada aspek kognitif tanpa melibatkan dimensi 

afektif dan spiritual cenderung gagal membentuk karakter secara menyeluruh. 

Perubahan zaman yang pesat menuntut adanya pembaruan dalam 

pendekatan pendidikan, khususnya pendidikan akhlak. Pendidikan akhlak 

tidak lagi cukup hanya ditanamkan melalui nasihat langsung atau pembiasaan 

semata, tetapi perlu disampaikan dengan metode yang mampu menggugah 



 

 

2 

kesadaran, membentuk cara berpikir, dan menanamkan makna secara 

mendalam. Dalam konteks ini, Al-Qur‘an sebagai sumber utama ajaran Islam, 

menawarkan berbagai metode pendidikan yang relevan dan efektif, salah 

satunya adalah metode amṡāl (perumpamaan). 

Menurut Al-Ghazali, sistem pendidikan akhlak terdiri dari pendidikan 

formal dan pendidikan informal. Pendidikan ini diawali secara informal dalam 

keluarga, dimulai dari perawatan dan makanan yang dimakan anak. Al-

Ghazali juga menganjurkan memberikan contoh yang baik kepada anak (al-

uswah al-ḥasanah) dan anak harus dibiasakan untuk melakukan sesuatu yang 

baik. Selain itu, perhatian harus diberikan pada hubungan interpersonal anak, 

karena interaksi sosial dan lingkungan sangat berperan penting dalam 

perkembangan kepribadian anak. Kemudian, untuk pendidikan formal orang 

tua hendaknya menyekolahkan ke sekolah yang baik, yang mengajarkan Al-

Qur‘an, hadis dan hal-hal yang memberikan manfaat bagi anak. Dari 

penjelasan pemberian pendidikan formal dan informal tersebut, Al-Ghazali 

menyimpulkan bahwa pendidikan ini harus mengarah pada pembentukan 

akhlak mulia, sehingga ia menjadikan Al-Qur‘an sebagai kurikulum utama 

pendidikan.
1
 Dalam dunia pendidikan Islam, amṡāl yang disajikan dalam Al-

Qur‘an sering dijadikan sebagai pendekatan efektif dalam proses belajar 

mengajar.
2
 Al-Qur‘an banyak sekali menyebutkan ayat-ayat amṡāl  

                                                 
1
Sungkowo, ―Konsep Pendidikan Akhlak:  Komparasi Pemikiran Al-Ghazali dan Barat,‖ 

Nur El-Islam 1, no. 1 (April 2014), hlm. 43-49. 
2
Rahmawati, Achmad Abubakar, dan Hamka Ilyas, ―Amtsal dalam Al-Qur‘an sebagai 

Media Pembelajaran Nilai Moral dalam Pendidikan Islam,‖ PESHUM: Jurnal Pendidikan, Sosial 

dan Humaniora 4, no. 2 (Februari 2025), hlm. 283. 



 

 

3 

(perumpamaan), jauh sebelum ada perkembangan ilmu pengetahuan dan 

teknologi seperti dewasa ini agar manusia dapat mengambil pelajaran. 

Amṡāl Al-Qur‘an memiliki peranan penting dan menjadi metode 

efektif dalam pendidikan akhlak. Hal ini dapat dilihat dalam pendidikan Islam, 

amṡāl yang ditunjukkan Al-Qur‘an sering kali dianggap salah satu cara yang 

efektif untuk mengajar. Dengan menggunakan metode ini, maksud dari tujuan 

utama dan tujuan pembicara dalam menyampaikan materi dapat disampaikan 

dengan baik.
3
 Selain itu, metode amṡāl dapat memahami nilai-nilai keislaman 

dan mengembangkan karakter yang baik, lebih mudah memahami konsep-

konsep yang sulit dipahami dari Al-Qur‘an dan penerapan nilai-nilai luhur 

agama yang bersumber dari Al-Qur‘an dalam pendidikan dapat membentuk 

karakter sesuai dengan nilai-nilai Islam.
4
 Samīḥ ‗Āṭif az-Zayn mengatakan di 

antara hikmah dan tujuan amṡāl Al-Qur‘an adalah untuk menyampaikan 

peringatan dan memberikan nasehat. Al-Qattan menambahkan hikmah dan 

tujuan amṡāl Al-Qur‘an adalah mendorong orang giat beramal dan 

menjauhkan orang dari perbuatan tercela.
5
 Dengan demikian, dapat 

disimpulkan bahwa metode amṡāl adalah metode yang efektif dalam 

pendidikan akhlak karena mendorong seseorang untuk lebih giat dalam 

beramal saleh. 

                                                 
3
Muhammad Rosul Sanjani dan M. Iqbal Irham, ―Amtsal: Nilai-Nilai Pendidikan 

Karakter dalam Al-Quran Amtsal,‖ Jurnal Penelitian 6, no. 1 (Juli 2022), hlm. 273-274. 
4
Nikmatus Sakdiah, Email Dedi Masri, dkk., ―Penerapan Amtsal Qur‘an dalam 

Pendidikan: Membangun Karakter Siswa dengan Nilai-Nilai Islam,‖ Tabsyir: Jurnal Dakwah dan 

Sosial Humaniora 4, no. 3 (Juli 2023), hlm. 70, https://doi.org/10.59059/tabsyir.v4i3.141. 
5
Putri Alfia Halida, Amṡāl Al-Qur‟ān: Teori dan Aplikasi Gaya Bahasa Perumpamaan 

dalam Al-Qur‟an (Pamekasan: Duta Media Publishing, 2021), hlm. 28-31. 



 

 

4 

Banyak ayat-ayat amṡāl yang menjelaskan bagaimana berperilaku 

semestinya. Tidak hanya berperilaku, amṡāl yang diungkapkan dalam Al-

Qur‘an juga menjelaskan gambaran fenomena alam, karakter manusia, 

amalan, siksa, pahala dan ideologi umat manusia selama hidup di dunia. 

Amṡāl digunakan untuk menjelaskan hal-hal yang sangat mendasar dan 

bersifat abstrak. Cara tersebut dapat ditemukan, misalnya ketika Al-Qur‘an 

menjelaskan tentang perbuatan-perbuatan mulia. Masalah-masalah tersebut 

diungkapkan melaui perumpamaan yang bersifat konkret (ḥissī) yang 

dimaksudkan untuk menjelaskan dan menegaskan makna pesan yang 

terkandung di dalamnya. Dengan menggunakan perumpamaan yang konkret, 

para pendengar dan pembaca akan merasakan seolah-olah pesan yang 

disampaikan terlihat secara langsung.
6
  

Melihat urgensi tersebut, penting untuk mengkaji dan mengangkat 

kembali metode amṡāl dalam Al-Qur‘an sebagai pendekatan yang mampu 

menjawab kebutuhan pendidikan akhlak yang lebih menyentuh dan bermakna. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konsep, bentuk, dan nilai-nilai 

pendidikan akhlak dalam amṡāl Al-Qur‘an, serta meninjau relevansinya 

sebagai metode pendidikan akhlak yang kontekstual di era kontemporer. Oleh 

karena itu, penulis terdorong untuk menyusun skripsi yang berjudul ―Metode 

Amṡāl Al-Qur‘an dalam Pendidikan Akhlak.‖ 

  

                                                 
6
Ahmad Munir, Tafsir Tarbawi: Mengungkap Pesan Al-Qur‟an tentang Pendidikan 

(Ponorogo: STAIN Ponorogo Press, 2007), hlm. 128-129. 



 

 

5 

B. Penegasan Istilah 

Beberapa istilah yang terdapat dalam judul penelitian ini perlu 

diberikan penegasan makna. 

1. Metode Amṡāl 

Metode amṡāl adalah sebuah cara dalam menyampaikan pelajaran 

dan nilai-nilai dalam Al-Qur‘an dengan mengumpamakan sesuatu yang 

abstrak dengan yang lebih kongkret untuk mendapat tujuan atau manfaat 

dari perumpamaan tersebut. 

2. Pendidikan Akhlak 

Pendidikan akhlak adalah proses pembelajaran yang bertujuan 

untuk membentuk karakter dan moral seseorang agar memiliki perilaku 

yang baik sesuai dengan nilai-nilai agama, budaya, dan norma sosial. 

Secara menyeluruh dan terpadu, beberapa istilah judul dalam penelitian 

ini akan dibahas sesuai perspektif Al-Qur‘an. Artinya, penerapan metode 

amṡāl dalam pendidikan akhlak dalam penelitian ini bukanlah hasil penerapan 

oleh peneliti, melainkan metode amṡāl yang memang diterapkan oleh Al-

Qur‘an itu sendiri.  

 

C. Fokus Penelitian 

Penelitian ini difokuskan untuk menjawab pertanyaan tentang metode 

amṡāl Al-Qur‘an dalam pendidikan akhlak, dengan penekanan pada 

penerapannya dalam teknik-teknik pendidikan akhlak. Adapun secara lebih 

rinci, fokus penelitian ini mencakup dua pertanyaan utama, yaitu: 

 



 

 

6 

1. Bagaimana metode amṡāl Al-Qur‘an dalam pendidikan akhlak? 

2. Bagaimana penerapan metode amṡāl Al-Qur‘an dalam pendidikan akhlak? 

 

D. Tujuan Penelitian 

Selaras dengan fokus kajian, maka penelitian ini bertujuan 

mengeksplorasi metode amṡāl Al-Qur‘an dalam pendidikan akhlak. Secara 

lebih spesifik, penelitian ini dimaksudkan untuk: 

1. Mendeskripsikan metode amṡāl Al-Qur‘an dalam pendidikan akhlak; dan 

2. Mengeksplorasi model penerapan metode amṡāl Al-Qur‘an dalam 

pendidikan akhlak. 

 

E. Manfaat Penelitian 

Temuan penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat teoretis 

dan manfaat praktis.  

1. Manfaat Teoretis 

Secara teoretis, temuan penelitian ini diharapkan dapat: 

a. Memberikan kontribusi konseptual tentang metode amṡāl dalam 

pendidikan akhlak menurut Al-Qur‘an; dan 

b. Memberikan deskripsi dan analisis kritis tentang model penerapan 

metode amṡāl dalam pendidikan akhlak menurut Al-Qur‘an.  

2. Manfaat Praktis 

Adapun secara praktis, temuan penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan manfaat kepada para pihak berikut: 

 



 

 

7 

a. Pimpinan sekolah/madrasah dan pengawas pendidikan 

Bagi kepala sekolah, temuan penelitian ini diharapkan dapat 

dijadikan sebagai bahan pertimbangan dalam pengambilan kebijakan 

untuk merancang program pembelajaran agama Islam berbasis Al-

Qur‘an agar dapat meningkatkan pendidikan akhlak bagi peserta didik. 

Sedangkan bagi pengawas pendidikan, penelitian ini diharapkan dapat 

membantu dan mendorong guru dalam menerapkan metode amṡāl 

dalam pembelajaran akhlak. Selain itu, temuan penelitian ini dapat 

digunakan sebagai alat untuk mengevaluasi dan memantau efektivitas 

metode pengajaran yang digunakan oleh guru. 

b. Pendidik 

Bagi pendidik, temuan penelitian ini diharapkan dapat 

dijadikan sebagai bahan rujukan dalam merencanakan, melaksanakan, 

dan mengevaluasi pembelajaran PAI agar dapat meningkatkan 

pendidikan akhlak bagi peserta didik. 

c. Peserta didik  

Bagi peserta didik, temuan penelitian ini diharapkan dapat 

digunakan rujukan dalam proses pembelajaran PAI agar mereka 

sungguh-sungguh untuk belajar dan dapat merubah akhlak siswa 

menjadi lebih baik. 



8 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA 

 

A. Kerangka Teoretis 

1. Pendidikan Akhlak 

Pendidikan secara etimologis terdapat tiga istilah, 1) al-Taʻlīm, 

berarti pengajaran yang bersifat pemberian atau penyampaian pengertian, 

pengetahuan dan keterampilan. 2) al-Tarbiyyah, berarti mendidik dan 

mengasuh (anak).  3) al-Taʻdīb, berarti proses mendidik yang lebih 

berkaitan pada pembinaan dan penyempurnaan akhlak atau budi pekerti 

peserta didik. Menurut terminologis, Omar Al Toumy al-Syaebani 

sebagaimana dikutip oleh Muzayyin Arifin, mengatakan bahwa 

pendidikan adalah usaha pengubah tingkah laku individu dalam kehidupan 

dalam pribadinya atau kehidupan dalam alam sekitarnya melalui proses 

kependidikan.
7
 Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan 

adalah pemberian bimbingan untuk mengubah tingkah laku individu agar 

terciptanya budi pekerti yang baik. 

Akhlak secara etimologis berasal dari bahasa Arab yaitu al-khulq 

yang berarti budi pekerti, perangai, tingkah laku, atau tabiat.
8
 Sedangkan 

secara terminologis, akhlak adalah sifat-sifat yang tertanam dalam diri 

seseorang dan muncul dengan mudah tanpa adanya pemikiran serta 

                                                 
7
Faizahisme, Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Buku Debat Islam vs Non-Islam Karya 

Dr. Zakir Naik (Bogor: Guepedia, 2021), hlm. 15-18. 
8
Louis Ma‘luf, Al-Munjid fi al-Lugah wa al-A‟lām (Beirut: al-Maktabah al-Katulikiyah, 

t.t.), hlm. 194. 



 

 

 

9 

paksaan. Imam al-Ghazali mendefinisikan akhlak di dalam kitabnya Ihyā‟ 

„Ulūm ad-Dīn adalah sebagai berikut:
9
 

الخلق عبارة عن هيئة في النفس راسخة عنها تصدر الأفعال بسهولة ويسر من 
 غير حاجة إلى فكر وروية

Akhlak adalah perilaku yang tertanam pada diri seseorang yang dapat 

menimbulkan berbagai perbuatan dengan mudah dan gampang tanpa 

perlu pemikiran dan pertimbangan. 

 

Berdasarkan definisi akhlak dan pendidikan di atas, dapat 

disimpulkan bahwa pendidikan akhlak adalah suatu upaya yang dilakukan 

secara sadar oleh pendidik dalam memberikan bimbingan dan pembinaan 

kepada individu guna membentuk kepribadian yang berakhlak mulia. 

Untuk memahami konsep pendidikan akhlak secara lebih 

mendalam, berikut disajikan beberapa definisi pendidikan akhlak menurut 

para ahli: 

a. Zakiah Daradjat 

―Pendidikan akhlak adalah usaha yang dilakukan secara sadar untuk 

membina dan membentuk kepribadian anak didik agar memiliki akhlak 

mulia, sesuai dengan ajaran Islam.‖
10

 

b. Imam Al-Ghazali 

―Pendidikan akhlak adalah proses internalisasi nilai-nilai moral ke 

dalam jiwa manusia sehingga menjadi bagian dari kepribadiannya.‖
11

 

                                                 
9
Imam al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, Juz. III (Semarang: Toha Putra, t.t.), hlm. 52. 

10
Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara, 1996), hal. 113. 

11
Al-Ghazali, Ihya‟ Ulumuddin, dalam terjemahan dan interpretasi oleh berbagai 

akademisi pendidikan Islam. (Lihat juga ringkasan ajaran al-Ghazali dalam konteks pendidikan 

akhlak oleh Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam). 



 

 

 

10 

c. Haidar Putra Daulay 

―Pendidikan akhlak adalah proses pendidikan yang bertujuan membina 

kepribadian peserta didik dengan membiasakan mereka untuk bersikap 

dan berperilaku sesuai dengan nilai-nilai akhlak mulia.‖
12

 

d. Abuddin Nata 

―Pendidikan akhlak adalah bagian dari pendidikan Islam yang 

bertujuan membina moral peserta didik agar menjadi manusia yang 

baik menurut Islam.‖
13

 

Di dalam Islam pendidikan akhlak memiliki tiga karakteristik, 

diantaranya pertama, syumūliyyah (lengkap), yaitu mencakup seluruh 

perbuatan manusia, baik terhadap dirinya sendiri maupun orang lain. Hal 

ini mencakup aspek ruhani, akal, jasadi, moral, sosial, serta keindahan. 

Kedua, aṣ-Ṣalāḥiyyah (sesuai dan dapat diterapkan) di setiap masa 

maupun tempat. Karakteristik ini bertolak dari karakter syariat Islam itu 

sendiri, dimanapun dan kapanpun seseorang berada, syariat mengatur 

segala aktivitas dalam segala urusan baik itu pribadi maupun anggota 

masyarakat yang mencakup masalah sosial, akidah, maupun aturan 

hukum. Ketiga, „iqnā al-„aql wa al-„Ᾱṭīfah (memberikan kepuasan bagi 

akal dan perasaan), dengan karakternya sebagai sistem ketuhanan, Islam 

datang dengan begitu sempurna memenuhi semua kebutuhan manusia.
14

 

                                                 
12

Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di 

Indonesia, (Jakarta: Kencana, 2004), hal. 145. 
13

Abuddin Nata, Pendidikan Islam di Sekolah, (Jakarta: Kencana Prenada Media, 2012), 

hal. 97. 
14

Ali Maulida, ―Konsep dan Desain Pendidikan Akhlak dalam Islamisasi Pribadi dan 

Masyarakat,‖ Edukasi Islami Jurnal Pendidikan Islam 02 (Juli 2023), hlm. 366-371. 



 

 

 

11 

Hal ini karena Allah Yang Maha Mengetahui, Dia-lah yang menurunkan 

syariat Islam. Apapun bentuk ketentuan dan pilihan Allah atas manusia 

pasti lebih baik daripada pilihan manusia itu sendiri.  

Tujuan pendidikan akhlak adalah menuntun individu agar 

memahami nilai-nilai moral, etika, dan norma-norma yang baik dalam 

kehidupan sehari-hari. Ali Abdul Halim sebagaimana yang dikutip oleh 

Dahlan R dalam buku Afriantoni, mengatakan ada tujuh tujuan dari 

pendidikan akhlak, diantaranya adalah pertama, menjadi manusia beriman 

yang selalu beramal saleh. Karena tidak ada sesuatu yang dapat 

merefleksikan akhlak Islam seperti kepada Allah Swt. dan keteladanan 

pola hidup Islam seperti halnya pertauladanan diri kepada praktik normatif 

Nabi Muhammad saw.
15

 Kedua, menjadi manusia yang menjalankan 

kehidupan sesuai ajaran Islam dengan melaksanakan segala yang 

diperintahkan dan menjauhi segala yang dilarang. Ketiga, menjadi 

manusia yang dapat bersosial dengan baik antar sesama muslim maupun 

non-muslim. Keempat, menjadi manusia yang mampu mengajak manusia 

lain pada jalan Allah Swt. Kelima, menjadi manusia yang bangga dengan 

persaudaraan sesama muslim dan selalu memberikan hak-hak 

persaudaraan tersebut. Keenam, menjadi manusia yang merasa menjadi 

bagian dari seluruh umat Islam di dunia yang berasal dari berbagai daerah, 

suku dan bahasa. Ketujuh, menjadi manusia yang bangga dengan 

loyalitasnya kepada agama Islam dan berusaha sekuat tenaga demi 

                                                 
15

Afriantoni, Prinsip-Prinsip Pendidikan Akhlak Generasi Muda: Percikan Pemikiran 

Ulama Sufi Turki Bediuzzaman Said Nursi (Cet. 1. Yogyakarta: Deepublish, 2015), hlm. 17. 



 

 

 

12 

tegaknya panji-panji Islam di muka bumi.
16

 Jadi, dapat disimpulkan bahwa 

tujuan dari pendidikan akhlak adalah menjadi manusia berakhlak mulia 

dan beriman kepada Allah Swt. serta rasul-Nya. 

Dalam pendidikan akhlak, terdapat berbagai metode yang dapat 

digunakan untuk membentuk akhlak dan nilai moral individu. Al-Ghazali 

dalam kitabnya Iḥyā‟ „Ulūmuddīn sebagaimana yang dikutip Abdulloh 

Arif Mukhlas, menjelaskan bahwa ada beberapa metode dalam pendidikan 

akhlak. Pertama, metode pembiasaan. Dalam menerapkan metode ini 

hendaknya dilakukan secara kontinu, teratur dan terprogram; diawasi 

secara ketat dan tegas; pembiasaan yang awalnya bersifat mekanistik, 

hendaknya secara berangsur-angsur diubah menjadi kebiasaan yang 

disertai dengan kata hati anak itu sendiri. Kedua, metode keteladanan. 

Menurut Heri Jauhari Muchtar metode keteladanan adalah metode 

pendidikan dengan memberikan contoh yang baik dalam perkataan 

maupun perbuatan.
17

 Ketiga, metode nasihat. Al-Ghazali menjelaskan 

dalam memberikan nasihat hendaknya dengan menggunakan kata dan 

bahasa yang baik serta sopan; menyesuaikan perkataaan dengan usia, sifat 

dan tingkat perkembangan anak; memperhatikan waktu yang tepat dan 

tempat sekitar ketika memberikan nasihat pada anak; dan memberikan 

nasihat hendaknya dengan menyertakan ayat-ayat Al-Qur‘an dan hadis, 

kisah para nabi dan rasul, sahabat dan orang-orang saleh. Keempat, 

                                                 
16

Saifuddin Amin, Pendidikan Akhlak Berbasis Hadits Arba‟in an Nawawiyah (Cet. 1. 

Indramayu: CV. Adanu Abitama, 2021), hlm. 37-38. 
17

Zenal Satiawan dan M. Sidik, ―Metode Pendidikan Akhlak Mahasiswa,‖ Jurnal Mumtaz 

1, no. 1 (2021), hlm. 59. 



 

 

 

13 

metode hukuman dan ganjaran. Dalam memberikan ganjaran bisa berupa 

kata-kata maupun isyarat ataupun hadiah berupa pemberian suatu materi 

agar menggembirakan anak dan pujian dihadapan banyak orang. Dalam 

pemberian hukuman al-Ghazali menjelaskan, memberikan teguran ketika 

anak melakukan kesalahan dan memberi kesempatan kepada sang anak 

untuk memperbaiki diri untuk tidak mengulanginya serta tidak 

memberikan hukuman fisik karena dapat menimbulkan penderitaan pada 

anak.
18

 

2. Amṡāl dalam Al-Qur‘an 

Kata amṡāl merupakan bentuk jamak dari maṡal secara bahasa 

mempunyai arti cukup variatif sesuai dengan bentuk pola/wazan kata 

tersebut. Di antaranya adalah māṡal berarti menyerupai, maṡal berarti 

menyerupakan, mencontohkan, menggambarkan, tamṡil berarti tergambar, 

terbayang, menjadi contoh, maṡal yang berarti sama, serupa, contoh, 

teladan, tipe dan miṡāl yang berarti model, tipe.
19

 Secara terminologi Ibn 

al-Qayyim sebagaimana yang dikutip Jailani dan Hasbiyallah menjelaskan 

bahwa amṡāl adalah menyerupakan dengan sesuatu yang lain dalam hal 

hukumnya dan mendekatkan sesuatu yang bersifat abstrak dengan yang 

bersifat indrawi atau mendekatkan salah satu dari dua yang konkrit atas 

                                                 
18

Febrianti Rosiana Putri dan Abdulloh Arif Mukhlas, ―Memahami Metode Pendidikan 

Akhlak dalam Perspektif Islam: Perbandingan Pemikiran Imam Al-Ghazali dan Abdullah Nashih 

‗Ulwan,‖ Al-Jadwa: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (Maret 2023), hlm. 228-229, 

https://doi.org/10.38073/aljadwa.v2i2.987. 
19

Ani Jailani dan Hasbiyallah, ―Kajian Amtsal dan Qasam dalam Al Qur‘an,‖ Islamika: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 19, no. 2 (Desember 2019), hlm. 18, https://doi.org/ 10.32939 

/islamika.v19i02.373. 



 

 

 

14 

yang lainnya dan menganggap satu sebagai yang lain. Abu Sulaiman juga 

menjelaskan bahwa amṡāl adalah menyamakan keadaan sesuatu yang lain, 

ungkapannya bisa berupa istiʻārah, tasybīh yang shar, atau ayat-ayat yang 

singkat dengan makna yang dalam (ījāz).
20

  Dari definisi-definisi tersebut 

dapat disimpulkan, amṡāl Al-Qur‘an adalah memuat perumpamaan-

perumpamaan mengenai suatu keadaan sesuatu dengan susuatu yang lain 

ataupun mengumpamakan sesuatu yang abstrak dengan yang lebih konkret 

baik dengan menggunakan kalimat metaforis (istiʻārah), dengan cara 

anthrofomorphism (tasybīh) atau dengan cara lainnya untuk mendapat 

tujuan atau manfaat dari perumpamaan tersebut. 

Amṡāl (perumpamaan-perumpamaan) di dalam Al-Qur‘an 

merupakan salah satu gaya bahasa Al-Qur‘an yang mengungkapkan 

penjelasan tentang hakikat makna sebuah ayat. Dari yang abstrak, 

gambaran itu dapat menjadi konkret dan mendorong penerima maṡal 

untuk bertindak berdasarkan isinya dan mengumpulkan makna-makna 

yang menarik dan indah ke dalam satu ungkapan yang ringkas namun 

penuh makna. Amṡāl Al-Qur‘an memiliki karakteristik terdiri dari kalimat-

kalimat pendek yang mengandung makna berupa analogi, perumpamaan 

atau nasihat yang mencerminkan nilai-nilai moral, etika dan spiritual 

Islam.
21

 Tamṡīl merupakan kerangka yang dapat menampilkan makna 

dalam bentuk yang hidup dan mantap dalam pikiran, menyamakan sesuatu 

                                                 
20

Jailani dan Hasbiyallah, ―Kajian Amtsal,‖ hlm. 18-19. 
21

Sakdiah dkk., ―Penerapan Amtsal Qur‘an,‖ hlm. 65. 



 

 

 

15 

yang gaib dengan sesuatu yang ada, sesuatu yang abstrak dengan sesuatu 

yang konkret, dan atau menyamakan sesuatu dengan sesuatu yang serupa. 

Berapa banyak makna tamṡīl yang baik, lebih indah, menarik dan 

mempesona. Oleh karena itu, tamṡīl lebih dapat mendorong jiwa untuk 

menerima makna yang dimaksudkan dan membuat akal merasa puas 

dengannya. Imam al-Mawardi menjelaskan sebagaimana yang dikutip 

Imam as-Suyuthi, bahwa sebagian ilmu yang paling utama dalam 

membahas ilmu Al-Qur‘an yaitu mengkaji ilmu amṡāl Al-Qur‘an.
22

 

Amṡāl dalam Al-Qur‘an mengandung unsur-unsur yang wajib ada 

di dalamnya, yang dikenal sebagai rukun amṡāl. Para ulama ahli bahasa 

dan tafsir sepakat bahwa rukun-rukun amṡāl meliputi:
23

 

a. musyabbah, yaitu sesuatu yang akan diserupakan atau diumpamakan 

b. musyabbah bih, yaitu sesuatu yang diserupai atau dijadikan 

perumpamaan 

c. adātu at-Tasybīh, yaitu kata yang digunakan untuk menyerupakan 

d. wajhu al-Syibh, yaitu perumpamaan, gambaran atau sifat yang terdapat 

pada musyabbah dan musyabbah bih 

Adātu at-Tasybīh adalah setiap lafal yang menunjukkan arti 

kerupaan baik berupa al-Ḥarfu, al-Fiʻlu, dan al-Ism. Al-Ḥarfu contohnya 

kaf (ك), ka anna (كأن). Adapun al-Ism contohnya maṡal/miṡl, mumaṡil, 

                                                 
22

Fauzul Iman dan Asep Kamrowi, ―Amtsal Al-Qur‘an (Kajian terhadap Pendapat Imam 

Jalaluddin As-Suyuthi),‖ Jurnal al-Fath 8, no. 1 (2014), hlm. 5-6. 
23

Tabrani, ―Metode Amtsal dalam Pembelajaran menurut Perspektif Al-Quran,‖ Al-Fikra: 

Jurnal Ilmiah Keislaman 18, no. 1 (Februari 2020), hlm. 59, https://doi.org/ 10.24014/ 

af.v18i1.7712. 



 

 

 

16 

syabah, atau kalimat yang semakna atau terambil dari kata yang sama. 

Sedangkan al-Fiʻlu contohnya maṡala (مثل), syābaha (شابه), ḥāka (حاك), 

jaʻala (جعل), ḥasiba (حسب), khāla (خال), dan kata-kata lain yang semakna. 

Adanya rukun-rukun ataupun unsur-unsur amṡāl ini hanya diisyaratkan 

untuk amṡāl al-Muṣarriḥah. 

Amṡāl dalam Al-Qur‘an memiliki beberapa signifikansi yang 

mencakup aspek pemahaman, pembelajaran dan penerapan ajaran agama. 

Pertama, aspek pemahaman. Amṡāl dapat menyingkap hakikat-hakikat 

dan mengemukakan sesuatu yang tidak nampak seakan-akan tampak jelas, 

amṡāl dapat menyimpulkan makna yang menarik dan indah di dalam suatu 

ungkapan yang padat. Kedua, pembelajaran. Amṡāl dapat mendorong 

untuk berbuat atau melakukan sesuatu yang sesuai dengan isi maṡāl atau 

amṡāl itu sendiri, jika hal itu merupakan sesuatu yang disenangi jiwa. 

Misalnya, ketika Allah membuat maṡāl keadaan orang-orang yang 

menafkahkan hartanya di jalan Allah. Hal itu dapat memberikan kebaikan 

kepadanya. Ketiga, penerapan ajaran agama. Amṡāl dapat menjauhkan 

suatu larangan untuk tidak dilakukan, jika maṡāl itu berupa sesuatu hal 

yang tidak diinginkan atau dibenci oleh jiwa. Misalnya, larangan Al-

Qur‘an untuk tidak menggunjing orang lain.
24

 

Amṡāl Al-Qur‘an hadir memiliki beberapa tujuan. Diantaranya, 

antara lain: 

 

                                                 
24

Sanjani dan Irham, ―Amtsal: Nilai-Nilai Pendidikan Karakter,‖ hlm. 272-273. 



 

 

 

17 

a. Mengkonkretkan empirisme agar mudah diterima indra, karena sesuatu 

yang abstrak sulit ditanamkan dalam pikiran manusia 

                              

                                

                               

                       

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, jangan membatalkan 

(pahala) sedekahmu dengan menyebut-nyebutnya dan 

menyakiti (perasaan penerima), seperti orang yang 

menginfakkan hartanya karena ria (pamer) kepada manusia, 

sedangkan dia tidak beriman kepada Allah dan hari Akhir. 

Perumpamaannya (orang itu) seperti batu licin yang di 

atasnya ada debu, lalu batu itu diguyur hujan lebat sehingga 

tinggallah (batu) itu licin kembali. Mereka tidak menguasai 

sesuatu pun dari apa yang mereka usahakan. Allah tidak 

memberi petunjuk kepada kaum kafir.” (QS al-Baqarah: 264) 

 

b. Untuk mendorong orang yang memberi mauiẓah untuk bertindak 

uswatun ḥasanah  

                               

                                  

Artinya: “Perumpamaan orang-orang yang menginfakkan hartanya di 

jalan Allah adalah seperti (orang-orang yang menabur) 

sebutir biji (benih) yang menumbuhkan tujuh tangkai, pada 

setiap tangkai ada seratus biji. Allah melipatgandakan 

(pahala) bagi siapa yang Dia kehendaki. Allah Maha Luas 

lagi Maha Mengetahui.” (QS al-Baqarah: 261) 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

18 

c. Untuk menunjukkan suatu kejahatan agar ditinggalkan  

                                

                                

                                 

Artinya: “Seandainya Kami menghendaki, niscaya Kami tinggikan 

(derajat)-nya dengan (ayat-ayat) itu, tetapi dia cenderung 

pada dunia dan mengikuti hawa nafsunya. Maka, 

perumpamaannya seperti anjing. Jika kamu menghalaunya, 

ia menjulurkan lidahnya dan jika kamu membiarkannya, 

dia menjulurkan lidahnya (juga). Demikian itu adalah 

perumpamaan orang-orang yang mendustakan ayat-ayat 

Kami. Maka, ceritakanlah kisah-kisah itu agar mereka 

berpikir.” (QS al-Aʻrāf: 176) 

 

d. Untuk memberikan nasihat yang mudah diresapi dan diterima
25

  

                                

Artinya: “Sungguh, Kami benar-benar telah membuatkan dalam Al-

Qur‟an ini segala macam perumpamaan bagi manusia agar 

mereka mendapat pelajaran.” (QS az-Zumar: 27) 

 

Abdu al-Rahman juga menjelaskan tujuan utama dari maṡāl yang 

ada di dalam Al-Qur‘an. Pertama, maṡāl adalah sebuah dorongan agar 

senantiasa berbuat baik dan berusaha untuk memperindah diri, sebaliknya 

mendorong untuk menghindarkan hal-hal yang buruk dan negatif.  

Sebagaimana dijelaskan dalam QS Ibrāhīm ayat 24, 25, dan 26.  

                                   

                              

                                                 
25

Munir, Tafsir Tarbawi, hlm. 126-128. 



 

 

 

19 

                                     

              

Artinya:  “Tidakkah engkau memperhatikan bagaimana Allah telah 

membuat perumpamaan kalimah ṭayyibah?386) (Perumpamaannya) 

seperti pohon yang baik, akarnya kuat, cabangnya (menjulang) 

ke langit. Dan menghasilkan buahnya pada setiap waktu dengan 

seizin Tuhannya. Allah membuat perumpamaan untuk manusia 

agar mereka mengambil pelajaran. (Adapun) perumpamaan 

kalimah khabīṡah387) seperti pohon yang buruk, akar-akarnya 

telah dicabut dari permukaan bumi, (dan) tidak dapat tetap 

(tegak) sedikit pun.” 

 

Kedua, maṡāl memberikan dorongan dan sikap gemar melakukan 

kebaikan, atau sebaliknya dengan memunculkan rasa takut untuk 

melakukan hal-hal yang dilarang. Sebagaimana dijelaskan dalam QS al-

Baqarah ayat 261. 

                                

                               

Artinya: “Perumpamaan orang-orang yang menginfakkan hartanya di 

jalan Allah adalah seperti (orang-orang yang menabur) sebutir 

biji (benih) yang menumbuhkan tujuh tangkai, pada setiap 

tangkai ada seratus biji. Allah melipatgandakan (pahala) bagi 

siapa yang Dia kehendaki. Allah Maha Luas lagi Maha 

Mengetahui.” 

 

Ketiga, untuk mempertajam daya nalar manusia, menggerakkan 

kemampuan berpikir sehingga manusia akan merasa terdorong untuk 

melakukannya.
26

 Sebagaimana dijelaskan dalam QS al-Hasyr ayat 21. 

 

                                                 
26

Nurul Makrifah, ―Macam dan Urgensi Amtsal dalam Al-Quran,‖ Journal of Islamic 

Studies 7, no. 2 (2020), hlm. 223-227. 



 

 

 

20 

                                 

                         

Artinya: “Seandainya Kami turunkan Al-Qur‟an ini kepada sebuah 

gunung, pasti kamu akan melihatnya tunduk terpecah belah 

karena takut kepada Allah. Perumpamaan-perumpamaan itu 

Kami buat untuk manusia agar mereka berpikir.” 

 

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa amṡāl memiliki 

tujuan menjelaskan makna yang abstrak ke makna kongkret, memberikan 

peringatan dan nasihat agar menjadi hamba yang taat serta bertakwa 

kepada Allah Swt. 

Diantara ciri-ciri amṡāl Al-Qur‘an yang menonjol yang 

dikemukakan oleh Samīḥ ‗Āṭif az-Zayn dalam kitabnya yaitu: 

a. Amṡāl Al-Qur‘an kadang bersifat ḥaqīqī (menggambarkan fakta yang 

sebenarnya), dan kadang bersifat farḍiy (ilustratif). Contoh amṡāl yang 

bersifat ḥaqīqī dapat dilihat dalam QS al-An‘ām: 122. 

                               

                              

         

Artinya: “Apakah orang yang sudah mati lalu Kami hidupkan dan beri 

dia cahaya yang membuatnya dapat berjalan di tengah-

tengah orang banyak, seperti orang yang berada dalam 

kegelapan sehingga dia tidak dapat keluar dari sana? 

Demikianlah, dijadikan terasa indah bagi orang-orang 

kafir apa yang mereka kerjakan.” 

 

Sementara amṡāl yang bersifat farḍiy biasanya diungkapkan 

dalam bentuk tasybīh (penyerupaan), misalnya dalam QS al-Jumuʻah: 

5. 



 

 

 

21 

                               

                               

Artinya: “Perumpamaan orang-orang yang dibebani tugas 

mengamalkan Taurat, kemudian tidak mengamalkannya, 

adalah seperti keledai yang membawa kitab-kitab (tebal 

tanpa mengerti kandungannya). Sangat buruk 

perumpamaan kaum yang mendustakan ayat-ayat Allah. 

Allah tidak memberi petunjuk kepada kaum yang zalim.” 

 

b. Amṡāl Al-Qur‘an memiliki dua sisi yaitu yang tersurat dan yang 

tersirat (ẓāhir dan kāmin) 

Maṡal ẓāhir adalah maṡal yang jelas, yang eksplisit dengan 

kata maṡal, seperti firman Allah dalam QS al-Baqarah: 17. 

                       

              

Artinya: “Perumpamaan mereka seperti orang yang menyalakan api. 

Setelah (api itu) menerangi sekelilingnya, Allah 

melenyapkan cahaya (yang menyinari) mereka dan 

membiarkan mereka dalam kegelapan, tidak dapat 

melihat.” 
 

Sedangkan maṡal kāmin adalah yang tidak disebutkan lafal 

maṡal tapi mengandung perumpamaan, dicontohkan pada QS al-

Baqarah: 68. 

                            

                        

Artinya:   Mereka berkata, “Mohonkanlah kepada Tuhanmu untuk 

kami agar Dia menjelaskan kepada kami tentang (sapi) 

itu.” Dia (Musa) menjawab, “Dia (Allah) berfirman bahwa 

sapi itu tidak tua dan tidak muda, (tetapi) pertengahan 

antara itu. Maka, kerjakanlah apa yang diperintahkan 

kepadamu.”
27

 

                                                 
27

Halida, Amṡāl Al-Qur‟ān, hlm. 20-22. 



 

 

 

22 

Al-Qur‘an dalam membuat perumpamaan menggunakan bentuk 

yang beragam dan dapat dijadikan pelajaran dan nasihat serta dapat 

ditangkap dan dipahami oleh akal sehat. Al-Qaṭṭān sebagaimana dikutip 

Jailani dan Hasbiyallah menjelaskan bahwa amṡāl Al-Qur‘an dibagi 

menjadi tiga macam. Pertama, al-amṡāl al-muṣarriḥah. Maṡāl yang 

diungkapkan dalam Al-Qur‘an mempunyai kesamaan dengan kenyataan 

yang dialami oleh masyarakat dalam kehidupannya. Al-amṡāl al-

muṣarriḥah juga diartikan perumpamaan yang di dalamnya menggunakan 

lafal maṡāl atau sesuatu yang menunjukkan kepada pengertian lafal 

tersebut, tasybīh dengan menggunakan huruf kāf. Amṡāl semacam ini 

banyak ditemukan dalam Al-Qur‘an. Di antaranya firman Allah dalam 

surah al-Baqarah ayat 17 dan 19. Kedua, al-amṡāl al-kāminah. Suatu 

perumpamaan yang di dalamnya tidak disebutkan secara jelas, baik lafal 

tamṡil (perumpamaan langsung), keadaan, sifat-sifatnya, dan tidak pula 

dijelaskan secara pasti mengenai saat terjadinya peristiwa, tetapi lafal yang 

digunakan adalah menunjuk kepada makna tersiratnya yang indah dan 

menarik dalam susunan kata atau kalimat serta mempunyai pengaruh 

tersendiri bila kalimat itu digunakan untuk makna yang serupa dengannya. 

Contohnya di dalam surah al-Baqarah ayat 68. Ketiga, al-amṡāl al-

mursalah. Kalimat-kalimat bebas, tidak menggunakan lafal tasybīh secara 

jelas tapi kalimat-kalimat itu berlaku atau berfungsi sebagai maṡāl, yang di 

dalamnya terdapat peringatan dan pelajaran bagi manusia.
28

  

                                                 
28

Jailani dan Hasbiyallah, ―Kajian Amtsal,‖ hlm. 19-21. 



 

 

 

23 

Dalam amṡāl Al-Qur‘an terdapat banyak nilai-nilai pendidikan 

yang dapat diambil pelajaran. Pertama, nilai iman dan tauhid. Dengan 

adanya ayat-ayat amṡāl ini dituntut agar beriman kepada Allah dan 

beriman kepada kitab Allah. Kedua, nilai ketaatan. Sebagai hamba Allah 

Swt. tujuan hidup di dunia adalah untuk taat dan beribadah kepada-Nya. 

Ketiga, nilai berfikir rasional. Dalam ayat-ayat amṡāl Allah Swt. banyak 

yang memberikan contoh beberapa subjek abstrak dan konkret. Hal ini 

bertujuan antara lain untuk melatih manusia agar selalu berpikir rasional 

ketika dihadapkan pada sesuatu yang tidak rasional. Keempat, nilai kreatif 

dalam belajar. Allah telah menyebutkan di dalam Al-Qur‘an beberapa 

metode yang digunakan dalam memahamkan para hambanya dengan ayat-

ayat Al-Qur‘an diantaranya adalah dengan metode amṡāl.
29

 Dengan 

adanya amṡāl dalam mendidik peserta didik, maka ilmu yang disampaikan 

dalam pendidikan akan menjadi jelas, sebagaimana ungkapan hikmah 

 .(Dengan perumpamaan sebuah perkataan akan jelas) ‖باِلمِثاَلِ يتَضِّحُ المَقاَل―

3. Metode Amṡāl dalam Pendidikan Akhlak 

Penerapan metode amṡāl dalam proses pembelajaran berkontribusi 

signifikan terhadap pembentukan karakter peserta didik, khususnya dalam 

menanamkan nilai-nilai keislaman. Pertama, etika dan moral. Penerapan 

amṡāl Al-Qur‘an dalam pendidikan dapat mendorong pentingnya etika dan 

moralitas berdasarkan ajaran Islam. Anak diajarkan nilai-nilai kejujuran, 

                                                 
29

Dwi Ratnasari dan Eko Ngabdul Shodikin, ―Nilai Pendidikan Islam dalam Al-Qur‘an: 

Kajian Amtsal (Perumpamaan) Al-Qur‘an,‖ At Turots: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 2 (Januari 

2022), hlm. 114-116, https://doi.org/10.51468/jpi.v3i2.73. 



 

 

 

24 

keadilan, kesabaran, empati, kerja sama, dan rasa hormat kepada orang 

lain. Kedua, akhlak yang mulia. Pendidikan yang berbasis pada 

pengembangan Al-Qur‘an juga dapat membantu anak mengembangkan 

akhlak mulia sesuai ajaran Islam. Konsep akhlak mulia seperti tawāḍuʻ 

(kebaikan hati), amanah (iman), ḥusnuẓẓan (kebajikan) dan ihsan (berbuat 

baik) dapat ditanamkan kepada peserta didik dengan memahami dan 

mengamalkan ayat-ayat Al-Qur‘an. Ketiga, keteladanan nabi Muhammad 

saw. Penerapan amṡāl Al-Qur‘an yang juga mengisahkan keteladanan 

Rasulullah saw., inilah yang diajarkan kepada anak bagaimana moralitas, 

kesabaran, kerja keras, kejujuran dan kasih sayang nabi Muhammad saw. 

Keempat, amalan dan tindakan islami. Pengintegrasian nilai-nilai Islam 

melalui ayat-ayat Al-Qur‘an juga dapat mencakup pembahasan pedoman 

dan langkah-langkah Islam dalam konteks pendidikan. Anak diajarkan 

untuk memahami prinsip-prinsip Islam terkait dengan keputusan dan 

tindakan dalam hubungan manusia, lingkungan alam, dalam urusan waktu, 

sumber daya dan tanggung jawab sosial.
30

 

Amṡāl merupakan metode yang efektif dalam pendidikan akhlak.  

Hal ini dapat dilihat dari penjelasan al-Qaṭṭān. Beliau menjelaskan bahwa 

hikmah amṡāl Al-Qur‘an adalah menjauhkan seseorang dari perbuatan 

tercela yang dijadikan perumpamaan dalam Al-Qur‘an seperti dalam surah 

al-Ḥujurāt ayat 12. 

                                                 
30

Sakdiah dkk., ―Penerapan Amtsal Qur‘an,‖ hlm. 70-71. 



 

 

 

25 

                               

                              

                         

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, jauhilah banyak prasangka! 

Sesungguhnya sebagian prasangka itu dosa. Janganlah 

mencari-cari kesalahan orang lain dan janganlah ada di antara 

kamu yang menggunjing sebagian yang lain. Apakah ada di 

antara kamu yang suka memakan daging saudaranya yang 

sudah mati? Tentu kamu merasa jijik. Bertakwalah kepada 

Allah! Sesungguhnya Allah Maha Penerima Tobat lagi Maha 

Penyayang.” 

 

Selain itu, ia menjelaskan amṡāl lebih berpengaruh pada jiwa, lebih 

efektif dalam memberikan nasihat, lebih kuat dalam memberikan 

peringatan, dan lebih dapat memuaskan hati. Allah banyak menyebut 

amṡāl dalam Al-Qur‘an untuk memberikan peringatan dan pelajaran. 

Sebagaimana Allah menjelaskan dalam surah az-Zumar ayat 27. Tidak 

hanya itu, al-Qaṭṭān menjelaskan hikmah amṡāl Al-Qur‘an adalah 

mendorong orang giat beramal saleh.
31

 Kemudian amṡāl memiliki nilai-

nilai pendidikan karakter agar tidak terlalu mengedepankan hawa nafsu 

duniawi. Allah telah berfirman dalam surah al-A‘rāf ayat 176 bahwa orang 

yang menuruti hawa nafsunya diibaratkan seperti anjing yang selalu 

menjulurkan lidahnya, baik saat dihalau maupun tidak, karena begitu 

kuatnya bernafas. Inilah gambaran ataupun gambaran orang-orang yang 

mendustakan ayat-ayat suci Al-Qur‘an.
32

 Di akhir ayat Allah mengatakan 

                                                 
31

Halida, Amṡāl Al-Qur‟ān, hlm. 30-33. 
32

Sanjani dan Irham, ―Amtsal: Nilai-Nilai Pendidikan Karakter,‖ hlm. 274-275. 



 

 

 

26 

―Maka ceritakanlah (kepada mereka) kisah-kisah itu agar mereka berfikir.‖ 

Di sini dapat dipahami, bahwa ayat amṡāl ini diturunkan agar manusia 

dapat berpikir dan mengambil pelajaran. 

Ayat-ayat amṡāl dalam Al-Qur‘an sangat efektif dalam menggugah 

jiwa dan membuka pikiran. Sesuatu yang dijadikan perumpamaan 

terkadang membuat menyadari tentang suatu hal, karena mungkin saja 

tidak pernah terpikirkan sebelumnya, padahal selama ini begitu dekat 

dengan sesuatu yang dijadikan perumpamaan itu. Adanya perubahan 

tingkah laku setelah membaca ayat-ayat amṡāl merupakan tujuan yang 

diinginkan oleh Allah Swt. melalui Al-Qur‘an. Ketika telah terjadi 

perubahan tingkah laku, maka proses pendidikan pun telah terjadi. Karena 

pada hakikatnya, pendidikan itu adalah proses perubahan tingkah laku ke 

arah yang lebih baik. Hal ini menunjukkan bahwa ayat-ayat amṡāl 

memiliki nilai-nilai pendidikan yang dapat diambil pelajaran. 

Perumpamaan yang ditampilkan mengajak untuk mawas dan refleksi diri 

agar tidak termasuk golongan yang dihinakan Allah dengan perumpamaan 

yang buruk dan berupaya untuk menjadi mulia seperti perumpamaan yang 

baik.
33

 Dengan demikian, amṡāl dapat dijadikan metode efektif dalam 

pendidikan akhlak. 

 

 

                                                 
33

Abu Bakar, ―Nilai-Nilai Pendidikan pada Ayat-Ayat Amtsal dalam Al-Quran Surah al-

Baqarah,‖ Syamil: Jurnal Pendidikan Agama Islam 5, no. 1 (Juni 2017), hlm. 26-27, 

https://doi.org/10.21093/sy.v5i1.911. 



 

 

 

27 

B. Penelitian yang Relevan 

Penelitian yang relevan berfungsi untuk membandingkan dan 

menghindari duplikasi ataupun plagiasi terhadap satu karya ilmiah dan 

menunjukkan orisinalitas penelitian yang kredibel secara ilmiah.
34

 Adapun 

penelitian relevan yang penulis gunakan dalam penelitian ini adalah: 

1. Penelitian yang dilakukan Muhammad Rosul Sanjani dan M. Iqbal Irham 

dengan judul: ―Amṡāl: Nilai-nilai Pendidikan Karakter dalam Pendidikan,‖ 

yang diterbitkan dalam Jurnal Penelitian pada tahun 2022. Hasil 

penelitian ini menyimpulkan bahwa ada beberapa nilai-nilai pendidikan 

karakter yang disampaikan Allah di dalam Al-Qur‘an dengan 

menggunakan metode amṡāl Al-Qur‘an, di antaranya: untuk menjadi 

mukmin sejati, tidak terlalu mengedepankan hawa nafsu duniawi, bersikap 

bijaksana dalam mengelola harta, mengerjakan amal saleh, dan bertakwa 

kepada Allah Swt.
35

 

Penelitian Sanjani dan Irham memiliki persamaan dengan 

penelitian ini, yaitu meneliti amṡāl dalam Al-Qur‘an terkait pendidikan 

karakter. Namun, di dalam penelitian ini juga memiliki perbedaan dengan 

penelitian Sanjani dan Irham, yaitu penelitian ini tidak hanya sebatas 

membahas amṡāl tentang pendidikan karakter tetapi juga membahas 

bagaimana penerapan metode amṡāl dalam pendidikan karakter menurut 

Al-Qur‘an. 

                                                 
34

Tubel Agusven dkk., Dasar Metodologi Penelitian Kualitatif (Batam: CV. Rey Media 

Grafika, 2023), hlm. 245. 
35

Sanjani dan Irham, ―Amtsal: Nilai-Nilai Pendidikan Karakter,‖ hlm. 266. 



 

 

 

28 

2. Penelitian yang dilakukan Nikmatus Sakdiah dkk. dengan judul: 

―Penerapan Amṡāl Qur‘an dalam Pendidikan: Membangun Karakter Siswa 

dengan Nilai-Nilai Islam,‖ yang diterbitkan dalam Jurnal Dakwah dan 

Sosial Humaniora 4 pada Juli 2023. Hasil penelitian ini menyimpulkan 

bahwa amṡāl Al-Qur‘an dapat berfungsi sebagai penjelas dan 

perumpamaan untuk hal-hal yang belum dijelaskan atau masih bersifat 

abstrak. Amṡāl Al-Qur‘an memiliki pengaruh besar terhadap pendidikan, 

terutama pendidikan Islam, karena mengandung banyak nilai-nilai Islam 

yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Salah satu penerapan 

pentingnya adalah dalam membangun karakter siswa berdasarkan nilai-

nilai Islam.
36

 

Penelitian Nikmatus Sakdiah dkk. memiliki persamaan dengan 

penelitian ini, yaitu meneliti penerapan amṡāl dalam Al-Qur‘an tentang 

nilai-nilai pendidikan karakter. Namun, dalam penelitian ini memiliki 

perbedaan dengan penelitian Nikmatus Sakdiah dkk. karena penelitian ini 

tidak hanya mengambil literatur dari jurnal dan buku terkait penerapan 

metode amṡāl dalam pendidikan akhlak tapi juga akan menjelaskan 

beberapa ayat amṡāl dalam Al-Qur‘an agar nilai-nilai pendidikan akhlak 

akan lebih tampak dan dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Penelitian yang dilakukan Mawaddah Rahmi dengan judul: ―Kajian Kritis 

Ayat-Ayat Amtsal dalam Surah Al-Baqarah (Implikasi terhadap Metode 

Pembelajaran),‖ yang diterbitkan dalam repository UIN Suska Riau, 

                                                 
36

Sakdiah dkk., ―Penerapan Amtsal Qur‘an,‖ hlm. 61. 



 

 

 

29 

skripsi tahun 2022. Hasil penelitian ini menyimpulkan bahwa metode 

amṡāl merupakan metode yang harus dikuasai dalam proses pembelajaran, 

karena metode ini menjadikan konsep yang abstrak menjadi konkret serta 

dapat memberikan kesan yang mendalam bagi jiwa siswa. 

Penelitian Rahmi memiliki kesamaan dengan penelitian ini dalam 

hal mengkaji metode amṡāl dalam Al-Qur‘an. Namun, ada perbedaan yang 

mencolok antara keduanya. Penelitian Rahmi mengeksplorasi metode 

amṡāl dalam surah Al-Baqarah dan implikasinya dalam pembelajaran, 

sedangkan penelitian ini lebih terfokus pada penerapan metode amṡāl 

dalam pendidikan akhlak menurut Al-Qur‘an. 

 

C. Kerangka Berpikir 

Kerangka berpikir dalam penelitian ini dapat dilihat pada skema berikut. 

Skema 2.1 Kerangka Berpikir Penelitian 

  
Metode Amṡāl 

Al-Qur‘an dalam 
Pendidikan 

Akhlak 

Revolusi industri 
mengubah cara hidup 
dan berpikir manusia, 
yang berdampak pada 

akhlak 

Amṡāl (perumpamaan-
perumpamaan) di dalam Al-
Qur‘an merupakan salah satu 
gaya bahasa Al-Qur‘an yang 
mengungkapkan penjelasan 

tentang hakikat makna sebuah 
ayat 

Kualitatif, studi 
kepustakaan: 
Dokumentasi 
dan Literasi 

Hasil 

Metode amṡāl dapat 
menjelaskan makna yang 
abstrak ke makna yang 

kongkret dan dapat 
memberikan peringatan 

dan nasihat agar menjadi 
hamba yang taat serta 
bertakwa kepada Allah 

Swt. 

Bagaimaaaana 
metode amṡāl Al-

Qur‘an dalam 
pendidikan akhlak?  



 

30 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis Penelitian 

Sesuai dengan fokus kajian, penelitian jenis studi kepustakaan ini akan 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain tafsir tematik. Pendekatan 

kualitatif digunakan peneliti karena penelitian jenis studi kepustakaan 

menggunakan pendekatan analitis dan deskriptif untuk meneliti dan 

memahami teks, dokumen, dan literatur yang relevan,
37

 baik itu melalui buku-

buku, catatan-catatan dan laporan-laporan yang berkaitan dengan masalah 

yang diteliti tersebut.
38

 Selain itu, dalam penelitian jenis studi kepustakaan 

peneliti adalah instrumen kunci yang berperan aktif dalam menginterpretasikan 

data yang dikumpulkan. Hal ini seringkali bersifat subjektif karena peneliti 

mengaitkan, membandingkan, dan mengonseptualisasikan temuan berdasarkan 

pemahaman pribadi dan teori yang ada. Tidak hanya itu, pendekatan kualitatif 

sejalan dengan penelitian jenis studi kepustakaan yang menekankan 

pemahaman makna dan konteks dari fenomena yang diteliti. Ini mencakup 

analisis terhadap tema, motif, dan pola yang muncul dalam literatur.
39

  

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode tematik 

yang dalam bahasa Arab dikenal dengan metode mauḍū„i, yaitu suatu metode 

menafsirkan Al-Qur‘an dengan cara mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur‘an yang 

                                                 
37

Miza Nina Adlini dkk., ―Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka,‖ Edumaspul: 

Jurnal Pendidikan 6, no. 1 (Maret 2022), hlm. 976, https://doi.org/10.33487/edumaspul.v6i1.3394. 
38

Hendri Siregar dan Fauzi Fahmi, Metodologi Penelitian: Sebuah Pengantar Bidang 

Pendidikan (Cet. 1. Yogyakarta: Jejak Pustaka, 2023), hlm. 29. 
39

Adlini dkk., ―Metode Penelitian Kualitatif,‖ hlm. 977. 



31 

 

 

berkaitan dengan tema berupa ayat-ayat amṡȧl yang berkaitan dengan 

pendidikan akhlak dan kemudian dibahas secara mendalam hingga tuntas.
40

  

 

B. Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi sumber data 

primer dan data sekunder. 

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer dalam penelitian adalah rujukan utama dalam 

mengadakan suatu penelitian untuk mengungkapkan dan menganalisis 

penelitian tersebut. Adapun sumber data primer dalam penelitian ini 

adalah sebagai berikut: 

a. Tafsir al-Marāgī, karya Al-Marāgī Aḥmad Muṣṭafā al-Marāgī. 

Diterbitkan oleh Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa Aulāduh pada tahun 

1946. 

b. Tafsir Ibnu ʻĀsyūr, karya Muḥammad Ṭāhir Ibnu ʻĀsyūr. Diterbitkan 

oleh Dār at-Tunisiyyah pada tahun 1984. 

c. Tafsir ath-Thabari, karya Abū Jaʻfar Muḥammad ibn Jarīr at-Ṭabarī. 

Diterbitkan oleh Pustaka Azzam pada tahun 2009. 

d. Tafsir al-Qurthubi, karya Abū Muḥammad ibn Aḥmad ibn Abū Bakr 

al-Anṣārī al-Qurṭubī. 

e. Mabaḥiṡ fī „Ulūm al-Qur‟ān, karya Mannāʻ Khalīl al-Qaṭṭān. 

f. Muʻjam al-Amṡāl fī al-Qur‟ān al-Karīm, karya Samīḥ ʻAṭif az-Zain. 

                                                 
40

Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir (Cet. 1. Pekanbaru: Daulat Riau, 2013), hlm. 80. 



32 

 

 

C. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekunder adalah sumber data yang dijadikan data 

pelengkap dari sumber data primer berupa buku-buku dan literatur lain yang 

secara tidak langsung berkaitan dengan amṡāl dalam pendidikan akhlak 

menurut Al-Qur‘an. Sumber data sekunder dalam penelitian ini adalah sebagai 

berikut: 

1. Al-Muʻjam al-Mufahras li al-Fāẓ al-Qur‟ān al-Karīm, karya Muḥammad 

Fūad ʻAbd al-Bāqī. 

2. Fatḥ al-Raḥmān li Ṭālabi Āyāti al-Qur‟ān, karya al-Ahliyyah. 

3. Al-Itqān fī „Ulūm al-Qur‟ān, karya Abī al-Faḍl Jalāl ad-Dīn ʻAbd al-

Raḥmān bin Abī Bakr as-Suyūṭī. 

4. Tahżīb al-Akhlāk fī at-Tarbiyah, karya Ibnu Maskawaih. 

5. Ihya Ulumuddin, karya Imam al-Ghazali. 

6. Al-Munjid fi al-Lughah wa al-A‟lam, karya, Louis Ma‘luf. 

7. Tafsir Tarbawi: Mengungkap Pesan Al-Qur‟an tentang Pendidikan, karya 

Ahmad Munir. 

 

D. Prosedur Penelitian 

Dalam bukunya, Abdul Hay Al-Farmawy sebagaimana dikutip Jani 

Arni, menjelaskan langkah-langkah yang harus dilakukan untuk menerapkan 

metode maudhu'i sebagai berikut: 

1. Menentukan masalah yang akan dibahas (topik) 

2. Mengumpulkan ayat-ayat yang berkaitan dengan masalah 

 



33 

 

 

3. Menyusun rangkaian ayat-ayat sesuai dengan masa turunnya, disertai 

dengan ilmu asbab al-nuzulnya 

4. Memahami korelasi ayat-ayat tersebut pada surahnya masing-masing 

5. Mengatur diskusi dalam kerangka yang sempurna 

6. Melengkapi pembahasan dengan hadis-hadis yang sesuai dengan topik; 

dan 

7. Memahami ayat-ayat secara keseluruhan dengan mengumpulkan ayat-ayat 

yang memiliki makna yang sama atau mengkompromikan antara yang 

umum dan yang khusus, yang mutlak dan yang terikat, atau yang pada 

hakikatnya saling bertentangan, hingga semuanya berakhir pada satu titik 

muara, tanpa membedakan secara berlebihan atau memaksakan 

interpretasi.
41

 

 

E. Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan teknik literasi 

dan dokumentasi. 

1. Teknik Literasi 

Penggunaan teknik literasi sebagai teknik pengumpulan data dalam 

penelitian ini karena sejalan dengan penelitian kepustakaan, yaitu 

mengumpulkan bahan pustaka yang berkaitan dengan objek pembahasan 

yang diteliti.
42

 

                                                 
41

Arni, Metode Penelitian Tafsir, hlm. 81-82. 
42

Merinda Nur Oktafia dan Alief Budiyono, ―Perbedaan Konsep Fitrah dengan 

Nativisme, Empirisme dan Konvergensi,‖ J-KIP: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan 4, no. 2 

(Juni 2023), hlm. 403, https://doi.org/10.25157/j-kip.v4i2.10799. 



34 

 

 

2. Teknik Dokumentasi 

Penggunaan teknik dokumentasi diperlukan karena dalam penelitian 

kepustakaan, data dikumpulkan dari berbagai dokumen yang dapat berupa 

tulisan, gambar, atau karya-karya monumental dari seseorang.
43

 Secara 

spesifik, metode dokumentasi yang penulis gunakan yaitu mencari data-

data yang penulis butuhkan berupa buku-buku, jurnal-jurnal dan lain 

sebagainya. Data tersebut sebagai jalan penulis mendapatkan informasi 

terkait topik yang penulis bahas. 

 

F. Teknik Analisis Data 

Teknik yang digunakan dalam menganalisis data dalam penelitian ini 

adalah teknik analisis konten (content analysis). Dalam penelitian jenis studi 

kepustakaan, untuk mendapatkan hasil yang terkait dengan masalah yang 

diteliti, diperlukan analisis dan pemahaman terhadap teks atau data. Teknik ini 

berusaha untuk menguraikan data secara objektif, sistematik, dan kuantitatif.
44

 

Dalam menganalisis data, sangat penting untuk menggunakan 

pendekatan berpikir yang jelas guna menjaga konsistensi dalam setiap 

pembahasan yang dikembangkan berdasarkan sumber yang menjadi acuan 

peneliti. Dalam penelitian ini, pendekatan berpikir yang digunakan adalah 

pendekatan deduktif, yaitu menarik kesimpulan dari berbagai sumber yang 

                                                 
43

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D, (Cet. 19. Bandung: 

Alfabeta, 2013), hlm. 240. 
44

Umar Sidiq dan Moh. Miftachul Choiri, Metode Penelitian Kualitatif di Bidang 

Pendidikan (Cet. 1. Ponorogo: CV. Nata Karya, 2019), hlm. 104.  



35 

 

 

telah dikemukakan oleh para ahli atau data yang relevan dengan penelitian. 

Pendekatan ini membantu dalam menyusun argumen dan memastikan bahwa 

analisis tetap terfokus dan sistematis.
45

 

  

                                                 
45

Mukhtar, Bimbingan Skripsi, Tesis dan Artikel Ilmiah: Panduan Berbasis Penelitian 

Kualitatif Lapangan dan Perpustakaan (Cet. 3. Jakarta: Gaung Persada Press, 2019), hlm. 201-

202. 



 

79 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis terhadap metode amṡāl Al-

Qur‘an dalam pendidikan akhlak, dapat disimpulkan bahwa Al-Qur‘an 

memiliki kekhasan dalam menyampaikan nilai-nilai akhlak melalui 

perumpamaan. Dalam ayat-ayatnya, Al-Qur‘an menyajikan perumpamaan 

yang menggambarkan: 

1. Perbandingan antara Kebaikan dan Keburukan 

Metode amṡāl dalam Al-Qur‘an digunakan untuk menggambarkan 

perbandingan antara sedekah yang dilakukan dengan ikhlas dan yang 

dilakukan dengan ria. Sedekah yang tidak dilakukan dengan ikhlas 

diibaratkan seperti debu di atas batu licin yang hilang tersapu hujan, 

sehingga tidak menyisakan pahala (QS al-Baqarah: 264). Sebaliknya, 

sedekah yang ikhlas diumpamakan seperti kebun subur di dataran tinggi 

yang menghasilkan buah berlimpah karena disiram hujan (QS al-Baqarah: 

265). Dengan perumpamaan ini, Al-Qur‘an menekankan bahwa amal yang 

dilakukan dengan niat ikhlas akan mendapatkan keberkahan dan pahala 

yang berlipat. 

2. Penggunaan Gambaran Alam dan Kehidupan Sehari-hari 

Metode amṡāl juga memanfaatkan gambaran alam dan fenomena 

kehidupan sehari-hari untuk menjelaskan akhlak. Al-Qur‘an menggunakan 

elemen-elemen alam seperti batu, hujan, dan kebun untuk memperjelas 



 

 

 

80 

perbedaan antara sedekah yang ikhlas dan sedekah yang ria (QS al-

Baqarah: 264-265). Perumpamaan tersebut menjadikan nilai moral yang 

diajarkan lebih mudah dipahami dan relevan dengan kehidupan sehari-

hari. 

3. Penjelasan Konsekuensi Setiap Perilaku 

Metode amṡāl juga digunakan untuk menggambarkan konsekuensi 

dari setiap perilaku. Sikap ria dan tidak ikhlas menyebabkan hilangnya 

pahala, sedangkan keikhlasan mendatangkan keberkahan (QS al-Baqarah: 

264-265). Sifat kikir dan boros sama-sama membawa penyesalan jika 

tidak dikendalikan (QS al-Isrā‘: 29). Setiap manusia juga diingatkan 

bahwa ia bertanggung jawab atas amal perbuatannya sendiri, yang akan 

menentukan nasibnya di akhirat (QS al-Muddaṡṡir: 38).  

Dengan demikian, metode amṡāl dalam Al-Qur‘an berperan 

penting dalam pendidikan akhlak. Melalui gaya bahasa yang indah, logis, 

dan menyentuh perasaan, Al-Qur‘an mengajarkan nilai-nilai moral secara 

efektif dan membekas dalam hati pembacanya. 

 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian ini, penulis menyampaikan beberapa 

saran sebagai berikut: 

1. Bagi pengkaji Al-Qur‘an, disarankan untuk lebih menggali dan mengkaji 

metode-metode retoris dalam Al-Qur‘an, khususnya metode amṡāl, 

sebagai salah satu pendekatan untuk memperdalam pemahaman terhadap 

pesan-pesan akhlak yang disampaikan secara halus, logis, dan menyentuh 

perasaan. 



 

 

 

81 

2. Bagi pendidik dan praktisi pendidikan, disarankan untuk mengintegrasikan 

metode amṡāl Al-Qur‘an dalam proses pembelajaran, khususnya dalam 

pendidikan akhlak. Penyampaian nilai-nilai moral melalui perumpamaan 

yang konkret dan relevan dengan kehidupan sehari-hari dapat membantu 

peserta didik lebih mudah memahami dan menginternalisasi nilai-nilai 

tersebut. 

3. Bagi peneliti, disarankan dapat mengembangkan penelitian ini dengan 

memperluas objek kajian, misalnya dengan menganalisis metode amṡāl 

dalam tema pendidikan sosial, pendidikan keluarga, atau dalam konteks 

perkembangan zaman modern, sehingga khazanah studi Al-Qur‘an dalam 

bidang pendidikan semakin kaya dan aplikatif. 

4. Bagi lembaga pendidikan, perlu memberikan ruang yang lebih luas dalam 

kurikulum untuk pembelajaran Al-Qur‘an berbasis pemaknaan, termasuk 

pemahaman terhadap metode-metode penyampaian Al-Qur‘an, agar nilai-

nilai akhlak tidak hanya diajarkan secara teoretis, melainkan juga 

ditanamkan secara emosional dan aplikatif kepada peserta didik.  



 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adlini, Miza Nina, Anisya Hanifa Dinda, Sarah Yulinda, Octavia Chotimah, dan 

Sauda Julia Merliyana. ―Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka.‖ 

Edumaspul: Jurnal Pendidikan 6, no. 1 (Maret 2022): 974–980. 

https://doi.org/10.33487/edumaspul.v6i1.3394. 

Afriantoni. Prinsip-Prinsip Pendidikan Akhlak Generasi Muda: Percikan 

Pemikiran Ulama Sufi Turki Bediuzzaman Said Nursi. Cet. I. Yogyakarta: 

Deepublish, 2015. 

Agusven, Tubel, Satriadi, Rihan Hafizni, Nanda Kristia Santoso, dan Hasnarika. 

Dasar Metodologi Penelitian Kualitatif. Batam: CV. Rey Media Grafika, 

2023. 

Amin, Saifuddin. Pendidikan Akhlak Berbasis Hadits Arba‟in an Nawawiyah. 

Cet. I. CV. Adanu Abitama, 2021. 

Ardiyanti, Siti. ―Pentingnya Pendidikan Akhlak Pada Anak Usia Dini.‖ Edu-

Riligia: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam dan Keagamaan 6, no. 2 (Oktober 

2022): 199-209. https://doi.org/10.47006/er.v6i2.13166. 

Arni, Jani. Metode Penelitian Tafsir. Cet. I. Pekanbaru: Daulat Riau, 2013. 

Bakar, Abu. ―Nilai-Nilai Pendidikan pada Ayat-Ayat Amtsal dalam Al-Quran 

Surah al-Baqarah.‖ Syamil: Jurnal Pendidikan Agama Islam (Journal of 

Islamic Education) 5, no. 1 (Juni 2017): 17–58. 

https://doi.org/10.21093/sy.v5i1.911. 

Al-Bāqī, Muḥammad Fūad ʻAbd. Al-Muʻjam al-Mufahras li al-Fāẓ al-Qur‟ān al-

Karīm. Mesir: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, 1945. 

Al-Ghazali, Imam. Ihya Ulumuddin. Juz. III. Semarang: Toha Putra, t.t. 

Al-Maqdisī, ʻAlī Zādah Faiḍullāh al-Ḥusnī. Fatḥu al-Raḥman li Ṭālabi Āyāti al-

Qur‟ān. Beirut: Al-Ahliyyah, 1905. 

Al-Marāgī, Aḥmad Muṣṭafā. Tafsīr al-Marāgī. Juz III. Cet. 1. Kairo: Muṣṭafā al-

Bābī al-Ḥalabī wa Aulāduh, 1946. 

———. Tafsīr al-Marāgī. Juz XIX. Cet. 1. Kairo: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa 

Aulāduh, 1946. 

———. Tafsīr al-Marāgī. Juz XV. Cet. 1. Kairo: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa 

Aulāduh, 1946. 

Al-Qaṭṭān, Mannāʻ Khalīl. Mabaḥiṡ fī „Ulūm al-Qur‟ān. Cet. 11. Kairo: Maktabah 

Wahbah, 2000. 



 

 

 

 

Al-Qurṭubī, Abū Muḥammad ibn Aḥmad ibn Abū Bakr al-Anṣārī. Tafsir Al 

Qurthubi. Juz XIX. Cet. 2. Jakarta: Pustaka Azzam, 2015. 

As-Suyūṭī, Abī al-Faḍl Jalāl ad-Dīn ʻAbd al-Raḥmān bin Abī Bakr. Al-Itqan fī 

„Ulum al-Qur‟ān. Juz V. Arab Saudi: Kementrian Urusan Islam, Dakwah 

dan Pengajaran Saudi, 2005. 

At-Ṭabarī, Abū Jaʻfar Muḥammad ibn Jarīr ibn Yazīd. Tafsir Ath-Thabari. Jilid 

XVI. Cet. 1. Jakarta: Pustaka Azzam, 2009. 

———. Tafsir Ath-Thabari. Juz XXV. Cet. 2. Jakarta: Pustaka Azzam, 2017. 

Az-Zain, Samīḥ ʻAṭif. Muʻjam al-Amṡāl fī al-Qur‟ān al-Karīm. Cet. 2. Kairo: Dar 

al-Kitab al-Masri, 2009. 

Bunyamin. Belajar dan Pembelajaran: Konsep Dasar, Inovasi, dan Teori. 

Jakarta: UHAMKA Press, 2021. 

Daradjat, Zakiah. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 1996. 

Daulay, Haidar Putra. Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di 

Indonesia. Jakarta: Kencana, 2004. 

Dwi Ratnasari dan Eko Ngabdul Shodikin. ―Nilai Pendidikan Islam dalam Al-

Qur‘an Kajian Amtsal (Perumpamaan) Al-Qur‘an.‖ At Turots: Jurnal 

Pendidikan Islam 3, no. 2 (Januari 2022): 106–117. 

https://doi.org/10.51468/jpi.v3i2.73. 

Faizahisme. Nilai-Nilai Pendidikan Islam dalam Buku Debat Islam VS non Islam 

Karya Dr. Zakir Naik. Bogor: Guepedia, 2021. 

Fauzi, Achmad, dan Aan Hasanah. ―Landasan Pendidikan Karakter dalam 

Pandangan Teori Perkembangan Moral Kognitif.‖ Pendekar: Jurnal 

Pendidikan Berkarakter 7, no. 1 (April 2024): 34–41. 

Halida, Putri Alfia. Amṡāl Al-Qur‟ān (Teori dan Aplikasi Gaya Bahasa 

Perumpamaan dalam Al-Qur‟an). Pamekasan: Duta Media Publishing, 

2021. 

Ibda, Fatimah. ―Perkembangan Moral dalam Pandangan Lawrence Kohlberg.‖ 

Intelektualita 12, no. 1 (Juli 2023): 62–77. 

https://doi.org/10.22373/ji.v12i1.19256. 

Ibnu ʻĀsyūr, Muḥammad Ṭāhir. Tafsīr at-Taḥrīr wa at-Tanwīr. Juz III. Tunisia: 

Dar at-Tunisiyyah, 1984. 

———. Tafsīr at-Taḥrīr wa at-Tanwīr. Juz XIX. Tunisia: Dar at-Tunisiyyah, 

1984. 



 

 

 

 

———. Tafsīr at-Taḥrīr wa at-Tanwīr. Juz XV. Tunisia: Dar at-Tunisiyyah, 

1984. 

———. Tafsīr at-Taḥrīr wa at-Tanwīr. Juz XXIX. Tunisia: Dar at-Tunisiyyah, 

1984. 

Iman, Fauzul, dan Asep Kamrowi. ―Amtsal Al-Qur‘an (Kajian terhadap Pendapat 

Imam Jalaluddin As-Suyuthi).‖ Jurnal al-Fath 8, no. 1 (2014): 1–28. 

Jailani, Ani, dan Hasbiyallah. ―Kajian Amtsal dan Qasam dalam Al-Qur‘an.‖ 

Islamika: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 19, no. 2 (Desember 2019): 16–26. 

https://doi.org/10.32939/islamika.v19i02.373. 

Makrifah, Nurul. ―Macam dan Urgensi Amtsal dalam Al-Quran.‖ Journal of 

Islamic Studies 07, no. 02 (2020): 216–232. 

https://doi.org/10.52491/at.v7i2.21. 

Ma‘luf, Louis. Al-Munjid fi Al-Lughah wa Al-A‟lam. Beirut: Al-Maktabah Al-

Katulikiyah, t.t. 

Maskawaih, Ibnu. Tahdzib Al-Akhlak fi At-Tarbiyah. Cet. 1. Beirut: Darul Kutub 

Ilmiyah, 1985. 

Maulida, Ali. ―Konsep dan Desain Pendidikan Akhlak dalam Islamisasi Pribadi 

dan Masyarakat.‖ Edukasi Islami Jurnal Pendidikan Islam 02 (Juli 2023): 

358–375. 

Mukhtar. Bimbingan Skripsi, Tesis dan Artikel Ilmiah; Panduan Berbasis 

Penelitian Kualitatif Lapangan dan Perpustakaan. Cet. III. Jakarta: Gaung 

Persada Press, 2019. 

Munir, Ahmad. Tafsir Tarbawi: Mengungkap Pesan Al-Qur‟an tentang 

Pendidikan. Cet. 1. Ponorogo: STAIN Ponorogo Press, 2007. 

Nababan, Damayanti, dan Christofel Agner Sipayung. ―Pemahaman Model 

Pembelajaran Kontekstual dalam Model Pembelajaran (CTL).‖ Pediaqu: 

Jurnal Pendidikan Sosial dan Humaniora 2, no. 2 (2023): 825–837. 

Narvaez, Darcia, dan James Rest. ―The four components of acting morally. Moral 

behavior and moral development: An introduction.‖ Handbook of Moral 

and Character Education, 1995, 385–400. 

Nata, Abuddin. Pendidikan Islam di Era Milenial. Cet. I. Jakarta: Kencana, 2020. 

———. Pendidikan Islam di Sekolah. Jakarta: Kencana Prenada Media, 2012. 

 

 



 

 

 

 

Oktafia, Merinda Nur, dan Alief Budiyono. ―Perbedaan Konsep Fitrah dengan 

Nativisme, Empirisme dan Konvergensi.‖ J-KIP (Jurnal Keguruan dan 

Ilmu Pendidikan) 4, no. 2 (Juni 2023): 401-406. https://doi.org/10.25157/j-

kip.v4i2.10799. 

Putri, Febrianti Rosiana, dan Abdulloh Arif Mukhlas. ―Memahami Metode 

Pendidikan Akhlak dalam Perspektif Islam: Perbandingan Pemikiran 

Imam Al-Ghazali dan Abdullah Nashih ‗Ulwan.‖ Al-Jadwa: Jurnal Studi 

Islam 2, no. 2 (Maret 2023): 223–237. 

https://doi.org/10.38073/aljadwa.v2i2.987. 

Rahmawati, Achmad Abubakar, dan Hamka Ilyas. ―Amtsal dalam Al-Qur‘an 

Sebagai Media Pembelajaran Nilai Moral dalam Pendidikan Islam.‖ 

PESHUM: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Humaniora 4, no. 2 (Februari 

2025): 2281–2286. 

Rahmi, Mawaddah. ―Kajian Kritis Tafsir Ayat-Ayat Amtsal dalam Surah Al-

Baqarah (Implikasi Terhadap Metode Pembelajaran).‖ Skripsi, UIN Suska 

Riau,2022.http://repository.uinsuska.ac.id/60569/2/GABUNGAN%20TNP

A%20%20BAB%20IV.pdf. 

Rambe, Mgr Sinomba, Waharjani Waharjani, dan Djamaluddin Perawironegoro. 

―Pentingnya Pendidikan Akhlak dalam Kehidupan Masyarakat Islam.‖ 

Tadarus Tarbawy: Jurnal Kajian Islam dan Pendidikan 5, no. 1 (Juni 

2023): 37–48. https://doi.org/10.31000/jkip.v5i1.8533. 

Sakdiah, Nikmatus, Email Dedi Masri, Muhammad Alfiansyah, Husna Nst Shalsa 

Zahratul, dan Habib Abdul Wasik. ―Penerapan Amtsal Qur‘an dalam 

Pendidikan: Membangun Karakter Siswa dengan Nilai-Nilai Islam.‖ 

Tabsyir: Jurnal Dakwah dan Sosial Humaniora 4, no. 3 (Juli 2023): 60–

76. https://doi.org/10.59059/tabsyir.v4i3.141. 

Sanjani, Muhammad Rosul, dan M. Iqbal Irham. ―Amtsal: Nilai-Nilai Pendidikan 

Karakter dalam Al-Quran Amtsal.‖ Jurnal Penelitian 6, no. 1 (Juli 2022): 

266–280. 

Satiawan, Zenal, dan M. Sidik. ―Metode Pendidikan Akhlak Mahasiswa.‖ Jurnal 

Mumtaz 1, no. 1 (2021): 53–64. 

Sidiq, Umar, dan Moh. Miftachul Choiri. Metode Penelitian Kualitatif di Bidang 

Pendidikan. Cet. I. Ponorogo: CV. Nata Karya, 2019. 

Siregar, Hendri, dan Fauzi Fahmi. Metodologi Penelitian (Sebuah Pengantar 

Bidang Pendidikan). Cet. I. Yogyakarta: Jejak Pustaka, 2023. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Cet. 19. Bandung: 

Alfabeta, 2013. 



 

 

 

 

Sungkowo. ―Konsep Pendidikan Akhlak (Komparasi Pemikiran Al-Ghazali dan 

Barat).‖ Nur El-Islam 1, no. 1 (April 2014): hlm. 43-49. 

Tabrani. ―Metode Amtsal dalam Pembelajaran menurut Perspektif Al-Quran.‖ Al-

Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 18, no. 1 (Februari 2020): 52–63. 

https://doi.org/10.24014/af.v18i1.7712. 



 

 

 

 

Lampiran 1: Tafsīr al-Marāgī, Juz III 

  



 

 

 

 

  



 

 

 

 

Lampiran 2: Tafsīr Ibnu ʻĀsyūr, Juz XV 

  



 

 

 

 

  



 

 

 

 

Lampiran 3: Tafsīr Ath-Thabari, Juz XXV 

  



 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

Lampiran 4: Buku Mabaḥiṡ fī „Ulūm al-Qur‟ān 

  



 

 

 

 

  



 

 

 

 

Lampiran 5: Lembaran Disposisi Mengajukan Judul  

  



 

 

 

 

Lembar 6: Surat Keterangan Pembimbing Skripsi  

  



 

 

 

 

Lampiran 7: Lembar Bimbingan Proposal  

  



 

 

 

 

Lampiran 8: Keterangan Telah Mengikuti Seminar Proposal  

  



 

 

 

 

Lampiran 9: Keterangan Telah Melakukan Perbaikan Proposal 

  



 

 

 

 

Lampiran 10: Lembar Bimbingan Skripsi  

  



 

 

 

 

RIWAYAT HIDUP PENULIS 

 

Azmul Zul Fazli, lahir di Pematang Balam, pada tanggal 

30 November 2001. Penulis merupakan anak pertama dari 

dua bersaudara dari pasangan Ayahanda Ahmad Tarmizi 

dan Ibunda Masta. Pendidikan formal yan ditempuh oleh 

penulis adalah SD Negeri 006 Petani pada tahun 2008 dan 

lulus di tahun 2014. Pada tahun yang sama, penulis melanjutkan pendidikan di 

MTS Darul Hikmah Pekanbaru dan lulus pada tahun 2017. Selanjutnya penulis 

melanjutkan pendidikan di MA Darul Hikmah Pekanbaru dan lulus pada tahun 

2020. 

Kemudian pada tahun 2020 penulis melanjutkan pendidikan ke Perguruan 

Tinggi Negeri dan mengambil jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas 

Tarbiyah dan Keguruan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

Pekanbaru. Tahun 2023 penulis mengikuti program Kuliah Kerja Nyata (KKN) di 

Kelurahan Pangkalan Tujuh, Kab. Indragiri Hilir, Provinsi Riau. Penulis juga 

mengikuti program Praktek Pengalaman Lapangan (PPL) di SMA Negeri 15 

Pekanbaru untuk mengajar mata pelajaran PAI.  

Atas berkat rahmat Allah Swt. serta doa dan dukungan dari orang-orang 

tercinta, akhirnya penulis mampu menyelesaikan skripsi dengan judul ―Metode 

Amṡāl dalam Pendidikan Akhlak‖ di bawah bimbingan Bapak Sopyan, S.Ag., 

M.Ag. 


