
MAKNA ATSAR AS-SUJUD  
PERSPEKTIF IBNU ‘ASYUR DALAM 

 TAFSIR AL-TAHRIR WA AT-TANWIR 
 (ANALISIS PENAFSIRAN Q.S AL-FATH AYAT 29) 

 
SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana 
Agama (S.Ag) Pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

 

 

 

 

  Oleh :  

HALIMATUL JANNAH 
NIM : 12130224397 

 
PEMBIMBING I: 

Dr. Jani Arni, S.Th.I., M.Ag 
 

PEMBIMBING II: 
Dr. Edi Hermanto, S.Th.I,. M.Pd.I 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM 
 RIAU 

TA. 1446 H / 2025 M 
  

NO. 140/IAT-U/SU-S1/2025 











ii

MOTTO 

 

"Perjuangan adalah puisi sunyi, 

 ditulis dengan air mata dan dibaca oleh masa depan" 

 

"Dengan ilmu hidup menjadi mudah 

Dengan agama hidup menjadi terarah"  

�ُ�ْ�ا �ِ����ْ�ِ وَا���ٰ��ةِ  اِن� ا��ٰ�َ� َ�َ� ا��ٰ�ِ�ِْ��َ     ٰ��َ���َ�� ا��ِ�ْ�َ� اَٰ�ُ��ا اْ�َ�ِ���ْ

"Hai orang-orang yang beriman, jadikanlah sabar dan salat sebagai 

penolongmu, sesungguhnya Allah beserta orang-orang yang sabar." 

(Al-Baqarah: 153) 

 

  



iii

KATA PENGANTAR 
 بسم � الرح�ن الرحيم

Alhamdulillahi rabbil-‘alamin, Segala puji serta syukur yang tiada henti 

penulis panjatkan ke hadirat Allah Subhanahu Wata‘ala Tuhan semesta alam, 

yang dengan kasih sayang, limpahan rahmat, serta karunia-Nya yang begitu besar, 

penulis diberikan kekuatan, kesehatan, dan kesempatan menyelesaikan Skripsi ini 

untuk memenuhi salah satu syarat memperoleh gelar sarjana (S.Ag) pada jurusan 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin di Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau. Tak lupa, shalawat dan salam senantiasa tercurah 

kepada junjungan kita, Nabi besar Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam, 

yang telah diutus oleh Allah sebagai rahmat bagi seluruh alam dan telah 

membawa umat manusia keluar dari masa kegelapan (jahiliyyah) menuju era 

penuh cahaya petunjuk (islamiyyah) yang kini dapat kita rasakan manfaatnya 

dalam berbagai aspek kehidupan. 

Pada pembahasan ini ditulis untuk mengetahui penafsiran ayat Al-Qur’an 

tentang “Makna Atsar As-Sujud Perspektif Ibnu ‘Asyur Dalam Tafsir Al- Tahrir Wa 

at-Tanwir (Analisis Penafsiran Q.S Al-Fath Ayat 29).” Dalam tulisan ini memiliki 

tujuan, Tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui analisis makna atsar as-

sujud menurut Ibnu ‘Asyur dalam tafsir al-tahrir wa at-tanwir. Tulisan ini juga 

bertujuan untuk menjadikan sebagai informasi tambahan pada kajian Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir. 

Penulis menyadari bahwa penulis tidak akan mempu menyelesaikan skripsi 

ini tanpa bantuan yang telah diberikan baik dorongan secara langsung, moral 

ataupun dalam bentuk material. Oleh karena itu, dalam kesempatan ini, penulis 

ingin menyampaikan rasa terima kasih yang sebesar-besarnya kepada semua pihak 

yang telah berkontribusi. diantaranya: 

1. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Prof. Dr. Hj. 

Leny Nofianti MS, SE, M.Si, AK, CA,  beserta seluruh jajarannya yang 

telah memberikan kesempatan kepada penulis untuk menimba ilmu di 

universitas ini. 



iv

2. Dekan Fakultas Ushuluddin Dr. H. Jamaluddin, M.Us. Wakil Dekan I Dr. 

Rina Rehayati, M.Ag. Wakil Dekan II Dr. Afrizal Nur, MIS. dan Wakil 

Dekan III Dr. H. M. Ridwan Hasbi, Lc., M.Ag. 

3. Ustadz Dr. H. Agus Firdaus Chandra, Lc. MA selaku Ketua Program 

Studi Ilmu al-Qur’an yang telah memberikan arahan dan masukan kepada 

penulis terkait dengan pengurusan pada studi penulis. 

4. Kepada Dosen Pembimbing penulis yaitu Dr. Jani Arni, S.Th.I., M.Ag  

dan Dr. Edi Hermanto, S.Th.I., M.Pd. Terimakasih telah memberikan 

bimbingan dan arahan yang terbaik kepada penulis sehingga proses 

penyelesaian skripsi ini dapat berjalan lancar dan penuh kemudahan. 

Peran yang begitu besar dalam memberikan panduan yang jelas, masukan 

dan motivasi yang membangun. Sehingga menanamkan keyakinan bahwa 

segala usaha yang dilakukan akan membuahkan hasil yang baik. 

Semangat ini menjadi sumber energi bagi penulis untuk tetap konsisten 

dan berkomitmen hingga Akhir. Semoga Allah senantiasa membalas 

semua kebaikannya. Aamiin. 

5. Ustadzah Dr. Fatmah Taufik Hidayat, Lc. MA. selaku Penasehat 

Akademik yang selalu memberikan arahan dan saran terhadap perjalanan 

akademik penulis selama masa studi. Semoga Allah SWT selalu 

memberikan kesehatan kepada ustadzah. 

6. Seluruh dosen pada jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir yang telah 

memberikan materi perkuliahannya. Semoga Allah membalas kebaikan 

yang telah dilakukan dan Allah SWT mejadikan ilmu yang diajarkan 

sebagai amal jariyah dan ladang ilmu yang bisa dituai suatu hari. 

7. Kepada Kepala Perpustakaan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau dan Fakultas Ushuluddin beserta staf yang telah memberi izin 

kepada penulis untuk mencari dan meminjam buku-buku yang dibutuhkan 

demi selesainya penelitian ini. 

8. Cinta Pertamaku, ayahanda Sugiyanto. Sosok pahlawan yang senantiasa 

memberikan ketegaran dan semangat tanpa henti. Beliau memang tidak 

sempat menyelesaikan bangku sekolahnya, karena adanya suatu halangan, 



v

namun beliau mampu mendidik, dan menyekolahkan penulis. 

Terimakasih atas kesabaran, cinta, dan pengertianmu yang menjadi 

cahaya disetiap waktu gelap penulis. 

9. Tiang do’a dalam sunyi, ibunda Lilis Maryati. Sosok wanita hebat yang 

selalu ada untuk penulis, yang diam-diam memanjatkan harapan terbaik 

disetiap sujudnya. Beliau juga memang tidak sempat menyelesaikan 

bangku sekolahnya, karena adanya suatu halangan. Terimakasih menjadi 

pelita dan penyemangat disetiap langkah perjalanan akademik penulis, 

do’a dan  perhatianmu senantiasa menyertai hingga karya ini terwujud. 

10. Untuk suami tercinta, Aldiansyah Pulungan,S.H, terima kasih atas 

kesabaran, pengertian, dan doa yang senantiasa menguatkan penulis 

dalam setiap langkah perjuangan ini. Dalam letih dan keraguan, engkau 

hadir sebagai peneduh, mendampingiku tanpa keluh. Kehadiranmu adalah 

anugerah yang tak ternilai, dan dukunganmu adalah kekuatan yang 

membawa penulis sampai pada titik ini. Semoga segala perjuangan ini 

menjadi bagian dari kisah indah yang kita bangun bersama. 

11. Teruntuk abang Muhammad Sofyan dan Kakak Tri Handayani, 

terimakasih atas segala pengorbanan, motivasi dan dukungan. 

Terimakasih telah menjadi tempat cerita yang selalu mendengarkan keluh 

kesah penulis. Ucapan syukur kepada Allah SWT karena memberikan 

abang dan kakak ipar yang baik seperti kalian. 

12. Untuk bungsu kesayangan, Zainuddin Anwar, yang selalu menjadi 

penyemangat dalam diam dan teman berbagi dalam segala rasa. Terima 

kasih telah tumbuh bersama dalam tawa dan luka, dalam cerita yang tak 

selalu mudah namun penuh makna. Do’amu, candamu, dan keberadaanmu 

adalah kekuatan tersendiri yang menuntunku menyelesaikan perjalanan 

ini. Semoga kelak penulis bisa menjadi contoh dan pelindung yang kamu 

banggakan, sebagaimana kamu selalu menjadi cahaya kecil yang 

meneduhkan hati penulis. 

13. Teruntuk teman-teman keluh kesah seperjuangan penulis Evi Nuryanti, 

Nur Aflah Fauziah, Munna ‘Ulya Zakiyah, Nindya Zahrani, Khurratul 



vi

Akmar, Khusus Siam dan Nur Maya Fitri. Terimakasih sudah 

membersamai, mendengarkan keluh kesah dan memberikan support, ide, 

dan saran pada penulis dalam proses penyusunan skripsi ini. Dan kepada 

Marselia Isnaniyah Gunsri, terimakasih telah membantu penulis saat tidak 

ada kendaraan untuk kekampus, semoga pertemanan ini menjadi bukti 

bahwa kita semua pernah berjuang bersama. 

14. Teruntuk teman-teman Slytherin Class IAT C dan rekan-rekan angkatan 

2021 yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu karena  telah 

bersedia bertukar pikiran, berbagi ilmu dalam proses belajar, dan 

senantiasa memberikan motivasi dalam segala hal pada penulis, suka dan 

duka serta canda tawa kita selama perkuliahan ini akan menjadi kenangan 

manis  yang tak akan terulang lagi. Semoga kita semua menjadi sukses 

dan setiap langkah baik kita di ridhai oleh Allah Ta’ala. Penulis 

mengucapkan ribuan maaf jika dari awal perkuliahan kita bersama-sama 

ada salah baik dalam perkataan ataupun perbuatan yang kurang berkenan 

di hati teman-teman semua.  

15. Kepada sahabat terbaik penulis Devi Mariska, teman berbagi cerita. 

Terimakasih atas persahabatan yang penuh tawa dan air mata, yang selalu 

mendengarkan cerita penulis, semoga Allah selalu menjaga persahabatan 

kita. 

16. Semua pihak yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu, tetapi telah 

memberikan kontribusi secara langsung maupun tidak langsung dalam 

penyusunan skripsi ini.  

 

 

 

 

 

 



vii

Akhir kata, Penulis menyadari adanya keterbatasan dan kekurangan dalam 

penyusunan skripsi ini. Oleh karena itu, penulis sangat mengharapkan kritik dan 

saran yang membangun dari para pembaca demi perbaikan skripsi ini. Semoga 

skripsi ini dapat memberikan manfaat bagi kita semua. Aamiin yaa rabbal 

'alamin. 

Pekanbaru, 27 Mei 2025 

Yang Membuat Pernyataan, 

 

HALIMATUL JANNAH  

NIM. 12030224397 

 



 

viii

DAFTAR ISI 

MOTTO ------------------------------------------------------------------------------------- ii 

KATA PENGANTAR -------------------------------------------------------------------- iii 

DAFTAR ISI ----------------------------------------------------------------------------- viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI -------------------------------------------------------- x 

ABSTRAK --------------------------------------------------------------------------------- xii 

ABTRACT -------------------------------------------------------------------------------- xii 

 xiv ---------------------------------------------  ا����
BAB I PENDAHULUAN ..................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ........................................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah ........................................................................................ 5 

C. Identifikasi Masalah ................................................................................... 6 

D. Batasan Masalah......................................................................................... 6 

E. Rumusan Masalah ...................................................................................... 6 

F. Tujuan Dan Manfaat Penelitian ................................................................. 6 

G. Sistematika Penulisan ................................................................................ 8 

BAB II KAJIAN TEORITIS ............................................................................... 9 

A. Landasan Teori ........................................................................................... 9 

1. Tinjauan Umum Makna Atsar As-Sujud .............................................. 9 

2. Makna Sujud ....................................................................................... 13 

3. Maqashid Al-Qur’an ........................................................................... 18 

4. Tinjauan Umum Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa At-Tanwir ..................... 25 

B. Literature Review ...................................................................................... 31 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 35 

A. Jenis Penelitian .......................................................................................... 35 

B. Pendekatan Penelitian ............................................................................... 35 

C. Sumber Data .............................................................................................. 36 

D. Teknik Pengumpulan Data ........................................................................ 37 

E. Teknik Analisis Data ................................................................................. 37 



 

ix

BAB IV ANALISIS MAKNA ATSAR AS-SUJUD DALAM TAFSIR AL-

TAHRIR WA AT-TANWIR  ............................................................................. 38 

A. Penafsiran Surah Al-Fath Ayat 29 Dalam Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa At-

Tanwir ....................................................................................................... 38 

B. Analisis Makna Atsar As-Sujud ................................................................ 47 

1. Makna Atsar As-Sujud Dalam Kitab Tafsir  Al-Tahrir Wa At-Tanwir . 47 

a. Bekas yang tampak secara fisik ....................................................... 48 

b. Bekas yang tampak sebagai tanda psikologis .................................. 52 

c. Bekas Yang Tampak Sebagai Cahaya Pada Hari Kiamat ................ 56 

2. Tinjauan Maqasid Makna Atsar As-Sujud Dalam Kitab Tafsir Al-Tahrir 

Wa At-Tanwir ........................................................................................ 60 

BAB V PENUTUP  .............................................................................................. 64 

A. Kesimpulan ............................................................................................... 64 

B. Saran  ......................................................................................................... 65 

DAFTAR KEPUSTAKAAN .............................................................................. 66 

BIODATA PENULIS  .......................................................................................... 71 

 

  



 

x

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat 
Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan 
Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 
0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 
Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.  

 
A. Konsonan 

ARAB LATIN ARAB LATIN 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 “ ع T ت

 Gh غ TS ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك KH خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‘ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 
B. Vokal, panjang dan diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulis 

dengan “a”, kasrah dengan “i”, dan dhommah dengan “u” sedangkan bacaan panjang 

masing-masing ditulis dengan cara berikut: 



 

xi

Vokal (a) panjang  = � Misalnya  ل��  menjadi Q�la  

Vokal (I) Panjang  = Î Misalnya  ���  menjadi Q�la  

Vokal (u) panjang  = �   Misalnya  دون  menjadi D�na 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat diakhirnya. 

Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah ditulis dengan “aw” dan 

“ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw)  = و  Misalnya  ل��  Menjadi Qawlun  

Diftong (ay)  = ي  Misalnya  ��  Menjadi Khayrun 

C. Ta’ marbuthah (ة) 

Ta’marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, tetapi 

apabila Ta’ marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka ditransliterasikan 

dengan menggunakan “h” misalnya   ا����� ا��ر��  menjadi al-risalat li al-mudarrisah, 

atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri dari susunan mudlaf dan 

mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan menggunakan t yang disambungkan 

dengan kalimat berikutnya, misalnya ر�� ا� � menjadi fi rahmatillah. 

D. Kata Sandang dan Lafadl al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” ( ال ) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di 

awal kalimat, sedangkan “al” lafadl jalalah yang berada di tengah-tengah kalimat yang 

disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-contoh berikut: 

1. Al-Imam al-bukhariy mengatakan…. 

2. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan…. 

3. Masya’Allah ka’na wa ma’lam yasya’lam yakun.  

  



xii 
 

ABSTRAK 
 

Skripsi ini berjudul “Makna Atsar As-Sujud Perspektif Ibnu ‘Asyur Dalam Tafsir 
Al-Tahrir wa At-Tanwir (Analisis Penafsiran Q.S Al-Fath Ayat 29)” Penelitian ini 
dilatarbelakangi dari melihat realitas di masyarakat, tidak sedikit orang memahami 
bahwa seseorang yang memiliki jidat hitam menunjukkan kuantitas sujud yang dia 
lakukan atau ahli ibadah. Ini diasumsikan karena bekas dahi yang sering tergesek 
dengan alas atau sajadah saat bersujud. Untuk mengkaji permasalahan tersebut 
peneliti mengangkat rumusan masalah pertama bagaimana penafsiran surah al-fath 
ayat 29 menurut Ibnu ‘Asyur dalam tafsir al-Tahrir wa at-Tanwir kedua 
bagaimanakah analisis makna atsar as-sujud menurut Ibnu ‘Asyur dalam tafsir al-
Tahrir wa at-Tanwir. Jenis penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library 
research) dan dalam menyusun skripsi ini penulis mengambil data dari buku-buku 
tafsir seperti tafsir al-Tahrir wa at-Tanwir dan sumber yang berkaitan dengan 
penelitian ini. Dari hasil penelitian tersebut dapat diambil beberapa kesimpulan 
pertama, menurut penafsiran Ibnu 'Asyur bahwa kata atsar as-sujud ada tiga 
pemaknaan. Pertama, makna atsar as-sujud tanda fisik bekas nyata di dahi akibat 
seringnya bersujud, seperti noda hitam yang muncul karena tekanan dahi ke tanah. 
Ini diakui sebagai tanda yang muncul secara alami, bukan hasil rekayasa dan 
merupakan bukti keikhlasan dalam ibadah. Kedua, pengaruh psikologis atau 
spiritual pancaran cahaya keimanan dan ketenangan yang memancar dari wajah 
seorang mukmin, bukan karena tanda fisik, tetapi hasil dari kedekatan hati dengan 
Allah SWT. Ini menunjukkan karakter yang penuh ketundukan dan khusyuk dalam 
ibadah. Ketiga, tanda pada hari kiamat, cahaya yang akan muncul sebagai tanda 
kehormatan bagi orang-orang beriman di hari akhir. Kedua, maqasid al-Qur'an dari 
kata atsar as-sujud ialah (tahdzib al-akhlaq) memperbaiki akhlak. Keduanya 
berfokus pada pembentukan karakter yang baik. Ibnu ‘Asyur dalam tafsirnya 
menegaskan bahwa salah satu aspek penting dari akhlak adalah kerendahan hati dan 
ketundukan, yang dapat dicapai melalui penghayatan mendalam terhadap makna 
sujud. 

 
 
Kata Kunci : Atsar As-Sujud, Ibnu ‘Asyur, Al-Tahrir Wa At-Tanwir. 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 

ABSTRACT 

This undergraduate thesis was entitled “The Meaning of Atsar As-Sujud from the 
Perspective of Ibn ‘Asyur in Tafsir Al-Tahrir wa At-Tanwir (The Interpretation 
Analysis of Q.S Al-Fath Verse 29)”.  This research was instigated by observing the 
reality in society, not a few people understand that someone who has a black forehead 
shows the quantity of prostration he does or is an expert in worship.  This is assumed 
because the forehead marks are often rubbed with a mat or prayer mat when prostrating.  
To study this problem, the formulations of the problems were, first, how the 
interpretation of Surah al-Fath verse 29 according to Ibn ‘Asyur was in Tafsir Al-Tahrir 
wa At-Tanwir, second, how the analysis of the meaning of atsar as-sujud according to 
Ibn ‘Asyur was in Tafsir Al-Tahrir wa At-Tanwir.  It was library research, and in 
compiling this undergraduate thesis the author took data from tafsir book such as Tafsir 
Al-Tahrir wa At-Tanwir and sources related to this research.  Based on the research 
findings, several conclusions could be drawn, first, based on Ibn ‘Asyur’s 
interpretation, the word of atsar as-sujud has three meanings.  First, the meaning of 
atsar as-sujud is a physical sign of a real mark on the forehead due to frequent 
prostrating, such as a black spot appearing due to the pressure of the forehead on the 
ground.  This is recognized as a sign appearing naturally, not the result of engineering 
and is evidence of sincerity in worship.  Second, the psychological or spiritual influence 
of the reflection of spiritual light and tranquility reflecting from the face of a believer, 
not because of physical signs, but the result of closeness to Allah Almighty.  This 
showed a character that is full of submission and solemnity in worship.  Third, the sign 
on the Day of Judgment, the light that will appear as a sign of honor for believers on 
the last day.  Second, maqasid al-Qur’an from the word of atsar as-sujud was (tahdzib 
al-akhlaq) improving morals.  Both focus on building good character.  Ibn ‘Asyur in 
his interpretation emphasized that one of the important aspects of morals is humility 
and submission, which can be achieved through deep appreciation of the meaning of 
prostration. 

Keywords: Atsar As-Sujud, Ibn ‘Asyur, Al-Tahrir wa At-Tanwir 



xiv 
 

 الم�خص

���ان: "��� أ�� ا����د � ����ر ا�� ��ش�ر � ���� ا������ وا������ )درا�� ا�ا������ ��  ه��

(". و�� ��� ��ا ا���� �� وا�ٍ� ُ��َ�ظ ��� أن ���ا �� ا���س ������٢٩ ����� ��رة ا���ح ا��� 

��ى ���ة ا����د أو ��ى ��ن ����� �� ا�ُ�ّ��د، وذ�ك �� ��و�� ��  �����ون أن ��اد ا���� د���

� أ�� درا�� ��ه أ�� � ا���� ���� �� ����� ا��� �����دة أو ا�رض أ���ء ا����د. و�

، ����� ���� ا�� ��ش�ر ���� ا������ وا������ �� ��رة  ا�����ة، ّ� ���ول ������ ر������: أو��

ا���ح � ����ه ا������ وا������، و������، ���� ��� "أ�� ا����د" � ��ء ����ه. و�ُ�ّ� ��ا ا���� 

�ى ��� ا�����، وخ����� ���� ا������ وا������، �� ا��را��ت ا������، و�� ا���� ��� ا����� �

و��ى ا���در ا������ ������ع. وأ���ت ����ج ا���� �� ��ٍ� �� ا����ت، أو��: أنّ ��� 

��ش�ر � ���� "أ�� ا����د" ��ث د��ت، أو��: ا����� ا�����ة ا����، و�� ا����� ا�� ���� 

���ر، �����اد ا���شئ �� ��ط ا���� ��ى ا�رض، و��ه ا����� � ا��� ���� ا����د ا�

�ُ��ف �� إذا ���ت ������ و� ��� ������، و�� ��ل ��ى ا�خ�ص � ا����دة. و������: ا����� 

ا����� أو ا��و��، و�� ��ر ا���ن وا������ ا��ي ���ق �� و�� ا�ؤ��، � ���� ���� �����، 

���� �� ا� ������ و����، و�� د��� ��ى ا������ ا��ش�� ا���ا���. و������: �� �����ٌ ���ب ا

ا����� � ��م ا������، و�� ��رٌ ���� ������ ��� ا���ن � ا�خ�ة. أ�� ا���� ا���آ� �� "أ�� 

��ش�ر ا����د" ��� ���� ا�خ�ق، إذ �ُ�اد �� غ�س ا�خ�ق ا������ � ا����. و�� أّ�� ا�� 

� ����ه أنّ �� أ��ز ��ت ا�خ�ق ا�� ���� إ���� ا���آن: ا���ا�� وا���ع، و�� ُ������ن �� 

 .خ�ل ��ّ�� ا��� ا����� �����د

 ا�� ��ش�ر، ا������ وا������. أ�� ا����د، الك�م�ت الد�لية:



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah  

Al-Qur’an bersifat Shalih li kulli zaman wa makan1 yang berarti, al-Qur’an 

itu tidak lekang oleh waktu atau bisa juga disebut memiliki sifat yang fleksibel 

dapat menjawab segala permasalahan yang dihadapi oleh umat. Salah satu 

permasalahan yang menjadi pembahasan dalam al-Qur’an adalah permasalahan 

sosial. Dalam al-Qur’an ada beberapa cara untuk umat Islam dalam beribadah, 

salah satunya adalah ibadah shalat. Shalat adalah salah satu ibadah yang wajib 

dilakukan oleh umat Islam. Perintah melaksanakan shalat ada sejak peristiwa isra’ 

miraj yang dialami oleh Nabi Muhammad SAW pada awal tahun sebelum hijrah 

yang diperkirakan tahun 620-621M.2 Dalam al-Qur’an  surah an-Nur ayat 41 

dijelaskan bahwa semua makhluk shalat dan menyembah Allah: 

óO s9 r& t� s? ¨b r& ©!$# ßxÎm7 |¡ ç„ ¼ çms9 t̀B ’Îû ÏNº uq»uK ¡¡9 $# ÇÚö‘ F{$# ur çŽö� ©Ü9 $# ur ;M»¤ÿ ¯» |¹ ( @@ ä. ô‰s% zN Î=tæ 

¼çms?Ÿx |¹ ¼ çmys‹ Î6 ó¡n@ur 3 ª!$# ur 7Lì Î=tæ $ yJÎ/ šcq è=yèøÿ tƒ    

Artinya: “Tidaklah engkau (Muhammad) kepada Allah lah bertasbih apa 
yang dilangit dan di bumi dan juga burung yang 
mengembangkan sayapnya. Masing-masing sungguh, telah 
mengetahui (cara) berdo’a dan bertasbih. Allah maha 
mengetahui apa yang mereka kerjakan.”3 

Setiap ayat dalam Al-Qur’an memiliki dimensi makna yang berlapis, 

sehingga memerlukan pendekatan-pendekatan tafsir yang tidak hanya tekstual, 

tetapi juga kontekstual dan maqasidi agar pesan-pesan ilahiah dapat dipahami 

secara utuh dan relevan bagi kehidupan manusia lintas zaman.4 

1 Maliki, “Tafsir Ibnu Katsir: Metode dan Bentuk Penafsirannya”, Ilmu al-Qur’an dan 
Tafsir, Volume 1 Nomor 1, 1 Januari-Juni 2018, hal. 74.  

2 A. Darussalam, “Indahnya Kebersamaan dengan Shalat Berjamaah.” Tafsere, volume 
4, No. 1 tahun 2016, hal.25.  

3 Mushab Ummul Qura At-Tajwid, (Jakarta:Ummul Quro, 2022), hal. 335. 
4 M. Amin Abdullah, Tafsir Maqasidi: Metodologi Baru Memahami Al-Qur’an, 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2020), hal. 15. 



2

Kewajiban shalat adalah kewajiban yang tidak bisa ditawar-tawar bagi 

orang Islam yang sudah memenuhi syarat, yaitu, baligh, berakal dan tidak sedang 

dalam berhalangan bagi wanita. Allah memerintahkan kita untuk mendirikan 

shalat sebagai rukun Islam, perintah shalat hanya berlaku di dunia saja, di akhirat 

tidak memerintahkan kita untuk shalat. Berbeda dengan sujud, di akhirat nanti 

Allah memerintahkan manusia untuk bersujud, maka sungguh sengsara orang 

yang di dunia tidak pernah sujud. Padahal sujud di akhirat sangat penting 

gunanya, yaitu untuk menyalamatkan diri dari suasana yang menakutkan.5  

Shalat merupakan ibadah yang pelaksanaannya terdiri dari rangkaian 

gerakan, salah satunya sujud. Sujud diartikan sebagai wujud ketundukan dan 

kepatuhan seorang hamba kepada sang pencipta. Hal ini terlihat dalam gerakan 

sujud dimana posisi dahi bersentuhan dengan lantai (tanah). Sehingga, posisi 

kepala yang notabene bagian terhormat setara atau serendah dengan posisi kaki. 

Oleh karenanya, Sujud merupakan simbol kepatuhan tertinggi seorang abd’ 

kepada sang Khaliq. Selain itu, sujud adalah jarak dan kondisi paling dekat 

seseorang hamba dengan tuhannya, sehingga beberapa orang memilih 

memanjangkan dan memperbanyak doa pada posisi tersebut, yang berakibat pada 

timbulnya warna hitam pada kening. Sebagai mana yang dijelaskan pada Q.S. al-

Fath ayat 29, yaitu: 

öN èd$yJ‹ Å™ ’Îû OÎg Ïdqã_ ãr ô` ÏiB Ì�rOr& ÏŠq àf�¡9 $# 4  

Artinya: “Tanda-tanda mereka terlihat pada wajah mereka, dari bekas 

Sujud. (Q.S.al-Fath 29).”6 

Frasa “ atsar as-sujud” ( ِجُ�د  .menjadi fokus utama dari kajian ini (أَ�َِ� ا���

Secara lahiriah, frasa ini dapat dipahami sebagai bekas hitam atau perubahan fisik 

pada dahi akibat seringnya bersujud. Namun demikian, para ulama tafsir tidak 

sepakat dalam memahami maksud sebenarnya dari ungkapan tersebut. Sebagian 

5 H. Syaifuddin Aman, Mengungkap Keajaiban Sujud, (Jakatra: Al Mawardi Prima, 
2009), hal. 31.  

6 Al-Quran dan Terjamah, (Jakarta, SABIQ: 2009), hal. 515. 



3

memahami secara literal sebagai tanda fisik, sementara sebagian lain memahami 

secara simbolik, yakni sebagai pantulan spiritual dari kedekatan mereka dengan 

Allah yang tercermin dalam wajah dan perilaku mereka. 

Melihat realitas yang ada, tidak sedikit orang memahami bahwa seseorang 

yang memiliki jidat hitam menunjukkan kuantitas sujud yang dia lakukan, atau 

ahli ibadah. Ini diasumsikan karena bekas dahi yang sering tergesek dengan alas 

atau sajadah saat bersujud. Pemahan semacam ini didasarkan pada dalil al-Qur’an 

yang menginterpretasikan lafaz atsar as-sujud sebagai bekas sujud, dibuktikan 

dengan jidat yang menghitam. Potongan ayat atsar as-sujud  banyak tampak 

disalah pahami oleh sebagian umat muslim. Dengan begitu, kiranya kita perlu 

merujuk kembali pada khazanah tafsir ulama kita untuk memaknai kembali bekas 

sujud yang dikehendaki. Agar tak mudah bagi kita mengimitasi kesalehan.  

Ibnu ‘Asyur seorang mufassir kontemporer, dikenal sebagai ulama yang 

menekankan pentingnya pendekatan linguistik, kontekstual, dan maqasid dalam 

memahami Al-Qur’an. Dalam karya monumentalnya, Al Tahrir wa at-Tanwir, 

Ibnu ‘Asyur memberikan penafsiran yang sangat kaya terhadap ayat-ayat Al-

Qur’an, termasuk terhadap frasa “atsar as-sujud ”. Ia mengkritisi pemaknaan 

yang terlalu sempit dan menekankan bahwa bekas sujud yang dimaksud bukan 

semata-mata tanda fisik, tetapi lebih kepada bekas spiritual dan etis dari ibadah 

yang dikerjakan dengan ikhlas dan penuh penghayatan. 

Penafsiran semacam ini penting untuk dikaji lebih dalam, terutama di 

tengah konteks umat Islam masa kini yang lebih menekankan pada simbol-simbol 

keagamaan yang bersifat lahiriah, sementara aspek batiniah dan etis dari ibadah 

seringkali terabaikan. Dalam pandangan Ibnu ‘Asyur, atsar as-

sujud mencerminkan internalisasi nilai-nilai ibadah ke dalam diri seseorang, yang 

kemudian menjelma menjadi akhlak mulia, sikap santun, dan perilaku terpuji 

dalam kehidupan sehari-hari. Maka dari itu, sujud bukan hanya sekadar gerakan 

fisik, melainkan juga simbol ketundukan total kepada Allah, yang semestinya 

meninggalkan bekas positif pada jiwa dan tindakan sosial seorang Muslim. 7 

7 Syamsul Rijal, “Simbolisme Agama dan Spiritualitas Islam,” Jurnal Ushuluddin, Vol. 
27, No. 1 (2019):  hal. 1-14. 



4

Lebih dari itu, pendekatan Ibnu ‘Asyur terhadap frasa tersebut juga 

menunjukkan kecermatan metodologis dalam menafsirkan Al-Qur’an. Ia tidak 

hanya menjelaskan makna secara bahasa, tetapi juga mengaitkan dengan konteks 

sosiologis sahabat Nabi, makna psikologis dari ibadah, dan nilai-nilai universal 

Islam. Tafsir semacam ini bukan hanya memperkaya khazanah ilmiah, tetapi juga 

memberikan solusi dan arah spiritualitas yang lebih substansial di tengah krisis 

nilai yang melanda masyarakat modern. 

Dalam kerangka yang lebih luas, pengkajian terhadap makna atsar as-

sujud dalam perspektif Ibnu ‘Asyur membuka ruang dialog antara bentuk dan 

substansi dalam ajaran Islam. Di satu sisi, Islam tidak menolak simbol-simbol 

lahiriah sebagai ekspresi keimanan, tetapi di sisi lain, Islam sangat menekankan 

pentingnya makna batin dan implikasi moral dari setiap bentuk ibadah.8 Dengan 

demikian, penafsiran Ibnu ‘Asyur terhadap ayat ini mencerminkan keseimbangan 

antara aspek zahir dan batin, antara bentuk dan ruh ibadah, serta antara ritus dan 

etika.  

Oleh karena itu, penulis memandang bahwa kajian terhadap makna atsar as-

sujud  dalam tafsir Ibnu ‘Asyur merupakan hal yang sangat penting, tidak hanya 

dari sisi akademik, tetapi juga dari sisi praktis dalam kehidupan beragama dengan 

menggali maqasid yang terkandung didalamnya. Pendekatan maqasid 

memungkinkan kita untuk melihat makna ini sebagai manifestasi dari ketundukan, 

kerendahan hati, dan kedekatan dengan Allah, bukan hanya sebagai bekas fisik, 

pendekatan ini menghindarkan pemahaman yang terlalu literal dan sempit, 

sehingga mengarahkan kepada pemahaman yang lebih mendalam tentang esensi 

ibadah.  

Penulis memilih tokoh Ibnu ‘Asyur karena pemikiran yang lebih luas 

dalam pendekatan maqasid yang mendalam. Ia berpendapat bahwa memahami al-

Qur’an tidak cukup hanya melalui teks semata, tetapi juga perlu memperhatikan 

tujuan yang terkandung didalamnya. Berdasarkan paparan di atas, penulis tertarik 

untuk mengkaji lebih mendalam lagi makna dari atsar as-sujud supaya 

8 Ahmad Syafi’i Ma’arif, Islam dan Masalah Kenegaraan, (Jakarta: LP3ES, 1987), hal. 
55. 



5

memperoleh makna yang lebih komprehensif. Maka penulis mengangkat 

penelitian ini dengan judul “MAKNA ATSAR AS-SUJUD PERSPEKTIF IBNU 

‘ASYUR DALAM TAFSIR AL-TAHRIR WA AT-TANWIR (ANALISIS 

PENAFSIRAN Q.S AL-FATH AYAT 29)” 

 
B. Penegasan Istilah 

1. Makna  

Makna adalah pengertian atau arti yang terkandung dalam suatu 

kata, frasa, atau kalimat yang menunjukkan hubungan antara tanda 

(simbol) dan konsep yang diwakilinya. Dalam konteks linguistik, makna 

mencakup berbagai aspek, termasuk makna leksikal (makna harfiah), 

makna kontekstual (makna yang dipengaruhi konteks), dan makna 

kultural (makna yang dipengaruhi budaya). Menurut Kamus Besar Bahasa 

Indonesia (KBBI) edisi keempat, makna adalah "arti atau maksud yang 

terkandung dalam suatu ungkapan atau pernyataan. 

2. Perspektif 

Perspektif secara bahasa ada dua macam. Pertama, cara melukiskan 

suatu benda pada permukaan yang mendatar sebagaimana yang terlihat 

oleh mata dengan tiga dimensi (panjang, lebar dan tingginya). Kedua, 

sudut pandang terhadap sesuatu dan pandangan. Dikarenakan objek 

kajian dari skripsi ini merupakan ayat al-Qur’an maka unsur-unsur atau 

masalahnya dilihat dari sudut pandang al-Qur’an.9 

3. Analisis 

Analisis merupakan kegiatan yang terdiri dari serangkaian kegiatan 

seperti, mengurai, membedakan, memilah sesuatu untuk dikelompokkan 

kembali menurut kriteria tertentu dan kemudian dicari kaitannya lalu 

ditafsirkan maknanya.10 

C. Identifikasi Masalah 

9 Dendi Sugiono, dkk., Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), 
hal. 1301. 

10 https://materibelajar.co.id/pengertian-analisis-menurut-para-ahlii/.com 



6

Berlandaskan beberapa diskusi yang telah dituangkan pada latar belakang 

di atas, peneliti menemukan beberapa rumusan permasalahan yang dapat 

didentifikasikan sebagai berikut: 

1. Bekas yang timbul saat sujud dalam shalat. 

2. Analisis makna atsar as-sujud. 

3. Pendapat para ulama tafsir makna atsar as-sujud. 

D. Batasan Masalah  

Agar pembahasan ini tidak meluas, penulis memberi batasan tentang 

kajian yang diteliti. Dalam al-Qur’an terdapat banyak lafal atsar. Lafal atsar 

diulang sebanyak 21 kali, kata sujud dengan berbagai bentuknya terulang 

sebanyak 92 kali dalam al-Qur’an. Dalam hal ini penelitian ini hanya fokus pada 

kitab tafsir al-tahrir wa at-tanwir karya Ibnu ‘Asyur dalam menganalisis makna 

atsar as-sujud dalam Q.S al- Fath ayat 29. 

E. Rumusan Masalah 

 Bersum berdari penjabaran pada latar belakang sebelumnya, maka penulis 

dapat meringkaskan beberapa rumusan masalah pokok dalam kajian ini, di 

antaranya yaitu:  

1. Bagaimana penafsiran  surah al-fath ayat 29 menurut Ibnu ‘Asyur dalam 

tafsir al-tahrir wa at-tanwir? 

2. Bagaimanakah analisis makna atsar as-sujud menurut Ibnu ‘Asyur dalam 

tafsir al-tahrir wa at-tanwir? 

F. Tujuan Penelitian dan Manfaat Penelitian 

Dalam penelitian ini termuat beberapa poin yang berkaitan dengan tujuan 

dan manfaat yang hendak dicapai oleh penulis, di antaranya sebagai berikut: 

1. Tujuan Penelitian 

Pada umumnya, penulis melakukan telaah ini secara mendalam 

dengan tujuan untuk dapat menggali dan mengembangkan studi-studi 



7

keislaman, terutama pada bidang ilmu al-Qur‘an dan Tafsir. Sedangkan 

tujuan khususnya, penulis berkeinginan untuk mengetahui pembahasan 

sebagai berikut:  

a. Untuk mengetahui penafsiran surah al-fath ayat 29 menurut Ibnu 

‘Asyur dalam tafsir al-tahrir wa at-tanwir. 

b. Untuk menganalisis makna atsar as-sujud menurut Ibnu ‘Asyur dalam 

tafsir al-tahrir wa at-tanwir. 

2. Manfaat Penelitian   

Adapun manfaat penelitian ini ialah sebagai berikut: 

a. Manfaat Teoristis 

Manfaat yang diambil dari penulisan ini adalah untuk 

memberikan tambahan wawasan dalam keilmuan khususnya prodi Ilmu 

al-Qur’an dan Tafsir, dan penulis berharap penelitian ini dapat 

memberikan kontribusi bagi kajian keislaman terutama di bidang tafsir 

khususnya dan berguna untuk menambah khazanah keilmuan dalam 

bidang pemikiran Islam dan tafsir al-Qur’an. Dari segi keilmuan, 

penelitian ini dapat memberikan pengetahuan mengenai makna atsar as-

sujud. 

b. Manfaat Praktis 

 Manfaat Praktis untuk manfaat praktis, penelitian ini diharapkan 

dapat dijadikan sebagai pembelajaran dan rujukan bagi pembaca dan juga 

diharapkan dapat dijadikan refleksi ataupun bahan perbandingan kajian 

untuk bahan kajian lebih lanjut dalam pengembangan khazanah keilmuan 

dan pengetahuan yang terkait dengan makna atsar as-sujud dalam Q.S al-

Fath Ayat 29. 

 

 
G. Sistematika Penulisan  

Secara garis besar, penulis memberikan gambaran secara umum untuk 

mencapai pembahasan yang komprehensif dan sistematis serta mudah dipahami 



8

penjabarannya, maka dalam penulisan skripsi ini penulis menggunakan 

sistematika sebagai berikut:  

BAB I: Pendahuluan, bab ini mengawali daripada seluruh rangkaian 

pembahasan yang memuat latar belakang masalah, penegasan istilah, 

identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan masalah, tujuan dan 

manfaat penelitian, serta sistematika penelitian. 

BAB II: Kajian Teoritis, berisi tentang landasan teori yang penulis gunakan 

dalam penelitian ini serta tinjauan kepustakaan terkait dengan 

penelitian yang relevan dengan tema yang penulis angkat untuk diteliti 

dan dikaji. 

BAB III: Metode Penelitian, pada bab ini dibahas bagaimana tata cara penulis 

dalam melakukan penelitian. Hal ini meliputi jenis penelitian, metode 

dan pendekatan penelitian, sumber data penelitian, teknik 

pengumpulan data, dan teknik analisis data yang penulis gunakan 

dalam penelitian ini. 

BAB IV: Penyajian dan analisis data, dalam bab ini penulis akan menafsirkan 

surat al Fath ayat 29. Selanjutnya, dalam bab ini, penulis akan 

menganalisis makna atsar as-sujud menurut Ibnu ‘Asyur dalam tafsir 

al-tahrir wa at-tanwir. 

BAB V: Penutup, bab ini merupakan bab terakhir dari penelitian ini. Bab ini 

berisi tentang serangkaian pembahasan pada bab sebelum-

sebelumnya, bab ini terdiri dari kesimpulan dan saran bagi penelitian 

berikutnya serta daftar pustaka dan daftar riwayat hidup penulis. 

 



9 
 

BAB II 

KAJIAN TEORITIS 

A. Landasan Teori  

1. Tinjaun Umum Makna Atsar As-Sujud 

a. Pengertian Atsar Menurut Etimologi 

Secara Bahasa kata atsar memiliki beberapa pengertian. Dalam kitab 

Mu’jam al-Ta’rifat disebutkan setidaknya tiga arti kata atsar. Pertama, kata 

atsar berarti al-Natijah yang berarti kesimpulan dari suatu rumusan. Kedua, 

kata atsar yang berarti al-Alamah yang berarti tanda atau alamat. Ketiga, asar 

yang memiliki arti sebsagai al-Juz’u atau bagian.11 Adapun dalam kamus al-

Munawwir, dijelaskan bahwa asar adalah sunah atau jejak-jejak nabi 

Muhammad yang biasa dikenal dengan sebutan hadis.12 

b. Pengertian Atsar Secara Terminologi 

Menurut Ibnu Faris seperti yang dikuti oleh M. Quraish Shihab kata  

atsar mulanya mempunyai tiga pengertian. Pertama,”Taqdimusy-sya 

(mengutamakan atau memilih sesuatu)”, dengan arti memutuskan mengambil 

sesuatu dari beberapa pilihan yang ada. Mengambil salah satu dari sekitan 

banyak pilihan disini harus berdasarkan pertimbangan yang matang terlebih 

dahulu, dan hasilnya disebut pilihan. 

Kedua, atsar berarti “bekas-bekas peninggalan lama”. Bekas-bekas yang 

dimaksud adalah dapat membuktikan bahwa dahulu pernah ada pemiliknya. 

Misalnya bekas-bekas rumah disebut “Asariul-bait”, karena ia dapat 

membuktikan bahwa dahulu pernah ada rumah tersebut. Demikian juga 

“Asariuth thariq”, diartikan sebagai bekas-bekas jalan karena bekas itu 

membuktikan bahwa di situ pernah ada orang lewat. 

Ketiga, atsar berarti “berita yang disampaikan”. Hadis nabi Muhammad 

juga dapat disebut sebagi atsar sebab Hadis Nabi saw juga merupakan berita 

11 Ali bin Muhammad al-Sayyid al-Syarif al-Jurjani, Mu’jam al-Ta’rifat (Dar al-Fadhilah, 
2012), Cet. II, hal. 11. 

12 A. Warson Munawwir, Al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka 
Progressif, 2002), Cet. Ke-25. hal. 6-7. 



10

yang disampaikan kepada orang lain. Dengan demikian atsar adalah 

penyebutan lain dari hadis.  

Adapun menurut penulis dalam kata atsar sujud, kata atsar disini lebih 

condong ke pengertian kedua, yaitu bermakna “bekas atau bukti”.  

c. Lafadz Atsar Dalam Al-Qur’an.  

Al-Qur’an  menyebutkan kata asar dan kosakata lain yang bersumber 

dari akar kata yang sama dengannya dalam jenis kata kerja (fi’il), baik kata 

kerja aktif maupun pasif, dan jenis kata benda (isim), baik dalam bentuk 

tunggal maupun jamak, seperti atsar, atsara, yu’tsar, tu’tsiru, nu’tsiru, 

yu’tsiru, dan atsarah. Aneka ragam kosakata ini digunakan sebanyak 21 kali, 

yaitu dalam Q.S al-Mudatsir [74]: 24, Q.S al-Nazi‘at [79]: 38, Q.S Yusuf [12]: 

91, Q.S al-A‘la [87]: 16, Q.S Thaha [20]: 72, 83, dan 96, Q.S al-Hasyr [59]: 9, 

Q.S al-Fath [48]: 29, Q.S al-Rum [30]: 50, Q.S Ghafir [40]: 21  dan 82, Q.S al-

Ma’idah [5]: 46, Q.S al-Kahf [18]: 6 dan 64, Q.S Yasin [36]: 12, Q.S al-Shaffat 

[37]: 70, Q.S al-Zukhruf [43]: 22 dan 23, Q.S al-Hadid [57]: 27, dan Q.S al-

Ahqaf [46]: 4.30.13 

Kata atsar berupa tunggal (hanya terdapat 4 dalam al-Qur’an), yakni: 

Surah Thaha [20]: �4 dan 96, Surah al-Fath [48]: 29, Surah al- Ahqaf [46]: 4.  

Allah berfirman dalam Q.S Thaha [20]: 96 :   

tA$ s% ßN÷ŽÝÇo0 $yJ Î/ öNs9 (#rçŽÝÇö7 tƒ ¾ ÏmÎ/ àMôÒ t6s) sù ZpŸÒ ö6s% ô` ÏiB Ì�rOr& ÉAq ß™§�9 $# $ yg è?õ‹ t7 oYsù 

ru2Ÿ‹xº9Ï�š ™yq§9sMô <Í’ Rtÿø¤ÅÓ    

Artinya: Samiri menjawab:"Aku mengetahui sesuatu yang mereka tidak 

mengetahuinya, Maka aku ambil segenggam dari jejak rasul 

lalu aku melemparkannya, dan Demikianlah nafsuku 

membujukku ".14 

13 Muhammad Fuad abd al-Baqi, al-Mu’jam al-Mufahras li Alfadz al-Quran al-Karim 
(Kairo: Dar al-Hadis, 1364 H.), hal. 11-20  

14  Mushab Ummul Qura At-Tajwid. hal. 317. 



11

Adapun maksud dari kata “jejak Rasul” adalah wahyu atau petunjuk 

yang disampaikan oleh Rasulullah. Dengan adanya pendapat seperti ini, Samiri 

mengambil sebagian dari wahyu Musa, lalu petunjuk tersebut ditinggalkan, 

sehingga, dia bagian dari orang yang sesat. pendapat sebagian ahli tafsir, jejak 

nabi merupakan bekas telapak kuda Jibril as. yakni Samiri mengambil 

sebongkah tanah dari jalan setapak, kemudian melemparkannya ke dalam 

logam yang sedang dihancurkan sehingga logam itu tampak seperti anak sapi 

yang mengeluarkan suara.15 

Allah berfirman dalam Q.S Thaha [20]: 84 :   

tA$ s% öN èd Ïä Iw 'ré& #’n? tã “Ì� rOr& àM ù= Éftãur y7ø‹ s9 Î) Éb>u‘ 4Ó yÌ÷ŽtIÏ9 

Artinya:”Musa berkata: "Itulah mereka sedang menyusul aku dan aku 

bersegera kepada-Mu. Ya Tuhanku, agar supaya Engkau ridha 

(kepadaku)".16 

Bahwa perkataan Musa dalam ayat ini memiliki maksud bahwa mereka 

itu dekat dan aku tidak mendahului mereka kecuali hanya sedikit saja, sehingga 

hal seperti itu akan dapat dimaklumi. Dengan demikian, aku seolah-olah tidak 

mendahului mereka, juga tidak lebih cepat daripada mereka, sebab jarak antara 

aku dan mereka adalah dekat.17 

Atsar dalam rupa jama’ diulang sebelas kali dalam al-Qur’an , yaitu pada 

al-Qur’an  Surah  al-Ma’idah [5]: 46, al-Qur’an  Surah  al-Kahfi [18]: 6 dan 64, 

al-Qur’an  Surah  Yasin [36]: 12, al-Qur’an  Surah  ash-Shaffat [37]: 70, al-

Qur’an  Surah  Ghafir [40]: 21 dan 82, al-Qur’an  Surah  az-Zukhruf [43]: 22 

dan 23, al-Qur’an  Surah  al-Hadid [57]: 27, dan al-Qur’an  Surah  ar-Rum 

15 Qur’an Hafalan Dan Terjemahan, (Jakarta: Penerbit Almahira, 2015), hal. 317 
16 Departemen Agama Republik Indonesia, Mushaf al-Qur’an dan Terjemahan (Jakarta: 

Pustaka al-Kautsar, 2009), hal. 317 
17 Syaikh Asy-Syanqithi, Tafsir Adhwa’ Al-Bayan fi Idhah Al-Qur’an bi Al-Qur’an 

(Jakarta: Pustaka Azzam,2007), Jilid 4, hal. 913. 



12

[30]: 5018. Dalam al-Qur’an  Surah  Ghafir [40]: 21 dan al-Qur’an  Surah  al-

Kahfi [18]: 6 

Allah berfirman dalam Q.S Ghafir [40]: 21:   

öNs9 ur r& (#rçŽ� Å¡o„ ’Îû ÇÚö‘F{ $# (#rã� ÝàYu‹sù y# ø‹ x. tb%x. èp t7É)» tã tûïÏ%©!$# (#qçR%x. Ï̀B óOÎg Ï=ö7s% 4 (#q çR%x. 

öNèd £‰x©r& öN åk ÷]ÏB Zo§q è% # Y‘$ rO# uä ur ’Îû ÇÚö‘ F{ $# ãN èd x‹s{ r' sù ª!$# öN Ík Í5qçRä‹Î/ $tB ur tb% x. N ßg s9 z̀ ÏiB «!$# 

Ï̀B 5-# ur  

Artinya: “ Dan Apakah mereka tidak Mengadakan perjalanan di muka 
bumi, lalu memperhatikan betapa kesudahan orang-orang yang 
sebelum mereka. mereka itu adalah lebih hebat kekuatannya 
daripada mereka dan (lebih banyak) bekas-bekas mereka di 
muka bumi, Maka Allah mengazab mereka disebabkan dosa-
dosa mereka. dan mereka tidak mempunyai seorang pelindung 
dari azab Allah.”19 

Maksud dari “bekas-bekas mereka di muka bumi” adalah memberikan 

arti bahwa terdiri berbagai bangunan, alat perlengkapan, benteng-benteng, 

istana-istana, dan tanaman. Kekuatan bekas (peninggalan) membuktikan 

kekuatan para pelakunya dan menunjukkan bahwa mereka menikmatinya.20 

Adapun makna pada “bekas-bekas mereka di muka bumi” yaitu  

menunjukkan bermacam-macam bangunan, alat perlengkapan, benteng, istana, 

dan tanaman. Kemegahan (peninggalan sebelumnya) meenunjukkan kekuatan 

pemiliknya dan membuktikan bahwa mereka menghargainya. 

d. Ragam Kata Atsar 

Dari beberapa ayat yang menyebut kata atsar dan yang seasal dengan itu, 

dapat dipahami bahwa al-Qur’an menggunakan kata tersebut dalam tiga arti. 

Pertama, untuk arti keutamaan atau pilihan dapat dilihata di dalam Q.S Yusuf 

18 M. Quraish Shihab, ENSIKLOPEDIA AL-QUR’AN: Kajian Kosakata (Jakarta: Lentera 
Hati, 2007), Cet. I, hal. 106. 

19 Mushab Ummul Qura At-Tajwid, hal. 405. 
20 Syaikh Abdurrahman bin Nashir as-Sa’di, Tafsir Al-Qur’an (Jakarta : Darul Haq, 

2013), Cet. III, Jilid, 7, hal. 297-298. 



13

[12]:91, yang menggunakan kata asar untuk menggambarkan kelebihan dan 

keutamaan yang diberikan Allah kepada Yusuf berupa ketampanan, keimanan, 

kejujuran, dan sebagainya. Kemudian dalam Q.S al-A’la [87]:16, 

menggunakannya muntuk menggambarkan sikap orang musyrik yang 

mengutamakan kehidupan dunia. Kedua, untuk arti “bekas’ atau ‘jejak” yang 

membuktikan bahwa sesuatu yang meninggalkan bekas itu pernah ada, 

misalnya, Q.S Ghafir [40]: 21, yang menggambarkan bekas-bekas orang 

terdahulu, berupa bangunan, perlengkapan, benteng-benteng pertahanan, 

istana, dan sebagainya. Ketiga, untuk arti “menyampaikan sesuatu” ditemukan, 

misalnya di dalam Q.S al-Muddatsir [74]: 24, yang menggambarkan  

penyampaian sihir orang-orang dahulu kepada Nabi Muhammad.21 

2. Makna Sujud 

a. Pengertian Sujud Menurut Etimologi 

Secara Etimologi Sujud memiliki beberapa pengertian. Dalam kitab al-

Munawwir Kamus Arab-Indonesia  menyebutkan sujud adalah menundukkan 

kepala.22 

Secara bahasa kata (as-sujud) berarti merendahkan diri dengan 

meletakkan dahi diatas permukaan tanah. Arti lain dari kata ini ialah 

“merendahkan diri atau menghinakan diri‟. Hakikatnya sujud merupakan 

wujud perendahan diri seorang hamba kepada sang pencipta. Menurut istilah 

sujud berarti bentuk totalitas dari menghinakan diri seorang hamba kepada 

Allah SWT, melalui pelaksanaan shalat dengan posisi gerakan kedua kaki, 

lutut, dan tangan,serta muka di atas lantai (tanah) dengan menghadap ke arah  

kiblat.23 

Posisi peletakkan kening ke atas permukaan tanah sebagian makna dari 

ibadah, namun hakikatnya perendahan diri memiliki wujud yang lebih luas dari 

itu. Oleh karena itu, kata sujud di dalam a1-Qur’an digunakan untuk 

21 M. Quraish Shihab, hal. 106-107. 
22 A. Warson Munawwir, hal. 610. 
23 M. Quraish Shihab, hal. 923. 



14

menunjukkan perbuatan sujud  baik yang dilakukan oleh manusia, malaikat, 

maupun oleh makhluk lainnya, seperti bintang dan pepohonan.24 

Menurut Ibn Qayyim al-Jauzy, mengartikan sujud sebagai sarana yang 

sengaja dibuat oleh Allah agar manusia dapat melepaskan keangkuhan dan 

kesombongan dalam dirinya. Karena dengan bersujud, manusia kembali pada 

hakikatnya yakni lambang kerendahan dan kehinaan manusia di hadapan Allah 

SWT. Dalam sujud juga, manusia dapat mengingat kembali bahwa ia berasal 

dari tanah.25 

Berdasarkan pemaparan diatas sujud dalam kata atsar as-sujud selaras 

dengan makna istilahnya, yakni dahi yang diletakkan diatas tanah sebagaimana 

yang ditetapkan dalam gerakan shalat. 

b. Lafadz Sujud Dalam Al-Qur’an  

Berdasarkan kitab al-Mu’jam al-Mufahrash li Alfaz al-Qur’an  al-Karim 

karangan Muhammad Fu’ad Abd al-Baqi, kata sujud dengan berbagai 

bentuknya terulang sebanyak 92 kali dalam al-Quran, 54 antaranya yang turun 

di Mekkah dan 38 yang turun di Madinah.26 Dari 92 ayat yang memuat kata 

Sujud  dibedakan menjadi dua bentuk: berbentuk isim (tunggal dan jama`) dan 

berbentuk fi`il (madi, mudhari’, dan amar). Wujud isim ketika tunggal terdiri 

dari 36 kata. Sedangkan isim dalam bentuk jama’terdiri atas 21 kata. Selain itu, 

dalam fi’il madi kata sajada berjumlah 8 kata, sedang bentuk mudhari’ 

berjumlah 15 kata, dan bentuk amar 12 kata. 

Dari 92 ayat yang mengandung kata sujud, berikut akan dijelaskan 

beberapa ayat yang relevan dengan penelitian ini, sebagai berikut: 

Allah berfirman dalam Q.S ar-Ra’d [13]: 15 :   

¬!ur ß‰àf ó¡ o„ t̀B ’Îû ÏNº uq» yJ¡¡9 $# ÇÚö‘ F{ $# ur $ Yãöq sÛ $ \d ö� x.ur N ßg è=» n=Ïß ur Íir ß‰äóø9 $$Î/ ÉA$ |¹Fy$#ur 

24 Ibid., hal. 924. 
25 Abdullah Gymanastiar, Azyumardy Azra, Husein Shahab Jalaluddin Rakhmat dkk, 

Salat dalam Prespektif Sufi, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2001). hal. 123. 
26 Muhammad Fu’ad„Abd al-Baqi’, hal. 422-424 



15

Atinya: “Hanya kepada Allah-lah sujud (patuh) segala apa yang di 

langit dan di bumi, baik dengan kemauan sendiri ataupun 

terpaksa (dan sujud pula) bayang-bayangnya di waktu pagi dan 

petang hari.”27 

Dalam ayat ini Allah mengabarkan tentang keagungan dan kekuasaan 

Nya yang mengalahkan segala sesuatu, dan segala sesuatu itu tunduk patuh 

kepada-Nya. Oleh karena itu segala sesuatu sujud kepada-Nya dengan 

kemauan sendiri, yaitu dan orang-orang yang beriman, dan terpaksa sujud pula 

kepada-Nya, yaitu dari orang-orang yang kafir. (dan sujud pula) bayang-

bayang mereka, pada waktu pagi.28  

Allah berfirman dalam Q.S Fushilat [14]: 37 :   

ồ ÏB ur Ïm ÏG»tƒ# uä ã@ øŠ©9 $# â‘$yg ¨Y9 $# ur ß§ ôJ ¤±9$# ur ã� yJs) ø9 $# ur 4 Ÿw (#r ß‰àfó¡ n@ Ä§ ôJ ¤±=Ï9 Ÿw ur Ì� yJs) ù=Ï9 

(#rß‰ßÚ ó™ $# ur ¬! “Ï%©!$#  Æ ßg s) n=yz bÎ) öN çFZà2 çn$­ƒ Î) šcr ß‰ç7÷è s?  

Atinya: “Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah malam, siang, 

matahari dan bulan. janganlah sembah matahari maupun bulan, 

tapi sembahlah Allah yang menciptakannya, jika ialah yang 

kamu hendak sembah.”29 

 Ayat ini menerangkan bahwa di antara tanda-tanda kebesaran dan 

kekuasaan Allah ialah adanya malam sebagai waktu istirahat, siang sebagai 

waktu bekerja dan berusaha, matahari yang memancarkan sinarnya, bulan yang 

bercahaya, Dia Yang mengatur perjalanan planet-planet pada garis edarnya di 

27 Mushab Ummul Qura At-Tajwid, hal. 63. 
28 Syaikh Ahmad Syakir, Mukhtashar Tafsir ibnu Katsir (Jakarta : Darus Sunnah, 2014), 

Cet. 2, Jilid 3, hal. 987. 
29 Mushab Ummul Qura At-Tajwid, hal. 481. 



16

cakrawala sehingga dengan demikian diketahui perhitungan tahun, bulan, hari 

dan waktu.30 

Setelah Allah SWT menerangkan tanda-tanda kebesaran dan kekuasaan 

Nya itu Dia memperingati hamba-hamba Nya, agar jangan sekalikali bersujud 

kepada tanda-tanda kebesaran dan kekuasaan Nya itu, seperti matahari, bulan, 

bintang dan sebagainya. Jangan sekali-sekali memuliakan, menyembah dan 

menganggapnya mempunyai kekuatan gaib yang ada padanya, karena 

semuanya itu hanya dialah yang menciptakan, menguasai, mengatur dan 

menentukan ada dan tidak. 

Ayat ini menerangkan dan mengingatkan bahwa manusia adalah 

makhluk Tuhan yang paling mulia di antara makhluk-makhluk yang diciptakan 

Nya. Karena itu tidak pantas manusia memuliakan, menganggap keramat dan 

menghormati makhluk Tuhan yang lebih rendah daripada Nya. Yang patut 

disembah, dimuliakan dan dihormati oleh sesuatu yang paling berkuasa dan 

paling mulia yaitu Allah SWT. Seandainya ada manusia yang menyembah dan 

memuliakan makhluk, selain Allah berarti manusia telah merendahkan 

martabat dirinya sendiri 

Ayat ini juga memperingatkan manusia yang memperserikatkan Allah, 

yaitu penyembah-penyembah patung, penyembah-penyembah matahari, bulan 

dan bintang-bintang. Hendaklah ia menyada ri kedudukannya di antara 

makhluk-makhluk yang lain itu.31 

Allah berfirman dalam Q.S ali-’Imran [3]: 113 :    

(#q Ý¡ øŠs9 [ä !# uqy™ 3 ô` ÏiB È@ ÷d r& É=» tGÅ3ø9 $# ×p̈B é& ×pyJ Í¬!$s% tbq è=÷Gtƒ ÏM» tƒ# uä «!$# uä !$tR# uä È@ ø‹©9 $# öN èd ur 

tbrß‰àf ó¡o„  

30 Milik Badan Wakap Universitas Islam Indonesia, Al-Qur’an dan Tafsinya (Yogyakarta: 
PT. Dana Bhakti Wakaf), hal. 667. 

31 Ibid., hal. 668. 



17

Artinya: “Mereka itu tidak sama; di antara ahli kitab itu ada golongan 

yang Berlaku lurus, mereka membaca ayat-ayat Allah pada 

beberapa waktu di malam hari, sedang mereka juga berSujud 

(sembahyang).”32 

Pada umumnya, ulama-ulama tafsir memahami kelompok yang 

dibicarakan oleh ayat di atas adalah Ahl al-Kitab yang memeluk agama Islam. 

Syekh Mutawalli Asy-Sya’rawi bahkan menjadikan penutup ayat 113 di atas 

sebagai bukti bahwa yang dimaksud adalah orang-orang Yahudi yang telah 

masuk Islam, karena katanya, “orang-orang Yahudi tidak mengenal shalat 

malam, sehingga firman Allah di sini bahwa mereka membaca ayat-ayat Allah 

pada beberapa waktu di malam hari, sedang mereka bersujud yakni shalat, 

membuktikan bahwa mereka telah masuk Islam, karena hanya umat Islam yang 

mengenal shalat malam”.33 

c. Ragam Makna Sujud Dalam Al-Qur’an  

Kata sujud  didalam al-Qur’an  terdiri dari 92 kata. Seperti dalam bentuk  

(fi’il madi) kata “sajada” terdapat 2 ayat, yakni pada Q.S al-Hijr [15]: 30 dan 

Q.S Shad [38]: 73. Kedua ayat tersebut merupakan percakapan Allah kepada 

malaikat dan iblis tentang sujud  terhadap Adam, sedang iblis menolaknya.34 

Adapun isi dari kata sujud  dalam 92 ayat al-Qur’an ialah:  

a) Percakapan terkait kepatuhan para malaikat dan penolakan iblis, 

sebagaimana dalam al-Qur’an  surah al-Hijr ayat 30 sampai 33.  

b) Penjelasan tunduk serta patuhnya bumi, langit dan benda dialam 

semesta yang telah diciptakan oleh allah tertuang dalam al-Qur’an  

surah ar-Ra’d [13]: 15.  

c) Larangan menyembah selain Allah seperti halnya menyembah pada 

matahari, bintang serta benda alam lainnya tertuang dalam al-Qur’an 

surah Fushshilat [41]: 37.  

32 Mushab Ummul Qura At-Tajwid, hal. 64. 
33 M. Quraish Shihab, hal. 924. 
34 Ibid., hal. 923. 



18

d) Percakapan golongan yang tunduk dan patuh kepada Allah, seperti 

dalam al-Qur’an  surah ali-Imran [3]: 113. 

Selain itu, wujud ketakwaan makhluk diceritakan al-Qur’an  dalam dua 

jenis, yakni: pertama, bentuk kepatuhan karena keterpaksaan, seperti yang 

tergambar pada al-Qur’an surah an-Nahl ayat 49. Wujud ketakwaan ini 

dilakukan oleh manusia, hewan, tumbuh-tumbuhan, dan seluruh alam semesta, 

sehingga isi dari kepatuhan disini lebih pada menjalankan Qodarullah terhadap 

mereka, misalnya: matahari terbenam di barat dan perputaran bumi dalam 

lintasannya, benda jatuh ke bawah karena gravitasi bumi, dll. 

Kedua, kepatuhan sebagai bentuk kesadaran diri sebagai hamba yang 

bersyukur terhadap rahmat dan nikmat Allah. Jenis ketaatan ini Allah 

perintahkan dan ungkapkan dalam Q.S. an-Najm [53]: 62.35 

3. Maqashid Al-Qur’an  

a. Pengertian Maqashid Al-Qur’an  

Maqashid al-Qur’an merupakan gabungan dari dua kata, yakni Maqashid 

dan al-Qur’an. Kata maqashid adalah jamak dari kata al-qashd yang 

didefinisikan sebagai sesuatu yang memiliki hubungan dengan sasaran dan 

tujuan ketika seseorang mengucapkan atau melakukan suatu hal tertentu.36 

Maqashid berakar dari kata kerja ����� ي��� ���ا ��� yang berarti 

maksud-maksud, sasaran-sasaran, konsekuensi-konsekuensi, atau kesan-kesan. 

Adapun kata al-Qur‘an memiliki pengertian yaitu bacaan, yang kemudian 

lumrah dipahami sebagai kumpulan-kumpulan firman Allah yang mulia dan 

dibaca oleh umat Islam. Dengan begitu, maqashid al-Qur’an  dapat dipahami 

sebagai rumusan sasaran-sasaran pokok diturunkannya al-Qur‘an untuk 

mewujudkan keselamatan, kebaikan dan kebahagiaan ummat manusia, baik 

lahir-batin dan dunia akhiratnya.37 

35 Ibid., hal. 925. 
36 Delta Yaumin Nahri, Maqasid al-Qur’an; Pengantar Memahami Nilai-Nilai Prinsip al-

Qur’an (Pamekasan: Duta Media, 2020), hal. 2. 
37 Wahbah Al-Zuhaily, Ushul Al-Fikih Al-Islami, Juz 1 (Beirut: Daar al-Fikr, 1986), hal. 

420. 



19

Selanjutnya, masih dalam muqaddimah ini, Ibnu ‘Asyur menjelaskan 

terdapat delapan poin maqâshid yang mendasar diturunkannya al-Qur’an, 

yaitu:  

 .(Meluruskan Keyakinan) ت���ح ا����ئ� .1

Al-Qur'an berfungsi sebagai penuntun untuk meluruskan keyakinan 

manusia, memperbaiki akidah yang rusak, dan menghilangkan berbagai bentuk 

kesyirikan serta penyimpangan dari tauhid. al-Qur'an menjelaskan sifat-sifat 

Allah, kemahakuasaan-Nya, dan hak-hak-Nya sebagai satu-satunya Tuhan 

yang layak disembah. Ia menekankan pentingnya iman kepada Allah, malaikat, 

kitab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya, hari akhir, dan takdir (qada' dan qadar). Poin 

ini menekankan pentingnya keyakinan yang benar tentang Tuhan, yang 

menjadi dasar bagi kehidupan yang seimbang dan bermakna. al-Qur'an 

berperan dalam membimbing umat untuk menyembah Allah semata dan 

menuntut mereka untuk melepaskan diri dari penyembahan selain-Nya yang 

tidak memberikan manfaat apa-apa, selain kebinasaan. 

2. Tahdzibul al-Akhlaq (ت��يب ا�خ�ق) Memperbaiki Akhlak 

Al-Qur'an mengajarkan nilai-nilai moral dan etika yang tinggi untuk 

membentuk manusia yang berakhlak mulia. Ini mencakup sifat-sifat seperti 

kejujuran, kesabaran, rasa syukur, kedermawanan, keadilan, dan keberanian. Di 

sisi lain, Al-Qur'an memperingatkan manusia untuk menjauhi sifat-sifat tercela 

seperti kebohongan, kemunafikan, kesombongan, dan kebencian. Dengan 

memperbaiki akhlak, al-Qur'an berusaha menciptakan masyarakat yang 

harmonis dan beradab. 

Dalam kandungan al-Qur’an salah satunya adalah persoalan akhlak. 

Maka tidak heran, ketika Aisyah ditanya bagaimana akhlak Rasulullah, Aisyah 

mengatakan bahwa akhlak Rasulullah adalah al-Qur’an. Sehingga hal tersebut 

diketahui oleh banyak sahabat dan masyarakat Arab, bahwa al-Qur’an 

mendidik ke arah akhlak yang baik. Jadi, pendidikan akhlak/ moral merupakan 

bagian esensial dari tujuan al-Qur'an. Akhlak yang luhur adalah indikator dari 

kemajuan spiritual dan sosial masyarakat. Al-Qur'an berfungsi sebagai sumber 



20

utama untuk membentuk karakter umat, dengan mencontohkan akhlak 

Rasulullah yang merupakan manifestasi dari wahyu Ilahi. 

3. Tashri' al-Ahkam (تش�يع ا����م) Penetapan Hukum 

Maksudnya menjaga kemaslahatan dan persatuan semua umat. Sebagaimana 

firman Allah SWT. pada QS. Ali Imran ayat 103: 

(#qßJ ÅÁtGôã$# ur È@ ö7pt ¿2 «! $# $Yè‹ ÏJy_ Ÿw ur (#q è%§� xÿ s? 4 (#rã� ä.øŒ $# ur |MyJ ÷èÏR «!$# öN ä3ø‹ n=tæ øŒ Î) ÷L äêZä. 

[ä !#y‰ôãr& y# ©9 r' sù tû÷ü t/ öN ä3Î/q è=è% Läêós t7 ô¹r' sù ÿ¾ ÏmÏF uK ÷èÏZÎ/ $ ZRºuq ÷z Î) ÷LäêZä. ur 4’n? tã $ xÿ x© ;ot�øÿ ãm z̀ ÏiB 

Í‘$ ¨Z9 $# N ä.x‹s)Rr' sù $ pk ÷]ÏiB 3 y7 Ï9º x‹x. ßû Îiüt6 ãƒ ª!$# öNä3s9 ¾ ÏmÏG» tƒ# uä ÷/ ä3ª= yès9 tbr ß‰tGök sE    

Artinya : Berpegangteguhlah kamu semuanya pada tali (agama) Allah, 
janganlah bercerai berai, dan ingatlah nikmat Allah kepadamu 
ketika kamu dahulu ber musuhan, lalu Allah mempersatukan 
hatimu sehingga dengan karunia-Nya kamu menjadi 
bersaudara. (Ingatlah pula ketika itu) kamu berada di tepi 
jurang neraka, lalu Allah menyelamatkan kamu dari sana. 
Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu 
agar kamu mendapat petunjuk.38 

Al-Qur'an berfungsi untuk menjaga kemaslahatan umat dengan mengatur 

hubungan sosial dan membangun persatuan. Keberagaman dalam umat harus 

dihormati, namun dalam kerangka persatuan berdasarkan ajaran Allah. Hal ini 

menunjukkan pentingnya menjaga solidaritas sosial dan menghindari 

perpecahan. 

4. Mengatur Politik Umat (Siyasah al-Ummah) 

Al-Qur’an memberikan pedoman dalam mengatur kehidupan berbangsa 

dan bernegara, termasuk prinsip keadilan, musyawarah, dan kepemimpinan 

yang amanah.Maksudnya, Al-Qur'an tidak hanya memberikan petunjuk moral, 

tetapi juga hukum yang mencakup segala aspek kehidupan manusia, baik 

dalam hal ibadah, sosial, ekonomi, hingga politik. Hukum Al-Qur'an bersifat 

menyeluruh dan terperinci, memberikan pedoman yang adil dan jelas bagi 

umat manusia. 

38 Mushab Ummul Qura At-Tajwid, hal. 63.  



21

5. Kisah-kisah umat terdahulu yang bisa dijadikan pelajaran bagi umat setelahnya 

   (��ص ا���)

Al-Qur’an memuat kisah-kisah umat terdahulu sebagai pelajaran dan 

peringatan bagi umat sekarang agar tidak mengulangi kesalahan yang sama. 

Al-Qur'an tidak hanya menyampaikan ajaran tetapi juga memperingati umat 

tentang akibat-akibat buruk dari tindakan kezaliman. Dengan mempelajari 

sejarah umat terdahulu yang ditimpa azab karena perbuatan zalim, umat diajak 

untuk merenung dan menghindari kesalahan yang sama. 

6. Mengajarkan Ilmu, al-Qur’an mengajarkan ilmu sesuai dengan zaman pembaca 

(al-Ta‘lim al-Munasib li Ahwal al-Ummah) 

Al-Qur’an menyampaikan ajaran-ajaran yang relevan dengan kondisi dan 

kebutuhan umat pada setiap zaman, menunjukkan fleksibilitas dan universalitas 

pesan-pesannya. Maksudnya, Al-Qur'an mengajarkan ilmu yang tidak hanya 

terkait dengan aspek spiritual tetapi juga duniawi, sesuai dengan konteks 

zaman dan kebutuhan umat. Ilmu yang diajarkan mencakup pengetahuan 

tentang Tuhan, alam, dan kehidupan manusia. Salah satu hikmah terbesar dari 

Al-Qur'an adalah bahwa ia merangsang umat untuk berpikir secara kritis dan 

rasional. 

7. Memberikan Nasihat, Peringatan, dan Kabar Gembira (al-Maw‘izah wa al-

Tadhkir wa al-Tabsyr) 
Al-Qur’an berfungsi sebagai pemberi nasihat dan peringatan kepada 

manusia, serta membawa kabar gembira bagi orang-orang yang beriman dan 

beramal saleh. Al-Qur'an memiliki dua fungsi penting: memberi peringatan 

untuk menjauhi keburukan dan dosa, serta memberikan kabar gembira bagi 

mereka yang mengikuti petunjuk Allah. Hal ini berfungsi sebagai motivasi 

moral dan spiritual untuk umat manusia agar selalu berusaha melakukan yang 

terbaik dalam hidup mereka. 

8. Kemujizatan Al-Qur’an.  
Salah satu peran al-Qur’an adalah sebagai mukjizat, maksudnya menjadi 

bukti/dalil bagi kenabian, serta menunjukkan ketidakmampuan pihak lain 

membuat semisal Al-Qur'an. Kemukjizatan Al-Qur'an terletak pada 



22

kemampuannya untuk menantang umat manusia untuk menghasilkan karya 

yang setara dengan wahyu Ilahi. Keajaiban ini bukan hanya dalam segi bahasa, 

tetapi juga dalam kedalaman makna, relevansinya dengan berbagai konteks 

zaman, dan kemampuannya untuk mempengaruhi hati dan akal manusia. Al-

Qur'an merupakan mukjizat terbesar yang diberikan kepada Nabi Muhammad 

SAW.39 

Maqashid al-Qur’an dapat diklasifikasikan berdasarkan ruang 

lingkupnya, dari yang terkecil hingga yang terbesar. Pertama, ada yang disebut 

dengan maqashid ayat atau maksud dari suatu ayat, baik yang sudah jelas 

(sharih) maupun yang masih samar (khafi). Kedua, ada pula yang disebut 

maqashid as-surah atau maksud dari suatu surah.40 

Berdasarkan beberapa pemaparan di atas, dapat diketahui bahwa 

Maqashid al-Qur’an adalah suatu istilah yang menunjukkan tujuantujuan utama 

dari seluruh ayat-ayat al-Qur‘an yang diturunkan secara universal, yang 

mencakup semua makna dan hukum yang terkandung dalam suatu ayat al-

Qur‘an demi mewujudkan kemaslahatan umat. 

b. Metode-Metode Dalam Menggali Maqashid al-Qur’an   

Menurut Ibnu ‘Asyur langkah-langkah yang dapat digunakan sebagai jalan 

untuk menggali maqashid al-Qur’an dapat di sederhanakan menjadi empat, 

yaitu: 

1. Metode tekstual 

Metode tekstual bermaksud dengan mencermati apa yang disampaikan 

oleh al-Qur’an  itu sendiri. Metode tekstual merupakan langkah pertama 

yang harus digunakan dalam mengungkap maqashid umum al-Qur’an  

maupun maqashid  khususnya yang mencakup tentang berbagai topik dan 

bahasan. Kadang kala al-Qur’an menuliskan di sela-sela bahasannya 

tentang sebuah topik secara terpisah ataupun tentang sebuah bidang dari 

39 Muhammad al-Thahir Ibn Asyur, Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir, Juz 1 (Tunisia: 
alDaar al-Tunisiyah, 1984), hal. 38-42 

40 Ahmad Zainal Mustofa and Nurus Syarifah, The Meaning of Al-Hurriyyah in QS. Al-
Baqarah [2]: 256 and QS. Al-Kahfi [18]: 29: A Maqasid Approach of Ibn Asyur,‖ Jurnal 
Ushuluddin 29, no. 1 (2021): 31, dalam https://doi.org/10.24014/jush.v29i1.10661, diakses pada  
tanggal 22 Oktober 2024 jam 13.30 WIB.  



23

bidang-bidang yang menunjukkan salah satu maqsad dari maqashid al-

Qur’an  secara keseluruhan. 41 

2. Metode induktif 

Metode induktif dilakukan dengan mengambil sampel parsial untuk 

menyimpulkan sebuah hukum general atau kaidah umum tentang sesuatu. 

At-Tahir Ibn ‘Asyur mengungkapkan bahwa metode induktif ini 

merupakan teknik paling populer yang dibagi menjadi dua macam: 

pertama, proses induktif dari banyak ‘illat (alasan) yang mengantarkan 

pada satu hikmah yang sama kemudian ditetapkan bahwa satu hikmah 

tersebut adalah maqsad syar’i; kedua, proses induktif yang dilakukan 

pada dalil-dalil hukum yang disatukan oleh satu ‘illat yang sama lalu 

disimpulkan dengan keyakinan bahwa alasan itulah yang disebut sebagai 

maqsad sebagaimana yang diinginkan Allah SWT.42 

3. Metode konklusif 

Metode konklusif ini merupakan metode penyimpulan. Sehingga metode 

konklusif ini tidak dapat dipisahkan secara total dari metode induktif. 

Setelah metode induktif selesai dilakukan, maka seorang mufassir 

maupun faqih tidak bisa berhenti atau mencukupkan langkahnya begitu 

saja. Sebaliknya, mereka harus menela’ah apa yang sudah mereka 

kumpulkan dari contoh-contoh yang ada untuk membuat suatu 

kesimpulan general melalui proses penelitian dan analisis. Setelah 

mengamati kumpulan ayat yang dihasilkan oleh metode induktif, seorang 

peneliti dapat menyimpulkan berbagai hal yang tidak mungkin dicapai 

kecuali dengan mengumpulkan berbagai ayat dan melakukan pengamatan 

yang benar atasnya.43 

4. Metode eksperimen para pakar al-Qur’an  

Pakar al-Qur’an merupakan orang yang menghabiskan usia mereka untuk 

meneliti dan mencermati firman Allah SWT., sabda Rasulullah, dan 

41 Wasfi Asyur Abu Zayd, Metode Tafsir Maqasidi, alih bahasa Ulya Fikriyati, Cet. 1, 
(Jakarat: PT Qaf Media Kreativa, 2020), hal. 94. 

42 Ibid., hal. 95-96. 
43 Ibid., hal. 103-104. 



24

memusatkan perhatian mereka pada hukum-hukum syariat dan petunjuk 

didalamnya. Para pakar tersebut memiliki kepakaran dan profesionalitas 

untuk menyampaikan kepada kita hasil penelitian induktif mereka dan 

apa yang telah mereka hasilkan terkait maqashid al-Qur’an. Mereka 

memiliki hak penuh atas kita untuk didengarkan dan diikuti 

tawarannya.44 

c. Manfaat Tafsir Maqashid al-Qur’an 

Setiap sesuatu memiliki tujuan. Setiap hukum memiliki maksud dan 

manfaat. Kaidah ini berlaku untuk semua manusia yang hidup, khususnya 

bagi orang-orang muslim. Ketika perspektif dan pemahaman maqashidi atas 

Islam memiliki aturan dan syarat-syarat yang harus dipenuhi bagi siapa saja 

yang ingin mengkaji al-Qur’an secara maqashidi, maka apa manfaat metode 

dan pendekatan ini dalam proses interaksi dengan al-Qur’an? Apa target 

yang ingin dicapai dari penerapan tafsir maqashidi atas al-Qur’an?. Berikut 

ini beberapa poin jawaban untuk pertanyaan-pertanyaan tersebut: 

1. Menaati perintah Allah dan Rasul-Nya.    

2. Menambah keimanan dan keyakinan tentang nilai dan posisi al-

Qur’an.   

3. Memperbaiki pemahaman terhadap al-Qur’an dan memudahkan 

hafalan. 

4. Meminimalisasi pertentangan dan kefanatikan di antara umat Muslim  

5. Menjadi standar dalam pemaknaan dan penerapan al-Qur’an. 

6. Memilih pendapat di antara tawaran para mufasir. 

7. Menghindari kesia-siaan. 

8. Menguatkan hal-hal bermanfaat. 

9. Menjadi petunjuk untuk memahami hadis dan berijtihad dalam fiqih 

maupun tafsir  

10. Rekonstruksi ilmu-ilmu yang bersumber dari al-Qur’an.45 

4. Tinjauan Umum Kitab Tafsir al-Tahrir Wa at-Tanwir 

44 Ibid., hal. 107 
45 Ibid., hal. 168-217. 



25

a. Biografi Syekh Thahir Ibnu ‘Asyur 

Ibnu ‘Asyur lahir ke dunia ini pada tahun 1296 H/1879 M di kota 

Mousha, yang terletak di sebelah utara Tunisia, yang bernama lengkap 

Muhammad al-Thahir Ibn Muhammad al-Thahir Ibnu ‘Asyur.46 Ayahnya 

bernama Muhammad ibn ‘Asyur, seseorang yang diamanahkan memegang 

jabatan tinggi sebagai ketua Majlis Persatuan Wakaf. Sedangkan ibunya 

bernama Fatimah, seorang putri perdana menteri Muhammad al-Aziz bin 

Muhammad al-Habib ibn Muhammad al-Tayyib bin Muhammad bin 

Muhammad Buatur. Beliau juga mempunyai kakek yang sangat perhatian dan 

mencintai dirinya, bernama Muhammad al-Thahir Ibn ‘Asyur (Ibn ‘Asyur I) 

yang pernah menjabat sebagai qadhi, mufti bahkan menjadi bagian dari 

anggota Dewan Menteri Syuroh.47 

Ibnu ‘Asyur termasuk keturunan yang terkenal di Tunis, karena 

keluarganya memiliki posisi ilmiah dan jabatan yang tinggi di pemerintahan. 

Beliau tumbuh dan berkembang di lingkungan keluarga yang amat sangat 

mencintai ilmu pengetahuan sehingga sedari kecil Ibnu ‘Asyur telah 

mendapatkan perhatian yang penuh dari ayah, ibu dan kakeknya tentang segala 

hal yang berhubungan dengan ilmu pengetahuan, mereka memiliki harapan 

yang amat besar agar dirinya mampu menjadi pribadi yang terhormat dan 

berwibawa sebagaimana pendahulu mereka.48 

Kakeknya memiliki kejeniusan yang amat luar biasa, sehingga dari 

kakeknya Ibnu ‘Asyur memperoleh berbagai ilmu agama seperti hadits dan 

balaghah. Selain itu, kakeknya juga mengajarkan berbagai buku sastra, 

katakata hikmah, badi’, bahkan juga diajarkan bahasa Perancis kepadanya. 

Ternyata, kecerdasan kakeknya menurun kepadanya sehingga di umur enam 

tahun Ibnu ‘Asyur telah mampu menghafal dan mempelajari al-Qur‘an secara 

46Ibnu ‘Asyur, Kasyf Al-Mughtiy Min Al-Ma’aniy Wa Al-Alfaz Al-Waqi’ah Fi 
AlMuwatha’ (Kairo: Daar al-Salam, 2006), hal. 7. 

47 Abd. Halim, Kitab Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir Karya Ibnu Asyur dan Kontribusinya 
Terhadap Keilmuwan Tafsir Kontemporer…, pp. 17-30. 

48 Achmad Wakhidul Karim, Interpretasi Kepemimpinan Berbasis Qs. An-Nisa‘: 34 Studi 
Tafsir Thahir Ibn Asyur Dan Wahbah Az-Zuhaili, Skripsi, (Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim, 
2022), hal. 24. 



26

keseluruhan baik dari segi tajwid maupun qira‘atnya kepada Syeikh 

Muhammad al-Khiyariy serta mempelajari kitab Syarh al-Syeikh Khalid 

alAzhariy 'Ala al-Jurmiyah. Ibnu ‘Asyur juga menghafalkan berbagai 

kumpulan matan-matan ilmiah seperti matan ilmiah Ibn ‘Asyur al-Risalah dan 

al-Qathar sehingga dirinya memiliki pegangan ilmu yang jelas. 49 

Ibnu ‘Asyur merupakan sosok yang tidak pernah puas dengan ilmu 

pengetahuan yang didapatkannya sehingga semasa kuliahnya ia juga aktif 

dalam majelis-majelis ilmiah bersama kakek tercintanya serta senantiasa 

berguru kepada berbagai banyak orang. Beliau senantiasa unggul dalam 

berbagai ujian-ujian dan penelitian dalam kehidupan ilmiah ataupun tugastugas 

yang diamanahkan kepadanya. Di antara buktinya ia berhasil mendapatkan 

syahadah al-Thathwi pada tahun 1899 M.50 

Setelah menyelesaikan pendidikannya di Universitas al-Zaitunah ia 

meneruskan menuntut ilmu kepada ulama-ulama besar di zamannya pada 

berbagai tempat. Kemudian ia kembali ke Jami'ahnya dan memilih 

mengabdikan diri di lembaga ilmu pengetahuan tersebut dan diamanahkan 

berbagai posisi di bidang keagamaan yakni sebagai ustadz, da‘i, syeikh, dan 

mudir. Atas keluasan ilmu yang dimilikinya, Ibnu ‘Asyur mampu mengikuti 

jejak kakeknya sebagai cendekiawan dan pada tahun 1913 ia memperoleh 

jabatan sebagai qadhi mazhab Maliki di negara Tunisia, lalu pada tahun 1927 

ia diangkat menjadi pemimpin mufti. Kemudian pada tanggal 13 Rajab 1393 H 

yang bertepatan dengan tanggal 12 Agustus 1973 M Ibnu ‘Asyur telah 

meninggal dunia.51 

Dari beberapa penjelasan di atas, dapat dipahami bahwa ilmu yang 

didapatkan Ibnu‘ ‘Asyur di Universitas Al-Zaitunah dan berbagai aktivitas 

keilmuwan yang dilakukannya mampu membentuk dirinya menjadi pribadi 

yang cerdas dengan intelektualitas yang tinggi. Di samping itu, dengan segala 

49 Jani Arni, Tafsir Al-Tahrir Wa Al Tanwir KaryaMuhammad Al-Thahrir Ibn Asyur, 
Jurnal Ushuluddin XVII, no. 1 (2011): pp. hal.80-97. 

50 Ibid., 79-103. 
51Darul Faizin, Konstribusi Muhammad At-Tahir Ibnu ‘Asyur Terhadap Maqasid 

AsySyari‘Ah, El-Mashlahah Vol. 11, No. 1 (2021), pp.hal. 1-12 



27

perhatian dan kasih sayang yang diberikan oleh ayah dan kakeknya mampu 

menumbuhkan akhlak mulia dalam diri Ibnu ‘Asyur, serta memberi pengaruh 

besar pada pribadinya sebagai ulama yang bersahaja di Tunisia. 

b. Karya-karya Thahir Ibnu ‘Asyur 

Thahir Ibnu ‘Asyur merupakan seorang ulama memiliki nilai kejeniusan 

yang tinggi dan ahli dalam berbagai bidang ilmu pengetahuan, terutama dalam 

bidang agama seperti ilmu kebahasaan, ilmu syari'ah, ilmu tafsir, ilmu sejarah 

dan lainnya. Semasa hidupnya, Ibnu ‘Asyur mampu menyelesaikan berbagai 

bentuk karya-karya tulis, baik berupa kitab-kitab ataupun makalah-makalah.52 

Adapun beberapa karya-karya Ibnu ‘Asyur berupa kitab-kitab, di antaranya 

yaitu: 

b. Kitab tafsir al-Tahrir Wa at-Tanwir, berisikan penafsiran 30 Juz al-

Qur‘an yang bercorak ilmi, lughawi dan adabi wal ijtima‘i. Tahun 

1968 M, kitab tafsir ini diterbitkan secara lengkap (15 jilid) di Tunisia; 

c. Kitab Maqashid al-Syari’ah al-Islamiyyah, berisikan tentang 

maqâshid syari’ah dalam fiqh; 

d. Kitab Kasyfu al-Mughtha min al-Ma’aniy wa al-Alfazh al-Waqi’ah fiy 

alMuwatha, berisikan penjelasan hadits-hadits nabi dalam kitab 

alMuwatha serta mengungkapkan hikmah dan pelajaran yang dapat 

diambil dari kitab hadits tersebut; 

e. Kitab Al-Nazhru al-Fasih Inda Madhayiq al-Anzhar fiy al-Jami 

alShahih, berisikan pandangan dan pemikiran Ibnu ‘Asyur seputar 

hadits-hadits yang terdapat dalam kitab al-Jami’ al-Shahih serta 

berisikan cara Ibnu ‘Asyur menyikapi berbagai perbedaan 

pemahamannya makna hadits-hadits dalam kitab hadits tersebut; 

f. Kitab Ushul al-Insya’ wa al-Khithabah, berisikan pemikiran Ibnu 

‘Asyur yang mengungkapkan sisi keindahan bahasa Arab dengan 

menampakkan dua kajian yaitu Ushul al-Insya’ dan al-Khithabah; 

52 Khaerul Asfar, Metodologi Tafsir Tahrir Wa Tanwir Karya Muhammad Tahir Ibnu 
Asyur, Al-Aqwam: Jurnal Studi Al-Quran Dan Tafsir Vol. 1 No. 1, (2022): pp. hal.55-67. 



28

g. Kitab Ushul al-Nizham al-Ijtima’iy fii al-Islam. Ibnu ‘Asyur dalam 

kitab ini berusaha menguak faktor-faktor kebangkitan dan 

kemunduran umat Islam serta menawarkan berbagai sarana perbaikan 

umat Islam; 

h. Kitab Al-Waqfu wa Asaruhu, berisikan hasil tanya jawab seputar 

persoalan kemasyarakatan; 

i. Kitab Naqdu ilmi li Kitab al-Islam wa Ushul al-Islam, berisikan 

berbagai kumpulan makalah-makalah. 

j. Kitab Syarhu Muqaddimah al-Mazruqiy; 

k. Kitab Mujiz al-Balaghah; 

l. Kitab Ushul al-Taqaddum wa al-Madinah fii al-Islam, dan lainnya. 

Selain itu, Ibnu ‘Asyur juga banyak menyelesaikan karya-karya tulis 

dalam bentuk makalah-makalah, di antaranya sebagai berikut: 

1. Nasab al-Rasul Shallahu Alaihissalam, 

2. Al-Rasul Shallahu Alaihissalam wa al-Irsad, 

3. Majlis Rasullillah Shallahu Alaihissalam,  

4. Wufud al-Arab fii Al-Hadharah al-Nabawiyah,  

5. I’radh al-Rasul Shallahu Alaihissalam An al-Ihtimam bi Tanawul al 

Tha am,  

6. Mukjizat al-Ummiyah,  

7. Al-Maqshad al- Azhim min al-Hijra,  

8. Al-Syamail al-Muhammadiyyah, dan sebagainya 

Dari beberapa pemaparan, baik dari pendidikan, kegiatan maupun 

karyakarya Ibnu ‘Asyur maka dapat dipahami bahwa Ibnu ‘Asyur merupakan 

cendekiawan sekaligus ulama besar di Tunisia yang ahli di berbagai bidang 

ilmu pengetahuan terutama dalam bidang agama. Beliau memiliki 

keintelektualitas yang tinggi dibuktikan dengan berbagai hasil usaha beliau 

semasa hidupnya yang mampu menyelesaikan banyak karya-karya tulis ilmiah 

baik berupa bukubuku maupun makalah-makalah yang memiliki kontribusi 

amat besar terhadap kebangkitan umat Islam. 

c. Sekilas tentang Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa at-Tanwir 



29

Ibnu ‘Asyur telah menjelaskan dalam pengantar kitab tafsirnya bahwa 

karyanya ini dinamakan Tahrir al-Mana al-Sadid wa Tanwir al-Aqlu al-Jadid 

min Tafsir al-Kitab al-Majid dan diringkas menjadi al-Tahrir wa al-Tanwir min 

al-Tafsir”.53 Kemudian masyhur dengan nama Tafsir Al-Tahrir Wa at-Tanwir. 

Dari penamaan kitab tafsir tersebut terlihat 2 misi Ibnu ‘Asyur dalam kitabnya, 

yakni pertama: mengungkapkan makna dan tujuan ayat-ayat al-Qur‘an secara 

terperinci, kedua: memaparkan ide-ide baru terhadap pemahaman ayat-ayat al-

Qur‘an. 

Pada tahun 1968 M, kitab tafsir Al Tahrir Wa at-Tanwir diterbitkan 

secara lengkap di Tunisia oleh penerbit al-Daar al-Tunisiyyah li al-Nasyr 

sebanyak 15 jilid. Kitab tafsir al-Tahrir Wa at-Tanwir berisikan penafsiran 30 

juz al-Qur‘an mulai dari surah al-Fatihah hingga surah an-Nas. Ibnu ‘Asyur 

juga telah mengemukakan secara tegas bahwa alasan penulisan kitab tafsirnya 

adalah karena kecintaan dirinya kepada Islam dan umat Islam serta 

menginginkan Islam mengalami perkembangan. Ibnu ‘Asyur berkeinginan 

menjelaskan kepada umat apa saja yang akan mengantarkan mereka kepada 

kebahagiaan dunia dan akhirat, mengungkapkan kebenaran, perbaikan akhlak, 

keindahan balaghah al-Qur‘an dan lainnya.54 

Adapun dalam penulisannya, Ibnu ‘Asyur banyak merujuk kepada kitab-

kitab tafsir klasik seperti kitab tafsir al-Kasysyaf, Mafatih al-Gaib, al-Muharrar 

al-wajiz dan kitab tafsir lainnya. Selain itu, Ibnu ‘Asyur juga menggunakan 

rujukan dari komentar at-Tayyi‘, al-Qazwini, al-Qutub, dan at-Taftizani 

terhadap kitab tafsir al-Kasysyaf. Di antara banyaknya rujukan yang digunakan 

oleh Ibnu ‘Asyur, beliau lebih banyak mengutip dari kitab tafsir al-Kasysyaf 

karya al-Zamakhsyari meskipun sebenarnya Ibnu ‘Asyur tidak sepenuhnya 

sependapat dengan pemikiran Zamakhsyari dalam kitabnya.55 

53 Muhammad al-Thahir Ibnu ‘Asyur, Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir, Juz 1 , hal. 8-9. 
54 Jani Arni, hal. 80-97. 
55 Abd. Halim, Kitab Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir Karya Ibnu Asyur dan Kontribusinya 

Terhadap Keilmuwan Tafsir Kontemporer..., pp. hal. 17-30.  



30

Ibnu ‘Asyur dalam menafsirkan al-Qur‘an menggunakan metode tahlili.56 

Hal itu terlihat dari cara Ibnu ‘Asyur yang menguraikan ayat demi ayat sesuai 

dengan urutan dalam mushaf al-Qur‘an dengan berbagai aspek, mulai 

penjelasan makna per kata, kedudukan, uslub kebahasan dan lainnya secara 

luas dan terperinci. Sedangkan corak yang digunakan Ibnu ‘Asyur dalam 

penafsiran yakni corak ilmy, lughawi dan adabi al-Ijtima’i yakni kitab tafsir 

yang mengungkap keagungan bahasa al-Qur‘an dan menjelaskan berbagai teori 

ilmiah dalam menafsirkan suatu ayat kemudian mendialogkannya dengan 

realitas sosial di tengah masyarakat.57 

Dalam kitab tafsir al-Tahrir wa at-Tanwir, Ibnu ‘Asyur melakukan 

kolaborasi antara tafsir bil-matsur dan bil-ra’yi, namun lebih cenderung 

menggunakan tafsir bil-ra’yi dikarenakan Ibnu ‘Asyur banyak mengungkapkan 

logika kebahasaan dalam penafsirannya. Ibnu ‘Asyur juga menyatakan secara 

tegas bahwa fokusan pembahasan dalam penafsirannya banyak 

mengungkapkan sisi-sisi kemukjizatan al-Qur‘an, makna dan tujuan 

penggunaan uslub-usluh kebahasaan serta menampilkan kelembutan sisi 

kebalagahah dalam al-Qur‘an.58 Oleh karenanya, kitab tafsir ini memiliki 

kelebihan dalam segi pegungkapan kebahasaan yang dituangkan secara detail 

untuk menampakkan sisi balaghah yang tersembunyi dibalik lafadz ayat-ayat 

Ilahi sehingga pembaca dapat menangkap pesan-pesan cinta dari al-Qur‘an 

untuk keselamatan dan kebahagian umat manusia.59 

Berikut langkah-langkah yang ditempuh Ibnu ‘Asyur dalam menafsirkan 

ayat-ayat al-Qur‘an dalam kitab tafsirnya sebagai berikut:60 

56 Cecep Rahmat, Dimensi Lughowi Dalam Tafsir Ibnu Asyur (Studi Analisis Kitab Tafsir 
Tahrir Wat Tanwir Karya Thahir Ibnu Asyur), Tesis, (Jakarta: Institut Ilmu Al-Qur‘an, 2021) hal. 
6. 

57 Ipin Tajul Arifin, Metode Tafsir Balaaghy dalam At-Tahrir wa At-Tanwir (Studi 
Analisis Terhadap Tafsir Ibnu ‘Asyur)…, pp. hal. 40-49. 

58 Rizky Kartini Putri, Tafakkur Dalam Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir Karya Ibnu 
‘Asyur, Skripsi, (Salatiga: Institut Agama Islam Negeri, 2021), hal. 48.  

59Fatmah Taufik Hidayat, Pemikiran Ibn ‘Asyur Tentang Qawai‘d Al-Maqaṣid Al-
Lughawiyah Serta Implikasinya Dalam Menafsirkan Al-Qur‘an, An-Nida’ 45, no. 1 (June 30, 
2021): hal.109-125, dalam https://doi.org/10.24014/an-nida.v45i1.19275, diakses tanggal 05 
Novemer 2024 jam 08.00 WIB. 

60 Amarsyahid, Ta’aruf Dalam Konteks Modern (Telaah Penafsiran Thahir Ibnu ‘Asyur 
Dalam Qs Al-Hujurat Ayat 13), Skripsi, (Palu: Institut Agama Islam Negeri, 2019), hal. 31-32. 



31

1. Menjelaskan nama surah, jumlah ayat, serta spesifikasi makkiyah dan 

madaniyah dari sebuah surah.  

2. Menguraikan tujuan-tujuan (maqashid) al-Qur‘an yang terdapat dalam 

sebuah surah.  

3. Mengemukakan azbab al-nuzul suatu ayat.  

4. Menguraikan makna serta kedudukan kata dalam bahasa Arab  

5. Menerangkan penafsiran dari suatu ayat dengan ayat-ayat al-Qur‘an 

ataupun hadits.  

6. Mengemukakan perbedaan qira‘at dan menjabarkan penafsiran dari 

masing-masing qira‘at serta men-tarjih salah satu yang paling kuat.  

7. Mengutip pendapat para Ulama dan terkadang membandingkannya 

serta memilih pendapat yang lebih kuat.  

8. Menerangkan keterkaitan ayat dalam al-Qur‘an 

Berdasarkan pemaparan-pemaparan di atas, maka dapat dipahami bahwa 

Syekh Thahir Ibnu ‘Asyur merupakan sosok tokoh ulama yang mempunyai 

pengaruh yang kuat di bidang tafsir di Tunisia dan memiliki jasa yang amat 

besar, terutama dalam mengarahkan seluruh umat Islam untuk mencapai 

kemaslahatan baik di dunia maupun di akhirat, memperbaiki aqidah, 

menanamkan akhlak mulia serta memperluas wawasan umat Islam dalam 

memajukan peradaban Islam. Melalui kitab tafsirnya, umat Islam dapat 

mengetahui dan memaknai secara baik dan benar setiap maksud dan tujuan dari 

ayat-ayat al-Qur‘an serta dapat mengutip berbagai hikmah dan pelajaran yang 

termaktub dalam al-Qur‘an. 

B. Literature Review 

Telaah pustaka sangat dibutuhkan dalam suatu penelitian. Telaah pustaka 

menjadi sarana untuk membuktikan keaslian dari suatu penelitian dan 

menunjukkan perbedaannya dengan penelitian terdahulu. Sejauh studi pustaka 

yang telah dilakukan oleh penulis, karya ilmiah yang fokus mengkaji tentang 

“Makna Atsar as-Sujud Perspektif Ibnu ‘Asyur Dalam Tafsir al-Tahrir 

Wa at-Tanwir (Analisis Penafsiran Q.S al-Fath Ayat 29)” yang belum 

pernah ada. Maka dari itu, penelitian ini menjadi sangat penting untuk diteliti 



32

guna mengungkap makna atsar as-Sujud yang dalam al-Qur’an. Hanya saja 

peneliti menemukan beberapa penelitian yang berkaitan dengan penelitian ini 

tetapi tidak memiliki kesamaan seperti penelitian yang dilakukan ini. Berikut 

beberapa literatur yang penulis temukan di antaranya yaitu:   

1. Skripsi yang ditulis oleh Ahmad Riadi pada tahun 2017, Fakultas 

Ushuluddin, UIN Syarif Hidayatullah dengan judul “Pemaknaan Asar Al-

Sujud Dalam Al-Qur’an”.61 Skripsi ini, mengungkapan pemikiran 

perbedaan pendapat dikalangan ulama dalam memaknai kata asar sujud 

pada surah al-Fath ayat 29. Pada dasarnya penelitian yang dilakukan oleh 

salah satu mahasiswa Syarif Hidayatullah. Ahmad Riadi ini agak mirip 

dengan penulis teliti yakni sama-sama mengkaji tentang analisis makna 

asar al-sujud dalam al-Qur‘an. Akan tetapi, penelitian yang dilakukan 

oleh Ahmad Riadi tersebut fokus mengkaji pemaknaan “asar al-sujud  

dalam al-Qur‘an.” Sedangkan penulis hanya “Menganalisis Penafsiran 

Ibnu ‘Asyur dari Kata Atsar Al-Sujud Dan Menyingkap Dengan 

Menggunakan Pendekatan Maqashid al-Quran.” 

2. Skripsi yang ditulis oleh Ibnu Hasan pada tahun 2021, Fakultas 

Ushuluddin Dan Humaniora, UIN Walisongo Semarang dengan judul 

“Makna Asar Al-Sujud Dalam Al-Qur’an (Studi Komparasi Q.S. al-Fath 

Ayat 29 Dalam Tafsir Al-Misbah Dan Tafsir Al Azhar)”.62 Fokus 

penelitian ini, yaitu membahas penafsiran ayat-ayat al-Qur‘an tentang 

Makna Asar Al-Sujud dalam Tafsir al-Misbah Dan Tafsir al-Azhar, 

sedangkan penulis hanya berfokus pada “penafsiran Ibnu ‘Asyur dalam 

Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir dengan metode pendekatan Maqashid Al-

Quran.” 

3. Skripsi yang ditulis oleh Nadiya Hasna pada tahun 2024, Fakultas 

Ushuluddin, UIN Syarif Hidayatullah dengan judul “Struktur Makna Asar 

61 Ahmad Riadi, “Pemaknaan Atsar Al-Sujud Dalam Al-Qur’an”, Skripsi (Jakarta: UIN 
Syarif Hidayatullah, 2017). 

62 Ibnu Hasan, “Makna Asar Al-Sujud Dalam Al-Qur’an Studi Komparasi Q.S. Al-Fath 
Ayat 29 Dalam Tafsir Al-Misbah Dan Tafsir Al Azhar)” Skripsi, (Semarang: UIN Walisongo, 
2021). 



33

Dalam al-Qur’an”.63 Pada penelitian yang dilakukan oleh salah satu 

Mahasiswi UIN Sunan Syarif Hidayatullah ini hanya  meneliti bagaimana 

Struktur Makna Aṡar Dalam Al-Qur’an  saja, sedangkan penulis berfokus 

menganalis “penafsiran Ibnu ‘Asyur dalam tafsir Tafsir Al-Tahrir Wa Al-

Tanwir.” 

4. Skripsi yang ditulis oleh Muhamad Rifqi Abdillah pada tahun 2022, 

Fakultas Ushuluddin, UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten dengan 

judul ”Penafsiran Isyari Terhadap Asar al-Sujud Dalam Kitab Tafsir Ruh 

Al-Ma‘Ani Karya Alalusi Al-Bagdadi“.64 Dalam penelitian ini, rafqi 

memfokuskan penelitiannya, dalam menganalisis makna asari as-sujud 

dari perpektif Alalusi Al-Bagdadi, Sedangkan penulis memfokuskan pada 

“Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir”. 

5. Skripsi yang ditulis oleh Maulida Rosinta Devi pada tahun 2020, Fakultas 

Ushuluddin Dan Filsafat, UIN Sunan Ampel dengan judul “Penafsiran 

Atsar As-Sujud Dalam Tafsir al-Maraghi, Fi Zililalil Qur’an, dan al-

Misbah”.65 Dalam penelitian ini, memfokuskan penelitiannya dalam 

menganalisis makna asari as sujud dari perpektif dalam tafsir al-Maraghi, 

Fi Zililalil Qur’an, dan al-Misbah, Sedangkan penilitian penulis dalam 

“Tafsir al-Tahrir Wa Al-Tanwir dengan metode pendekatan Maqashid al-

Quran”. 

6. Skripsi yang ditulis oleh Marifat Kilwakit pada tahun 2019, Fakultas 

Ushuluddin, UIN Syarif Hidayatullah dengan judul “Tafsir Asar al-Sujud 

(Studi Pemahaman Surah al-Fath [48]: 29 dalam Kehidupan Guru di 

Pesantren Sunanul Husna Kelurahan Pondok Ranji Tanggerang 

63 Nadiya Hasna, “Struktur Makna Asar Dalam Al-Qur’an” Skripsi, (Jakarta: UIN Syarif 
Hidayatullah, 2024). 

64 Muhamad Rifqi Abdillah, “Penafsiran Isyari Terhadap Asar Al-Sujud Dalam Kitab 
Tafsir Rūh Al-Ma‘Ani Karya Alalusi Al-Bagdadi” Skripsi, (Banten: UIN Sultan Maulana 
Hasanuddin, 2024).  

65 Maulida Rosinta Devi, Penafsiran Athar As-Sujud Dalam Tafsir Al-Maraghi, Fi 
Zililalil Qur’an, Dan Al-Misbah”.Skripsi (Semarang: UIN Sunan Ampel, 2020). 



34

Selatan)”.66 Dalam penelitian ini, Marifat Kilwakit  memfokuskan 

penelitiannya dalam menafsirkn Tafsir Asar al-Sujud dalam Kehidupan 

Guru di Pesantren Sunanul Husna Kelurahan Pondok Ranji Tanggerang 

Selatan, Sedangkan penilitian penulis dalam tafsir “Tafsir al-Tahrir Wa al-

Tanwir dengan metode pendekatan Maqashid al-Qur’an”. 

7. Artikel yang ditulis Abdul Karim pada tahun 2018 dengan judul ”Persepsi 

Masyarkat Jepara Tentang Makna Atsar As-Sujud (Studi Living Qur’an 

Qs. Al-Fath Ayat 29)”. di jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir.67 Artikel ini 

mengkaji tentang persepsi masyarkat jepara tentang makna Atsar As-Sujud 

(Studi Living Qur’an Qs. Al-Fath Ayat 29), sedangkan penulis mengkaji 

dalam tafsir Tafsir Al-Tahrir Wa at-Tanwir dengan metode pendekatan 

Maqashid al-Qur’an”. 

 

  

66 Marifat Kilwakit, “Tafsir Atsar al-Sujud (Studi Pemahaman Surat al-Fath [48]: 29 
dalam Kehidupan Guru di Pesantren Sunanul Husna Kelurahan Pondok Ranji Tanggerang 
Selatan)”, Skripsi, (Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2019). 

67 Abdul Karim, Persepsi Masyarkat Jepara Tentang Makna Asar As-Sujud (Studi Living 
Qur’an Qs. Al-Fath Ayat 29), Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir Volume 12 , 2018.   



35 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Pada kajian ini, penulis mengonsumsi jenis penelitian library research atau 

sering dikenal dengan penelitian yang berkategori kepustakaan. Dalam penelitian 

ini, penulis melakukan serangkaian proses penelitian yang mengutamakan analisis 

secara mendalam terhadap literatur-literatur yang bersumber dari media-media 

dalam bentuk tulisan, di antaranya seperti buku, dokumen, artikel, naskah, koran, 

dan lain-lain. 68 

Selanjutnya, metode yang digunakan oleh penulis dalam kajian ini yaitu 

dengan mengaplikasikan metode Tahlili. Yaitu,  metode penafsiran al-Qur’an 

yang bertujuan menjelaskan ayat-ayat al-Qur’an secara rinci dengan menguraikan 

berbagai aspeknya. Penafsiran ini dilakukan secara berurutan, mulai dari ayat ke 

ayat dan surat ke surat, mengikuti susunan dalam mushaf al-Qur’an, dari awal 

hingga akhir.69 Adapun alasan peneliti menggunakan metode tahlili dikarenakan 

penelitian ini hanya menjelaskan makna yang dikehendaki oleh ayat dan tujuan 

(maksud) dari kandungan makna atsar as sujud yang telah disebutkan dalam al-

Qur‘an perspektif Ibnu ‘Asyur dengan menggunakan pendekatan maqashid al-

Qur‘an. 

B. Pendekatan Penelitian  

Di penulisan karya ilmiah terdapat dua metode penelitian, yaitu metode 

penelitian kualitatif dan metode penelitian kuantitatif. Dalam penulisan skripsi ini 

peneliti menggunakan metode penelitian kualitatif yang mana dalam penelitian ini 

lebih menekankan pada makna dan proses daripada hasil suatu aktivitas. 

Menurut Strauss dan Corbin, penelitian kualitatif adalah penelitian yang 

menghasilkan penemuan-penemuan yang tidak dapat dicapai atau diperoleh 

68 Nashruddin Baidan dan Erwati Aziz Bidan, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, Cet.2 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019), hal. 28. 

69 Manna‘ al-Qattan, Mabahith fi ‘Ulum al-Qur’an, (Beirut: Maktabah al-Ma‘arif, 2000), 
hal. 361. 



36

dengan menggunakan prosedur-prosedur statistik atau cara-cara lain dari 

kualifikasi (pengukuran).70 

Bersumber pada penelitian di atas, maka penelitian ini bersifat kualitatif, hal 

itu dikarenakan penulis melakukan pengolahan informasi yang terangkum pada 

literatur-literatur tertentu yang kemudian dideskripsikan ke dalam sebuah konsep 

atau gagasan yang dapat mendukung target dan objek pembahasan dalam 

penelitian ini.71 Adapun informasi yang telah dikumpulkan dan diolah oleh 

penulis dengan menggunakan jenis penelitian ini harus tetap menonjolkan sisi 

objektivitasnya dan tidak dibenarkan dipengaruhi oleh sisi subjektivitas penulis.72 

C. Sumber Data 

Adapun sumber informasi yang dikonsumsi penulis dalam telaah ini 

diperoleh dari serangkaian proses pengumpulan dan pengutipan data-data yang 

sesuai dengan objek pembahasan yang telah ditentukan penulis dari beberapa 

literatur tertentu, di antaranya bisa berbentuk buku teori, arsip, dokumen, dalil, 

pendapat, pernyataan ataupun hukum perundang-undangan, dan lain sebagainya 

yang masih berada dalam ruang lingkup bahasan penelitian. Sumber data tersebut 

dikaregorikan menjadi dua bentuk, yakni sumber data primer dan sumber data 

sekunder. 

Sumber data primer merupakan sumber data utama yang berkaitan langsung 

dengan permasalahan yang dibahas dalam penelitian ini. Data utama penelitian ini 

diperoleh dari sumber-sumber pokok yakni kitab tafsir al-Tahrir wa at-Tanwir 

karya Thahir Ibnu ‘Asyur. Alasan pemilihan kitab tafsir tersebut dikarenakan 

secara substansi di dalam penafsirannya mufassir banyak memaparkan nuansa 

maqashid al-Qur’an untuk menjelaskan makna kandungan ayat-ayat al-Qur‘an 

dibandingkan dengan kitab tafsir lainnya. 

Selanjutnya, sumber data sekunder yang dapat diartikan sebagai sumber data 

penunjang yang dapat melengkapi dan menyempurnakan informasi-informasi dari 

70 Jusuf Soewadji,  Pengantar Metodologi Penelitian, (Jakarta: Mitra Wacana Media,  
2012), hal. 51  

71 Iratna. W Sujarweni, Metodologi Penelitian Lengkap, Praktis Dan Mudah Dipahami, 
Cet.1 (Yogyakarta: Pustaka Baru Press, 2020), hal. 19. 

72 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir (Pekanbaru: Daulat Riau, 2013), hal. 11 



37

sumber data utama. Berlandaskan bahasan yang diteliti ini, maka data sekunder 

yang digunakan oleh peneliti bersumber dari kitab-kitab tafsir yang bernuansa 

maqashid al-Qur’an, buku-buku, dokumen, majalah, maupun karya ilmiah yang 

berkaitan dengan makna atsar as sujud analisis maqashid al-Qur‘an. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data didefinisikan sebagai serangkaian proses atau 

langkah-langkah yang dilewati oleh peneliti dalam aktivitas penghimpunan 

informasi, pendataan serta penyajian fakta untuk mencapai tujuan tertentu secara 

sistematis. 

Berlandaskan pada deskripsi sebelumnya, maka dalam penelitian ini penulis 

mengimplementasikan langkah-langkah sebagai berikut: 

1. Menentukan tema. 

2. Mengumpul dan memadukan berbagai sumber referensi yang berkenaan 

dengan penelitian. 

3. Menghimpun riwayat-riwayat hadits yang memiliki kaitan yang sama 

dengan tema kajian tersebut dan berpedoman kepada kitab-kitab yang ada. 

4. Mengumpulkan pendapat-pendapat ahli tafsir yang berhubungan dengan 

makna atsar as sujud ditinjau dari formulasi maqashid al-Qur’an Thahir 

Ibnu ‘Asyur. 

E. Teknik Analisis Data 

Di dalam menganalisa data penelitian yang ada, penulis menggunakan 

metode analisa deskriptif dan metode analisis isi (content analysis). Metode 

analisa deskriptif digunakan untuk menjelaskan dan memaparkan makna atsar as 

sujud dengan menyertakan penafsiran beberapa mufassir untuk mendapatkan 

makna dan kesimpulan yang akurat sehingga hasil penelitian ini dapat dipahami 

dengan baik.   

Kemudian metode analisis isi (content analysis) digunakan untuk mengalisis 

maqashid al-Qur’an pada penafsiran para mufassir terhadap ayat-ayat atsar as 

sujud dengan pendekatan maqashid. Sehingga dapat diketahui bagaimanakah 

maqashid al-Qur’an yang terdapat dalam ayat atsar as sujud tersebut secara jelas. 



64

BAB V 

PENUTUP 

 

A. KESIMPULAN 

Dari hasil penelitian dan analisis mengenai penafsiran surah Al-Fath ayat 

29 menurut Ibnu ‘Asyur dalam kitab tafsir al-Tahrir Wa at-Tanwir, dapat 

disimpulkan sebagai berikut: 

1. Ibnu ‘Asyur memberikan pemahaman yang komprehensif tentang 

karakteristik umat Islam dan pemimpin mereka, yaitu Nabi Muhammad 

SAW. Ia menjelaskan sifat-sifat Nabi Muhammad sebagai pembawa 

risalah yang tegas terhadap kaum kafir namun penuh kasih terhadap 

sesama Muslim. Selain itu, beliau menekankan pentingnya persatuan, 

keteguhan iman, dan usaha untuk selalu memperbaiki diri, sebagaimana 

diilustrasikan dengan perumpamaan tanaman yang tumbuh kuat dan 

berbuah. Penafsiran ini mencerminkan visi Ibnu ‘Asyur tentang bagaimana 

umat Islam seharusnya meneladani sifat-sifat mulia ini dalam kehidupan 

bermasyarakat dan bernegara. 

2. Ibnu ‘Asyur mengidentifikasi tiga pemaknaan utama makna atsar as-sujud 

dalam Surah Al-Fath ayat 29 yaitu; Pertama, tanda fisik bekas nyata di 

dahi akibat seringnya bersujud, seperti noda hitam yang muncul karena 

tekanan dahi ke tanah. Ini diakui sebagai tanda yang muncul secara alami, 

bukan hasil rekayasa, dan merupakan bukti keikhlasan dalam ibadah. 

Kedua, pengaruh psikologis atau spiritual pancaran cahaya keimanan dan 

ketenangan yang memancar dari wajah seorang mukmin, bukan karena 

tanda fisik, tetapi hasil dari kedekatan hati dengan Allah. Ini menunjukkan 

karakter yang penuh ketundukan dan khusyuk dalam ibadah. Ketiga, tanda 

pada hari kiamat cahaya atau kilauan wajah yang akan muncul sebagai 

tanda kehormatan bagi orang-orang beriman di hari akhir, sebagai bentuk 

balasan atas pengabdian mereka kepada Allah. 

3. Dari perspektif maqashid, Ibnu ‘Asyur melihat atsar as-sujud sebagai 

simbol penting dalam pembentukan karakter yang penuh ketundukan dan 



65

penghambaan kepada Allah. Atsar as-sujud memiliki hubungan yang erat 

dengan maqasid tahdzib al-akhlaq karena keduanya berfokus pada 

pembentukan karakter yang baik. 

B. SARAN  

Bagi Akademisi dan Peneliti, disarankan untuk melanjutkan kajian 

makna simbolik dalam al-Qur’an dengan pendekatan maqashid al-Qur’an, guna 

memperluas pemahaman terhadap ayat-ayat yang sarat nilai filosofis dan spiritual.  

Bagi Masyarakat Umum, penting untuk meningkatkan pemahaman keagamaan 

yang tidak berhenti pada aspek lahiriah. Makna atsar as-sujud harus dijadikan 

sebagai refleksi atas kualitas ibadah dan pembentukan akhlak mulia dalam 

kehidupan sehari-hari.  

Bagi Lembaga Pendidikan Islam, perlu menanamkan metode tafsir yang 

seimbang antara pendekatan tekstual dan kontekstual kepada para pelajar agar 

tidak terjebak dalam penafsiran yang sempit. Dengan demikian, nilai-nilai al-

Qur’an dapat lebih membumi dan berdampak pada pembentukan peradaban yang 

berkeadaban. 

 

 

 

 

 



66 
 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

‘Asyur, Ibnu. Kasyf Al-Mughtiy Min Al-Ma’aniy Wa Al-Alfaz Al-Waqi’ah Fi 

AlMuwatha’ (Kairo: Daar al-Salam, 2006). 

 ‘Asyur, Muhammad al-Thahir Ibn. Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir, Juz 1 

(Tunisia: alDaar al-Tunisiyah, 1984).  

‘Asyur, Muhammad al-Thahir Ibnu. Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir, Juz 26 

(Tunisia: Dar Shuhnun li al-Nasyr wa al-Tauzi‘, 1997). 

Abdillah, Muhamad Rifqi. “Penafsiran Isyari Terhadap Asar Al-Sujud Dalam 

Kitab Tafsir Ruh Al-Ma‘Ani Karya Alalusi Al-Bagdadi” Skripsi, (Banten: 

UIN Sultan Maulana Hasanuddin, 2024).  

Abdul Mustaqim, Paradigma Tafsir Feminis: Membaca al-Qur’an dengan Optik 

Perempuan(Yogyakarta: Logung Pustaka, 2008) 

Abu Ja’far Muhammad Bin Jarir Ath-Thabari, Tafsir Ath-Thabari (Jakarta: 

Pustaka Azzam, 2009) 

al-Baqi, Muhammad Fuad abd. al-Mu’jam al-Mufahras li Alfadz al-Quran al-

Karim (Kairo: Dar al-Hadis, 1364 H.) 

Al-Iman Muhammad Usman Abdullah Al-Mirgani, Mahkota Tafsir, (Bandung : 

Sinar Baru Algensindo, 2009) 

 al-Qattan, Manna’ Khalil. Studi Imu-ilmu Qur’an, (Bogor: Litera Antar Nusa, 

2011). 

Al-Quran dan Terjamah, Jakarta, SABIQ: 2009 

al-Syarif, al-Jurjani Ali bin Muhammad al-Sayyid. Mu’jam al-Ta’rifat (Dar al-

Fadhilah, 2012), Cet. II.  

Al-Zuhaily, Wahbah. Ushul Al-Fikih Al-Islami, Juz 1 (Beirut: Daar al-Fikr, 1986). 

Aman, Syaifuddin. Mengungkap Keajaiban Sujud, (Jakatra: Al Mawardi Prima, 

2009). 

Amarsyahid, Ta’aruf Dalam Konteks Modern (Telaah Penafsiran Thahir Ibnu 

‘Asyur Dalam Qs Al-Hujurat Ayat 13), Skripsi, (Palu: Institut Agama 

Islam Negeri, 2019). 



67

Arifin, Ipin Tajul. Metode Tafsir Balaaghy dalam At-Al-Tahrir Wa at-Tanwir 

(Studi Analisis Terhadap Tafsir Ibnu ‘Asyur). 

Arni, Jani. Metode Penelitian Tafsir (Pekanbaru: Daulat Riau, 2013). 

Arni,Jani. Tafsir Al-Tahrir Wa Al Tanwir Karya Muhammad Al-Thahrir Ibn 

‘Asyur, Jurnal Ushuluddin XVII, no. 1 (2011). 

Asfar, Khaerul. Metodologi Tafsir Al-Tahrir Wa at-Tanwir Karya Muhammad 

Tahir Ibnu ‘Asyur, Al-Aqwam: Jurnal Studi Al-Quran Dan Tafsir Vol. 1 

No. 1, (2022). 

as-Sa’di, Syaikh Abdurrahman bin Nashir. Tafsir Al-Qur’an (Jakarta : Darul Haq, 

2013), Cet. III, Jilid, 7. 

Asy-Syanqithi, Syaikh. Tafsir Adhwa’ Al-Bayan fi Idhah Al-Qur’an bi Al-Qur’an 

(Jakarta: Pustaka Azzam,2007), Jilid 4.  

Baidan, Nashruddin dan Erwati Aziz Bidan, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, 

Cet.2 (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019). 

Bakar, Sahlawati Abu et al. Penulisan Tafsir Di Era Globalisasi Dalam The 

Dignity of Al-Maw Du I‘ s Approach to Tafsir in the Writing of Tafsir in 

the Era of Globalization, AlIrsyad: Journal of Islamic and Contemporary 

Issues 8, no. 2 (2023): 1193–1204, dalam https://doi.org/https://al-

irsyad.kuisjournal.com/index.php/alirsyad/article/view/403,  

Cecep, Rahmat. Dimensi Lughowi Dalam Tafsir Ibnu ‘Asyur (Studi Analisis Kitab 

Tafsir Tahrir Wat Tanwir Karya Thahir Ibnu ‘Asyur), Tesis, (Jakarta: 

Institut Ilmu Al-Qur‘an, 2021) 

Darussalam, A. “Indahnya Kebersamaan dengan Shalat Berjamaah.” Tafsere, 

volume 4, No. 1 tahun 2016.  

Departemen Agama Republik Indonesia, Mushaf al-Qur’an dan Terjemahan  

Devi, Maulida Rosinta. Penafsiran Athar As-Sujud Dalam Tafsir Al-Maraghi, Fi 

Zililalil Qur’an, Dan Al-Misbah”.Skripsi (Semarang: UIN Sunan Ampel, 

2020). 

Faizin, Darul. Konstribusi Muhammad At-Tahir Ibnu ‘Asyur Terhadap Maqasid 

AsySyari‘Ah, El-Mashlahah Vol. 11, No. 1 (2021). 



68

Gymanastiar, Abdullah. Azyumardy Azra, Husein Shahab Jalaluddin Rakhmat 

dkk, Salat dalam Prespektif Sufi, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 

2001).  

Halim, Abd. Kitab Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir Karya Ibnu ‘Asyur dan  

Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 8 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982) 

Hasan, Ibnu. “Makna Asar Al-Sujud Dalam Al-Qur’an Studi Komparasi Q.S. Al-

Fath Ayat 29 Dalam Tafsir Al-Misbah Dan Tafsir Al Azhar)” Skripsi, 

(Semarang: UIN Walisongo, 2021). 

Hasna, Nadiy.“Struktur Makna Asar Dalam Al-Qur’an” Skripsi, (Jakarta: UIN 

Syarif Hidayatullah, 2024). 

Hidayat, Fatmah Taufik. Pemikiran Ibn ‘Asyur Tentang Qawai‘d Al-Maqaṣid Al-

Lughawiyah Serta Implikasinya Dalam Menafsirkan Al-Qur‘an, An-Nida’ 

45, no. 1 (June 30, 2021): hal.109-125, dalam https://doi.org/10.24014/an-

nida.v45i1.19275. 

 https://materibelajar.co.id/pengertian-analisis-menurut-para-ahlii/.com 

Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir. terj. M. Abdul Ghoffar E.M dan Abu Ihsan al-

Atsari, (Jakarta: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2004) 

Jar Allah Abu al-Qasim Mahmud ibn ‘Umar al-Zamakhshari, al-Kashshaf ‘an 

Haqa’iq Gha-wamiḍ al-Tanzil wa ‘Uyun al-Aqawil fi Wujuh al-Ta’wil 

(Riyaḍ: Maktabah al ‘Ubaykan, 1998) 

Karim, Abdul. Persepsi Masyarkat Jepara Tentang Makna Atsar As-Sujud (Studi 

Living Qur’an Qs. Al-Fath Ayat 29), Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 

Volume 12 , 2018.   

Karim, Achmad Wakhidul. Interpretasi Kepemimpinan Berbasis Qs.An-Nisa‘: 34 

Studi Tafsir Thahir Ibn ‘Asyur Dan Wahbah Az-Zuhaili, Skripsi, (Malang: 

UIN Maulana Malik Ibrahim, 2022)  

Khotijah, Siti. “MAQASHID AL-QUR’AN DAN INTERPRETASI WAṢFI’Asyur 

ABU ZAYD”, Journal of Quran and Tafseer Studies, Vol 1, No 2, 2022, 

(Agustus, 2022). 



69

Kilwakit, Marifat. “Tafsir Asar al-Sujud (Studi Pemahaman Surat al-Fath [48]: 

29 dalam Kehidupan Guru di Pesantren Sunanul Husna Kelurahan 

Pondok Ranji Tanggerang Selatan)”, Skripsi, (Jakarta: UIN Syarif 

Hidayatullah, 2019). 

Kontribusinya Terhadap Keilmuwan Tafsir Kontemporer.  

M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an, 

Jilid 13 (Jakarta: Lentera Hati, 2005) 

M. Subhan Zamzami, “Tafsir Ideologis dalam Khazanah Intelektual Islam,” 

Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 4, no. 1 (2014) 

Maliki, “Tafsir Ibnu Katsir: Metode dan Bentuk Penafsirannya”, Ilmu al-Qur’an 

dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1, 1 Januari-Juni 2018.  

Milik Badan Wakap Universitas Islam Indonesia, Al-Qur’an dan Tafsinya 

(Yogyakarta: PT. Dana Bhakti Wakaf. 

Muhammad ibn Isma‘il al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, ed. Muhammad Zuhayr ibn 

Nasir al-Nasir (Beirut: Dar Tawq al-Najat, 2001) 

Munawwir, A. Warson, Al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka 

Progressif, 2002), Cet. Ke-25.   

Mustaqim, Abdul. Dinamika  Sejarah Tafsir Al-Qur’an, (Yogyakarta: Adab Press, 

2014). 

Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi Vol. 26, terj. Bahrun Abu Bakar dan 

Hery Noer Aly,(Semarang: PT Karya Toha Putra Semarang, 1993) 

Nahri, Delta Yaumin. Maqasid al-Qur’an; Pengantar Memahami Nilai-Nilai 

Prinsip al-Qur’an (Pamekasan: Duta Media, 2020). 

Putri, Rizky Kartini. Tafakkur Dalam Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir Karya 

Ibnu ‘Asyur, Skripsi, (Salatiga: Institut Agama Islam Negeri, 2021). 

Qur’an Hafalan Dan Terjemahan, (Jakarta: Penerbit Almahira, 2015). 

Riadi, Ahmad.“Pemaknaan Asar Al-Sujud Dalam Al-Qur’an”, Skripsi (Jakarta: 

UIN Syarif Hidayatullah, 2017).   

Sayyid Quthb, Fi Zilalil Qur’an (Di Bawah Naungan Al-Qur’an), terj. Tim 

Penerjemah, Jilid 6, (Jakarta: Gema Insani, 2000) 



70

Shihab, M. Quraish. ENSIKLOPEDIA AL-QUR’AN: Kajian Kosakata (Jakarta: 

Lentera Hati, 2007), Cet. I. 

Shihab, Umar. Kontekstualitas Al-Qur’an, (Jakarta: Permadani, 2008) 

Soewadji, Jusuf.  Pengantar Metodologi Penelitian, (Jakarta: Mitra Wacana 

Media, 2012). 

Sugiono, Dendi, dkk. Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa, 

2008) 

Sujarweni, iratna. W. Metodologi Penelitian Lengkap, Praktis Dan Mudah 

Dipahami, Cet.1 (Yogyakarta: Pustaka Baru Press, 2020). 

Syaikh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi, Tafsir Al-Qur’an Al-Aisar, (Jakarta Timur: 

Darus Sunnah 2013) 

Syakir, Syaikh Ahmad. Mukhtashar Tafsir ibnu Katsir (Jakarta: Darus Sunnah, 

2014), Cet. 2, Jilid 3. 

Zainal, Mustofa Ahmad and Nurus Syarifah, The Meaning of Al-Hurriyyah in QS. 

Al-Baqarah [2]: 256 and QS. Al-Kahfi [18]: 29: A Maqasid Approach of 

Ibn ‘Asyur,‖ Jurnal Ushuluddin 29, no. 1 (2021): 31, dalam 

https://doi.org/10.24014/jush.v29i1.10661.  

Zayd, Wasfi ‘Asyur Abu. Metode Tafsir Maqasidi, alih bahasa Ulya Fikriyati, 

Cet. 1, (Jakarat: PT Qaf Media Kreativa, 2020). 

Zein, Achyar. Alquran Kitab Kehidupan: Gagasan Tentang Tuhan, Manusia dan 

Islam, (Medan: IAIN Press, 2010), cet. 1  

https://www.jabbarsabil.com/2013/12/bekas-di-dahi-penafsiran-ayat-29, di aksese 

pada tanggal 1 junuari 2025. 

https://tafsiralquran.id/tafsir-a%E1%B9%A1ar-as-sujud-dan-kaitannya-dengan-

jidat-hitam/ Diakses Tanggal 09 April 2025. 

 

 

 

 



71

BIODATA PENULIS 

 

Nama   : Halimatul Jannah 

Tempat/Tgl. Lahir : Kandis, 02 Mei 2003 

Pekerjaan  : Mahasiswa 

 

Alamat Rumah : Perumahan Swadaya Citra Lestari, Dusun III Desa Rimbo 
Panjang, Kecamatan Tambang Kabupaten Kampar 
Provinsi Riau. 

No. Telp/HP  : 0822-8615-6442 

Email    : halimatuljannah356@gmail.com  

Nama Orang Tua   

Ayah : Sugiyanto 

Ibu : Lilis Maryati  

 

 

RIWAYAT PENDIDIKAN 

TK  : TK DAHLIA Tapung Lestari    Lulus Tahun 2009 

SD  : SDN 016 Tapung Lestari    Lulus Tahun 2015 

SLTP  : MTs NAHDIYAH Tanah Tinggi   Lulus Tahun 2018 

SLTA  : PP TAHFIZH DARUL QUR’AN Pekanbaru  Lulus Tahun 2021 

 

PENGALAMAN ORGANISASI 

1. Kepala Keagamaan OSIM MTs NAHDIYAH Tahun 2016-2017 

2. Kepala Kesenian OSIM MA Al-Falah Tahun 2019-2020 

3. Kepala Kebersihan OSIM MA TAHFIZH DARUL 
QUR’AN 

Tahun 2020-2021 

4. Anggota DEMA Fakultas Ushuluddin UIN SUSKA  Tahun 2022-2023 

 

PRESTASI 

1. Juara 2 KSM Fisika Tingkat Kecamatan   Tahun 2018 


