
 

NOMOR SKRIPSI 

No. 133/IAT-U/SU-S1/2025 

 

TARADUF DALAM AL-QUR’AN: MAKNA LAFADZ  

AL-LAMZU, AL-SUKHRIAH, DAN AL-ISTIHZA’  

DALAM KAJIAN SEMANTIK 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana 

Agama (S.Ag) Pada Program Studi Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir 

 

Oleh: 

ALFAKHRUL HAMDANI 

NIM : 12130212654 

 

Pembimbing I 

Dr. H. Agustiar, M. Ag 

Pembimbing II 

Sujai Sarifandi, M. Ag 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

2025 M. / 1446 H.  



 

II 

 

 



 

III 

 

 



 

 

 



 

 

 



 

 

MOTTO 
 

 

   ِ ٌْْٓ انًَِ اّللّه ضُ ايَْرِ  وَافُىَِّ

“Dan aku menyerahkan urusanku kepada Allah” 

(Q.S G ̅fir [40]:44) 

 

“Tidak ada mimpi yang gagal, yang ada hanyalah mimpi yang tertunda. Tapi kalau 

sekiranya teman-teman merasa gagal dalam mencapai mimpi. Jangan khawatir, 

mimipi-mimpi lain bisa masih diciptakan” 

(Windah Basudara) 

 

“Hidup bukan saling mendahului, biarkan semua itu berjalan dengan baik sesuai 

kesanggupanmu sendiri” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

i 

 

KATA PENGANTAR 

Alhamdulillâhirobbil „alamîn, ungkapan syukur senantiasa peneliti panjatkan 

kepada Allah Swt. tuhan langit dan bumi, karena-Nya lah peneliti masih diberi jalan 

dan kesempatan untuk dapat menyelesaikan skripsi ini yang berjudul “Taraduf 

Dalam Al-Qur’an: Makna Lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza’ Dalam 

Kajian Semantik”. Selanjutnya shalawat beserta salam senantiasa tercurahkan untuk 

baginda Nabi agung Muhammad SAW. Karena beliau merupakan teladan bagi 

seluruh penuntut ilmu dan bagi seluruh umatnya karena jasa dan perjuangan yang 

telah beliau lakukan sehingga kita dapat merasakan buahnya hingga saat ini. 

Penelitian skripsi ini dibuat dalam rangka untuk melengkapi syarat guna 

memperolah gelar sarjana agama (S.Ag) pada program studi ilmu al-Qur‟an dan tafsir 

di Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. peneliti menyadari dalam 

proses pembuatan skripsi ini, kelancaran yang peneliti dapati tidaklah terlepas dari 

peran orang-orang yang berada disekitar peneliti, oleh karena itu, peneliti ingin 

mengucapkan banyak terimaksih kepada pihak-pihak tersebut diantaranya adalah: 

1. Pertama, ucapan terima kasih tak terhingga untuk kedua orang tua saya yaitu, 

Ayahanda Azman dan Ibunda Asmanidar, serta keluarga. Alhamdulillah  

semoga Allah senantiasa memberkahi mereka, terimakasih untuk semua yang 

telah dipanjatkan dan diberikan selama ini. 

2. Terima kasih kepada Rektor UIN Suska Riau, Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti MS, 

SE, M.SI, Ak, CA beserta seluruh jajarannya, yang telah memberikan 

kesempatan kepada peneliti untuk menimba ilmu di universitas ini. 

3. Terima kasih kepada Dekan Fakultas Ushuluddin, Dr. H. Jamaluddin, M.Us, 

Wakil Dekan I Dr. Rina Rehayati, M.Ag, Wakil Dekan II Dr. Afrizal Nur, 

S.Th.I, M.IS, dan Wakil Dekan III Dr. H. M. Ridwan Hasbi, Lc., ii M.Ag., atas 

dedikasi dan kerja keras untuk seluruh mahasiswa Fakultas Ushuluddin. 



 

ii 

 

4. Terima kasih kepada Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir, Dr. Agus 

Firdaus Chandra Lc., M.A., beserta seluruh jajarannya, yang telah memberikan 

kemudahan selama proses perkuliahan hingga penyelesaian studi. 

5. Terima kasih kepada Dr. H. Agustiar, M.Ag, selaku sebagai Penasihat 

Akademik yang telah begitu banyak memudahkan urusan perkuliahan dan telah 

banyak peneliti mintai bantuannya. 

6. Terima kasih kepada Dr. H. Agustiar, M.Ag, dan Sujai Sarifandi, M.Ag, selaku 

sebagai dosen pembimbing skripsi, atas semua arahan, masukan dan  juga 

koreksi untuk kemajuan hingga selesainya penulisan skripsi ini. 

7. Terima kasih peneliti ucapkan kepada seluruh dosen tenaga pengajar yang telah 

menyalurkan begitu banyak ilmu kepada peneliti, semoga Allah balas dengan 

kebaikan semua ilmu yang telah diberikan dan Semoga terdapat berkah 

padanya. 

8. Terima kasih untuk semua rekan-rekan seperjuangan dari IAT GOST Class 

terkhusus untuk orang yang selalu saya mintai saran dan semua member lelaki 

perkasa, terima kasih untuk semua kebersamaannya selama ini serta perjalanan 

yang luar biasa ini. 

Demikianlah akhir dari kata pengantar ini, peneliti menyadari bahwa skripsi ini 

masih memiliki banyak kekurangan yang masih perlu dibenahi untuk menjadi skripsi 

yang lebih sempurna lagi, maka dari itu segala bentuk kritik dan saran mengenai 

skripsi ini untuk kemajuannya dimasa yang akan mendatang akan sangat peneliti 

terima dengan lapang dada. Akhir kata semoga skripsi ini dapat memberi manfaat 

untuk kemajuan pengetahuan bagi kita semua, dan semoga Allah catat sebagai amal 

ibadah bagi penulis dan semoga terdapat berkah didalamnya. 

Pekanbaru, 1 Maret 2025 

 

Alfakhrul Hamdani 

 NIM. 12130212654 



 

iii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi Bahasa 

Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.  

A. Konsonan 

ARAB LATIN ARAB LATIN 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 “ ع T ت

 Gh غ TS ث

 F ؼ J ج

 Q ؽ H ح

 K ؾ KH خ

 L ؿ D د

 M ـ Dz ذ

 N ف R ر

 W ك Z ز

 H ق S س

 „ ء Sy ش

 Y م Sh ص

   Dl ض

 



 

iv 

 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dan dhommah dengan “u” sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang  =   misalnya  قاؿ  menjadi qâla  

Vokal (I) panjang  = Î misalnya  قيل  menjadi qîla  

Vokal (u) panjang  =     misalnya  دكف  menjadi d na 

Khusus untuk bacaan ya‟ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya‟ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‟ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw)   = ك   misalnya  قوؿ  menjadi qawlun  

Diftong (ay)   = م   misalnya  ًخن  menjadi khayrun 

C. Ta’ Marbuthah (ة) 

Ta‟marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila Ta‟marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya   الرسلة المدرسة  menjadi al-

risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  فى رحمة
 .menjadi fi rahmatillah الله

D.  Kata Sandang dan Lafadl al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” ( ال ) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

di awal kalimat, sedangkan “al” lafadl jalalah yang berada di tengah-tengah 

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contohcontoh 

berikut: 

1. Al-Im ̂m al-bukh ̂riy mengatakan…. 

2. Al-Bukh ̂riy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan…. 

3. Masy ̂ All ̂h k ̂na wa m ̂ lam yasya‟ lam yakun 



 

v 

 

ABSTRAK 

Skripsi ini berjudul "Taraduf Dalam Al-Qur’an: Makna Lafadz al-Lamzu,               

al-Sukhriah, dan al-Istihza’ Dalam Kajian Semantik". Penelitian ini mengkaji 

tentang  taraduf dalam Al-Qur‟an, dengan fokus pada makna al-Lamzu, al-Sukhriah, 

dan al-Istihza‟. Secara etimologis, taraduf berarti saling mengikuti atau sinonim, 

yang menunjukkan adanya kesamaan makna pada beberapa lafadz. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengetahui makna taraduf pada lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan 

al-Istihza‟ dalam Al-Qur‟an menurut mufassir dan untuk mengetahui semantik 

kontekstual yang terdapat pada ketiga lafadz tersebut. Penelitian ini merupakan 

penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan kualitatif yang 

menggunakan metode analisis semantik. Sedangkan teknik pengumpulan data 

penelitian ini menggunakan metode maudhu‟i (tematik). Adapun hasil penelitian ini: 

(1) Makna al-Lamzu yaitu mencela, mengumpat, dan menghina dengan menggunakan 

isyarat. Makna al-Sukhriah yang memiliki arti menundukkan dan merendahkan, 

kemudian berkembang menjadi menghina karena sebagian ayat Al-Qur‟an 

menjelaskan perilaku orang yang merendahkan sesama manusia. Sementara itu, al-

Istihza memiliki makna tingkatan yang lebih tinggi dalam mengolok-olok terhadap 

Allah dan Rasul-Nya (2) Lafadz al-Lamzu secara konteksnya adalah tindakan 

mencela atau menyebut-nyebut orang lain dengan lisan secara tersembunyi yang 

bertujuan merendahkan dan menghina. Kemudian, lafadz al-Sukhriah secara 

konteksnya, bukan sekadar bercanda atau guyonan, melainkan penghinaan yang 

bertujuan melemahkan dan merendahkan martabat orang beriman karena perbedaan 

status sosial dan kondisi ekonomi mereka. Sementara itu, lafadz al-Istihza‟ secara 

konteks bukan sekadar bercanda, melainkan penghinaan yang serius dan berulang 

yang menunjukkan sikap sombong dan penolakan terhadap kebenaran. 

Kata Kunci: Taraduf, Al-Lamzu, Al-Sukhriah, Al-Istihza‟, dan Semantik.  

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 

 

ABSTRACT 

This undergraduate thesis was entitled "Taraduf in Al-Qur'an: The Meaning of Words 

al-Lamzu, al-Sukhriah, and al-Istihza' in Semantic Studies". Taraduf in Al-Qur'an 

was examined in this research, and it focused on the meaning of al-Lamzu, al-

Sukhriah, and al-Istihza. Etymologically, taraduf means following each other or 

synonymous, which indicates the similarity of meaning in several words. This 

research aimed at finding out the meaning of taraduf in the words al-Lamzu, al-

Sukhriah, and al-Istihza' in Al-Qur'an according to the commentators and finding out 

the contextual semantics contained in the three words. It was library research with 

qualitative approach and semantic analysis method. The technique of collecting data 

was maudhu'i (thematic) method. The research findings showed that (1) the meaning 

of al-Lamzu is to criticize, curse, and insult using gestures. The meaning of al-

Sukhriah is to subdue and humiliate, then it develops into insulting because some 

Quranic verses explain the behavior of people who belittle fellow human beings. 

Meanwhile, al-Istihza has a higher level meaning in making fun of Allah and His 

Messenger. (2) The word of al-Lamzu in context is the act of criticizing or 

mentioning other people verbally in a hidden way with the aim of degrading and 

insulting. Then, the word of al-Sukhriah in context is not only a joke, but also an 

insult aiming to weaken and degrade the dignity of believers because of the 

differences in their social status and economic conditions. Meanwhile, the word of      

al-Istihza' in context is not just a joke, but also a serious and repeated insult showing 

an arrogant attitude and rejection of the truth. 

Keywords: Taraduf, Al-Lamzu, Al-Sukhriah, Al-Istihza', Semantics. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vii 

 

 الملخص

البحث بعنواف "الترادؼ في القرآف الكريم معنى كلمات اللمز كالسخرية كالاستهزاء في الدراسات ىذا 
الدلالية. يتناكؿ ىذا البحث الترادؼ في القرآف الكريم مركز على معنى اللمز كالسخرية كالاستهزاء من 

المعنى في عدة عبارات. الناحية اللغوية، تعني كلمة "ترادؼ" التتابع أك الترادؼ، مما يدؿ على تشابو 
كيهدؼ ىذا البحث إلى تحديد معنى "الترادؼ" في ألفاظ "اللمز" كالسخرية" ك"الاستهزاء" في القرآف 
الكريم عند المفسرين، كتحديد الدلالات السياقية التي تتضمنها ىذه العبارات الثلاث ىذا البحث بحث 

كأما أسلوب جمع البيانات في ىذا البحث فهو مكتبي ذك منهج نوعي باستخداـ منهج التحليل الدلالي. 
معنى اللمز ىو النقد كاللعن كالإىانة باستخداـ ( ۱المنهج الموضوعي كنتائج البحث ما يلي: )

الإشارات. كمعنى السخرية يعني إخضاع كإذلاؿ، ثم يتطور إلى إىانة لأف بعض آيات القرآف تشرح 
في حنٌ أف الاستهزاء لو معنى أعلى في السخرية من الله  سلوؾ الناس الذين يحتقركف إخوانهم من البشر.

صياغة اللمز في السياؽ ىي فعل انتقاد أك ذكر الآخرين لفظيا بطريقة خفية بهدؼ ( ۲كرسولو )
الاحتقار كالإىانة. ثم إف صياغة السخرية في السياؽ ليست مجرد مزحة أك نكتة، بل ىي إىانة تهدؼ 

الاختلافات في كضعهم الاجتماعي كظركفهم الاقتصادية. في  ننٌ بسببإلى إضعاؼ كإىانة كرامة المؤم
ليست مجرد مزحة، بل ىي إىانة خطنًة كمتكررة تظهر موقفنا  حنٌ أف صياغة الاستهزاء في السياؽ

 .متعجرفا كرفضا للحقيقة

 الترادؼ، اللمز، السخرية، الاستهزاء، كعلم الدلالة :الكلمات المفتاحية

 

 

 

 

 

 



 

viii 

 

DAFTAR ISI 

MOTTO ...................................................................................................................... iii 

KATA PENGANTAR .................................................................................................. i 

PEDOMAN TRANSLITERASI ............................................................................... iii 

ABSTRAK ................................................................................................................... v 

ABSTRACT ................................................................................................................ vi 

 vii .........................................................................................................................  .. الملخص

DAFTAR ISI ............................................................................................................. viii 

DAFTAR TABEL ....................................................................................................... x 

BAB I  PENDAHULUAN ........................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ................................................................................. 1 

B. Penegasan Istilah ............................................................................................. 5 

C. Identifikasi Masalah ........................................................................................ 6 

D. Batasan Masalah ............................................................................................. 6 

E. Rumusan Masalah ........................................................................................... 7 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian ....................................................................... 7 

G. Sistematika Penulisan ..................................................................................... 8 

BAB II KAJIAN TEORETIS ..................................................................................... 9 

A. Landasan Teori................................................................................................ 9 

1. Taraduf ....................................................................................................... 9 

a. Pengertian Taraduf ................................................................................ 9 

b. Persepsi Ulama Mutaqaddimin pada Taraduf ..................................... 10 

c. Persepsi Pakar Bahasa Kontemporer Al-Muhadatsah Pada Taraduf .. 12 

d. Latar Belakang Munculnya Taraduf ................................................... 13 

2. Semantik ................................................................................................... 15 

a. Pengertian Semantik ............................................................................ 15 

b. Perkembangan Ilmu Semantik ............................................................. 16 

c. Manfaat Mempelajari Ilmu Semantik .................................................. 18 



 

ix 

 

d. Semantik Al-Qur‟an ............................................................................ 20 

B. Kajian yang Relevan ..................................................................................... 22 

BAB III METODE PENELITIAN .......................................................................... 25 

A. Jenis Penelitian.............................................................................................. 25 

B. Pendekatan Penelitian ................................................................................... 25 

C. Sumber Data.................................................................................................. 26 

D. Teknik Pengumpulan Data ............................................................................ 27 

E. Teknik Analisis Data..................................................................................... 28 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN ANALISIS .................................................. 29 

A. Taraduf  Makna Kata al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ Serta 

Derivasinya Dalam Al-Qur‟an ...................................................................... 29 

1. Identifikasi Term al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ Serta 

Derivasinya............................................................................................... 29 

2. Konotasi Makna al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ Dalam  Al-

Qur‟an....................................................................................................... 34 

3. Penerapan Kiadah Taraduf  Pada Lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah dan              

al-Istihza‟ ................................................................................................. 61 

4. Persamaan dan Perbedaan Makna Kata al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-

Istihza‟ ...................................................................................................... 62 

B. Analisis Semantik Kontekstual Pada Lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-

Istihza‟ di  Dalam Al-Qur‟an ........................................................................ 64 

1. Makna lafadz al-Lamzu dan kontekstualisasinya ..................................... 64 

2. Makna Lafadz al-Sukhriah dan Kontekstualisasinya ............................... 68 

3. Makna Lafadz al-Istihza‟ dan Kontekstualisasinya ................................. 69 

BAB V PENUTUP ..................................................................................................... 71 

A. Kesimpulan ................................................................................................... 71 

B. Saran 72 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................................ 73 

BIODATA PENULIS ................................................................................................ 77 



 

x 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 4.1 : Bentuk Lafadz al-Lamzu Dalam Al-Qur'an .............................................. 29 

Tabel 4.2 : Bentuk Lafadz al-Sukhriah Dalam Al-Qur'an .......................................... 30 

Tabel 4.3 : Bentuk Lafadz al-Istihza' Dalam Al-Qur'an ............................................. 32 

 



 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Di dalam Al-Qur‟an banyak terdapat istilah atau kata-kata yang sama 

namun memiliki makna yang berbeda. Ada pula terdapat banyak kata-kata yang 

berbeda namun memiliki makna yang sama. Setiap kata dalam Al- Qur‟an perlu 

dipahami secara benar agar tidak mengahsilkan makna yang hanya dapat diduga 

duga.
1
 Dalam hal ini, Al-Qur‟an akan terlihat seperti teks yang beku dan mati 

jika pesan yang terkandung di dalamnya tidak digali secara rinci. Sebagai kitab 

yang mampu meneropong kejadian klasik, kekinian, dan masa depan, maka 

penafsiran Al-Qur‟an harus bisa menyeleraskan dengan kebutuhan zaman baik 

itu dari konteks historis maupun sosiologis, agar teks tidak menjadi kaku dan 

mengakibatkan perubahan yang berdampak pada keterpurukan sikap.
2
 

Memahami makna Al-Qur‟an adalah proses yang membutuhkan usaha terus 

menerus untuk mengetahui kejelasan teks, tidak hanya membacanya secara 

mentah saja, tetapi juga dengan memahami konteks historis, linguistik, dan tafsir 

dari para ulama. 

Salah satu keunggulan dan keistimewaan Al-Qur‟an terletak pada 

susunan kalimat dan kata-katanya yang singkat namun kaya akan makna.
3
 

Bahasa yang digunakan dalam Al-Qur‟an memiliki makna yang saling 

berhubungan dan saling melengkapi ketika diterapkan dalam konteks ayat yang 

berbeda. Secara umum, bahasa Al-Qur‟an mengandung berbagai konsep yang 

tidak memperlihatkan satu makna saja. Terkadang bahasa dalam Al-Qur‟an juga 

memberikan makna baru dalam bahasa Arab.
4
 

                                                 
1
 Mila Fatmawati Dkk, “Analisis Semantik Kata Syukur Dalam Al-Qur‟an”, Al-Bayan : 

Jurnal Studi Al-Qur‟an dan Tafsir, Vol.3 No.1 (2018), hlm. 90-100 
2
 Wahyu Hanafi, “Linguistik Al-Qur‟an”, Jurnal Studia Quranika, Vol.2 No.1 (2017), hlm. 2 

3
 M. Quraish Shihab, Mukjizat al-Qur‟an, (Bandung : Anggota Ikapi, 2007), hlm. 120. 

4
 Sugeng Sugiyono, Lisan dan Kalam Kajian Semantik Al-Qur‟an, (Yokyakarta : Sunan 

Kalijaga Press, 2009), hlm. 3 



2 

 

 

 

Oleh karena itu, tidak ada huruf atau kata dalam Al-Qur‟an yang sia-sia 

atau tidak memiliki arti dan makna. Namun, seringkali terdapat berbagai 

interpretasi yang berbeda dari para pengkaji Al-Qur‟an terhadap makna kata-kata 

dan ayat-ayat dalam Al-Qur‟an. Ini sebenarnya adalah hal yang wajar mengingat 

bahwa dalam Al-Qur‟an terdapat kata-kata yang memiliki makna yang serupa, 

tetapi berbeda dalam pengucapannya, yang dikenal dalam bahasa Arab sebagai 

taraduf atau sinonim.
5
 

Dalam Al-Qur‟an, terdapat banyak kosakata yang mungkin tampak 

memiliki makna yang serupa namun dalam penerapannya berbeda-beda sebab 

memiliki keutamaan dan maksud tersendiri. Berbagai pendekatan digunakan 

untuk memperkuat pemahaman konsep makna lafadz al-Lamzu yang ditemukan 

sebanyak 4 kali di dalam Al-Qur‟an, kemudian lafadz al-Sukhriah terdapat 

sebanyak 42 kali pengulangan di dalam Al-Qur‟an dengan berbagai 

derivasinya¸dan lafadz al-Istihza‟ yang termaktub sebanyak 34 kali di dalam Al-

Qur‟an dengan berbagai bentuknya.
6
 Tujuannya adalah untuk memberikan 

pemahaman baru kepada manusia agar dapat menerapkan konsep tersebut dalam 

kehidupan sehari-hari, sesuai dengan Firman Allah Swt. Mengenai lafadz al-

Lamzu yang terdapat pada Q.S At-taubah ayat 79: 

ديكٍفى اًلاَّ جيهٍدىىيمٍ  قٰتً كىالَّذًيٍنى لاى يَىً فػىيىسٍخىريكٍفى  اىلَّذًيٍنى يػىلٍمًزيكٍفى الٍميطَّوِّعًنٌٍى مًنى الٍميؤٍمًنًنٌٍى فًى الصَّدى

هيمٍ ۗ  مًنػٍهيمٍ  وي مًنػٍ   ٩٧ كىلَىيمٍ عىذىابه اىليًٍمه  ۗ  سىخًرى اللٌٰ

Artinya: “Orang-orang (munafik) yang mencela orang-orang beriman 

yang memberikan sedekah dengan sukarela, (mencela) orang-orang yang 

tidak mendapatkan (untuk disedekahkan) selain kesanggupannya, lalu 

mereka mengejeknya. Maka, Allah mengejek mereka dan bagi mereka 

azab yang sangat pedih.” (Q.S At-Taubah [9]:79).
7
 

                                                 
5
 Muhammad Hasby Ashidqi, dkk., “Studi Analisis Pengunaan Taraduf dan Tadhad Dalam 

Al-Qur‟an, Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, (2023), Vol. 2 No. 3, hlm. 75. 
6
 Fuad Abd Al-Baqi, Muhammad., al-Mu‟jam al-Mufahras Li Alfaz Alqur‟an Karim, 

(Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1939). 
7
 Ibid., hlm. 199. 



3 

 

 

 

Sementara itu, pada lafadz al-Sukhriah dengan makna yang serupa dalam 

Firman Allah Swt. Q.S Al-Baqarah ayat 212: 

نػٍيىا كىيىسٍخىريكٍفى مًنى الَّذًيٍنى اٰمىنػيوٍا  ةً  ۗ  زييِّنى للًَّذًيٍنى كىفىريكا الْىٍيٰوةي الدُّ وي  ۗ  كىالَّذًيٍنى اتػَّقىوٍا فػىوٍقػىهيمٍ يػىوٍىـ الٍقًيٰمى كىاللٌٰ

  ٕٕٔ يػىرٍزيؽي مىنٍ يَّشىاۤءي بغًىنًًٍ حًسىابو 

Artinya: “Kehidupan dunia dijadikan terasa indah dalam pandangan 

orang-orang yang kufur dan mereka (terus) menghina orang-orang yang 

beriman. Padahal orang-orang yang bertakwa itu berada di atas mereka 

pada hari Kiamat. Allah memberi rezeki kepada orang yang Dia 

kehendaki tanpa perhitungan.” (Q.S Al-Baqarah [2]:212).
8
 

Kemudian pada lafadz al-Istihza‟ yang terdapat dalam Firman Allah Swt. 

Q.S At-Taubah ayat 64. Sebagai berikut: 

ري الٍمينٰفًقيوٍفى اىفٍ تػينػىزَّؿى عىلىيٍهًمٍ سيوٍرىةه تػينىبِّئػيهيمٍ بِىا فيٍ قػيليوٍبًهًمٍ    ٗٙ اًفَّ اللٌٰوى مُيٍرجًه مَّا تحىٍذىريكٍفى  ۗ  قيلً اسٍتػىهٍزءًيكٍا ۗ  يحىٍذى

Artinya: “Orang-orang munafik khawatir jika diturunkan suatu surah 

yang mengungkapkan apa yang ada dalam hati mereka. Katakanlah 

(kepada mereka), “Olok-oloklah (Allah, Rasul-Nya, dan orang beriman 

sesukamu). Sesungguhnya Allah pasti akan menampakkan apa yang 

kamu khawatirkan itu.” (Q.S At-Taubah [9]:64).
9
 

Dari beberapa contoh ayat diatas, lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-

Istihza‟ merujuk pada arti yang sama yaitu “menghina”, sehingga 

mengidentifikasikan bahwa ketiga lafadz tersebut bersinonim. Penggunaan istilah 

yang berbeda tersebut, seperti lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ ini 

tentunya memiliki makna, tujuan dan penerapan yang berbeda satu sama lain. 

Pemilihan lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ ini didasari adanya peran 

penting dari ketiga istilah tersebut pada struktur konsep linguistik dalam Al-

Qur‟an yang sering kali tidak dipahami oleh orang banyak. Umumnya, orang 

mengartikan istilah tersebut dengan makna yang serupa. Namun antara satu kata 

                                                 
8
 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‟an, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, (Jakarta : 

Kemenang RI, 2019), hlm. 33. 
9
 Ibid., hlm. 197. 



4 

 

 

 

dengan kata lainnya dalam Al-Qur‟an tidak dapat saling menggantikan, sehingga 

masing-masing dari lafadz tersebut memiliki makna yang berbeda. Selain itu pula 

untuk menambah wawasan kita, agar nantinya tidak keliru dalam penggunaan 

lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ sebagai upaya penanggulangan 

kesalahpahaman dalam memahami kandungan Al-Qur‟an. 

Dengan demikian, memahami arti kata-kata yang terdapat dalam Al-

Qur'an, penting untuk mengetahui metodenya. Linguistik adalah ilmu yang 

mempelajari bahasa, menjadikannya sebagai objek kajian. Karena Al-Qur'an 

ditulis dalam bahasa Arab, maka fokus kajiannya adalah bahasa Arab itu sendiri. 

Dalam ilmu tafsir, pemahaman terhadap bahasa Arab sangat penting untuk 

mengungkap makna yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur'an.  

Ilm Ad-Dilalah (semantik) merupakan jalan memahami kandungan Al-

Qur'an, yang mana di dalamnya selain berisi kumpulan leksem-leksem juga 

lafâdz atau kata yang berbeda namun arti atau maknanya sama. Relasi makna 

yang memiliki kedudukan penting di dalam semantik salah satunya itu adalah 

sinonim.
10

 Mengingat terjadinya perbedaan pendapat di kalangan ulama antara 

yang mengakui adanya tarūduf dan tidak mengakuinya. Oleh karena itu, 

pengungkapan makna-makna dari kata-kata sinonim yang digunakan dalam Al-

Qur'an, pasti akan menemukan esensi dari makna setiap kata yang 

membedakannya dengan kata yang lain, yang akhirnya dapat mengembangkan 

atau menginterpretasi makna dari setiap kata.
11

 

Maka, tujuan dari penelitian semantik Al-Qur'an mengenai lafadz al-

Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ adalah untuk mengungkap pandangan dunia 

Al-Qur'an melalui analisis semantik terhadap kosakata atau istilah-istilah kunci 

yang terdapat di dalamnya. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat 

menampilkan pesan-pesan dinamis yang terkandung dalam kosakata Al-Qur'an. 

                                                 
10

 Azza Humayro, “Taraduf Dalam Al-Qur‟an Pada Juz 15,16,17 (Analisis „ilm Dilalah Lafaz 

Al-insan Dan Basyar)”, Jurnal AD-DHUHA, (2021), Vol. 2 No.1, hlm. 62. 
11

 Muhammad Syarif Hasim, “Al-Taraduf (Sinonim) Dan Kaidah Penerapannya Dalam Al-

Qur‟an”, Jurnal Rausyan Fikr, Vol. 17 No. 2 Desember 2021, hlm. 181. 



5 

 

 

 

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, terdapat berbagai pandangan di 

kalangan ulama mengenai adanya lafadz sinonim (taraduf) dalam Al-Qur'an.  

Maka dari itu, penulis tertarik dalam menggunakan pendekatan ini untuk 

mengeksplorasi persamaan dan perbedaan makna dari lafadz yang akan diteliti, 

dengan mengangkat judul penelitian "Taraduf Dalam Al-Qur’an: Makna 

lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza’ Dalam Kajian Semantik”. 

B. Penegasan Istilah 

Untuk lebih memahami maksud dan tujuan dalam judul penelitian ini, 

penulis merasa perlu merasa memberikan pengertian terlebih dahulu mengenai 

istilah yang berkaitan dengan pembahasan dalam penelitian ini. 

1. Taraduf 

Taraduf merupakan bentuk mashdar dari kata taradafa-yataradafu-

taradyfan yang memiliki arti al-tatabu‟ (saling mengikuti). Dalam bahasa 

Indonesia disebut sinonim, yang berarti nama lain utnuk benda atau hal yang 

sama. Secara etimologis, kata sinonim berasal dari bahasa Yunani kuno yaitu 

“onoma” yang berarti nama dan “syn” yang berarti “dengan”. Sementara 

secara terminologis, sinonim adalah kata kata yang memiliki makna yang 

sama atau sangat mirip.
12

 

2. Al-Lamzu 

 Al-Lamzu berasal dari kata lamiza – yalmizu – wa yalmizu – lamzan  

memiliki arti saling mencela yang mengandung celaan yakni mencela 

keburukan pada diri seseorang baik berupa isyarat dengan mata, wajah atau 

semisalnya secara diam diam.
13

 

3. Al-Sukhriah 

Al-Sukhriah berasal dari kata sakhira – yaskharu - sakhran, turunan 

dari susunan huruf, sin, kha, dan ra‟ yang memppunyai arti dasar 

                                                 
12

 Ibid., hlm. 64. 
13

 Muhammad Annul Yaqien, Skripsi : “Bulyying Dalam Perspektif Al-Qur‟an dan 

Psikologi”, (Surabaya : UIN Sunan Ampel, 2018), hlm. 28. 



6 

 

 

 

“merendahkan” dan “menundukkan”. Makna pertama berkembang menjadi, 

“mengolok-olok” karena hal itu bersifat merendahkan orang lain.
14

 

4. Al-Istihza‟ 

Al-Istihza‟ berasal dari kata haz‟a – yahz‟au – hazan yang berarti 

mengejek atau mengolok-olok. Yang dimaksud dengan Istihza‟ adalah 

mengolok-olok terhadap agama dan rasul-Nya. Menurut Ragib al-Fahani 

mengatakan bahwa istihza‟ adalah bentuk gurauan yang dilakukan secara 

sembunyi-sembunyi. Tindakan mengejek atau mengolok-olok ini merupakan 

perbuatan tercela yang dilarang dalam agama. Terutama penghinaan tersebut 

ditujukan keapada agama dan rasul-Nya.
15

 

C. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, beberapa masalah yang teridentifikasi 

untuk dijadikan pokok penelitian ini. Sebagai berikut : 

1. Ayat-ayat Al-Qur‟an yang menyebutkan lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan       

al-Istihza‟. 

2. Makna lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟yang terdapat di dalam 

Al-Qur‟an. 

3. Interpretasi lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ menurut mufassir. 

4. Persamaan dan perbedaan lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ di 

dalam Al-Qur‟an. 

5. Kontekstualisasi dan objek makna lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-

Istihza‟ di dalam Al-Qur‟an. 

D. Batasan Masalah  

Agar ruang lingkup pembahasan yang akan diteliti tidak melebar terlalu 

jauh dan mempermudah penyusunan penelitian ini, maka penulis membatasi 

                                                 
14

 Fitrhrotin, Nidhaul Ishala, “Bulyying Dalam Al-Qur‟an (Analisis Terhadap Ayat-Ayat 

Bulyying Dengan Pendekatan Maqashidi‟, Jurnal ALFURQON, (2022), Vol. 5 No. 2, hlm.191. 
15

 Muhammad Mundzir, dkk., “Body Shaming Dalam Al-Qur‟an Perspektif Tfasir Maqshidi”, 

Jurnal Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir : MAGHZA, Vol.6 No.1, hlm. 93-112. 



7 

 

 

 

pokok permasalahan yang hanya berfokus pada kajian taraduf terhadap lafadz al-

Lamzu pada Q.S At-Taubah (9):79, Q.S Al-Hujurat (49):11, Q.S Al-Humazah 

(104):1, lafadz al-Sukhriah pada Q.S Al-Baqarah (2):212, Q.S Al-Mu‟minun 

(23):110, Q.S Az-Zumar (39):56 dan lafadz al-Istihza‟ pada Q.S Al-Baqarah 

(2):14, Q.S Ar-Ra‟d (13):32, dan Q.S Ar-Rum (30):10, dengan menggunakan 

Kitab Tafsir al-Qur‟an al-Azim karya Al-Imam Abul Fida Isamil Ibnu Katsir Ad-

Dimasyqi, Fathul Qadir Al-Jami‟ Fannay Ar-Riwayah Wa Ad-Dirayah Min „Ilm 

At-Tafsir karya Imam Asy-Syaukani dan At-Tafsirul Munir: Fil Aqidah Wasy-

Syari‟ah Wal Manhaj karya Wahbah Az-Zuhaili yang ditinjau dalam kajian 

semantik. 

E. Rumusan Masalah 

Berdasarkan uraian latar belakang yang telah dikemukakan, maka perlu 

dilakukan rumusan masalah sebagai landasan dan arah penelitian ini. Rumusan 

masalah ini bertujuan untuk memperjelas fokus kajian serta mengarahkan 

langkah-langkah metodologi yang akan ditempuh dalam penelitian ini. Dengan 

demikian, rumusan masalah dalam penelitian ini adalah. Sebagai berikut: 

1. Bagaimana taraduf makna lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ di 

dalam Al-Qur‟an menurut mufassir? 

2. Bagaimana analisis semantik kontekstual pada lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, 

dan al-Istihza‟ di dalam Al-Qur‟an?  

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan beberapa rumusan masalah yang telah diuraikan 

diatas, maka tujuan penelitian ini adalah : 

a. Untuk mengetahui taraduf makna lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan 

al-Istihza‟ di dalam Al-Qur‟an menurut mufassir. 

b. Untuk mengetahui analisis semantik kontekstual pada lafadz                   

al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ di dalam Al-Qur‟an. 



8 

 

 

 

2. Manfaat Penelitian 

Adapun manfaat dari penelitian ini adalah sebagai berikut : 

a. Diharapkan penelitian ini dapat memberikan kontribusi pada 

pengembangan ilmu pengetahuan dan memperkaya khazanah 

keilmuan khususnya dalam bidang ilmu Al-Qur‟an dan tafsir. Serta 

hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai referensi bagi peneliti 

selanjutnya yang ingin mengkaji tentang tema yang sama. 

b. Penelitian ini dapat meningkatkan kesadaran masyarakat tentang 

pentingnya memahami makna kata-kata dalam Al-Qur‟an, untuk 

mengungkapkan makna dari kosa kata yang ada didalam Al-Qur‟an 

khususnya pada lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah,  dan al-Istihza‟.  

c. Penelitian ini merupakan salah satu syarat utnuk mendapatkan gelar 

Sarjana Agama (S.Ag), pada program studi Ilmu Al-Qur‟an dan 

tafsir, Fakultas Uhuluddin, Universitas Islam Negri Sultan Syarif 

Kasim Riau. 

G. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan dalam penelitian ini terdapat 5 bab pokok 

pembahasan yang penting untuk disajikan dan terperinci, dengan tujuan untuk 

mempermudah memahami pembahasannya. Maka penulis menyusun sistematika 

penulisan di dalam penelitian ini. Sebagai berikut: 

BAB I : Pendahuluan yang terdiri dari: latar belakang masalah, penegasan 

istilah, identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan masalah, 

tujuan dan manfaat penelitian, serta sistematika penulisan. 

BAB II : Kajian teoritis yang terdiri dari 2 sub bab yaitu, landasan teori dan 

kajian yang relevan. Dimana pada bab ini membahas teori-teori 

yang digunakan dalam penelitian ini dan mengkaji penelitian-

penelitian terdahulu yang relevan pada penelitian ini. 



9 

 

 

 

BAB III : Metode Penelitian. Bab yang berisikan jenis penelitian, 

pendekatan penelitian yang digunakan dalam penelitian, sumber 

data, teknik pengumpulan data, dan teknik analisis data. 

BAB IV  : Merupakan hasil dari penelitian, yang mengkaji makna kata al-

Lamzu, al-sukhriah, dan al-istihza‟ beserta bentuk-bentuk 

turunannya dalam Al-Qur‟an. Bab ini juga mencakup penafsiran 

ayat-ayat yang mengandung kata talmiz dengan menggunakan 

Kitab Tafsir al-Qur‟an al-Azhim karya Al-imam Abul Fida Isma‟il 

Ibnu Katsir Ad-Dimasyqi, Kitab Tafsir Fathul Qadir karya Imam 

Al-Syaukani dan Kitab Tafsir al-Munir karya Wahbah Az-Zuhaili, 

dan Penerapan kaidah taraduf kemudian bab ini menganalisis 

semantik kontekstual lafadz al-Lamzu, al-sukhriah, dan al-istihza‟ 

di dalam Al-Qur‟an. 

BAB V : Bab penutup. Berisikan kesimpulan yang diambil dari rumusan 

masalah pada bab pertama serta menyampaikan saran bagi 

pembaca guna membangun keberlanjutan untuk penelitian 

berikutnya. Kemudian diakhiri dengan daftar pustaka.



 

9 

 

BAB II 

KAJIAN TEORETIS 

A. Landasan Teori 

1. Taraduf 

a. Pengertian Taraduf 

Secara etimologi taraduf adalah Masdar dari kata kerja ترادؼ   

berasal dari kata  ردؼ  yang mendapatkan tambahan dua huruf khumasiy, 

kata yang teridiri atas huruf-huruf ini makna dasar mengikuti sesuatu, dan  

.bermkna (saling mengikuti)  اترادؼ
16

 Al-Thanthawiy menyebutkan  اتتابع  
adalah seseorang yang mengendarai dibelakang yang lain.

17
 Istilah taraduf 

dalam bahasa Indonesia dikenal dengan sebutan sinonim yang berasal dari 

Bahasa Yunani Kuno, terdiri dari kata syn yang berarti “dengan”, dan kata 

anoma yang berarti “nama”. Jadi kalau kita kaitkan kedua kata tersebut 

mempunyai makna harfiyah “nama lain untuk benda yang sama”.
18

 

Secara terminologis, terdapat perbedaan pendapat di kalangan 

ulama mengenai pengertian taraduf secara komprehensif. Al-Jurjani 

mendefinisikan taraduf sebagai setiap kata yang memiliki satu makna 

tetapi memiliki beberapa nama, yang merupakan kebalikan dari 

musytarak.
19

 Disisi lain, al-Suyuthi mengratikan taraduf sebagai dua kata 

yang memiliki arti yang serupa atau berdekatan.
20

 Sementara Ibn Al-Arabi, 

sebagaimana dikutip oleh Abdurrahman AL-Akk‟, memberikan definisi 

yang tampak berbeda, yaitu taraduf sebagai dua kata yang berbeda yang 

                                                 
16

 Abu al-Husein Ahmad Bin Faris Ibn Zakariya, Mu‟jam Muqayyas Al-Lughah, (Beirut : Dar 

Ihya al-Turas, 2001), hlm. 427. 
17

 Muhammad Ali Al-Tahanawiy, Mausuah Kasyaf Istilahat  Al-Funum wa Al-Ulum, (Beirut : 

Maktabah Lubnan, 1997), hlm. 406. 
18

 Ubaid Ridho, “Sinonim dan Antonim dalam Al-Qur‟an”, Jurnal Al-Bayan, (2017) Vol. 9 

No.2, hlm. 282. 
19

 Ali bin Muhammad al-Juruni, Mu‟jam Al-Ta‟rifat, (Beirut : Dar al-Kutub al-Ilmiyyah), 

hlm. 200.  
20

 Jalaluddin Abdurrahman Al-Suyuthi, Al-Muzhir, (Kairo : Maktabah Dar al-Turats). Hlm. 

403. 



10 

 

 

 

biasa digunakan oleh orang Arab untuk merujuk pada satu nama atau benda 

yang sama, meskipun dengan penggunaan yang berbeda. Ini menunjukkan 

bahwa Ibn Al-Arabi membedakan pengunaan kedua kata tersebut meskipun 

memiliki makna yang sama.
21

 

Iskandar juga menjelaskan bahwa taraduf adalah penunjukan 

terhadap satu makna dengan menggunkan berbagai kata yang berbeda.
22

 

Para ahli linguistik Arab juga memiliki pandangan beragam terkait 

sinonimitas taraduf, baik klasik maupun modern, mengingat basis, latar 

belakang dan preferensi akademik masing-masing. „Awdah  Khalil Abu 

„Awdah meringkas sinonimitias anggitan ahli linguistik Arab klasik dan 

modern. Ulama klasik mendefenisikan, taraduf (sinomin) adalah kesatuan 

makna dengan bentuk nama-nama berbeda. Sedangkan menurut ahli 

linguistik Arab modern, sinonimitas adalah lafadz-lafadz yang memiliki 

satu makna serta menerima bentuk perubahan dari lafadz dalam berbagai 

gaya bahasa.
23

  

Dari beberapa penjelasan diatas, penulis memahami bahwa taraduf 

adalah istilah yang merujuk pada fenomena dimana dua atau lebih kata 

memiliki makna yang sama, sehingga dapat digunakan secara bergantian 

dalam konteks tertentu. 

b. Persepsi Ulama Mutaqaddimin pada Taraduf 

Pertama, golongan yang mendukung bahwa taraduf itu berada 

dalam suatu kata. Ulama yang tergolong dalam kelompok ini adalah Imam 

Sibawaih. la merupakan Ulama tata bahasa Arab yang memiliki kitab 

pertama dalam kaidah-kaidah bahasa Arab berjudul "al-Kitab". Sibawaih 

berpendapat, dalam bahasa Arab paling tidak ada tiga bentuk kata. 

                                                 
21

 Khalid Abdurrahman al-Akk‟, Ushul Tafsir Wa Qawa‟idhuhu, (Beirut : Dar al-Nafai, 

1986), hlm. 271. 
22

 Iskandar, “Kontroversi Kaidah Taraduf dalam Al-Qur‟an”, Jurnal Semiotika, Vol. 1 No. 2, 

(2021), hlm. 134. 
23

 „Awdah Khalil Abu „Awdah, Al-Tathawwur Al-Dallali bain Lughah Al-Sho‟ri Al-Jahili wa 

Lughah Al-Qur‟an Karim, (Ardon Al-Zarqa‟ : Maktabat Al-Minbar, 1985), hlm. 58. 



11 

 

 

 

Pertama, kata yang berbeda karena maknanya juga berbeda, seperti kata 

jalasa dan dzahaba. Kedua, kata yang lafadznya berbeda namun memiliki 

satu makna, seperti kata dzahaba dan inthalaqa. Ketiga, satu kata sedangan 

maknanya berbeda-beda, seperti kata dharaba, bisa berarti memukul, 

memberi contoh, dan lain-lain.
24

 

Sejalan dengan Imam Sibawaih, Fakhruddin al-Razi menganggap 

bahwa terjadinya dua kalimat atau lebih untuk satu makna disebabkan oleh 

sudut pandang yang berbeda, adakalanya memandang dari segi dzat dan 

adakalanya juga memandang sifat yang ada dalam dzat tersebut. Misalnya, 

kata al-saif dan kata al-sharim. Kata al-saif menunjukkan dzat itu sendiri, 

yaitu Pedang, sementara al-sharim menunjukkan pedang dari segi sifatnya, 

yaitu tajam.
25

 Pandangan Tajuddin al-Subki juga tidak jauh berbeda dengan 

Imam al-Razi. Al-Subki menyatakan, kalaupun ada dua kata yang sama 

dalam satu makna, maka kata yang kedua adalah sebagai penjelas dengan 

perspektif berbeda, seperti kata insan dan basyar. Disebut insan karena ia 

jinak, lembut, atau memiliki karakter. Sedangkan disebut basyar karena 

manusia memiliki kulit, tampak, dan memiliki bentuk.  

Secara universal, alasan golongan ini adalah karena mereka 

berhujjah dengan suatu pertanyaan "Seandainya dalam setiap kata ada kata 

yang maknanya tidak sama, bagaimana mungkin menjelaskan sesuatu 

dengan bahasa yang berbeda, seperti ketika menafsirkan kata la raiba fih 

dengan la syakka fih dalam al- Qur'an, atau kata al-lubb dengan al-qalb. 

Lebih lanjut, mereka mempertanyakan; Apabila al-syak dan al-raib 

memiliki makna yang berbeda, maka penafsiran ulama dahulu dengan kata 

tersebut bisa dibilang keliru.
26

 

                                                 
24

 Rammadhan Abd al-Tawwab, Ushul Fiqh al-Lughah, (Kairo : Khanji, 1999), hlm. 308. 
25

 Ahmad Mukhtar Umar, Ilm al-Dilalah, (Kairo : Ilm al-Kutub, 1998), hlm. 217. 
26

 Jalaluddin Abdurrahman Al-Suyuthi, Al-Muzhir, (Kairo : Maktabah Dar al-Turats). Hlm. 

403. 



12 

 

 

 

Kedua, terdapat golongan ulama yang menolak pendapat tersebut. 

Golongan ini mengingkari keberadaan taraduf, baik yang berkaitan dengan 

makna yang sama meskipun menggunakan kata yang berbeda, maupun 

yang dilihat dari segi sifatnya. Mereka juga menolak adanya kesamaan 

makna dalam bentuk kata kerja, contohnya kata "qa'ada" tidak sama 

dengan "jalasa", dan "dzahaba" tidak sama dengan "inthalaqa". Salah satu 

ulama yang menolak konsep taraduf ini adalah Abu al-Abbas al-Tsa'labi, 

yang berpendapat bahwa tidak mungkin ada dua kata yang berbeda yang 

memiliki makna yang sama.
27

 

Sementara itu, Ibnu Faris membantah pendapat ulama yang 

menganggap bahwa sifat merupakan bagian dari bentuk taraduf. Ia 

memberikan contoh dengan kata "al-saif", yang merupakan nama untuk 

suatu benda, dan menjelaskan bahwa "al-saif" juga berfungsi sebagai laqab 

atau sifat dari benda tersebut. Menurut Ibnu Faris, laqab dan sifat yang 

melekat pada "al-saif" tidak dapat disamakan dengan "al-saif" itu sendiri. 

Selain itu, ulama lain yang menolak adanya taraduf adalah Abu Hilal al-

Ashkari. Ia menulis sebuah karya berjudul "al-Furuq al-Lughawiyyah" 

untuk menanggapi beberapa kata yang dianggap sebagai taraduf. 

Menurutnya, setiap nama atau kata hanya menunjukkan satu makna. Jika 

sebuah nama atau kata sudah jelas menunjukkan satu makna yang dapat 

dipahami, maka kata kedua dan ketiga menjadi tidak berguna dan dianggap 

sia-sia (fudlah).
28

 

c. Persepsi Pakar Bahasa Kontemporer Al-Muhadatsah Pada Taraduf 

Jika para ahli bahasa di masa lalu memiliki pandangan yang 

berbeda mengenai keberadaan taraduf (sinonim), hal serupa juga terjadi di 

kalangan ulama kontemporer hingga saat ini. Namun, mayoritas pakar 

                                                 
27

 Abd al-Malik bin Muhammad Abu Manshur al-Tsa'labi, Majalis al-Tsa'lab, (Kairo: Dar al- 

Ma'arif), Cetakan ke-2. 
28

 Ahmad Mukhtar Umar, Ilm Al-Dilalah, (Kairo : Ilm Al-Kutub, 1998), hlm. 218. 



13 

 

 

 

bahasa modern cenderung berpendapat bahwa sinonim itu ada. Di antara 

para pakar bahasa kontemporer, terdapat pandangan yang mengarahkan 

manusia menuju tujuan yang jelas dan jalan yang benar, dengan 

menegakkan prinsip kehidupan yang berlandaskan keimanan kepada Allah 

dan risalah-Nya. Istilah "Asbab An-Nuzûl" secara etimologis terdiri dari 

dua kata "Ashab", yang berarti sesuatu yang menghubungkan atau 

menyampaikan kepada sesuatu yang lain, dan "An-Nuzûl", yang berarti 

menempati atau berada di suatu tempat.
29

 

Di samping mereka menerima adanya taraduf, disebutkan juga 

bahwa kata-kata yang dianggap sebagai taraduf tidak dianggap memiliki 

makna yang sama jika diucapkan dengan suara yang berbeda. Meskipun 

terdapat kemiripan makna atau kesamaan dalam aplikasi penggunaannya, 

seperti pada kata "ahlafa" dan "aqsama" yang keduanya berarti bersumpah, 

penggunaannya tetap berbeda. 

Seiring dengan perkembangan zaman, para ahli bahasa kontemporer 

menetapkan batasan-batasan untuk kata-kata yang dianggap sebagai 

taraduf. Beberapa batasan yang dianggap penting adalah bahwa kedua kata 

yang dianggap taraduf tersebut harus berada dalam satu lingkungan bahasa. 

Tidak dapat dikatakan sebagai taraduf jika suatu bahasa berkembang dalam 

kultur dan dialek yang berbeda. Contohnya dalam bahasa Indonesia, kata 

"gue" dan "saya". "Gue" berasal dari dialek gaul Jakarta, sementara "saya" 

merupakan bentuk bahasa Indonesia yang formal.
30

 

d. Latar Belakang Munculnya Taraduf 

Taraduf atau sinonim bisa terjadi sebagai akibat beberapa hal, 

diantaranya: 

                                                 
29

 Azza Humayro, “Taraduf  Dalam Al-Qur‟an Pada Juz 15,16,17 (Analisis „Ilm Ad-Dilalah 

Lafadz Al-Insan dan Basyar)”, Jurnal AD-DHUHA, Vol. 2, No. 1, (2021), hlm.65. 
30

 Iskandar, “Kontroversi Kaidah Taraduf dalam Al-Qur‟an”, Jurnal Semiotika, Vol. 1 No. 2, 

(2021), hlm. 134. 

 



14 

 

 

 

1) Pengaruh kosakata yang berasal dari berbagai dialek Arab mengalami 

transformasi menjadi dialek Quraisy. Banyak kata yang jumlahnya 

cukup banyak idak mengikuti pola dialek Quraisy, sehingga muncul 

kesamaan dalam nama, sifat, dan bentuknya. 

2) Kamus-kamus bahasa Arab mengumpulkan kosakata dari berbagai 

dialek suku, seperti Dias, Ailan, Tamim, Asad, Huzail, Quraisy, dan 

sebagian suku Kinanah. Meskipun sebagian besar kosakata dalam 

kamus tersebut berasal dari bahasa Quraisy, kesempurnaan kamus tidak 

hanya bergantung pada bahasa Quraisy, tetapi juga mencakup sejumlah 

besar kosakata lainnya. 

3) Kosakata yang sudah lama tidak digunakan kini tergantikan dengan    

kosakata yang baru. 

4) Ketidakjelasan dalam membedakan kosakata pada kamus-kamus 

menyebabkan ketidakpastian dalam penentuan makna hakiki dan 

majazi. Fenomena ini sering kali mengakibatkan penggunaan kosakata 

dengan makna yang tidak tepat, dimana dominasi penggunaan lenih 

condong kepada makna majazi. 

5) Terdapat satu nama yang mewakili beberapa kata sifat. Contohnya, al-

hinda, al-husam, al-yamani, al-adb, dan al-qati, yang semuanya 

merujuk pada kata al-saif (pedang). Ini menunjukkan bahwa setiap 

nama tersebut menggambarkan sifat-sifat khusus dari kata al-saif, dan 

kata al-saif dapat tergantikan oleh sifat-sifat tersebut, sehingga sifat-sifat 

itu menjadi identik dengan kata al-saif itu sendiri. 

6) Banyak kosakata yang sebenarnya tidak memiliki makna yang sama jika 

dilhat dari konteks keadaan yang dimilikinya, karena setiap kata tersebut 

memiliki ciri khasnya masing-masing. 



15 

 

 

 

7) Terdapat banyak lembaran-lembaran dalam kitab-kitab bahasa Arab dari 

masa lalu yang ditulis dengan tulisan Arab (Khat Al-Arab) yang tidak 

dilengkapi dengan tanda atau syakl.
31

    

2. Semantik 

a. Pengertian Semantik 

Kata semantik berasal dari bahasa Yunani sema yang artinya tanda 

atau lambang (sign). Bentuk verbal dari semantik adalah semaino yang 

berarti menandai atau melambangkan. Yang dimaksud dengan tanda atau 

lambang dalam semantik adalah tanda linguistik. Menurut Saussure, tanda 

linguistik itu terdiri dari komponen penanda yang berwujud bunyi, dan 

komponen petanda yang berwujud konsep atau makna. Kata semantik 

pertama kali digunakan oleh seorang filologi Perancis bernama Breal pada 

tahun 1883. 

Semantik disepakati sebagai istilah yang digunakan dalam bidang 

linguistik yang mempelajari tentang tanda-tanda linguistik dengan hal-hal 

yang ditandainya. Semantik disebut sebagai bidang linguistik yang 

mempelajari hubungan antara tanda linguistik itu dengan hal-hal yang 

ditandainya. Dengan kata lain, semantik merupakan bidang studi dalam 

linguistik yang mempelajari makna-makna yang terdapat dalam satuan-

satuan bahasa.
32

 

Adapun pengertian semantik menurut Toshihiko Izutsu merupakan 

kajian analitik terhadap istilah-istilah kunci suatu bahasa dengan suatu 

pandangan yang akhirnya sampai pada pengertian konseptual dari 

masyarakat pengguna bahasa itu, tidak hanya sebagai alat bicara dan 

berpikir tetapi lebih mengarah pada pengonsepan dan penafsiran dunia 

                                                 
31

 Fikri Mahmud, Qawa‟id Tafsir (Kaidah-Kaidah Menfasirkan Al-Qur‟an), (Pekanbaru: El-

Markazi, 2021), hlm.39. 
32

 Fitri Amalia dan Astri Widyarulli Anggraeni, Semantik Konsep dan Contoh Analisis, (Jawa 

Timur: Madani, 2017), hlm. 3. 



16 

 

 

 

yang melingkupinya.
33

 Semantik merupakan bagian strukur ilmu 

kebahasan (linguistk), istilah semantik dalam bahasa Arab dikenal dengan 

‟ilm al-Dalalah (ilmu tentang makna), onjek semantic hampir sama dengan  

„ilm balaghah, yaitu tentang spesifikasi makna yang membahas makna asli 

dan makna yang berkaitan.
34

  

Dari penjelasan di atas, dapat disimpulkan pengertian semantik 

merupakan cabang dari linguistik yang mempelajari makna dan Bahasa. 

Secara lebih spesifik, semantik berfokus pada hubungan antara kata, frasa, 

dan kalimat dengan makna yang diwakilinya. Dengan memahami ilmu 

semantik, kita dapat lebih baik dalam berkomunikasi, menafsirkan teks, 

dan memahami nuansa dalam bahasa yang digunakan dalam sehari-hari. 

b. Perkembangan Ilmu Semantik 

Semantik merupakan bidang yang tidak terpisahkan dari definisinya 

sendiri. Aristoteles, seorang pemikir Yunani yang hidup antara 384-322 

SM, adalah orang pertama yang memperkenalkan istilah "makna" dengan 

mendefinisikan "kata" sebagai satuan terkecil yang mengandung makna. Ia 

menegaskan bahwa makna yang muncul dari kata bersifat otonom, serta 

makna yang timbul akibat hubungan gramatikal. Selain itu, Plato (429-347 

SM) dalam karyanya Cratylus juga menyatakan bahwa bunyi-bunyi bahasa 

secara implisit mengandung makna tertentu. Namun, pada masa itu, batas 

antara etimologi makna dan studi makna kata belumlah jelas. 

Pada tahun 1825, seorang Jerman bernama C. Chr. Reisig 

memperkenalkan konsep baru tentang tata bahasa yang mencakup tiga 

unsur utama: (1) semasiologi, yaitu ilmu tentang tanda; (2) sintaksis, yang 

mempelajari kalimat; dan (3) etimologi, yang mengkaji asal usul kata serta 

                                                 
33

 Toshihiko Izutsu, Relasi Tuhan dan Manusia : Pendekatan Semantik Dalam Al-Qur‟an, 

(Yokyakarta: Tiara Wacana, 1997), hlm. 3. 
34

 Wahyu Hanafi , “Linguistik Al-Qur‟an (Reinterpretasi Makna Manusia Dibalik Surat Al-

Fatihah Dalam Wacana Semantik)”, Jurnal Studi Qur‟an, Vol. 2, No.1, (2017), hlm 5.  



17 

 

 

 

perubahan bentuk dan maknanya. Meskipun studi tentang semantik sudah 

ada, istilah itu sendiri belum digunakan, sehingga periode ini disebut oleh 

Ullman sebagai "underground period" atau masa pertumbuhan pertama. 

Masa kedua pertumbuhan semantik ditandai oleh karya Michael 

Breal (1983), seorang Prancis, melalui artikelnya "Les lois Intellectuelles 

du Langage" (Hukum Bahasa Intelektual). Meskipun Breal secara jelas 

menyebut semantik sebagai bidang baru, ia masih menganggapnya sebagai 

ilmu yang bersifat historis, lebih berfokus pada unsur-unsur di luar bahasa, 

seperti perubahan makna, latar belakangnya, serta hubungan dengan logika 

dan psikologi. Karya klasik Breal di akhir abad ke-19 adalah "Essai de 

Semantique." 

Pertumbuhan ketiga dalam studi makna muncul dengan karya 

filolog Swedia, Gustaf Stern, berjudul "Meaning and Change of Meaning, 

with Special Reference to the English Language" (1931). Dalam kajian ini, 

Stern melakukan studi makna secara empiris dengan fokus pada bahasa 

Inggris. Sebelum karya Stern, Ferdinand de Saussure menerbitkan buku 

"Cours de Linguistique Generale" yang sangat berpengaruh dalam 

perkembangan linguistik. Saussure memperkenalkan dua konsep baru: (1) 

linguistik sebagai studi kebahasaan yang berfokus pada bahasa pada waktu 

tertentu, sehingga pendekatan yang digunakan bersifat diakronis; dan (2) 

bahasa sebagai suatu gestalt atau totalitas yang terdiri dari elemen-elemen 

yang saling bergantung untuk membentuk keseluruhan. Konsep ini menjadi 

dasar bagi paham linguistik struktural. 

Perkembangan semantik juga dipengaruhi oleh teori medan makna 

yang diperkenalkan oleh profesor Trier. Dengan mengadaptasi teori 

Saussure, kajian semantik selanjutnya memiliki ciri-ciri: (1) meskipun 

membahas perubahan makna, pendekatan historis ditinggalkan demi kajian 

deskriptif; dan (2) struktur kosakata menjadi fokus perhatian.  



18 

 

 

 

Secara umum, istilah semantik disepakati sebagai bidang linguistik 

yang mempelajari hubungan antara tanda-tanda dan hal-hal yang 

ditandainya, atau dengan kata lain, mempelajari makna dalam bahasa. 

Dengan demikian, semantik dapat dipahami sebagai ilmu tentang makna, 

yang merupakan salah satu dari tiga tataran analisis bahasa: fonologi, 

gramatika, dan semantik.
35

 

c. Manfaat Mempelajari Ilmu Semantik 

Semantik memiliki peranan yang sangat penting dalam penggunaan 

bahasa, yang dapat dipahami sebagai kegiatan komunikasi baik secara lisan 

maupun tulisan. Dalam berbahasa, bahasa berfungsi untuk menyampaikan 

makna, yang terkandung dalam setiap kata dalam kalimat yang digunakan 

saat berinteraksi. Oleh karena itu, mempelajari semantik sangat bermanfaat 

dalam berbagai aspek, termasuk dalam pemerolehan, pembelajaran, dan 

profesi yang dijalani oleh setiap individu. 

Mempelajari semantik bermanfaat dalam proses pemerolehan dan 

pembelajaran bahasa, serta pemahaman tentang makna dimulai sejak awal 

proses belajar bahasa dan berlanjut hingga semua aspek bahasa lainnya 

dikuasai. Misalnya, seorang anak yang ingin menyatakan keinginannya 

untuk makan dengan kata "maem" sudah menunjukkan pemahaman makna, 

meskipun ia belum sepenuhnya menguasai kosakata tersebut.  

Selain itu, mempelajari semantik juga bermanfaat bagi seseorang 

untuk menjadi lebih terampil dalam memilih kata-kata yang terus 

berkembang seiring waktu. Bahasa selalu mengalami perubahan, dengan 

munculnya banyak kosakata baru yang memiliki makna berbeda. Dengan 

pemahaman semantik yang baik, seseorang dapat memilih kosakata yang 

                                                 
35

 Anis Rofi Hidayah dan Alfiatul Hasanah, "Pendekatan Semantik Terhadap Al-Qur'an 

Dalam Karya Toshihiko Izutsu", Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Dasar, Vol. 3 No. 2 September 

2018. 



19 

 

 

 

tepat sesuai dengan perkembangan zaman, sehingga memudahkan dalam 

menyampaikan informasi dengan makna yang akurat kepada masyarakat. 

Bagi mahasiswa yang bercita-cita menjadi pendidik, pemahaman 

semantik sangat berguna dalam proses mengajar. Mereka dapat memilih 

kata-kata yang sesuai dengan tingkat pendidikan peserta didik dan 

membantu dalam mengajarkan kompetensi inti dalam kurikulum bahasa 

Indonesia. 

Bagi wartawan dan reporter, pengetahuan semantik memberikan 

manfaat praktis dalam memilih kata yang tepat untuk menghindari 

kesalahpahaman di kalangan pembaca. Hal ini penting, mengingat 

seringkali kata-kata dalam berita dapat menimbulkan kebingungan jika 

tidak dipilih dengan hati-hati. Bagi peneliti bahasa, pemahaman semantik 

memberikan landasan teoretis yang kuat untuk menganalisis fenomena 

bahasa, serta membantu dalam menemukan konsep-konsep baru dalam 

bidang semantik. 

Bagi Sastrawan juga akan diuntungkan dengan kompetensi 

semantik, karena mereka perlu memilih kata-kata yang tepat dalam 

menciptakan karya sastra. Setiap pilihan kata memiliki makna yang 

berbeda dan dapat diinterpretasikan secara bervariasi oleh pembaca. 

Penulis yang baik mampu memilih kata-kata yang tepat sehingga makna 

yang ingin disampaikan dapat dipahami dengan baik oleh pembaca. 

Dan tentunya, mempelajari semantik juga bermanfaat bagi 

masyarakat. Dalam setiap aspek kehidupan, selalu ada penggunaan kata, 

kalimat, atau bentuk bahasa lainnya yang memiliki makna yang perlu 

dipahami. Misalnya, dalam komunikasi sehari-hari, pemahaman makna 

menjadi kunci untuk kelancaran interaksi. Contoh konkret adalah slogan-

slogan tentang pembuangan sampah yang sering diabaikan oleh 

masyarakat. Pengabaian ini bisa disebabkan oleh kurangnya pemahaman, 

ketidakpedulian, atau ketidaksadaran. Misalnya, slogan "area bebas asap 



20 

 

 

 

rokok" dapat menimbulkan kebingungan tentang apakah itu berarti bebas 

merokok atau tidak boleh merokok. Hal ini menunjukkan pentingnya 

kompetensi semantik dalam memahami makna yang terkandung dalam 

bahasa.
36

 

d. Semantik Al-Qur’an 

Al-Qur'an yang kita miliki saat ini ditulis dalam bahasa yang 

digunakan 14 abad yang lalu. Untuk memahami makna dan pengetahuan 

yang terkandung di dalamnya, penting bagi kita untuk mengenal bahasa 

yang digunakan pada masa penurunannya. Menurut Amin al-Khulliy, salah 

satu pendekatan untuk memahami isi Al-Qur'an adalah dengan melakukan 

studi terhadap aspek internalnya. Pendekatan ini mencakup pelacakan 

perkembangan makna dan signifikansi dari kata-kata tertentu dalam Al-

Qur'an, baik dalam bentuk tunggal maupun dalam konteks yang lebih luas. 

Kemudian melihat indikasi makna dalam berbagai generasi serta 

dampaknya terhadap masyarakat, baik dari segi sosio-psikologis maupun 

peradaban dalam konteks pergeseran makna yang terjadi.
37

 Konsep-konsep 

pokok yang terdapat dalam makna kata-kata Al-Qur‟an dijelaskan dalam 

beberapa langkah penelitian, yaitu: 

1) Proses penelitian semantik Al-Qur'an dimulai dengan menentukan kata 

yang akan dianalisis makna dan konsepnya. Kata tersebut dijadikan 

sebagai kata fokus, dikelilingi oleh kata kunci yang mempengaruhi 

pemaknaannya dan membentuk sebuah konsep dalam bidang semantik. 

Kata fokus berfungsi sebagai pusat konseptual yang menunjukkan dan 

membatasi bidang konseptual yang relatif independen, berbeda dari 

keseluruhan kosa kata yang lebih luas. Kata kunci adalah istilah yang 

sangat berperan dalam menyusun struktur konseptual dasar pandangan 

                                                 
36

 Fitri Amalia dan Astri Widyarulli Anggraeni, Semantik Konsep dan Contoh Analisis, (Jawa 

Timur: Madani, 2017), hlm. 9-11.  
37

 M. Yusron dkk., Studi Kitab Tafsir Kontemporer, (Yogyakarta: Teras, 2006), hlm. 18. 



21 

 

 

 

dunia Al-Qur'an, sedangkan medan semantik merujuk pada wilayah 

yang dibentuk oleh berbagai hubungan antar kata dalam suatu bahasa. 

2) Mengungkapkan makna dasar dan makna relasional dari kata fokus. 

Makna dasar adalah makna yang melekat pada kata itu sendiri, 

sedangkan makna relasional adalah makna konotasi yang ditambahkan 

berdasarkan posisi kata dalam konteks tertentu. Makna dasar dapat 

ditemukan melalui kamus bahasa Arab yang membahas kata-kata dalam 

Al-Qur'an, sedangkan makna relasional diperoleh dari hubungan 

sintagmatis (relasi antarmakna kata) antara kata fokus dan kata kunci 

dalam bidang semantik. 

3) Menelusuri sejarah makna kata, yang melibatkan dua istilah penting 

dalam semantik: diakronik dan sinkronik. Diakronik berfokus pada 

unsur waktu dalam bahasa, sedangkan sinkronik menekankan pada 

kondisi saat ini dari kata tersebut. Dalam konteks Al-Qur'an, analisis 

diakronik mencakup penggunaan kata dalam masyarakat Arab dari 

sebelum turunnya Al-Qur'an hingga era kontemporer, sedangkan 

analisis sinkronik melihat perubahan makna dari awal penggunaan kata 

hingga menjadi konsep penting dalam Al-Qur'an. 

4) Mengungkapkan konsep-konsep yang ditawarkan Al-Qur'an kepada 

pembacanya, agar dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Tujuan 

dari semantik Al-Qur'an adalah memberikan pemahaman baru tentang 

konsep-konsep yang ada dalam Al-Qur'an, sehingga dapat 

diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari dan membentuk gaya 

hidup yang lebih baik, sesuai dengan aturan-aturan Al-Qur'an dan visi 

Qur'ani terhadap alam semesta.
38

 

Berkenaan dengan penjelasan diatas, dapat diketahui bahwa 

semantik Al-Qur‟an bertujuan untuk memberikan  pemahaman baru 

                                                 
38

 Fauzan Azima, “Semantik Al-Qur‟an (Sebuah Metode Penafsiran), Jurnal Pemikiran 

Keislaman dan Kemanusiaan, Vol. 1 No. 1 (2017), hlm. 46. 



22 

 

 

 

terhadap apa yang disampaikan oleh Al-Qur‟an kepada manusia  agar bisa 

mengaplikasikan konsep tersebut dalam kehidupan sehari-hari. 

B.  Kajian yang Relevan 

Dalam pelaksanaan penelitian ini, penulis tidak akan mampu untuk 

mencapai tujuan yang diinginkan tanpa adanya peran secara tidak langsung 

oleh para peneliti sebelumnya yang telah menulis mengenai pemaknaan kata 

talmiz dalam Al-Qur'an. Maka dari beberapa sisi tinjauan pustaka penelitian ini. 

sepanjang pengamatan peneliti, bahwa wacana yang memperbincangkan 

tentang taraduf lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟ dalam Al-Qur'an 

hanya sedikit, akan tetapi ada penelitian dari karya ilmiah yang relevan 

berkaitan dengan penelitian ini diantaranya: 

1. Skripsi Salma Kurnia, Mahasiswa IAIN Kediri, 2023, dengan judul "Term 

Sakhar Dalam Al-Qur‟an (Fenomena Kasus Body Shaming Dan 

Implikasinya". Perbedaan dalam penelitian ini terletak pada metode 

penelitian yang menekankan pada metode maudhu‟i sedangkan persamaan 

penelitian ini adalah mengkaji term sakhar di dalam Al-Qur‟an. Dalam 

skripsi tersebut mencoba menggali pandangan Al-Qur‟an mengenai sakhar 

dan bagaimana implikasinya di dalam Al-Qur'an terhadap fenomena body 

shaming.
39

 

2. Skripsi Chalid, Mahasiswa UIN Alauddin. Makassar 2019, dengan judul 

“Makna Istihza‟ Dalam Al-Qur‟an (Suatu Kajian Tafsir Tahlili Terhadap 

QS.At-Taubah/9: 64-65". Perbedaan penelitian ini terletak pada 

pendekatan metode tafsir tahlili dan pendekatan sosiologis untuk 

menjawab dampak dan sikap pelaku Istihza‟ dalam kehidupan sedangkan 

persamaan penelitiannya menjelaskan tentang hakikat Istihza‟dalam Al- 

                                                 
39

 Salma Kurnia, “Term Sakhar Dalam Al-Qyr‟an (Fenomena Kasus Body Shaming dan 

Implikasinya)", Skripsi. IAIN Kediri, 2023. 



23 

 

 

 

Qur'an.
40

 

3. Skipsi Dewi Maghfiroh, Mahasiswa UIN Kiai Haji Achmad Siddiq, 

Jember, 2024, dengan judul "Sakhar Dalam Surah Al-Hujurat Ayat 11 

(Studi Komparatif Dalam Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Ibnu Katsir). 

Perbedaan penelitian ini terletak pada metode tafsir komparatif yang 

menggunakan perbandingan antara kitab tafsir al-Misbah dan kitab tafsir 

Ibnu Katsir.
41

  

4. Skripsi Muhammad Haetami Sopwan, Mahasiswa IAIN Kediri, 2022, 

dengan judul "Makna Istihza‟ Dalam Perspektif Al-Qur'an (Studi Tafsir 

Al-Maraghi Karya Imam Ahmad Mustafa Al-Maraghi). Perbedaan 

penelitian ini terletak pada fokus kajian dengan kitab tafsir Al-Maraghi dan 

juga hanya terfokus pada satu lafadz Istihza‟ dalam Al-Qur‟an.
42

 

5. Skripsi  Rifaldi Rahman, Mahasiswa UIN Suska Riau, 2023, dengan judul, 

“Istihza‟ Biddin Dalam Al-Qur‟an Menurut Tafsir Al-Misbah dan Tafsir 

Al-Munir (Kajian  Studi Tematik)”. Perbedaan penelitian ini terdapat pada 

pendekatan metode tafsir tematik dengan sumber primer yang 

menggunakan kitab tafsir Al-Misbah dan kitab tafsir Al-Munir berfokus 

pada pembahasan lafadz Istihza‟ Biddin.
43

 

6. Skripsi Erni Lathifah, Mahasiswa Universitas Muhammadiyyah Surakarta, 

2021, dengan judul “Perilaku Al-Hamz dan Al-Lamz Dalam Bulyying  

Antar Siswa Di Sekolah Menurut Perspektif Al-Qur‟an (Studi Tafsir Ibnu 

Katsir)”. Perbedaan penelitian ini terletak pada pendekatan metode tafsir 

hermeneutika yang hanya berfokus pada pembahasan lafadz Al-Lamz dan 

                                                 
40

 Nabila Chalid, “Makna Istihza‟ Dalam Al-Qur‟an (Suatu Kajian Tafsir Tahlili Terhadap 

Q.S At-Taubah 9:64-65)", Skripsi.UIN Alauddin, Makassar 2019 
41

 Dewi Maghfiroh, "Sakhar Dalam Surah Al-Hujurat Ayat 11 (Studi Komparatif Dalam 

Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Ibnu Katsir), Skripsi. UIN Kiai Haji Achmad Siddiq, Jember 2024. 
42

 Muhammad Haetami Sopwan, "Makna Istihza‟ Dalam Perspektif Al-Qur'an (Studi Tafsir 

Al-Maraghi Karya Imam Ahmad Mustafa Al-Maraghi)” , Skripsi IAIN Kediri, 2022. 
43

 Rifaldi Rahman, “Istihza‟ Biddin  Dalam Al-Qur‟an Menurut Tafsir Al-Misbah dan Tafsir 

Al-Munir (Kajian Studi Tematik)”, Skripsi, UIN Suska Riau, 2023. 



24 

 

 

 

Al-Hamz dengan menggunakan pandangan kitab tafsir Ibnu Katsir.
44

 

7. Artikel yang ditulis Itrayuni dan Nixon Husin, 2021, dari Jurnal An-Nur 

dengan judul “Istihza‟ Terhadap Rasul Dalam Al-Qur‟an (Kajian Tafsir 

Maudhu‟i)”. Jurnal ini membahas seputar makna istihza‟ yang mengacu 

pada penghinaan terhadap Rasul. Adapun persamaan penelitian yaitu pada 

pembahasan pada lafadz istihza‟, sedang perbedaanya terletak pada objek 

kajian lafadz, tafsir yang digunakan, dan metode tafsir yang diapakai.
45

 

 

                                                 
44

 Erni Lathifah, “Perilaku Al-Hamz dan Al-Lamz Dalam Bulyying  Antar Siswa Di Sekolah 

Menurut Perspektif Al-Qur‟an (Studi Tafsir Ibnu Katsir”, Skripsi, Universitas Muhammadiyyah 

Surakarta, 2021. 
45

 Arin Mauilda Aulana, “Body Shaming Dalam Al-Qur‟an Perspektif Tafsir Maqashidi‟, 

Jurnal Maghza, (2021), Vol. 6 No. 1, hlm. 99. 



 

25 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini mengarah ke penelitian kepustakaan (Library 

Research) yaitu penelitian yang mengumpulkan data dan informasi dari sumber-

sumber yang tersedia di perpustakaan, seperti buku, artikel, majalah, dokumen, 

catatan, kisah-kisah sejarah, dan lain-lain.
46

 Substansi dari penelitian kepustakaan 

ini terletak pada isi yang dikandungnya. Dengan kata lain, jenis penelitian ini 

lebih berfokus pada aspek-aspek yang bersifat teoritis, konseptual, serta gagasan 

dan ide-ide lainnya.
47

 Karena sumber dan referensi yang digunakan dalam 

penelitian memang mengambil dari data data yang berasal dari buku, skripsi, 

jurnal, artikel, naskah, dan lainnya. 

B. Pendekatan Penelitian 

Dari karakteristik dan signifikannya, pendekatan penelitian ini tergolong 

kedalam penelitian kualitatif yaitu pendekatan yang digunakan untuk 

mendapatkan data yang mendalam, suatu data yang mengandung makna. Data 

yang dikumpulkan didapati dari buku-buku, hasil laporan penelitian ilmiah 

ataupun resmi maupun dari literatur lain. Penelitian kualitatif ini tentunya 

berbeda dengan penelitian kuantitatif, sebab penelitian ini tidak menggunakan 

statistik, namun melalui pengumpulan data, analisis lalu di interpretasikan.
48

 

Pendekatan kualitatif merupakan penelitian yang bersifat deskriptif dan 

analisis. Deskriptif dalam penelitian kualitatif diartikan dengan menggambarkan 

dan menjabarkan suatu peristiwa, fenomena, dan situasi sosial yang diteliti. 

Analisis berarti memaknai dan menginterpretasikan serta membandingkan data 

                                                 
46

 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, (Pekanbaru : Pustaka Riau, 2013), hlm.12. 
47

 Nashruddin Baidan dan Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, (Yokyakarta : 

Pustaka Pelajar, 2022), hlm. 27. 
48

 Miza Nina Adlini Dkk, “Metode Penelitian Kualitatif”, Jurnal Edumaspul, Vol. 6 No. 1 

(2022), hlm. 975. 



26 

 

 

 

hasil penelitian. Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa pendekatan 

kualitatif merupakan suatu teknik penelitian yang menggunakan narasi atau kata-

kata dalam menjelaskan dan menjabarkan makna dari setiap fenomena, gejala, 

dan situasi sosial tertentu.
49

  

Tentunya dalam penelitian tafsir, pendekatan kualitatif termasuk salah 

satu pilihan yang relevan karena pendekatan ini menekankan pada aspek 

kualitasnya dan peneliti diukur kemampuannya untuk membaca, menelaah dan 

menganalisis data. Melihat bagaimana seorang peneliti dalam kajian tafsir 

berusaha menjelajah makna yang tersurat dan tersirat pada lafadz-lafadz didalam 

Al-Qur‟an. Adapun metode tafsir yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

metode semantik dengan kajian taraduf. Di mana secara khusus semantik 

mengkaji studi tentang makna dengan sistem penafsiran yang meneliti dan 

menjelaskan makna suatu kata, dengan kajian taraduf yang merujuk pada 

sinonimitas atau persamaan kata. Dalam hal ini, peneliti hanya mengkaji seputar 

lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan  al-Istihza‟. 

C. Sumber Data 

Adapun sumber data yang digunakan penulis diklasifkasikan menjadi 

dua, yaitu data primer dan data sekunder. Sebagai berikut : 

1. Data Primer 

Data Primer adalah data yang diperoleh dari sumber sumber asli yang 

memuat informasi dari data penelitian. Sumber asli yang dimaksud disini adalah 

sumber pertama sebagaimana objek penelitian.
50

 Maka dari itu sumber utama 

dari penelitian itu adalah Al-Qur‟an, kitab-kitab tafsir yang relevan untuk 

penelitian ini yaitu Kitab Tafsir Al-Qur‟an Al-„Azim karya Imam Ibnu Katsir, 

Kitab Tafsir Fatul Qadir karya Imam Asy-Syaukani, Kitab Tafsir al-Munir karya 

                                                 
49

 Marinu Waruwu, “Pendekatan Penelitian Pendidikan : Metode Penelitian Kualitatif, 

Metode Penelitian Kuantitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method)”, Jurnal Pendidikan 

Tmbusai, Vol. 7 No. 1 (2023), hlm. 2898. 
50

 Rahmadi, Pengantar Metodologi Penelitian, (Kalimantan Selatan: Antassari Press, 2011), 

hlm..71. 



27 

 

 

 

Wahbah Az-Zuhaili dan pembahasan ayat-ayat Al-Qur‟an pada lafadz al-Lamzu, 

al-Sukhriah, dan al-Istihza‟.  

2. Data Sekunder 

Data Sekunder adalah data yang diperoleh dari sumber yang kedua atau 

sumber sekunder yang dibutuhkan. Artinya, data yang diambil bukan dari data 

asli yang memuat informasi atau data penelitian.
51

 Sumber data sekunder ini 

dilihat dari data data yang berkaitan dari pembahasan yang diangkat sebagai 

rujukan pendukung. Oleh karena itu, dalam penelitian ini data sekundernya 

adalah buku-buku, artikel, naskah, skripsi, dan literatur-literatur yang berkaitan 

dengan topik pembahasan. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data yaitu berupa cara yang digunakan oleh 

penulis untuk mengumpulkan data yang dibutuhkan dalam penelitian. Karena 

sumber data berupa data-data tertulis, maka teknik pengumpulan data yang 

digunakan adalah teknik dokumentasi. Dokumentasi adalah data yang diambil 

dari catatan yang telah lalu, di mana datanya bisa berasal dari bentuk tulisan 

yaitu buku-buku, artikel, atau literatur-literartur yang lain.
52

 Kemudian 

pengumpulan data dalam penelitian ini juga menggunakan rujukan kitab tafsir 

yang relevan dengan penelitian ini. Berikut adalah langkah-langkah dalam 

pengumpulan data pada penelitian kepustakaan yaitu: 

1. Memilih dan menetapkan topik masalah yang akan dikaji. 

2. Mengidentifikasi dan mengumpulkan ayat-ayat dalam Al-Qur‟an untuk 

memastikan pembahasan tetap terfokus pada topik yang diteliti. 

3. Mengumpulkan ayat-ayat yang disertai dengan asbabun nuzulnya. 

4. Memahami hubungan ayat-ayat dalam konteks surahnya masing-masing. 

                                                 
51

 Ibid, hlm.71. 
52

 Rani Rahmi, Dkk. Metodologi Penelitian Teori dan Praktik, (Jawa Barat: Rumah 

Cemerlang, 2021), hlm. 92. 



28 

 

 

 

5. Penyusunan pembahasan yang disusun secara lengkap dan sempurna. 

6. Menghimpun pembahasan dengan hadis-hadis jika diperlukan. 

7. Kemudian mengumpulkan ayat-ayat secara menyeluruh dengan pengertian 

yang serupa, dan menysusun antara pengertian yang bersifat umum dan 

khusus. Serta memberikan kesimmpulan-kesimpulan dari ayat-ayat yang 

telah dipaparkan.
53

 

E. Teknik Analisis Data 

Dalam penelitian ini, Teknik analisis data yang digunakan adalah analisis 

deksriptif kualitatif yaitu penelitian yang berusaha untuk mendeskripsikan dan 

menginterpretasikan sesuatu, yang bertujuan untuk mengekspos, mengklarifikasi, 

menafsirkan, dan menguraikan data dari penelitian yang sedang diangkat.
54

 

Berikut langkah-langkah analisis data dalam penelitian ini : 

1. Pengumpulan data, mengumpulkan data dari kitab-kitab tafsir, buku, skripsi, 

dan artikel yang berkaitan dengan pembahasan mengenai lafadz  al-Lamzu, al-

sukhriah, dan  al-Istihza‟ dalam Al-Qur‟an. 

2. Klasifikasi data, mengelompokkan ayat-ayat yang telah dikumpulkan 

menggunakan kitab Mu‟jam al-Mufahrass Li al-Fazil Qur‟an al-Karim 

berdasarkan tema atau topik yang sedang diteliti.  

3. Analisis makna, menganalisis makna dan menjabarkan makna ayat-ayat yang 

berkaitan dari lafadz  al-Lamzu, al-Sukhriah, dan  al-Istihza‟ dalam Al-Qur‟an 

menggunakan kitab tafsir yang sesuai dengan topik penelitian. 

4. Penyusunan kesimpulan, menarik kesimpulan dari hasil analisis yang telah 

dilakukan, serta menyajikan temuan dengan bahasa yang jelas dan mudah 

dipahami. 

                                                 
53

 Abd Al-Hayyi Al-Farmawi, Metode Tafsir Maudhu‟iy: Sebuah Pengantar, Terj.Sunran A 

Jamrah, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1994), hlm. 45. 
54

 Rusandi, Muhammad Rusli, “Merancang Penelitian Kualitatif Dasar/Deskriptif dan Studi 

Kasus”, Jurnal STTAID Makassar, (2022), hlm.3. 



 

71 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Setelah penulis memaparkan penelitian terhadap rumusan masalah 

mengenai penafsiran makna lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟, serta 

bagaimana persamaan dan perbedaan makna yang terkandung di dalamnya, maka 

dapat disimpulkan. Sebagaimana berikut ini: 

1. Penafsiran makna lafadz al-Lamzu, al-Sukhriah, dan al-Istihza‟di dalam Al-

Qur‟an, Lafadz al-lamzu memiliki arti  mencela, menggunjing, dan menghina. 

Bahwasanya makna kata al-Lamzu mengacu pada tindakan saling mencela, 

baik dilakukan secara terang-terangan maupun sembunyi-sembunyi, sehingga 

perilaku tersebut dapat menimbulkan fitnah. Dalam ayat yang mengandung 

lafadz ini, Allah memperingatkan manusia agar tidak terjebak dalam perilaku 

yang tampaknya ringan namun menimbulkan perpecahan. Sementara itu, kata 

al-Sukhriah memiliki makna menundukkan dan merendahkan, yang 

mencerminkan tindakan seseorang merendahkan dengan cara terang-terangan 

atau secara langsung. Penggunaan lafadz al-Sukhriah dalam ayat Al-Qur‟an 

lebih cenderung menggambarkan sikap sombong yang dianggap sangat 

tercela, ketika manusia merendahkan satu sama lain dimana mereka yang suka 

merendahkan martabat orang lain, namun dalam beberapa ayat al-Qur‟an 

menampakkan bahwa lafadz al-Sukhriah memiliki arti yang menunjukkan 

kekuasaan Allah Subahanahu Wa Ta‟la. Sedangkan kata al-Istihza‟ memiliki 

konotasi yang lebih serius terkait dengan tindakan memaperolok-olok dan 

mencemooh. Dalam Al-Qur‟an lafadz al-Istihza‟ menunjukkan orang-orang 

munafik yang mengolok-olok ayat-ayat Allah dan Rasul-Nya.  

2. Semantik kontekstual ketiga lafadz tersebut. Lafadz al-Lamzu secara 

konteksnya adalah tindakan mencela atau menyebut-nyebut orang lain dengan 

lisan secara tersembunyi yang bertujuan merendahkan dan menghina. 



72 

 

 

 

Kemudian lafadz al-Sukhriah secara konteksnya, bukan sekadar bercanda atau 

guyonan, melainkan penghinaan yang bertujuan melemahkan dan 

merendahkan martabat orang beriman, terutama karena perbedaan status 

sosial dan kondisi ekonomi mereka. Sementara itu, lafadz al-Istihza‟ secara 

konteks bukan sekadar bercanda, melainkan penghinaan yang serius dan 

berulang yang menunjukkan sikap sombong dan penolakan terhadap 

kebenaran. 

B. Saran 

Setelah menyelesaikan penelitian ini, penulis menyadari sepenuhnya 

bahwa kajian ini masih jauh dari memadai, apalagi sempurna. Penulis mengakui 

bahwa penelitian ini mengandung berbagai kesalahan dan kekurangan. Oleh 

karena itu, penelitian ini sebenarnya belum dapat dianggap tuntas, karena masih 

banyak aspek yang dapat ditelaah lebih mendalam dari topik yang dibahas dalam 

penelitian ini. Jadi, disarankan bagi peneliti selanjutnya agar mengkaji tafsir 

kontemporer untuk memberikan pemahaman yang lebih komprehensif dan 

kontekstual  terhadap ayat-ayat Al-Qur‟an sesuai dengan kondisi permasalahan 

masyarakat yang kekinian.



 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abd al-Tawwab, Rammadhan., 1999. Ushul Fiqh al-Lughah. Kairo : Khanji.  

Abdurrahman al-Akk‟, Khalid., 1986. Ushul Tafsir Wa Qawa‟idhuhu. Beirut : Dar al-

Nafai. 

Abdurrahman Al-Suyuthi, Jalaluddin. Al-Muzhir. Kairo : Maktabah Dar al-Turats. 

Ad-Dimasyqi, Al-Imam Abul Fida Ismail Ibnu Katsir., 2000. Tafsir al-Qur‟an al-

Azim, Jilid 7, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Adlini, Miza Nina., Dkk., ”Metode Penelitian Kualitatif”, Jurnal Edumaspul, 

Vol. 6 No. 1 2022. 

Al-Farmawi, Abd Al-Hayyi, 1994. Metode Tafsir Maudhu‟iy: Sebuah Pengantar, 

Terj.Sunran A Jamrah, Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada. 

Alfikri, Andi, , “Cyberbulyying Dalam Al-Qur‟an (Studi Q.S Al-Hujurat ayat 11 

Pendekatan Ma‟na Cum Maghza)”, Skripsi, IAIN Palangkaraya, 2021. 

Al-Husein Ahmad Bin Faris Ibn Zakariya, Abu., 2001. Mu‟jam Muqayyas Al-

Lughah. Beirut : Dar Ihya al-Turas. 

Ali Al-Tahanawiy, Muhammad., 1997. Mausuah Kasyaf Istilahat  Al-Funum wa Al-

Ulum. Beirut : Maktabah Lubnan. 

Al-Malik bin Muhammad Abu Manshur al-Tsa'labi, Abd. Majalis al-Tsa'lab. Kairo: 

Dar al- Ma'arif, Cetakan ke-2. 

Amalia, Fitri., Widyarulli Anggraeni, Astri., 2017. Semantik Konsep dan Contoh 

Analisis. Jawa Timur : Madani. 

Amniar Rizkoh, Nur., “Taraduf  Dalam Al-Qur‟an (Studi Analisis Kata Mahabbah 

dan Mawaddah Dalam SemantikToshihiko Izutsu)”, Skripsi, UIN Prof. K. H. 

Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2024. 

Annul Yaqien, Muhammad., Skripsi : “Bulyying Dalam Perspektif Al-Qur‟an dan 

Psikologi”, Surabaya : UIN Sunan Ampel, 2018. 

Asy-Syaukani, Imam., 2007. Fathul Qadir Al-Jami‟ Fannay Ar-Riwayah Wa Ad-

Dirayah Min „Ilm At-Tafsir, Jilid 10, Beirut: Darul Ma‟rifah. 

Azima, Fauzan., “Semantik Al-Qur‟an (Sebuah Metode Penafsiran)”. Jurnal 

Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan, Vol. 1 No. 1 April 2017. 

Az-Zuhaili, Wahbah., 2005. At-Tafsirul Munir: Fil „Aqidah Wasy-Syarii‟ah Wal 

Manhaj, Jilid 13, Darul Fikr: Damaskus. 



 

 

 

 

Baidan, Nashrudin., Aziz, Erawati., 2022. Metodologi Khusus Penelitian Tafsir. 

Yokyakarta : Pustaka Pelajar. 

Bin Muhammad al-Juruni, Ali. Mu‟jam Al-Ta‟rifat. Beirut : Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah. 

Dhea Utami, Nabila., “Irsyad dan Huda Perspektif Ulama Tafsir dan Aplikasinya 

Terhadap Metode Toshihiko Izutsu", Skripsi.UIN Suska Riau, Pekanbaru. 

2022. 

Dwi Rahmawati, Sayyidah., "Sinonimitas Dalam Al-Qur'an (Studi terhadap kata Din 

dan Millah), Skripsi IAIN Ponorogo, 2023. 

Farihat, Ratna., “Sinonimitas Dalam Al-Qur‟an : (Makna Marad, Saqam dan Alam), 

Skripsi. UIN Syarif Hdiyatullah Jakarta, 2019. 

Fatmawati, Mila., Dkk., “Analisis Semantik Kata Syukur Dalam Al-Qur‟an”, Al-

Bayan: Jurnal Studi Al-Qur‟an dan Tafsir, Vol.3 No.1 2018. 

Fitrhrotin., dan Ishala, Nidhaul., “Bulyying Dalam Al-Qur‟an (Analisis Terhadap 

Ayat-Ayat Bulyying Dengan Pendekatan Maqashidi‟, Jurnal ALFURQON, 

Vol. 5 No. 2 September 2022. 

Fuad Abd Al-Baqi, Muhammad., al-Mu‟jam al-Mufahras Li Alfaz Alqur‟an Karim, 

Hanafi, Wahyu., “Linguistik Al-Qur‟an (Reinterpretasi Makna Manusia Dibalik Surat 

Al-Fatihah Dalam Wacana Semantik)”. Jurnal Studi Qur‟an, Vol. 2 No.1 Juli 

2017. 

Hasby Ashidqi, Muhammad., dkk., “Studi Analisis Pengunaan Taraduf dan Tadhad 

Dalam Al-Qur‟an, Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme Indonesia, 

Vol. 2 No. 3 2023. 

Hasim, Muhammad Syarif, “Al-Taraduf (Sinonim) Dan Kaidah Penerapannya Dalam 

Al-Qur‟an”, Jurnal Rausyan Fikr, Vol. 17 No. 2 Desember 2021, hlm. 181. 

Hidayah, Anis Rofi., dan Hasanah, Alfiatul., "Pendekatan Semantik Terhadap Al-

Qur'an Dalam Karya Toshihiko Izutsu", Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 

Dasar, Vol. 3 No. 2 September 2018. 

Humayro, Azza., “Taraduf  Dalam Al-Qur‟an Pada Juz 15,16,17 (Analisis „Ilm Ad-

Dilalah Lafadz Al-Insan dan Basyar)”. Jurnal AD-DHUHA, Vol. 2 No. 1 

2021.  

Iskandar., “Kontroversi Kaidah Taraduf dalam Al-Qur‟an”. Jurnal Semiotika, Vol. 1 

No. 2 Desember 2021. 

Itrayuni, dan Husin, Nixon “Istihza‟ Terhadap Rasul Dalam Al-Qur‟an” Jurnal An-

Nur, Vol. 10 No. 2. 2021, hlm. 52. 



 

 

 

 

Izutsu, Toshihiko., 2003. Relasi Tuhan dan Manusia : Pendekatan Semantik Dalam 

Al-Qur‟an. Yokyakarta : Tiara Wacana. 

Khalil Abu „Awdah, „Awdah, 1985. Al-Tathawwur Al-Dallali bain Lughah Al-Sho‟ri 

Al-Jahili wa Lughah Al-Qur‟an Karim. Ardon Al-Zarqa‟ : Maktabat Al-

Minbar. 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‟an, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, (Jakarta : 

Kemenang RI, 2019). 

Lutfi, Saiful “Materi Pendidikan Akhlak Menurut Al-Qur‟an: Analisis Surah Al-

Hujurat Ayat 11-12”, Jurnal Al-Mudarris, Vol. 3 No. 2. 2020, hlm. 163.  

Mahmud, Fikri., 2021. Qawa‟id Tafsir (Kaidah-Kaidah Menafsirkan Al-Qur‟an). 

Pekanbaru : El-Markazi. 

Mandzur, Ibnu, 1981. Lisanul „Arabi, Jilid 4 Kairo: Dar A-Ma‟arif. 

Maulida Aulana, Arin., dkk., “Body Shaming Dalam Al-Qur‟an Perspektif Tafsir 

Maqasidi”, Jurnal Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir, Vol. 6 No. 1 Januari-Juni 2021. 

Muhammad Abdul Rahmadoni, “Sinonim Dalam Al-Qur‟an Telaah Kata Maut dan 

Wafat Dalam Tafsir Ibnu Katsir Al-Qur‟an Al-Azhim” Skripsi, UIN 

Walisongo Semarang, 2023. 

Mukhtar Umar, Ahmad., 1998. Ilm Al-Dilalah. Kairo : Ilm Al-Kutub. 

Munawwir, Ahmad Warson., 1997. Al-Munawwir Kamus Arab Indonesia, Surabaya: 

Pustaka Progresif. 

Mundzir, Muhammad, dkk., “Body Shaming Dalam Al-Qur‟an Perspektif Tfasir 

Maqshidi”, Jurnal Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir : MAGHZA, Vol.6 No.1 

Desember 2021. 

Nelli Hastuti, “Bullying Dalam Al-Qur‟an Menurut Para Mufassir”, Skripsi, UIN Ar-

Raniry Darussalam Banda Aceh, 2021. 

Rahmadi., 2011. Pengantar Metodologi Penelitian. Kalimantan Selatan: Antassari 

Press. 

Rahmi, Rani., Dkk. 2021. Metodologi Penelitian Teori dan Praktik, Jawa Barat: 

Rumah Cemerlang. 

Ridho, Ubaid., “Sinonim dan Antonim dalam Al-Qur‟an”, Jurnal Al-Bayan, Vol. 9 

No.2 2017. 

Rofiah, Ummu., “"Sinonimitas dalam Al-Qur'an (Analisis Semantik atas lafadz 

Sakinah dan Tuma‟ninah)", Skripsi. UIN Prof. K. H. Sifuddin Zuhri 

Purwokerto, 2022. 

Rusandi, Rusli, Muhammad., “Merancang Penelitian Kualitatif Dasar/Deskriptif dan 

Studi Kasus”. Jurnal STTAID Makassar, 2022. 



 

 

 

 

Shihab M., Quraish., 2002. Tafsir Al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati. 

Shihab, M., Quraish., 2007. Mukjizat al-Qur‟an. Bandung: Anggota Ikapi. 

Sugiyono, Sugeng., 2009. Lisan dan Kalam Kajian Semantik Al-Qur‟an. Yokyakarta: 

Sunan Kalijaga Press. 

Tim Penyusun Kamus Bahasa Pusat., 2008. Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat 

Bahasa. 

Tim Penyusun, 2007. Ensiklopedia Al-Qur‟an Kajian Kosakata. Jakarta: Lentera 

Hati. 

Waruwu, Marinu., “Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif, 

Metode Penelitian Kuantitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed 

Method)”. Jurnal Pendidikan Tmbusai, Vol. 7 No. 1 2023. 

Yunus, Mahmud., 1989. Kamus Arab Indonesia, Jakarta: PT. Mahmud Yunus 

Wazduryah. 

Yusron, M., dkk., 2006. Studi Kitab Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: Teras.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

BIODATA PENULIS 

 

Nama : Alfakhrul Hamdani  

Tempat/Tgl. Lahir : Bangkinang, 10 Juli 2003 

Pekerjaan : Mahasiswa  

Alamat Rumah : Jl. Muhammad Samin, Dusun Telo, Desa Muara Uwai, Kec. 

Bangkinang, Kab. Kampar 

No. Telp/HP : 082172997525 

Nama Orang Tua : 

Ayah : Azman 

Ibu : Asmanidar 

RIWAYAT PENDIDIKAN 

SD : SDN 001 Bangkinang Kota    Lulus Tahun 2015 

SLTP : SMPN 1  Bangkinang Kota     Lulus Tahun 2018 

SLTA : SMAN 2 Bangkinang Kota     Lulus Tahun 2021 

PENGALAMAN ORGANISASI 

1. - 

KARYA ILMIAH 

1. -  

 


	SKRIPSI ALFAKHRUL HAMDANI (REPOSITORY)_1.pdf
	SKRIPSI ALFAKHRUL HAMDANI (REPOSITORY)_3.pdf

