
 
 

 
 

FENOMENA TARADUF DALAM AL-QUR’AN: 

MAKNA RIJSUN DAN NAJASUN 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Sarjana Agama (S.Ag) Pada Program Studi Ilmu Al-Qur‘an Dan Tafsir 

 

 
 

Oleh: 

 

RIFQI 

NIM: 12130212930 

 

Pembimbing l: 

Dr. H. Nixson, Lc., M.Ag. 

Pembimbing ll: 

Dr. Fatmah Taufik Hidayat, Lc. M.A. 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446 H/ 2025 M 

134/IAT-U/SU-S1/2025



 



 



 



 



MOTTO 
 

Hal yang tidak mungkin akan menjadi mungkin jika diiringi dengan kegigihan 

 

Ciptakan kesempatanmu sendiri, 

sukses datang kepada mereka yang berani mengambil tindakan 



 
 

i 
 

KATA PENGANTAR 

Bismillahirrahmannirrahiim 

Assalamu‟alaikum wa Rahmatullah wa Barakatuh. 

Alhamdulillah Rabbil „alamin, puji Syukur kehadirat Allah swt. dengan 

limpahan Rahmat dan petunjuk-Nya, aku mengucapkan rasa Syukur kepada-Nya, 

memohon pertolongan dan perlindungan-Nya dari segala kejahatan yang ada pada 

diriku dan dari segala perbuatan buruk yang mungkin terjadi. Sungguh, hanya 

kepada-Nya kita meminta petunjuk. Shalawat dan salam Sejahtera semoga 

senantiasa terlimpahkan kepada junjungan kita, Nabi Muhammad saw, utusan 

Allah yang mulia. 

Skripsi ini merupakan hasil karya tulis yang menjadi tanggung jawab 

akademik seorang mahasiswa sebagai tahap akhir dari proses pembelajaran pada 

program Studi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir. Tulisan ini juga merupakan hasil dari 

pengamatan dan analisis penulis yang dilakukan secara seksama. Dengan 

ungkapan Syukur yang tidak terhingga hanya kepada Allah Yang Maha Pemurah 

atas berkah-Nya serta ridha-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan penulisan 

skripsi ini dengan judul “Fenomena Taraduf dalam al-qur’an: makna rijsun 

dan najasun”. 

Penulis menyadari bahwa dalam penulisan skripsi ini tidak terlepas dari 

bantuan dan dukungan berbagai pihak yang telah memberikan kontribusi baik 

secara langsung maupun tidak langsung, baik itu moral maupun material, dan 

penulis banyak mendapatkan bantuan yang sangat berharga dari berbagai pihak. 

Oleh karena itu penulis mengucapkan terimakasih sebesar-besarnya kepada: 

1. Kedua orangtua tercinta, Ayah Poniman dan Umak Zaitun yang telah 

bekerja keras mendidik penulis tanpa pamrih, semangat dan motivasi serta 

untaian do‘a sehingga menjadi inspirasi penulis dalam menyelesaikan 

tulisan ini. Dan juga kepada Fauziah, S.Pd beserta suaminya selaku kakak 

pertama, yang telah banyak memberikan bimbingan dan motivasi, baik 

berupa material maupun hal lainnya yang membantu penulis 

menyelesaikan tugas akhir ini. Dan kepada Faizal beserta istrinya selaku 



 
 

ii 
 

kakak kedua, yang telah memberikan support dan materi kepada penulis. 

Dan kepada Muhadir, S.H selaku kakak ketiga, yang telah memberikan 

dukungan, bimbingan serta motivasi sehingga penulis selalu sadar akan 

tugas akhir ini. Dan kepada Julita beserta suaminya selaku kakak keempat, 

yang telah memberikan support dan materi juga kepada penulis sehingga 

dapat menyelesaikan penulisan. Dan kepada Ramadhan selaku kakak 

kelima, yang juga ikut serta memberikan support serta materinya bagi 

penulis selama perkuliahan. Dan kepada Farida, S.Pd selaku kakak 

keenam, yang telah memberikan support juga serta selalu menuntut 

penulis untuk segera menyelesaikan penulisan tugas akhir ini. Dan juga 

kepada Saiful amri, S.Pd selaku abang sepupu, yang telah memberikan 

bimbingan serta bantuan kepada penulis selama diperantauan perkuliahan.  

2. Bapak Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau Prof. Dr. 

Hairunnas Rajab, M. Ag. beserta jajaran civitas akademik yang melayani 

penulis untuk menyelesaikan penulisan skripsi sesuai dengan kepentingan 

pengembangan Program Studi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir. 

3. Bapak Dr. Agus Firdaus Chandra, Lc. M.A., selaku Ketua Program Studi 

Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir dan Sekretaris Program Studi, yang telah 

memberikan bimbingan, meluangkan waktu serta memberikan arahan 

kepada penulis sehingga dapat menyelesaikan skripsi ini. 

4. Bapak Dr. Muhammad Yasir, M.A. selaku penasehat akademik yang selalu 

memberikan arahan dan masukan kepada penulis dalam menyelesaikan 

penyusunan skripsi ini. 

5. Bapak Dr. H. Nixson, Lc., M. Ag dan Ibu Dr. Fatmah Taufik Hidayat, Lc., 

M.A selaku dosen pembimbing skripsi yang telah banyak memberikan 

arahan dan bimbingan dalam menyelesaikan penulisan skripsi ini. Terima 

kasih atas segala nasehat, motivasi dan bimbingan yang telah diberikan 

kepada penulis selama ini. 

6. Seluruh Dosen fakultas Ushuluddin, terutama dosen program studi Ilmu 

al-Qur‘an dan Tafsir yang telah memberikan materi-materi perkuliahannya 

dengan sabar dan ikhlas memberikan berbagai wawasan serta ilmunya 



 
 

iii 
 

kepada penulis. Semoga ilmu Ibu/Bapak berikan menjadi berkah dan 

bermanfaat bagi penulis didunia dan akhirat. 

7. Kepada staff Perpustakaan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

Riau telah memberikan dukungan yang luar biasa kepada penulis dalam 

mengakses buku referensi selama proses studi. 

8. Terimakasih khususnya kepada sahabat terbaik yaitu Yandri Agusta Putra 

atas dukungan serta bantuannya yang tak akan bisa tergantikan yang telah 

diberikan dalam perjalanan penulisan ini. Tanpa kehadirannya yang penuh 

semangat serta ambis, maka pencapaian ini tidak akan terwujud, juga yang 

selalu menemani penulis dan berjuang bersama dengan penuh suka cita 

dari awal hingga sekarang ini. 

9. Kepada teman-teman pejuang perkuliahan yaitu Sakhes Zahidan, Rido 

Kurniawan, Ridwan Habib Nst, Suci Mawarni, Vina Damayanti, Sri Adi 

Tiyanti, Syahda Lutfiana Isnaini, dan Suci Awalia Rahma. Kemudian 

teman-teman IAT E yang namanya tidak dapat disebut satu persatu, yang 

telah memberikan warna dan kehangatan, rasa persaudaraan serta 

kekeluargaan yang telah diberikan kepada penulis selama perkuliahan. 

Kemudian juga memberikan support, motivasi dan mendengarkan keluh 

kesah penulis dalam menyelesaikan skripsi ini. 

10. Kepada seluruh teman-teman seperjuangan yang tidak bisa disebut satu 

persatu yang telah membersamai dalam menuntut ilmu, penulis 

mengucapkan terimakasih telah menemani, memberikan semangat, serta 

dukungan do‘a yang terbaik kepada penulis. 

11. Kepada musisi Timur tengah, Maher Zain, Mohamed Youssef, Nancy 

Ajram, Muhammad Kendo, Sherine dan yang lainnya, berkat lagu-lagu 

indahnya memberikan rasa semangat serta menemani penulis dalam 

menyelesaikan skripsi ini. 

12. Diri.., kamu sudah berjuang sampai sejauh ini. Apresiasi sebesar-besarnya 

karena telah bertanggung jawab untuk menyelesaikan apa yang telah 

dimulai. Terimakasih kepada diri sendiri yang selalu mengusahakan semua 

hal agar terlihat baik-baik saja. Terimakasih karena sudah bertahan atas 



 
 

iv 
 

segala rintangan dan cobaan, serta terimakasih senantiasa menikmati 

setiap prosesnya yang bisa dibilang tidah mudah, namun memilih untuk 

berjuang dan mencapai apa yang dicita-citakan. Kamu hebat, kamu kuat, 

kamu gigih, lanjutkan terus kebahagiaan mu. 

Dengan ini penulis menyadari masih banyak kekurangan dalam 

penulisan skripsi ini, oleh karena itu penulis memerlukan kritikan yang 

bersifat membangun demi kesempurnaan skripsi ini. Semoga skripsi ini 

bermanfaat bagi kita semua. Semoga Allah Swt. senantiasa memberikan 

berkah, rahmat dan hidayah-Nya kepada kita semua. Aamiin yaa rabbal 

„alamiin. 

 

Pekanbaru, 02 Juni 2025  

Penulis     

 

 

RIFQI     

Nim. 12130212930   



 
 

v 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Transliteration), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ة

 ‗ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ى R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‘ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

    

 

B. Vokal, Panjang dan Diftong  

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal 

fathah ditulis dengan ―a‖, kasrah dengan ―i‖, dan dhommah dengan ―u‖ 

sedangkan bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

 



 
 

vi 
 

Vokal (a) panjang =Â Misalnya قبل menjadi Q𝑎̂la 

Vokal (I) panjang =Î Misalnya قيل menjadi Q𝑖̂la 

Vokal (u) panjang =Û Misalnya دوى menjadi D𝑢̂na 

 

 Khusus untuk bacaan ya‘ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan ―i‖, 

melainkan tetap ditulis dengan ―iy‖ agar dapat menggambarkan ya‘ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‘ setelah fathah 

ditulis dengan ―aw‖ dan ―ay‖. Perhatikan contoh berikut: 

 

Diftong (aw) = و Misalnya قول Menjadi Qawlun 

Diftong (ay) = ئ Misalnya خئر Menjadi Khayrun 

C. Ta’ marbuthah (ة) 

Ta‟marbuthah ditransliterasikan dengan ―t‖ jika berada di tengah 

kalimat, tetapi apabila Ta‟ marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, 

maka ditransliterasikan dengan menggunakan ―h‖ misalnya الرسلة الودرسة 

menjadi al-risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah 

kalimat yang terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan t yang disambungkan dengan 

kalimat berikutnya, misalnya رحوة الله فى  menjadi fi rahmatillah. 

D. Kata Sandang dan Lafadl al-Jalalah 

Kata sandang berupa ―al‖ ( ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali 

terletak di awal kalimat, sedangkan ―al‖ lafadl jalalah yang berada di 

tengah-tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. 

Perhatikan contoh-contoh berikut: 

a. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan... 

b. Al-Bukhâriy muqaddimah kitabnya menjelaskan... 

c. Masyâ‘Allâh kâna wa mâ lam yasya‘lam yakun. 

 



 
 

vii 
 

ABSTRAK 

Skripsi ini berjudul ―Fenomena Taraduf dalam al-qur‘an: makna rijsun 

dan najasun‖. Terkait taraduf ini banyak para ulama yang memperdebatkan 

keberadaan sinonim (taraduf). Salah satunya makna yang sama yaitu dalam 

mengungkapkan makna keji, al-Qur‘an menggunakan beberapa kata diantaranya 

rijsun dan najasun. Secara harfiah kedua kata ini diartikan sebagai kekejian/najis 

dan ini dianggap sebagai taraduf. Meskipun taraduf, dua kata ini pasti memiliki 

perbedaan. Tujuan dari penelitian ini untuk mengetahui makna rijsun dan najasun, 

apakah kedua kata tersebut memang betul sama atau memiliki perbedaan didalam 

penafsiran al-Qur‘an. Skripsi ini menggunakan jenis kepustakaan (library 

research). Sedangkan teknik pemaparannya menggunakan metode maudhu‟i 

(tematik) dengan pendekatan deskriptif kualitatif analisis. Hasil penelitian: (1) 

Makna kata rijsun adalah kotor/perbuatan kotor, keji/perbuatan keji, bodoh, siksa, 

dosa dan adzab. Sedangkan najasun artinya najis, yaitu segala sesuatu yang kotor, 

tidak suci dan tidak bersih, baik lahiriah (fisik) maupun batiniah (jiwa atau 

keyakinan). (2) Persamaan dan perbedaan yaitu pada lafadz rijsun dan najasun 

secara lahiriah sama-sama berarti keji/najis. Namun, jika ditinjau dari segi objek 

kata ini memiliki perbedaan, kata rijsun mengacu kepada makna yang bersifat 

umum atau luas, mencakup kotoran fisik (najis), maksiat, keharaman, hingga 

adzab atau siksa. Dan hal ini sering dikaitkan dengan larangan Allah swt. terhadap 

hamba-Nya. Sementara najasun lebih spesifik merujuk kepada sesuatu yang 

secara fisik atau akidah dianggap kotor atau najis. Najasun biasanya dipakai untuk 

hal-hal yang mengotori secara lahiriah atau akidah. Beberapa mufassir seperti al-

Baidhawi, Wahbah Zuhaili dan Quraish Shihab menafsirkan najasun sebagai 

kesyirikan atau kejelekan batin, sedangkan rijsun lebih kepada hal yang haram 

dan adzab. 

 

Kata Kunci: Taraduf, al-Qur‘an, Rijsun dan Najasun. 
 



 
 

viii 
 

ABSTRACT 

This thesis is titled "Taraduf in the Qur'an: the meanings of rijsun and 

najasun." Regarding this taraduf, many scholars debate the existence of synonyms 

(taraduf). One of the similar meanings is in expressing something vile; the Qur'an 

uses several words, including rijsun and najasun. Literally, both words are 

interpreted as filth/najis, and this is considered taraduf. Although they are 

synonymous, these two words definitely have differences. The aim of this 

research is to understand the meanings of rijsun and najasun, whether these two 

words are indeed the same or have differences in the interpretation of the Qur'an. 

This thesis uses library research as its type, while the presentation technique 

employs a maudhu'i (thematic) method with a qualitative descriptive analytical 

approach. Research results: (1) The meaning of the word 'rijsun' is dirty/dirty 

deeds, cruel/cruel deeds, stupid, torture, sin, and punishment. Meanwhile, 

'najasun' means impure, which refers to anything that is dirty, unclean, and not 

pure, both physically and spiritually (soul or belief). (2) The similarities and 

differences are that in terms of wording, both 'rijsun' and 'najasun' literally mean 

cruel/impure. However, if viewed from the perspective of the objects, this word 

has differences; the word 'rijsun' refers to meanings that are general or broad, 

encompassing physical impurities (najis), sins, prohibitions, and even punishment 

or torment. This is often associated with Allah's prohibitions against His servants. 

Meanwhile, 'najasun' is more specifically used to refer to something that is 

considered dirty or impure, either physically or in terms of belief. 'Najasun' is 

usually used for things that tarnish either physically or in terms of faith. Some 

interpreters like al-Baidhawi, Wahbah Zuhaili, and Quraish Shihab interpret 

'najasun' as polytheism or inner wickedness, while 'rijsun' is more concerned with 

things that are forbidden and punishment. 

 

Keywords: Synonymity, Qur‘an, Rijsun and Najasun. 

  



 
 

ix 
 

خصلالم  

بعنوان "الترادؼ في القرآن: معنى رجز ونجس". فيما يتعلق بالترادؼ، ىناك العديد من  ىذه الرسالة
العلماء الذين يناقشون وجود المترادفات )الترادؼ(. أحد المعاني المماثلة ىو في التعبنً عن المعنى 

 القبيح، حيث يستخدم القرآن عدة كلمات منها رجز ونجس. حرفياً، يفُسر ىذان الكلمتان على
أنهما قذارة/نجس، ويعتبر ىذا تردفاً. على الرغم من كونهما مترادفنٌ، إلا أن ىاتنٌ الكلمتنٌ لديها 
اختلافات بالتأكيد. ىدؼ ىذه الدراسة ىو معرفة معنى رجز ونجس، ىل ىاتان الكلمتان حقًا 

ث المكتبي متطابقتان أم أنهما تحملان اختلافات في تفسنً القرآن. تستخدم ىذه الرسالة نوع البح
)بحث المكتبات(. في حنٌ أن تقنية العرض تستخدم أسلوب موضوعي )موضوعي( مع نهج وصفي 

( معنى كلمة رنرسون ىو القذارة/الفعل القذر، الفظيع/الفعل الفظيع، 1نتائج البحث: ) .تحليلي
طاىر  الجاىل، العذاب، الذنب والعقاب. أما النجاسة فهي تعني النجس، وىو كل ما ىو قذر، غنً

( أوجو 2وغنً نظيف، سواء من الجوانب الظاىرة )الجسدية( أو الباطنية )الروح أو الاعتقاد(. )
 .التشابو والاختلاؼ ىي أن كلمتي رنرسون ونجاسون من حيث الظاىر تعنيان كلانذا فظيع/نجس

مة ومع ذلك، إذا نظرنا إلى الأمر من حيث موضوع الكلمة، فإن ىناك اختلافاً، حيث تشنً كل
'رجس' إلى معنى عام أو واسع، يشمل الأوساخ الجسدية )نجس(، والمعصية، والمحرمات، وكذلك 
العذاب أو العقاب. وغالبًا ما يرُبط ىذا بإنهاء الله تعالى لعباده. بينما 'نجس' أكثر تحديدًا، حيث 

'نجس'  تشنً إلى شيء يعتبر دنسا أو نجسا على الصعيد الجسدي أو العقائدي. تُستخدم كلمة
عادة للأشياء التي تدنس ظاىراً أو عقيدة. بعض المفسرين مثل البيضاوي، ووىبة الزحيلي، وقريش 
شهاب يفسرون 'نجس' على أنها الشرك أو القبح الباطني، بينما 'رجس' يتوجو أكثر نحو الأمور 

 .المحرمة والعذاب
: الترادؼ، القرآن، الرجس والنجسكلمات مفتاحية . 

 

 

 

 

  



 
 

x 
 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL 

HALAMAN PENGESAHAN 

NOTA DINAS PEMBIMBING I 

NOTA DINAS PEMBIMBING II 

SURAT PERNYATAAN 

MOTTO 

KATA PENGANTAR ............................................................................................. i 

PEDOMAN TRANSLITERASI .......................................................................... v 

ABSTRAK ........................................................................................................... vii 

ABSTRACT ........................................................................................................ viii 

 ix ....................................................................................................................  الملخص

DAFTAR ISI .......................................................................................................... x 

DAFTAR TABEL ................................................................................................ xii 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ........................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah ....................................................................................... 5 

C. Identifikasi Masalah .................................................................................. 7 

D. Batasan Masalah ....................................................................................... 8 

E. Rumusan Masalah ..................................................................................... 8 

F. Tujuan Dan Manfaat Penelitian ................................................................ 8 

G. Sistematika Penelitian ............................................................................... 9 

BAB II KERANGKA TEORI ............................................................................. 11 

A. Landasan Teori ......................................................................................... 11 

1. Taraduf .............................................................................................. 11 

a. Definisi Taraduf............................................................................ 11 

b. Sebab-Sebab Munculnya Taraduf ................................................ 12 

c. Pro-Kontra Pendapat Ulama Tentang Taraduf Dalam 

Al-Qur‘an ..................................................................................... 13 

2. Najis atau Perbuatan kotor ............................................................... 18 

a. Makna Najis  ......................................................................................... 18 

b. Macam-macam Perbuatan Buruk.......................................................... 20 

B. Tinjauan Kepustakaan ............................................................................. 21 



 
 

xi 
 

 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 27 

A. Jenis Penelitian........................................................................................ 27 

B. Pendekatan Penelitian ............................................................................. 27 

D. Teknik Pengumpulan Data ...................................................................... 28 

E. Teknik Analisis Data ............................................................................... 29 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ................................... 31 

A.  Makna kata  Rijsun  dan Najasun serta derivasinya dalam Al-Qur‘an .. 31 

1. Identifikasi Term Rijsun dan Najasun serta derivasinya .................. 31 

2. Konotasi makna ............................................................................... 33 

3. Penerapan Kaidah Taraduf Pada Lafadz Rijsun Dan Najasun ......... 54 

B. Persamaan dan Perbedaan Makna Rijsun dan Najasun dalam Al-Qur‘an

 55 

BAB V PENUTUP ............................................................................................... 58 

A. Kesimpulan ............................................................................................. 58 

B. Saran ....................................................................................................... 59 

DAFTAR PUSTAKA........................................................................................... 60 

BIODATA PENULIS 



 
 

xii 
 

DAFTAR TABEL 

Tabel 1 Bentuk kata Rijsun dalam al-Qur’an................................................... 31 
Tabel 2 Bentuk kata Najasun dalam al-Qur’an ............................................... 32 
 



 
 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A.  Latar Belakang Masalah 

Al-Qur‘an sebagai kitab suci umat Islam memuat berbagai 

persoalan yang sangat dibutuhkan manusia dalam menjalani 

kehidupannya. Kitab ini diturunkan untuk membimbing manusia agar 

hidup sesuai dengan ketentuan Allah, sehingga mereka dapat berjalan di 

jalan yang benar dan meraih kebahagiaan baik di dunia maupun di akhirat. 

Pembahasan tentang al-Qur‘an yang masih bersifat umum 

menuntut manusia untuk dapat menggali petunjuk-petunjuk yang 

terkandung di dalamnya dalam menghadapi berbagai aspek kehidupan. 

Agar al-Qur‘an dapat berfungsi secara optimal, manusia harus 

mempelajari dan memahami makna yang terdapat dalam ayat-ayatnya, 

baik yang tersurat maupun tersirat, sehingga dapat menemukan pedoman 

yang membawa mereka menuju kebahagiaan dunia dan akhirat. Hal ini 

mendorong munculnya berbagai aktivitas penafsiran terhadap ayat-ayat al-

Qur‘an.
1
 

Keberadaan manusia di bumi sangat istimewa di bandingkan 

makhluk lainnya. Selain di ciptakan dengan kesempurnaan, manusia juga 

diberikan tanggung jawab besar sebagai khalifah di bumi. Namun, di sisi 

lain, manusia adalah makhluk Tuhan yang memiliki kelemahan, salah 

satunya adalah kecenderungan untuk melupakan peringatan Tuhan. Jika 

tidak berhati-hati dalam memilih jalan hidup, manusia bisa terjerumus ke 

dalam kegelapan akibat godaan setan dan hawa nafsu. 

Manusia adalah makhluk Tuhan yang memiliki dua aspek, yaitu 

fisik (jasad) dan non-fisik (akal, fikiran, nafsu, jiwa, dan sebagainya). 

Dalam menjalani hidupnya, manusia memiliki tujuan hidup tertentu untuk 

memenuhi obsesi yang harus dicapainya. Pada awal penciptaannya, 

manusia berada dalam keadaan suci dan bebas dari dosa. Namun, karena 

                                                           
1
 Muzdalifah Muhammmadun, ―KONSEP KEJAHATAN DALAM AL-QURAN 

(Perspektif Tafsir Maudhu‘i),‖ Jurnal Hukum Diktum 9, no. 1 (2016). 15 



2 
 

 
 

beberapa faktor, manusia terkadang melakukan perbuatan buruk yang 

dapat menimbulkan kemurkaan Tuhan.
2
 

Manusia di ciptakan dari perpaduan antara tanah dan ruh yang 

berasal dari Allah, sehingga memiliki kemampuan untuk melakukan 

perbuatan baik maupun buruk, serta memilih antara mengikuti petunjuk 

atau tersesat. Selain itu, manusia dianugerahi akal yang memungkinkan 

mereka membedakan mana yang benar dan salah, sehingga dapat 

menentukan tindakan yang tepat. Untuk memberikan pemahaman tentang 

perbuatan baik dan buruk, Allah mengutus para nabi dan rasul. Kehadiran 

Nabi Muhammad SAW juga bertujuan sebagai pembimbing yang 

memberikan arahan kepada manusia agar mampu membedakan antara 

amal yang benar dan yang salah serta menghindari perbuatan dosa.
3
 

Perbuatan tercela atau kotor sering diungkapkan dengan istilah 

fahsya‟ dan fahisyah. Para ahli bahasa menyatakan bahwa kedua istilah ini 

berkaitan dengan keburukan moral dalam ajaran Islam. Selain itu, terdapat 

pula istilah lain yang memiliki arti serupa, seperti rijsun dan najasun. 

Biasanya, istilah-istilah ini digunakan dalam al-Qur'an untuk merujuk pada 

berbagai perilaku negatif, misalnya tindakan kekerasan maupun pelecehan 

seksual. Kata rijsun di dalam al-Qur‘an ada yang menerjemahkan 

perbuatan keji, siksa, sesuatu yang kotor, kebencian dan murka, adzab, 

najis, dan juga dosa. Begitu juga dengan kata najasun di dalam al-Qur‘an 

ada yang menerjemahkan perbuatan keji, siksa, sesuatu yang kotor, 

kebencian dan murka, adzab, najis, dan juga dosa.
4
 Namun, dalam 

beberapa referensi, kata tersebut juga dapat merujuk pada tindakan seperti 

menikahi ibu kandung, kumpul kebo, dan sebagainya. Dalam esensinya, 

penggunaan kata rijsun dan najasun menunjukkan perilaku yang keji dan 

melampaui batas.
5
 

                                                           
2
 Ibid, hlm. 15  

3
 Ibid. 

4
 Aidul Fitriawan, Konsep Fahisyah Dalam Al-Qur‟an: Studi Kajian Tematik Perspektif 

Tafsir 6, no. (2023). 
5
 Abdul Mustaqim, Homoseksual Dalam Perspektif Al-Qur‟an Pendekatan Tafsir 

Kontekstual Al-Maqāṣidī, Suhuf 9, no. 1 (2016), hlm. 51–52. 



3 
 

 
 

Dalam proses menerjemahkan al-Qur‘an, sangat penting bagi umat 

Islam untuk memahami berbagai tingkatan bahasa yang terdapat dalam 

setiap ayat. Penerjemahan harus dilakukan dengan penuh kehati-hatian 

karena arti kata-kata dalam bahasa Arab tidak selalu dapat diterjemahkan 

secara langsung atau sederhana. Ayat-ayat al-Qur‘an sering kali 

menggunakan ragam bahasa yang rumit, seperti balaghah, istifham, 

musytarak dan mutaradif, wujuh wa nazair, hingga muhkam dan 

mutasyabih, sehingga menuntut pemahaman yang mendalam dan 

menjadikan proses penerjemahan lebih menantang.
6
 Kalimat seperti itu 

harus di jabarkan dengan cermat terhadap penggunaan bahasa, agar 

maksudnya dapat tersampaikan secara jelas.
 7

 

Di dalam al-Qur‘an terdapat berbagai kata yang sesungguhnya 

memiliki makna serupa. Dalam bahasa Arab, fenomena ini dikenal dengan 

istilah taraduf atau sinonimitas.
8
 Taraduf berarti sesuatu yang berjalan 

beriringan, seperti pergantian malam dan siang secara bergantian. Secara 

istilah, taraduf merujuk pada beberapa kata yang memiliki makna pokok 

yang sama, namun masing-masing membawa nuansa atau ciri khas 

tersendiri. Dengan demikian, meskipun terdapat banyak kata, inti 

maknanya tetap satu, walaupun setiap kata juga dapat memiliki makna 

tambahan atau sekunder yang berbeda. 

Kata-kata seperti rijsun dan najasun terdapat didalam al-Qur‘an, 

yang kedua kata ini memiliki makna keji. Dalam kitab al-Mu‟jam al-

Mufahras li al-Lafadz al-Qur‟an al-Karim, kata rijsun dan derevasinya 

disebutkan sebanyak 10 kali dalam 9 ayat di berbagai surah dan ayat, yaitu 

Qs.al-Ma‘idah:90, Qs.al-An‘am:125 dan 145, Qs.al-A‘raf:71, Qs.at-

Taubah:95 dan 125, Qs.Yunus:100, Qs.al-Hajj:30 dan Qs.al-Ahzab:33. 

Adapun kata najasun dan derevasinya disebutkan sebanyak 1 kali yaitu 

                                                           
6
 Maryam Nur Annisa, ―Analisis Semiotika: Taraduf Kata Ghadab Dan Ghaiza Dalam Al-

Qur‘an,‖ Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur‟an Dan Tafsir 7, no. 1 (2022): 73–91, 

https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v7i1.991. 
7
 Ibid. 

8
 Dkk Agustiar, ―Sinonimitas Dalam Al-Qur‘an": Studi Tentang Lafaz Penciptaan Dalam 

Al-Qur‘an‖ 2 (2023): 281–97. 



4 
 

 
 

didalam Qs.at-Taubah:28.
9
 Meskipun memiliki makna yang sama, namun 

kata-kata tersebut digunakan dalam konteks yang berbeda. Sebagai contoh 

kata rijsun digunakan dalam Qs.al-Ma‘idah: 90. 

اَ الْْمَْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْانَْصَابُ وَالْاَزْلَامُ رجِْسٌ مّْنْ عَمَلِ الشَّيْط نِ ٓ  نػُوْ ايَػُّهَا الَّذِيْنَ ا مَ ٓ  ي   ا اِندَّ
 فاَجْتَنِبػُوْهُ لَعَلَّكُمْ تػُفْلِحُوْنَ 

Artinya: ―Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya minuman 

keras, berjudi, (berkurban untuk) berhala, dan mengundi nasib dengan 

anak panah adalah perbuatan keji (dan) termasuk perbuatan setan. Maka, 

jauhilah (perbuatan-perbuatan) itu agar kamu beruntung.‖
10

 

 

Berikutnya sebagai contoh ayat dari kata najasun yaitu digunakan 

dalam QS. At-Taubah: 28. 

اَ الْمُشْركُِوْنَ نَجَسٌ فَلَا يػَقْرَبوُا الْمَسْجِدَ الَْْراَمَ بػَعْدَ عَامِهِمْ  ٓ  ا اِندَّ ٓ  ايَػُّهَا الَّذِيْنَ ا مَنػُوْ  ي  
ٓ   اِنْ   وُ مِنْ فَضْلِو لَةً فَسَوْؼَ يػُغْنِيْكُمُ اللّ  ٓ  وَاِنْ خِفْتُمْ عَيػْ ذَا  ى 

وَ  عَلِيْمٌ  حَكِيْمٌ  ٓ   اِنَّ  اللّ   شَاءَۤ 
Artinya: ―Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya orang-orang 

musyrik itu najis (kotor jiwanya). Oleh karena itu, janganlah mereka 

mendekati Masjidilharam setelah tahun ini. Jika kamu khawatir menjadi 

miskin (karena orang kafir tidak datang), Allah nanti akan memberikan 

kekayaan kepadamu dari karunia-Nya jika Dia menghendaki. 

Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Mahabijaksana.‖ 

 

Pada dua ayat diatas, terdapat kata rijsun dan najasun yang 

memiliki makna dasarnya ialah perbuatan keji atau perbuatan yang kotor. 

Jadi, dalam konteks berbicara tentang perbuatan kotor atau bisa disebut 

juga dengan najis, Allah SWT menciptakan manusia dengan kemampuan 

melakukan perbuatan keji atau melakukan perbu atan baik, hal ini 

merupakan bagian yang wajar dalam kehidupan. Setiap individu, termasuk 

anak-anak, mengalami perubahan perilaku karena sejak lahir telah dibekali 

dengan kemampuan tersebut. Tindakan baik atau buruk ini didorong juga 

oleh lingkungan atau latarbelakang sosialnya. 

                                                           
9
 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al-Mu‟jam Al-Muhfaras Li Al-Fadz Al-Qur‟an Al-Karim 

(Mesir: Darr Al Hadist, 2007). 301 
10

 LPMQ, Al-Qur‟an Dan Terjemahan, Edisi Penyempurnaan (jakarta: pustaka lajnah, 

2019). 



5 
 

 
 

Sebagaimana menurut Quraish Shihab, ayat pertama, dalam surah 

al-Maidah ayat 90 berbicara mengenai rijsun yang diterjemahkan dengan 

perbuatan keji, namun konteks ayatnya berbeda yakni membahas tentang 

keharaman minuman dalam islam yang apabila dilakukan termasuk 

melakukan perbuatan yang keji. Dari sini dapat dipahami bahwa dengan 

melihat sisi taradufnya maka akan ditemukan perbedaan dan persamaan 

makna kata tersebut. Sedangkan ayat kedua dalam surah at-Taubah ayat 28 

berbicara mengenai najasun yang diterjemahkan dengan najis.
11

 

Penelitian ini bertujuan untuk menelaah penggunaan kata rijsun 

dan najasun dalam al-Qur‘an, apakah keduanya memiliki makna yang 

sama atau berbeda, serta bagaimana objek-objek yang terkait digunakan. 

Analisis dalam penelitian ini akan mengacu pada tafsir para ulama guna 

memperoleh pemahaman yang lebih komprehensif. Oleh sebab itu, penulis 

bermaksud mengangkat topik ini dalam penelitian dengan judul 

Fenomena Taraduf dalam al-Qur’an: makna rijsun dan najasun. 

B. Penegasan Istilah 

Adapun penegasan istilah untuk menjelaskan kata rijsun dan 

najasun sebagai berikut 

1. Taraduf  

Secara etimologi al-tarāduf adalah masdar dari kata kerja فتَراد 

berasal dari kata ردف yang mendapatkan ketambahan dua huruf 

(khumāsiy), kata yang terdiri atas huruf-huruf ini menunjukkan makna 

dasar mengikuti seseuatu, dan الترادف bermakna التتببغ (saling mengikuti). 

Al-Tahānawiy menyebutkan الترادف adalah آخر خلف أحد ركىة (sesorang 

mengendarai dibelakang yang lain).
12

 

Secara istilah, taraduf merujuk pada kata-kata tunggal yang 

menunjukkan suatu hal dengan makna yang sama. Misalnya, kata السيف 

dan الصبرم keduanya berarti pedang, namun memiliki perbedaan makna: 

yang satu menunjuk pada benda itu sendiri, sedangkan yang lain 

                                                           
11

 M Quraish Shihab, Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur‟an, V, vol. 15 

(Lentera Hati, 2009), hlm. 192 
12

 Muhammad Hasyim Syarif, Al-Taraduf (Sinonim) Dan Kaidah Penerapannya Dalam 

Al-Qur‟an, Rausyan Fikr 17, no. 2 (2021), hlm. 179-201 



6 
 

 
 

menggambarkan sifatnya. Taraduf juga dapat diartikan sebagai 

kumpulan kata yang berbeda namun memiliki makna pokok yang sama 

tanpa tambahan makna lain. Meski demikian, terdapat juga pandangan 

yang menolak konsep taraduf berdasarkan definisi tersebut.
13

 

2. Al-Qur‘an 

Istilah al-Qur‘an berasal dari bahasa Arab, tepatnya dari kata 

dasar qara‟a yang berarti bacaan. Namun, beberapa ulama berpendapat 

bahwa al-Qur‘an bukanlah turunan dari kata tersebut, melainkan 

merupakan nama khusus yang diberikan untuk kitab suci yang 

diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW. Meski terdapat perbedaan 

pandangan mengenai definisi al-Qur‘an, Syeikh Muhammad al-

Khudary Beik menegaskan bahwa al-Qur‘an adalah firman Allah yang 

berbahasa Arab dan disampaikan kepada Nabi Muhammad SAW. Kitab 

suci ini disampaikan secara mutawatir, tertulis dalam mushaf, dan 

dimulai dengan surat al-Fatihah serta diakhiri dengan Surat An-Nas.
14

 

3. Kajian 

Kajian adalah rangkaian definisi, konsep, serta sudut pandang 

mengenai suatu hal yang disusun secara terstruktur dan sistematis. 

4. Rijsun 

Kata rijsun bermakna al-Qadzir artinya adalah kotor, sesuatu 

yang cenderung dengan hal yang kotor, perbuatan buruk, haram, laknat, 

kekufuran dan adzab.
15

 Kata rijsun berasal dari bahasa Arab dan 

berkaitan dengan kata-kata seperti rojusa, yarjusu, dan rojasatan yang 

berarti melakukan perbuatan kotor atau keji. Bentuk jamaknya, arjaas, 

memiliki arti sebagai sesuatu yang kotor atau tindakan yang tercela.
16

 

Kata rijsun dapat diucapkan dengan memkasrohkan huruf ro, atau 

dengan memfathahkan ro dan mengkasrohkan jim menjadi rojisun, 

                                                           
13

 Ibid. 
14

 Muhammad Yasir dan Ade Jamaruddin, Studi Al-Qur‟an (Pekanbaru: Cv. Asa Riau, 

2016), hlm. 1 
15

 Ibnu Mandzur, Lisan Al-‟Arab Jilid 8 (Kairo: Darul Hadith, 2003). 75 
16

 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia (Jakarta: PT. Mahmud Yunus wa Dzurriyah, 

2007). 140 



7 
 

 
 

yang berarti kotor dan keji. Secara istilah, kata ini merujuk pada segala 

perbuatan buruk atau tercela yang dapat menimbulkan azab, keraguan, 

hukuman, serta kemarahan. Rijsun juga memiliki kaitan yang erat 

dengan tindakan keji dan dalam konteks fikih, kata ini mengandung 

makna najis.
17

 

5. Najasun 

Najasun ( ٌنَجَس) atau an-najsu wannijsu wannajasu berarti segala 

bentuk kotoran dari tubuh manusia.
18

 Dalam kamus arab al-ma‟ani kata 

najasun terdiri dari tiga huruf yaitu nun, jim dan syin yang berarti najis, 

najisun berarti yang kotor, dekil, kusam, polusi dan tercemar. 

Sedangkan dari kata najjasa-yunajjisu berarti mencemarkan, mengotori, 

menodai dan menjadikan polusi. Najasun dalam bahasa Arab secara 

etimologis berarti kotoran atau sesuatu yang dianggap kotor secara fisik 

maupun maknawi. Kata ini berasal dari akar kata najasa yang bermakna 

menjadi kotor atau terkena kotoran.
19

 Sementara itu, didalam al-Qur‘an 

najasun berarti kotoran atau kesucian yang merujuk pada keadaan tidak 

suci atau tercemar, baik secara fisik maupun spiritual. 

C. Identifikasi Masalah 

1. Makna kata rijsun dan najasun dalam perspektif al-Qur‘an. 

2. Penafsiran tentang kata rijsun dan najasun dalam al-Qur‘an menurut 

mufasir. 

3. Bentuk-bentuk kata rijsun dan najasun dalam al-Qur‘an, baik dari 

bentuk mufrod maupun bentuk jamak. 

4. Kontekstual dan objek tentang makna kata rijsun dan najasun dalam 

al-Qur‘an. 

5. Persamaan dan perbedaan pada kata rijsun dan najasun dalam al-

Qur‘an. 

                                                           
17

 Kurnia Abdul Latif, Makna Musyrikun Najasun Perspektif Muhammad Ali Ash-Shobuni 

Dalam Kitab Rawa‟i Al-Bayan (Tafsir Surat At-Taubah Ayat 28),‖ no. 163 (2021), hlm. 14 
18

 Mandzur, Lisan Al-‟Arab Jilid 8. 465 
19

Rahma Zulfa, Makna Najis Menurut Al-Zamakhsyarī Dan Al-Baiḍāwi, 2022, hlm. 33 



8 
 

 
 

6. Implikasi dan manfaat dalam mengendalikan perbuatan kotor atau 

najis yang terkandung pada kata rijsun dan najasun dalam al-Qur‘an. 

D. Batasan Masalah 

Berdasarkan identifikasi masalah yang telah dikemukakan, penulis 

memfokuskan pembahasan pada makna kata rijsun dan najasun dalam al-

Qur‘an menurut pandangan ulama tafsir. Mengingat banyaknya kitab tafsir 

yang dijadikan rujukan dalam proposal ini, penulis membatasi pilihan 

kitab tafsir yang digunakan berdasarkan karakteristik atau corak tertentu, 

yaitu: tafsir al-Baidhawi, tafsir Fathul Qadir, tafsir al-Misbah, dan lain 

sebagainya. 

E. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang diuraikan diatas, maka penulis 

merumuskan permasalahan yang dibahas dalam penelitian ini yaitu 

sebagai berikut: 

1. Bagaimana makna kata rijsun dan najasun serta derivasinya didalam 

al-Qur‘an?  

2. Bagaimana persamaan dan perbedaan makna rijsun dan najasun 

dalam al-Qur‘an? 

F. Tujuan Dan Manfaat Penelitian 

Berdasarkan uraian rumusan masalah di atas, penelitian ini 

bertujuan untuk memberikan jawaban atas berbagai permasalahan yang 

telah diidentifikasi sebelumnya serta mencari solusi terhadap persoalan-

persoalan tersebut, yaitu: 

1. Untuk mengetahui bagaimana makna kata rijsun dan najasun serta 

derivasinya didalam al-Qur‘an, 

2. Untuk mengetahui bagaimana persamaan dan perbedaan makna rijsun 

dan najasun dalam al-Qur‘an. 

Penulisan karya ilmiah ini diharapkan dapat memberikan manfaat 

bagi pihak-pihak yang memerlukannya, baik dari segi teori maupun 

aplikasi praktis, antara lain: 



9 
 

 
 

1. Secara Akademis: Sebagai sebuah studi ilmiah, penelitian ini 

diharapkan dapat menambah khazanah pengetahuan serta memperluas 

wawasan dalam bidang Ilmu al-Qur‘an dan Tafsir. Penulis juga 

berharap bahwa hasil penelitian ini dapat memberikan kontribusi 

berarti bagi pengembangan kajian keislaman, khususnya dalam bidang 

Tafsir Al-Qur‘an dan pemikiran Islam. 

2. Secara Praktis: Sebagai penelitian yang semoga dapat menjawab dan 

memberikan pandangan yang baik, yakni bagaimana taraduf dan 

makna kata rijsun dan najasun dalam al-Qur‘an. Selain itu, penelitian 

ini juga memiliki manfaat sebagai salah satu syarat akademik untuk 

memperoleh gelar Sarjana (S1) pada Program Studi Ilmu Al-Qur‘an 

dan Tafsir di Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau. 

G. Sistematika Penelitian 

Sistematika penulisan merupakan komponen yang menggambarkan 

secara menyeluruh kerangka suatu karya ilmiah. Hal ini meliputi 

pembahasan secara ringkas mengenai topik yang akan dibahas serta tujuan 

yang ingin dicapai melalui pembahasan tersebut. Penelitian ini disusun 

dalam lima bab, dimana setiap babnya terbagi menjadi beberapa sub bab 

yang antara lain: 

BAB I Pendahuluan merupakan bagian awal dalam sebuah karya 

ilmiah yang memuat berbagai unsur penting seperti latar belakang 

masalah, identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan masalah, tujuan 

dan manfaat penelitian, metode penelitian, serta sistematika penulisan. 

Latar belakang masalah memberikan gambaran secara akademis mengenai 

alasan dilakukannya penelitian tersebut. Penegasan istilah juga diperlukan 

untuk memperjelas makna yang digunakan. Identifikasi masalah 

memaparkan permasalahan yang berkaitan dengan judul penelitian, 

sementara batasan dan rumusan masalah berfungsi untuk memfokuskan 

kajian pada tujuan utama penelitian. Selanjutnya, tujuan dan manfaat 

penelitian dijelaskan sebagai alasan dan kontribusi dari penelitian tersebut. 



10 
 

 
 

Metode penelitian mencakup jenis penelitian, sumber data, serta teknik 

analisis yang digunakan. Dalam penelitian ini, jenis yang di pilih adalah 

library research (studi kepustakaan). Terakhir, sistematika penelitian 

disusun untuk memudahkan pemahaman keseluruhan isi karya ilmiah. 

BAB II Bagian ini merupakan landasan teori dan kajian pustaka 

dalam penelitian, yang memuat definisi taraduf, faktor-faktor penyebab 

terjadinya taraduf, serta berbagai pandangan ulama yang pro dan kontra 

mengenai taraduf dalam Al-Qur‘an. Selanjutnya, bagian ini juga 

mencakup tinjauan pustaka yang berisi kajian-kajian sebelumnya terkait 

topik tersebut. 

BAB III adalah bagian yang membahas metodologi penelitian. 

Pada bab ini, fokus utaa penelitian adalah menjelaskan jenis penelitian, 

pendekatan penelitian, sumber data, teknik pengumpulan data dan analisis 

data. 

BAB IV Merupakan hasil penelitian dan analisis. Menguraikan 

hubungan kata rijsun dan najasun, menjelaskan makna kontekstual dengan 

menggunakan analisis semantik. Selanjutnya analisis persamaan dan 

perbedaan dari kata rijsun dan najasun dalam al-Qur‘an. 

BAB V Merupakan kesimpulan dari rumusan masalah pada bab 

pertama dan memberikan saran kepada para pembaca. 



 
 

11 
 

BAB II 

KERANGKA TEORI 

A. Landasan Teori 

1. Taraduf 

Taraduf secara dalam ilmu bahasa Arab berarti persamaan 

makna antara dua kata atau lebih. Dalam bahasa Indonesia, taraduf 

dikenal sebagai sinonim. Berikut ini penjelasan lebih rinci mengenai 

taraduf yaitu sebagai berikut: 

a. Definisi Taraduf 

Sinonim atau al-Taraduf dalam bahasa Inggris disebut 

synonymy, yang berasal dari bahasa Yunani Kuno, yaitu onoma 

yang berarti nama dan syn yang berarti dengan.
20

 Secara 

etimologis, taraduf merupakan bentuk mashdar dari kata taradafa-

yataradafu-taradufan yang berarti al-tatabu‟, yaitu sesuatu yang 

saling mengikuti.
21

 Menurut al-Munajjad, taraduf berarti 

membawa sesuatu di belakang pengendara atau menumpang. 

Istilah ini juga diartikan sebagai pergantian antara siang dan 

malam, di mana salah satunya mengikuti yang lainnya secara 

bergantian.
22

 

Menurut Badi‘ Ya‘qub, taraduf dalam istilah bahasa Arab 

adalah keberagaman lafaz yang jumlahnya dua atau lebih, namun 

di sepakati memiliki satu makna yang sama. Contohnya, kata-kata 

seperti al-asad, al-sab‟u, al-lais dan asamah semuanya merujuk 

pada satu nama, yaitu singa. Bentuk taraduf ini sangat beragam, 

dan bangsa Arab di kenal sebagai salah satu yang paling kaya akan 

variasi bahasa dengan taraduf. Misalnya, kata al-saif memiliki 

                                                           
20

 Moh. Matsna, Kajian Semantik Arab Klasik Dan Kontemporer (Jakarta: Prenadamedia 

Group, 2014), hlm. 22. 
21

 Ibnu Mandzur, Lisanul ‟Arab Jilid 4 (Kairo: Darul Hadith, 2003), hlm. 119. 
22

 Muhammad Nuruddin Al-Munajjad, At-Taraduf Fil Qur‟anil Karim (Beirut: Dar Al-

Fikri, 1997), hlm. 29. 



12 
 

 
 

lebih dari seribu sebutan, al-asad memiliki sekitar lima ratus nama 

dan al-„asal lebih dari delapan puluh nama berbeda.
23

 

b. Sebab-Sebab Munculnya Taraduf 

Menurut Amil Badi‘ Yaqub, ada beberapa komponen yang 

melatarbelakangi munculnya sejumlah kata dengan makna sama 

yaitu: 

a) Banyaknya perpindahan kosakata lahjah (dialek) Arab kepada 

lahjah (dialek) Quraisy karena terjadinya kontak yang panjang 

diantara keduanya. Dan adanya lafadz-lafadz mufradat yang 

banyak ini yang tidak dibutuhkan Quraisy, maka keberadaan 

lafadznya disetarakan dengan bahasa mereka. 

b) Diambil dari mu‟jam-mu‟jam dialek suku-suku arab yang 

bermacam-macam seperti Qais, Ailan, Tamim, Asad, Hudzail, 

Quraisy dan sebagian suku Kinanah. Terjadinya perbedaan di 

dalam sebagian kosakata itu, disebabkan karena mu‟jam-

mu‟jam itu  mengandung kosakata yang berbeda 

penggunaannya di dalam bahasa Quraisy. 

c) Banyak kosakata yang terletak di dalam mu‟jam dahulu tidak 

lagi dipakai dan telah digantikan oleh kosakata yang lain. 

d) Tidak adanya pembeda antara makna haqiqi dan majazi yang 

terletak di dalam mu‟jam-mu‟jam. Makanya banyak dari kata 

yang mengandung taraduf, tidak sesuai dengan makna aslinya 

tetapi pemakaiannya dalam hal makna lebih cenderung kepada 

makna majazi. 

e) Terdapat satu nama yang mewakili beberapa kata sifat. Seperti 

contohnya al-Hindi, al-Husam, al-Yamani, al-„Adb, al-Qati‟ 

yang merupakan nama al-Saif (pedang). Ini menandakan 

bahwa setiap nama tersebut adalah sifat-sifat khusus dari kata 

al-Saif. Penggunaan sifat-sifat tersebut sebagai kata ganti al-

                                                           
23

 Emil Ya‘qub Badi‘, Mausu‟ah ‟Ulum Al-Lughoh Al-‟Arabiyyah Juz 4 (Lebanon: Dar 

Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006), hlm. 294. 



13 
 

 
 

Saif menunjukkan bahwa sifat-sifat tersebutlah yang 

sebenarnya merupakan al-Saif itu sendiri. 

f) Banyak kosakata yang memiliki makna berbeda-beda 

tergantung pada konteksnya, karena setiap kata memiliki 

karakteristiknya sendiri, seperti kata ramaqo, lahadzo, hadaja, 

syafana, dan rana yang artinya melihat, namun masing-masing 

kata tersebut diungkapkan secara khusus dengan melihat 

konteks yang melingkupinya. 

g) Banyaknya kesalahan membaca kitab Arab terdahulu, 

terkhusus kepada kitab yang ditulis dengan tulisan Arab (khat 

al-Arabi) tanpa adanya tanda dan harakat.
24

 

c. Pro-Kontra Pendapat Ulama Tentang Taraduf Dalam Al-Qur‘an 

1) Ulama yang sepakat terhadap adanya Tentang Taraduf Dalam 

Al-Qur’an 

Pembahasan mengenai sinonim (taraduf) menjadi topik 

yang cukup menarik dan telah lama dikaji oleh para ahli al-

Qur‘an maupun ulumul Qur‘an, baik sejak masa klasik maupun 

era kontemporer. Kehadiran sinonim dalam al-Qur‘an 

menimbulkan perbedaan pendapat di kalangan ulama. Sebagian 

ulama menerima adanya sinonim (taraduf), sementara sebagian 

lainnya menolak konsep tersebut. 

Menurut ulama yang menerima keberadaan sinonim, hal 

ini disebabkan oleh adanya wasilah atau sesuatu yang terkait 

dengannya, bukan merujuk pada zatnya secara langsung. Selain 

itu, dalam ilmu al-Qur‘an, terdapat beberapa pembahasan yang 

mengaitkan taraduf dengan konsep lain seperti al-ahruf al-

saba‟ah, tawkid dan mutasyabih.
25

 Di antara para ulama yang 

mengakui keberadaan sinonim dalam bahasa Arab adalah 

                                                           
24

 Ibid, hlm. 299-300. 
25

 Muhammad Nuruddin Al-Munajjad, At-Taraduf Fil Qur‟anil Karim. 29 



14 
 

 
 

Sibaweihi, sedangkan dari kalangan ahli usul terdapat tokoh-

tokoh seperti al-Razi, al-Zarkasyi, dan juga Ibn Taimiyah.
26

 

Pertama : Al-Taraduf Di pahami Sebagai Al-Ahruf Al-Saba’ah. 

Sebagian besar pendapat menyatakan bahwa Al-Ahruf al-

Sab‟ah merujuk pada tujuh variasi bahasa atau dialek dalam bahasa 

Arab yang memiliki makna yang sama.
27

 Al-Zarkasyi sejalan dengan 

pandangan tersebut dan menjelaskan bahwa taraduf merujuk pada 

kata-kata yang terdapat dalam tujuh dialek suku Arab yang berbeda 

namun memiliki makna yang sama. Contohnya adalah kata-kata 

seperti aqbil, halumna dan ta‟al. Untuk memperkuat pendapatnya, al-

Zarkasyi memberikan contoh dari ayat al-Qur‘an, misalnya pada frasa 

in kanat illa syaihatan wahidah yang dalam dialek lain disebut in 

kanat illah zaqiyyan wahidah. Contoh lain terdapat pada ayat kal ihnil 

manfush yang dalam dialek lain dibaca ka al-sawf al-manfush.  

Seiring berjalannya waktu, enam dari tujuh dialek yang 

termasuk dalam al-ahruf al-saba‟ah dihapus dan hanya satu dialek 

yang dijadikan standar dalam mushaf Utsmani, yaitu dialek Quraish. 

Namun, jika al-ahruf al-saba‟ah dipahami sebagai tujuh dialek dari 

berbagai suku Arab yang terdapat dalam al-Qur‘an, maka konsep ini 

tidak termasuk dalam kategori taraduf. Hal ini bertentangan dengan 

pandangan ahli bahasa modern yang menegaskan bahwa al-ahruf al-

saba‟ah merupakan bahasa dan dialek yang berbeda-beda dari 

beberapa suku Arab. 

Kedua : Al-Taraduf di Pahami Sebagai Tawkid. 

Sebagian ulama tafsir memandang al-Taraduf sebagai bagian 

dari pembahasan tawkid, dengan anggapan bahwa taraduf merupakan 

bentuk tawkid dari segi makna. Mereka membagi tawkid menjadi dua 

jenis, yaitu tawkid yang menggunakan lafaz sinonim dan tawkid yang 

                                                           
26

 Muhammad Syarif Hasyim, “Al-Taraduf (Sinonim) Dan Kaidah Penerapannya Dalam 

Al-Qur‟an, hlm. 183. 
27

 Manna Khalil Al-Khattan, Mabahits Fi Ulum Al-Qur‟an (Kairoh: Maktabah Wahdah, 

2000), hlm. 158. 



15 
 

 
 

menghubungkan kata-kata serupa melalui peng‘atafan.
28

 Dalam 

tawkid terdapat pengulangan kata yang memiliki makna serupa, yang 

dikenal sebagai al-Tawkid bi al-Lafz al-Muradif. Contohnya dapat di 

lihat pada ayat al-Qur‘an dalam Surah al-Fajr, di mana kata shaffan 

diulang dua kali untuk menegaskan arti berbaris-baris. Pengulangan 

kata seperti ini merupakan inti dari pengertian tawkid. Kadang-

kadang, pengulangan tersebut dipisahkan oleh huruf ataf, seperti pada 

ayat man ya‟mal min al-salihat wahuwa mu‟min fala yakhaf dulman 

wala hadma, yang termasuk dalam kategori tawkid ma‟nawi, yaitu 

penegasan makna secara konseptual.
29

 

Ketiga : Al-Taraduf dipahami Sebagai mutasyabih 

Selain al-Ahruf al-Sab‟ah dan tawkid, terdapat kesepakatan di 

kalangan ulama bahwa taraduf dalam al-Qur‘an juga berkaitan dengan 

al-mutasyabih atau al-tashabuh, yang berarti penyerupaan. Menurut 

Muhammad Nuruddin yang mengutip al-Zarkasyi, mutasyabih 

merujuk pada kisah yang sama yang muncul dalam surat-surat 

berbeda, atau dapat dipahami sebagai pergantian kalimat yang serupa 

dalam dua ayat yang memiliki kemiripan makna. Singkatnya, ini 

adalah satu cerita yang disampaikan dalam berbagai bentuk di dalam 

al-Qur‘an. Contohnya dapat dilihat pada ayat fa azallahuma al-

shaytan, dalam bentuk lain, hal tersebut diungkapkan dengan redaksi 

fa was wasa lahuma al-shaitan. 

Menurut al-Suyuti, ada kondisi di mana beberapa kata 

memiliki makna yang serupa, dan hal ini tidak menjadi masalah 

apabila perbedaan tersebut disebabkan oleh variasi bahasa atau dialek. 

Namun, persoalan muncul ketika sinonimitas itu tidak berasal dari 

perbedaan bahasa atau dialek, atau hanya karena perbedaan kecil 

                                                           
28

 Siti Nuradni Adzkiyah, Studi Tentang Taraduf Dalam Al-Qur‟an (Kajian Terhadap 

Kata Khalaqa, Ja'ala Dan Khauf, Khasya), Skripsi Program S1‖ (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 

2019), hlm. 16 
29

 Ahmad Fawaid, Kaidah Mutaradif Al-Alfaz Dalam Al-Qur'an, Muatawatir, vol. 5, 

2015, hlm. 149 



16 
 

 
 

dalam pelafalan (Qarabah Sawtiyah). Sinonimitas semacam ini dapat 

terjadi karena keterbatasan indera bahasa (al-Hiss al-lughawi) dan 

kesulitan dalam menentukan serta membatasi makna suatu kata atau 

juga disebabkan oleh faktor-faktor lain yang tidak bersifat 

substansial.
30

 

2) Ulama yang Tidak Sepakat Terhadap Adanya Tentang Taraduf 

Dalam Al-Qur’an 

Sebagian kalangan yang menolak keberadaan taraduf dalam 

al-Qur‘an berargumen bahwa setiap susunan kata dalam ayat-ayat al-

Qur‘an memiliki karakteristik unik yang tidak bisa digantikan dengan 

kata lain meskipun memiliki makna serupa. Mereka menilai bahwa 

setiap rangkaian kata dalam al-Qur‘an mengandung keharmonisan dan 

keindahan tersendiri. Contohnya adalah penggunaan kata rayb dalam 

Surah Al-Baqarah ayat 2, yaitu dalam frasa la rayba fih, yang tidak 

dapat diganti dengan kata shakka menjadi la shakka fih. Oleh karena 

itu, menurut al-Asfahani, kata-kata yang memiliki makna sama dalam 

al-Qur‘an tidak bisa dianggap sepenuhnya identik. Hal ini disebabkan 

oleh kekhasan susunan kata dalam al-Qur‘an yang tidak hanya 

mencerminkan makna khusus, tetapi juga mengandung nuansa 

berbeda serta kesesuaian dalam penempatannya. Karya al-Asfahani 

yang berjudul Muʿjam Mufradat li-alfaz al-Qur‟an bertujuan untuk 

menjelaskan beberapa kata yang dianggap memiliki makna serupa 

dalam al-Qur‘an.
31

 Beberapa ulama kontemporer yang memiliki 

pandangan sejalan dengan al-Asfahani antara lain Abd al-Rahman al-

Akk, Manna Khalil al-Qattan, dan Aishah bint al-Shati. Abd al-

Rahman al-Akk menyatakan bahwa tidak ada dua kata dalam al-

Qur'an yang benar-benar sama tanpa perbedaan makna atau tujuan 

penggunaannya.
32

 Pandangan ini sejalan dengan Manna Khalil al-

Qattan yang menyatakan bahwa kata-kata yang dianggap sinonim (al-

                                                           
30

 Ibid, hlm. 150  
31

 Al-Raghib Al-Ashfani, Mu‟jam Mufradat Li Alfaz Al-Qur‟an (Beirut: Dar Al-Fikr, 

2008), hlm. 7. 
32

 Ibid 



17 
 

 
 

mutaradif) dalam al-Qur‘an sebenarnya tidak sepenuhnya memiliki 

makna yang sama. Sebagai contoh, kata alkhashyah mengandung 

makna yang lebih dalam dibandingkan dengan alkhauf.
33

 

Dalam karya ilmiah yang ditulis oleh Bint al-Shati‘ dalam 

kitab Al-I‟jāz al-Bayānī li Alfāz al-Qur‟ān wa Masā‟il Ibn al-Azraq, ia 

secara tegas mengkritik para ulama yang telah lama terlibat dalam 

perdebatan mengenai keberadaan sinonim (taraduf) dalam al-Qur‘an, 

yang menghasilkan beragam pendapat. Bint al-Shati‘ mencoba 

menguji kemampuan kejelasan bahasa al-Qur‘an dalam 

menyelesaikan perbedaan tersebut dengan menguraikan makna 

filosofis dari kata-kata yang dianggap tidak dapat digantikan oleh kata 

lain yang diklaim sinonim. Menurutnya, konsep taraduf dalam al-

Qur‘an, serupa dengan konsep ziyadah pada huruf, menimbulkan 

pertanyaan dari sudut pandang bayani, apakah dua kata yang memiliki 

makna sama berarti salah satunya kehilangan makna, atau mengapa 

Allah memilih untuk menggunakan dua kata yang serupa? Apakah hal 

ini menunjukkan ketidakefisienan dalam penggunaan kata-kata? 

Jika demikian, apakah mungkin Tuhan menggunakan kata-kata 

tersebut? Oleh karena itu, sejak awal Bint al-Shati‘ menolak konsep 

huruf ziyadah dan makna sinonim (muradif), karena menurutnya hal 

itu justru akan mengurangi keunikan dan keistimewaan i„jāz bayānī 

dalam al-Qur‘an.
34

 Bint al-Shati‘ melakukan penelitian induktif 

terhadap penggunaan kata-kata dalam al-Qur‘an dengan 

memperhatikan konteksnya secara menyeluruh. Dari hasil kajiannya, 

ia menyimpulkan bahwa setiap kata dalam al-Qur‘an memiliki makna 

yang khas dan tidak dapat digantikan oleh kata lain, baik menurut 

kamus bahasa maupun kitab tafsir yang ada. Dengan demikian, tidak 

terdapat sinonim dalam al-Qur‘an karena setiap istilah dalam teks suci 

                                                           
33

 Al-Khattan, Mabahits Fi Ulum Al-Qur‟an, hlm. 194. 
34

 Ahmad Jaelani, Sinonim (Mutaradif) Dalam Al-Qur‟an Studi Kata Guluw Dan Israf 

Dalam Tafsir Al-Bahr Al-Muhit, Skripsi Program S1 (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2018), hlm. 

23. 



18 
 

 
 

ini mengandung makna unik dan khusus yang tidak bisa disamakan 

dengan kata lain.
35

 

2. Najis atau Perbuatan kotor 

a. Makna Najis  

Najis berasal dari bahasa Arab yang berarti sesuatu yang di 

anggap kotor atau menjijikkan, seperti kata najisun, najasan, dan 

najusa yang mengacu pada keadaan kotor atau najis. Istilah ini juga 

dapat bermakna qozrun, yaitu kotoran. Dalam kamus al-Muhith, kata 

ini dibaca dengan variasi bunyi pada huruf nun menjadi najsun atau 

nijsun, yang merupakan kata sifat untuk sesuatu yang bernoda atau 

kotor, berlawanan dengan thohir yang berarti suci atau bersih. Najis 

dalam istilah syariat adalah sesuatu yang dianggap menjijikkan dan 

dapat membatalkan sahnya shalat jika tidak dibersihkan, kecuali jika 

ada dispensasi. Dalam al-Qur‘an, kata najis hanya muncul sekali 

dalam bentuk tunggal, yaitu pada surat at-Taubah ayat 28, 

sebagaimana tercantum dalam kitab Mu'jam al-Mufahras li alfadzhil-

Qur`an yang menjadi rujukan pembahasan ini.
36

 Meskipun demikian, 

lafaz najasun memiliki beberapa murodif (sinonim) yang juga 

mengandung makna kotor, seperti khubtsun dan rijsun. 

Lafaz khubtsun memiliki makna yang serupa dengan najis, yaitu 

kotoran. Dalam variasi kata seperti khabutsa, yakhbutsu, dan 

khubtsan, terdapat arti busuk, keji, buruk, atau jahat. Sementara itu, 

khubtsun merujuk pada kotoran atau kejahatan, dan khabiits berarti 

sesuatu yang buruk atau jahat.
37

 Kata khabits (buruk) merupakan 

antonim dari thayyib, yang berarti baik atau bagus. 

Dari penjelasan di atas terlihat bahwa kata khubtsun memiliki 

makna yang mirip dengan kata najis, namun dalam penggunaannya 

kata tersebut juga mengandung arti lain, yaitu busuk, keji, jahat, dan 

                                                           
35

 Fawaid, “Kaidah Mutaradif Al-Alfaz Dalam Al-Qur‟an”, Muatawatir, hlm. 151 
36

 Latif, Makna Musyrikun Najasun Perspektif Muhammad Ali Ash-Shobuni Dalam Kitab 

Rawa‟i Al-Bayan (Tafsir Surat At-Taubah Ayat 28), 1364 H, hlm. 288 
37

 Ibid. 



19 
 

 
 

terkadang merujuk pada sifat munafik, seperti yang terdapat dalam 

surah ali-Imran ayat 179: 

وُ ليَِذَرَ الْمُؤْمِنِنٌَْ عَل ى مَا زَ الْْبَِيْثَ مِنَ الطَّيّْبِ  ٓ  مَا كَانَ اللّ  وَمَا   ٓ  انَػْتُمْ عَلَيْوِ حَتّّ  يََيِػْ
وَ نَرْتَبيْ مِنْ رُّسُلِو كَانَ اللّ   وِ  فاَ مِنػُوْا ٓ   يَّشَاۤءُ  مَنْ وُ ليُِطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَل كِنَّ اللّ   باِللّ 

 عَظِيْمٌ  اَجْرٌ  فػَلَكُمْ  وَتػَتػَّقُوْا تػُؤْمِنػُوْا وَاِنْ  ٓ   وَرُسُلِو
Artinya: ―Allah tidak akan membiarkan orang-orang mukmin dalam 

keadaan sebagaimana kamu sekarang ini, (tetapi Allah akan 

mengujinya) sehingga Dia membedakan yang buruk dari yang baik. 

Allah tidak akan memperlihatkan kepadamu hal-hal yang gaib, tetapi 

Allah memilih siapa yang Dia kehendaki di antara rasul-rasul-Nya. 

Oleh karena itu, berimanlah kepada Allah dan rasul-rasul-Nya. Jika 

kamu beriman dan bertakwa, kamu akan mendapat pahala yang sangat 

besar.‖ 

 

Istilah rijsun berasal dari bahasa Arab dan memiliki padanan 

kata seperti rojusa, yarjusu, dan rojasatan, yang berarti melakukan 

perbuatan kotor atau keji. Kata rijsun dalam bentuk jamak, yaitu 

arjaas, merujuk pada kotoran atau tindakan yang tercela.
38

 

Kata rijsun dapat dibaca dengan memkasrohkan huruf ro, atau 

dengan memfathahkan ro dan memkasrohkan jim menjadi rojisun, 

yang berarti kotor dan keji. Secara istilah, kata ini merujuk pada 

segala perbuatan yang kotor atau tercela yang dapat menimbulkan 

azab, keraguan, hukuman, serta murka. Rijsun memiliki kaitan erat 

dengan tindakan keji dan juga menggambarkan makna najis dalam 

konteks fikih, sebagaimana dijelaskan dalam surat al-Maidah ayat 90: 

اَ الْْمَْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْانَْصَابُ وَالْاَزْلَامُ رجِْسٌ مّْنْ عَمَلِ الشَّيْط نِ ٓ  ايَػُّهَا الَّذِيْنَ ا مَنػُوْ آي ا اِندَّ
 فاَجْتَنِبػُوْهُ لَعَلَّكُمْ تػُفْلِحُوْنَ 

Artinya: ―Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya minuman 

keras, berjudi, (berkurban untuk) berhala, dan mengundi nasib dengan 

anak panah adalah perbuatan keji (dan) termasuk perbuatan setan. 

Maka, jauhilah (perbuatan-perbuatan) itu agar kamu beruntung.‖ 

                                                           
38

 Ibid. 



20 
 

 
 

Dalam ayat tersebut, kata rijsun digunakan untuk menegaskan 

larangan terhadap khamar. Selain itu, ayat tersebut juga 

mengharamkan praktik judi, mengundi nasib, dan berkurban untuk 

berhala, karena semua tindakan tersebut termasuk dalam kategori 

perbuatan yang keji. 

b. Macam-macam Perbuatan Buruk 

Dari penjelasan definisi perbuatan buruk tersebut maka 

terdapat macam-macam perbuatan buruk yaitu sebagai berikut: 

1. Kata al-khabaits dalam al-Qur‘an merujuk pada segala 

perbuatan keji yang dilakukan seseorang. Menurut Ibnu Faris, 

al-khabaits adalah bentuk jamak dari al-khabits, yang berarti 

buruk, kotor, dan menjijikkan. Pendapat Ibnu Faris sejalan 

dengan pandangan al-Asfahani, yang menyatakan bahwa al-

khabits adalah sesuatu yang sangat kotor, hina, dan menjijikkan. 

Selain itu, al-Asfahani juga mengartikan al-khabits sebagai 

perbuatan tercela berupa homoseksualitas. 

2. Menurut Hamka dalam Tafsir Al-Azhar, kata as-sayyiat merujuk 

pada perbuatan yang mengarah kepada kejahatan dan juga 

digunakan untuk menggambarkan sesuatu yang menyimpang 

dari jalan yang benar.
39

 

3. Fasiq adalah istilah yang digunakan untuk menggambarkan 

seseorang yang memahami hukum syariat dan seharusnya 

menaati, namun kemudian mengingkari keyakinannya dengan 

melakukan tindakan yang menyimpang dari aturan syariat yang 

telah ditetapkan. Dalam al-Qur‘an, kata fasiq beserta bentuk 

turunannya disebutkan sebanyak 54 kali. 

4. „Asha secara bahasa memiliki makna yang mencakup dosa-dosa 

baik besar maupun kecil secara umum. Perbedaan antara istilah 

fasiq dan „asha terletak pada contoh ketidaktaatan, 

                                                           
39

 Fitriawan, ―Konsep Fahisyah Dalam Al-Qur‘an: Studi Kajian Tematik Perspektif 

Tafsir.‖ 2023, hlm. 167 



21 
 

 
 

ketidakpatuhan iblis terhadap perintah Allah untuk bersujud 

kepada Nabi Adam dikategorikan sebagai fasiq, sementara 

ketidaktaatan Adam terhadap perintah Allah termasuk dalam 

perbuatan „asha. 

5. Zhulm merupakan istilah yang merujuk pada perbuatan 

menempatkan sesuatu di luar posisi yang seharusnya, sehingga 

secara hakiki, segala kesalahan bisa disebut sebagai zhulm. 

Perbuatan zhulm memiliki berbagai tingkatan, mulai dari yang 

ringan hingga yang berat, termasuk tindakan kekufuran. Istilah 

zhulm sering dikaitkan dengan kata nafs untuk menggambarkan 

kejahatan yang dilakukan oleh individu terhadap dirinya sendiri 

atau konsekuensi negatif yang mungkin dialaminya. 

6. Al-munkar merujuk pada segala sesuatu yang dianggap buruk 

menurut ajaran agama, yang menimbulkan kegelisahan, 

diharamkan, dan dibenci. Menurut Quraish Shihab, yang 

mengutip pandangan Ibnu Asyur, al-munkar mencakup semua 

tindakan yang bertentangan dengan hati nurani atau syariat 

Islam, baik berupa ucapan maupun perbuatan, meskipun tidak 

selalu menimbulkan kerugian. Bahkan, sesuatu yang sebenarnya 

halal bisa dianggap munkar jika bertentangan dengan adat 

setempat karena perilaku tersebut tidak diterima atau 

diperbolehkan dalam budaya tersebut.
40

 

B. Tinjauan Kepustakaan 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep taraduf dalam al-

Qur‘an dengan fokus pada analisis makna kata rijsun dan najasun. 

Meskipun banyak literatur yang membahas makna kata-kata dalam al-

Qur‘an, kajian yang secara khusus membandingkan persamaan dan 

perbedaan antara kata rijsun dan najasun masih terbatas. Oleh karena itu, 

penelitian ini mengambil pendekatan yang unik untuk mengisi kekosongan 

                                                           
40

Ibid, hlm. 168  



22 
 

 
 

pengetahuan tersebut. Sebagai bagian dari upaya ini, peneliti akan 

menyajikan tinjauan pustaka yang relevan dengan topik penelitian. 

1. Tesis ditulis oleh Nur Kholis yang berjudul ―Makna Al-Salah dalam 

Al-Qur‘an (Semantik Toshihiko Izutsu)‖ Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang. Ditulis pada tahun 2019. Pada penelitian ini 

penulis menemukan beberapa kesimpulan yang telah diperoleh. 

Makna dasar kata al-Salah adalah do‘a, yang merupakan hubungan 

komunikasi langsung kepada Allah tanpa perantara dan juga berfungsi 

sebagai ritual ibadah khusus. Selanjutnya, meskipun konsep al-Salah 

pada dasarnya bersifat statis, maknanya dapat berkembang jika dilihat 

dari perspektif historis, di mana kata kerja salla awalnya berarti do‘a 

kepada Tuhan dengan perantara. Namun, dengan datangnya Islam, 

makna al-Salah berubah menjadi ibadah yang didasarkan pada 

ketauhidan. Selain itu, dari sudut pandang weltanschauung, kata al-

Salah tidak hanya bermakna do‘a, tetapi juga mencerminkan bentuk 

penghambaan manusia kepada Allah, sebagaimana yang dijelaskan 

dalam Al-Qur‘an.
41

 

2. Skripsi ditulis oleh Kurnia Abdul Latif yang berjudul ―Makna 

Musyrikun Najasun Perspektif Muhammad Ali Ash-Shobuni dalam 

Kitab Rawai‘u Al-Bayan (Tafsir Surah At-Taubah Ayat 28)‖, 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. Ditulis pada tahun 

2021, Penelitian ini berfokus pada penafsiran Muhammad Ali Ash-

Shobuni terhadap surat At-Taubah ayat 28, khususnya mengenai 

makna istilah musyrikun najasun serta hikmah hukum yang 

terkandung dalam ayat tersebut. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kepustakaan dengan data yang diperoleh dari sumber 

primer dan sekunder. Metode yang diterapkan adalah metode tahlili 

(analisis). Hasil kajian menunjukkan bahwa dalam tafsir beliau, al-

Qur‘an menyebut orang musyrik sebagai najis menggunakan bentuk 

isim mashdar untuk menegaskan makna yang intens atau bersangatan. 

                                                           
41

 Nur Kholis, Makna Al-Salah Dalam Al-Qur‟an (Semantik Toshihiko Izutsu), 2019. 



23 
 

 
 

Dalam teks asli ayat, lafaz innama al-musyrikun kan-

najasun mengalami penghilangan huruf kaff, yang bertujuan untuk 

menonjolkan keindahan kebahasaan al-Qur‘an. Secara umum, 

makna musyrikun najasun dalam ayat tersebut menunjuk pada 

kekotoran yang bersifat maknawi, seperti kebiasaan mereka yang 

tercela, keyakinan yang rusak, serta ketidakbersihan secara ritual. 

Istilah musyrik dalam konteks ayat ini mencakup seluruh orang kafir, 

termasuk Yahudi dan Nasrani, dan larangan mendekati masjid berlaku 

bagi semua golongan tersebut. Hukum yang terkandung dalam ayat ini 

menegaskan bahwa najis yang dimaksud adalah najis maknawi, yakni 

kekufuran yang harus dijauhi, bukan najis fisik, sehingga 

diperbolehkan bermuamalah dengan orang musyrik.
42

 Secara umum, 

makna dari istilah musyrikun najasun dalam ayat tersebut adalah 

bahwa mereka dianggap kotor dan ternoda akibat kebiasaan buruk 

yang mereka lakukan, seperti tidak menjauhi hal-hal yang najis, 

memiliki keyakinan yang rusak, serta tidak menjalankan wudhu dan 

mandi janabah. 

3. Skripsi ditulis oleh Arina Wildah Sholehah yang berjudul ―Taraduf 

Dalam Al-Qur‘an: Makna Sakhata, Ghaiza dan Ghadaba‖, Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. Ditulis pada tahun 2024, 

tulisan ini membahas tentang bagaimana bentuk kesamaan dan 

perbedaan antara makna kata sakhata, ghaiza dan ghadaba, yang mana 

artinya diterjemahkan dalam bahasa Indonesia sama-sama berarti 

marah.
43

 Dengan menggunakan pendekatan semantik al-Qur‘an yakni 

dengan konsep taraduf atau sinonimitas dalam al-Qur‘an, disini 

penulis mengemukakan ketiga makna kata tersebut dengan tujuan 

memperluas cakrawala keilmuan al-Qur‘an. 

                                                           
42

 Latif, ―Makna Musyrikun Najasun Perspektif Muhammad Ali Ash-Shobuni Dalam 

Kitab Rawa‘i Al-Bayan (Tafsir Surat At-Taubah Ayat 28).‖  
43

 Arina Sholehah Wildah, Taraduf Dalam Al-Qur‟an: Makna Sakhata, Ghaiza Dan 

Ghadaba, (Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 2024). 



24 
 

 
 

4. Skripsi ditulis oleh Nur Umi Luthfiana yang berjudul ―Analisis Makna 

Khauf dalam Al-Qur‘an‖, STAI Al-Anwar. Ditulis pada tahun 2017. 

Kajian ini menjelaskan tentang diakronisasi kata khauf dengan 

meninjau kata tersebut dari masa jahiliyah (pra al-Qur‘an), Qur‘an dan 

pasca Qur‘an. Kemudian dilanjutkan dengan melakukan analisis 

sinkronisasi dengan mencari makna dasar dan makna relasional kata 

khauf.
44

 

5. Skripsi ditulis oleh Rahmah Zulfa yang berjudul ―Makna Najis 

Menurut Al-Zamakhsyari dan Al-Baidawi‖, Universitas Islam Negeri 

Ar-Raniry Darussalam Banda Aceh. Ditulis pada tahun 2022, 

Pandangan al-Zamakhsyari dan al-Baidawi mengenai makna kata 

najis sangat bervariasi tergantung pada konteks ayat yang dianalisis. 

Setelah menelaah 13 ayat al-Qur‘an yang mengandung lafadz 

bermakna najis, ditemukan bahwa keduanya sepakat dalam penafsiran 

pada 9 ayat, sementara pada 4 ayat lainnya terdapat perbedaan 

interpretasi. Al-Zamakhsyari menafsirkan najasun sebagai kesyirikan, 

rijsun sebagai sesuatu yang haram dan azab berupa hilangnya taufiq, 

serta khabithun sebagai kesyirikan. Sebaliknya, al-Baidawi memahami 

najasun sebagai kejelekan batin, rijsun sebagai perbuatan yang harus 

dijauhi karena pengaruh setan dan azab yang menyebabkan 

kekecewaan mendalam, serta khabithun sebagai ucapan yang 

mengarah pada kesyirikan. 

6. Jurnal di tulis oleh muhammad syarif hasyim yang berjudul Al-

Taraduf (Sinonim) dan Kaidah Penerapannya Dalam Al-Qur‘an, 

Universitas Islam Negeri Dato Karama Palu, pada tahun 2021. 

Penelitian ini membahas mengenai konsep al-taraduf (sinonimitas) 

dalam al-Qur‘an yang masih menimbulkan perdebatan di kalangan 

ulama. Sebagian ahli bahasa Arab meragukan keberadaan taraduf 

dalam al-Qur‘an, sementara sebagian lainnya menerima adanya 

                                                           
44

 Nur Umi Luthfiana, ―Analisis Makna Khauf Dalam Al-Qur‘an,‖ Al-Itqan; Jurnal Studi 

Al-Qur‟an 3, no. 2 (2017). 



25 
 

 
 

fenomena tersebut. Untuk mengatasi perbedaan pandangan ini, para 

ulama telah merumuskan sejumlah kaidah yang bertujuan membantu 

memahami dan menelaah makna tersirat dalam al-Qur‘an.
45

 Dalam 

penelitian ini, penulis menelaah taraduf melalui analisis kata sakhata, 

ghaiza, dan ghadaba yang muncul dalam al-Qur‘an. 

7. Jurnal yang ditulis oleh Iskandar dengan judul ―Kontroversi Kaidah 

Taraduf Dalam Al-Qur‘an‖. Institut Agama Islam Hasanuddin Pare 

Kediri pada tahun 2021. Penelitian ini membahas mengenai 

keberadaan beberapa kata dalam al-Qur‘an yang memiliki makna 

serupa namun berbeda dalam pengucapan, yang di kenal sebagai 

sinonim atau taraduf. Dalam kajian ini, kontroversi terkait kaidah 

taraduf di ulas dengan menggunakan pendekatan Ulumul Qur‘an dan 

kaidah tafsir. Temuan menunjukkan bahwa sebagian ulama menerima 

adanya taraduf dalam al-Qur‘an dengan alasan bahwa hal tersebut 

dapat di pahami melalui konsep al-ahruf al-sab‟ah, taukid, dan 

mutasyabih, sehingga terkadang terdapat dua atau lebih kata berbeda 

yang memiliki makna yang sama. Namun, ada pula ulama yang 

menolak konsep ini dengan alasan bahwa penggunaan dua kata untuk 

satu makna akan mengurangi keistimewaan (i‟jaz) al-Qur‘an, karena 

salah satu kata akan menjadi tidak bermakna, sementara setiap kata 

dalam al-Qur‘an di yakini memiliki makna yang berbeda dan spesifik. 

Oleh karena itu, menurut pandangan ini, taraduf tidak terdapat dalam 

al-Qur‘an.
46

  Jelaslah pada penelitian ini sangat berpengaruh dalam 

penelitian semantik khususnya sinonim, maka dari itu pada jurnal ini 

dapat di jadikan salah satu rujukan yang relevan pada penelitian ini. 

8. Jurnal ditulis oleh Hilmi Rahman, Eni Julaeha dan Wildan Taufiq yang 

berjudul ―Konsep Rijsun Dalam Al-Qur‘an‖. Universitas Islam Negeri 

Sunan Gunung Djati Bandung, pada tahun 2023. Setelah dilakukan 

kajian, di temukan bahwa kata rijsun dalam kamus bahasa Arab 

                                                           
45

 Syarif, ―Al-Taraduf (Sinonim) Dan Kaidah Penerapannya Dalam Al-Qur‘an.‖  
46

 Iskandar, ―Kontroversi Kaidah Taraduf Dalam Al-Qur‘an,‖ Jurnal Semiorika-Q: Kajian 

Ilmu Al-Qur‟an Dan Tafsir 1, no. 2 (2021). 



26 
 

 
 

memiliki berbagai makna dasar, antara lain kotor, perbuatan buruk, 

sesuatu yang haram, azab, laknat, kekufuran, keragu-raguan, 

hukuman, kemarahan, serta sesuatu yang tidak bermanfaat. Dalam 

konteks Syari Jahiliyah, kata rijsun juga memiliki makna relasional 

yang lebih konkret, seperti awan dan petir atau suara gemuruh petir. 

Sementara itu, dalam kajian tafsir al-Qur‘an, kata rijsun dipahami 

dengan berbagai makna yang beragam, tergantung pada konteks ayat 

yang membahasnya.
47

 Makna kata rijsun sangat dipengaruhi oleh 

konteks ayat yang sedang ditelaah. Misalnya, kata rijsun diartikan 

sebagai kotor ketika ayat tersebut membahas tentang pembersihan. 

Sedangkan rijsun dipahami sebagai azab ketika ayat tersebut 

membicarakan dosa-dosa orang musyrik. 

Berdasarkan tinjauan yang telah di sampaikan, dapat di simpulkan 

bahwa penelitian ini memiliki perbedaan dengan studi-studi sebelumnya dan 

belum ada kajian khusus yang membahas taraduf makna kata rijsun dan 

najasun dalam al-Qur‘an seperti yang di lakukan oleh penulis. 

 

 

                                                           
47

 Hilmi Rahman, Eni Julaeha, and Wildan Taufiq, Konsep Rijsun Dalam Al Quran 6, no. 

2. 



 
 

27 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah 

penelitian pustaka library research, yang melibatkan pengumpilan data 

dari sumber-sumber berupa buku, jurnal, atau karya tulis ilmiah yang 

relevan dengan masalah atau fokus penelitian, yaitu seperti kitab Mu‘jam 

al-Mufaras, buku tentang semantik yakni didalamnya terdapat kajian 

taraduf, kitab lisanul ‗Arab dan lain sebagainya. Library research 

mencakup kegiatan pengumpulan, pemeriksaan dan penelusuran berbagai 

dokumen atau referensi yang dapat memberikan informasi atau keterangan 

yang diperlukan. Penulis menggunakan penelitian kepustakaan karena 

yang diteliti adalah literatur mengenai semantik berupa taraduf dan 

perbedaan serta persamaan dari kata rijsun dan najasun dalam al-Qur‘an. 

B. Pendekatan Penelitian 

 Pendekatan yang akan digunakan pada penelitian ini dilihat dari 

jenis data dan analisis merupakan pendekatan kualitatif, karena penulis 

akan mengolah data yang diperoleh (berupa buku) untuk mengungkapkan 

maksud dari topik yang diteliti, kemudian menginterpretasikannya ke 

dalam konsep yang dapat mendukung analisis dan pembahasan. Proses 

penelitian ini dimulai dengan menyusun asumsi dasar dan aturan berpikir 

selanjutnya diterapkan secara sistematis dalam pengumpulan dan 

pengolahan data untuk memberikan penjelasan dan argumentasi.
48

 Oleh 

karena itu, butuhnya penelusuran, penelaahan terhadap berbagai literatur 

seperti kitab, buku dan lainnya yang berkaitan dengan pembahasan. 

Adapun metode dalam penelitian ini yang digunakan ialah metode tematik 

(maudhu‘i), yaitu metode yang dilakukan dengan cara mengumpulkan 

ayat-ayat yang berkaitan dengan suatu tema tertentu dengan 

memperhatikan masalah dan sebab turunnya. Dan juga menghubungkan 

permasalahan yang beragam dalam ayat tersebut antara satu sama lainnya 

                                                           
48

 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir (Pekanbaru: Daulat Riau, 2013), hlm. 80. 



28 
 

 
 

hingga menjadi satu kesatuan yang tidak terpisahkan. Demikian bahwa 

penggunaan metode tematik (maudhu‟i) merupakan respon mufassir 

terhadap persoalan yang memerlukan pandangan atau pendapat dari al-

Qur‘an.  

C. Sumber Data 

Data dalam penelitian ini bersumber dari beberapa karya tulisan 

seperti buku, skripsi, artikel jurnal, E-book dan lain sebagainya yang 

membahas tentang kata rijsun dan najasun. Sumber data penelitian ini 

dibagi menjadi dua bagian, yaitu: 

a. Data primer: kitab tafsir yang menjadi rujukan sebagai pokok 

analisis dalam penulisan penelitian ini yaitu Penulis memilih 

beberapa kitab tafsir yaitu diantaranya kitab tafsir al-Baidawi, tafsir 

al-Munir, tafsir al-Misbah karya Quraish Shihab dan lain sebagainya.  

b. Data skunder:  beberapa buku, artikel, jurnal, atau tulisan yang 

membahas tentang kata rijsun dan najasun untuk melengkapi data-

data dalam penulisan. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data yang digunakan penulis ialah teknik 

pengumpulan data dokumentatif, yaitu mengumpulkan data melalui arsip-

arsip dan buku-buku tentang pendapat, teori, ahli, serta dalil-dalil yang 

berhubungan dengan masalah penelitian. Langkah-langkah penelitian ini 

adalah: 

a. Memilih atau menetapkan masalah al- Qur‘an yang akan dikaji 

secara maudhu‟iy (tematik). 

b. Melacak dan menghimpun ayat-ayat yang berkaitan dengan masalah 

yang telah ditetapkan, ayat makkiyyah dan madaniyah. 

c. Menyusun ayat tersebut secara runtut menurut kronologi masa 

turunnya, disertai pengetahuan mengenai latar belakang turunnya 

ayat atau asbabun nuzul. 

d. Mengetahui korelasi (munasabah) ayat-ayat tersebut di masing-

masing suratnya. 



29 
 

 
 

e. Menyusun tema bahasan dalam kerangka yang pas, sistematis, 

sempurna, dan utuh (outline). 

f. Melengkapi pembahasan dan uraian dengan hadis bila dipandang 

perlu, sehingga pembahasan menjadi semakin sempurna dan 

semakin jelas. 

g. Mempelajari ayat-ayat tersebut secara tematik dan menyeluruh 

dengan cara menghimpun ayat-ayat yang mengandung pengertian 

serupa, mengkompromikan antara pengertian yang ‗am dan khas, 

antara yang muthlaq dan muqoyyad (terikat), atau yang pada 

lahirnya bertentangan, sehingga semuanya bertemu dalam satu 

muara, tanpa perbedaan atau pemaksaan.
49

 

E. Teknik Analisis Data 

Dalam proses analisis data, penulis menerapkan metode analisis 

deskriptif, yakni menggambarkan data yang telah terkumpul, kemudian 

melakukan analisis dan interpretasi untuk menemukan solusi atas 

permasalahan yang diteliti. Tujuan dari analisis deskriptif adalah 

mengubah data mentah menjadi informasi yang lebih ringkas dan mudah 

dipahami. Adapun langkah-langkah yang dilakukan dalam analisis data 

tersebut adalah sebagai berikut: 

a. Pengumpulan Data. 

Dalam meneliti ini, data yang di peroleh dari al-Qur‘an 

mengenai ayat yang membahas tentang kekejian atau najis, kemudian 

mengambil penjelasan mufassir dari kitab tafsir yang digunakan oleh 

penulis mengenai kekejian atau najis. 

b. Reduksi Data 

Pada langkah ini penulis merangkum, dan memfokuskan hal penting 

yang akan dibahas pada penelitian, kemudian mencari tema dan 

                                                           
49

 Abd. al-Hayy al-Farmawi, Metode Tafsir Mawdhu‟iy, (Jakarta: PT. Raja Grafindo 

Persada, 1994), hlm. 46 

 

 



30 
 

 
 

polanya sehingga menggambarkan yang lebih jelas dan 

mempermudah untuk mengumpulkan data selanjutnya. 

c. Penyajian Data 

Data yang sudah di rangkum kemudian ditulis dalam bentuk 

teks deskriptif. Dan membuat pokok permasalahan sehingga mudah 

untuk dipahami. Data yang sudah di deskripsikan disajikan dalam 

bentuk analisis sesuai dengan rumusan masalah yang ada. 

d. Penarikan Kesimpulan 

Dalam tahapan ini penulis menarik kesimpulan mengenai 

hidayah atau petunjuk dengan memberikan penjelasan yang akurat 

tentang adanya perbedaan makna kata kekejian atau najis tersebut 

didalam al-Qur‘an dan bagaimana pendapat para mufassir. 

 



 
 

58 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan penafsiran dan penguraian tentang makna kata rijsun 

dan najasun dalam al-Qur‘an dapat disimpulkan sebagai berikut: 

1. Makna kata rijsun dan najasun serta derivasinya dalam al-Qur‘an: 

Istilah makna kata rijsun, dapat diartikan dengan berbuat kotor/keji, 

rijsun dengan jamaknya arjaas bermakna kotoran atau pekerjaan yang 

keji. Pada kata rijsun dengan mengkasrohkan huruf ro‟, dapat juga 

dengan menfathahkan ro‟ dan mengkasrohkan jim yaitu rojisun, 

bermakna kotor dan keji. Adapun makna secara istilah, yaitu segala 

amal perbuatan yang kotor/keji yang dapat mendatangkan adzab, 

keragu-raguan, hukuman, dan murka. Jadi makna dari kata rijsun itu 

ialah segala sesuatu yang berkaitan dengan kekotoran baik itu akibat 

dari sesuatu atau sebabnya. Menurut M. Quraish Shihab, rijs dapat 

mencakup empat hal. Kekotoran berdasar pandangan agama, akal, 

tabi‘at manusia atau ketiga hal tersebut sekaligus. Khamr dan 

perjudian adalah kotoran menurut pandangan agama dan akal. Khamr 

yang melekat pada badan adalah kotoran dari segi syara‟, 

meminumnya adalah kotoran dalam pandangan agama dan akal. Debu 

dibaju dan keringat yang melekat adalah kotoran dalam pandangan 

tabiat manusia. Sedangkan bangkai adalah kotoran dalam pandangan 

agama, akal dan juga tabiat manusia. Sementara itu najasun berarti 

najis, yaitu segala sesuatu yang kotor, tidak suci dan tidak bersih, baik 

lahiriah (fisik) maupun batiniah (jiwa atau keyakinan). Adapun 

najasun dalam bahasa Arab secara etimologis berarti kotoran atau 

sesuatu yang dianggap kotor secara fisik maupun maknawi. Kata ini 

berasal dari akar kata najasa yang bermakna menjadi kotor atau 

terkena kotoran. Sementara itu, didalam al-Qur‘an najasun berarti 

kotoran atau kesucian yang merujuk pada keadaan tidak suci atau 

tercemar, baik secara fisik maupun spiritual. 



59 
 

 
 

2. Persamaan dan perbedaan rijsun dan najasun dalam al-Qur‘an: 

Adapun persamaan dan perbedaannya dari kedua kata tersebut sama-

sama bermakna kekotoran. Kata rijsun memiliki persamaan yaitu 

rijsun sama seperti najasun merujuk kepada keadaan kekejian, 

kekotoran atau kenajisan. Perbedaan rijsun lebih mengacu kepada 

makna yang bersifat umum atau luas, mencakup kotoran fisik (najis), 

maksiat, keharaman, hingga adzab atau siksa. Adapun persamaan 

najasun, najasun juga mengacu kepada keadaan kekejian, kekotoran 

atau kenajisan. Sedangkan perbedaan najasun yaitu lebih spesifik 

merujuk kepada sesuatu yang secara fisik atau akidah dianggap kotor 

atau najis. Dalam konteks keagamaan, najasun biasanya dipakai untuk 

hal-hal yang mengotori secara lahiriah atau akidah, seperti najis dalam 

arti ritual yang harus dibersihkan. Beberapa mufassir seperti al-

Baidhawi, Wahbah Zuhaili dan Quraish Shihab menafsirkan najasun 

sebagai kesyirikan atau kejelekan batin, sedangkan rijsun lebih kepada 

hal yang haram dan adzab. 

B. Saran 

Setelah menyelesaikan penelitian ini, saya menyadari bahwa masih 

banyak ruang untuk perbaikan dan penyempurnaan. Penelitian ini tentulah 

tidak sempurna dan mungkin ada beberapa kesalahan serta kekurangan.  

Saya yakin bahwa masih banyak hal yang harus dipelajari dan dieksplorasi 

lebih dalam, terutama dalam memahami konsep mutaradif dalam al-

Qur‘an. Al-Qur‘an memiliki banyak kata-kata yang mempunyai makna 

serupa namun digunakan dengan perbedaan yang signifikan. Oleh karena 

itu, penting untuk mengkaji dengan lebih detail mengenai penggunaan 

kata-kata tersebut. 



60 
 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Adzkiyah, Siti Nuradni. ―Studi Tentang Taraduf Dalam Al-Qur‟an (Kajian 

Terhadap Kata Khalaqa, Ja‟ala Dan Khauf, Khasya)‖, Skripsi Program S1.‖ 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2019. 

Agustiar, Dkk. ―Sinonimitas Dalam Al-Qur‘an": Studi Tentang Lafaz Penciptaan 

Dalam Al-Qur‘an‖ 2 (2023): 281–97. 

Al-Ashfani, Al-Raghib. Mu‟jam Mufradat Li Alfaz Al-Qur‟an. Beirut: Dar Al-

Fikr, 2008. 

Al-Khattan, Manna Khalil. Mabahits Fi Ulum Al-Qur‟an. Kairoh: Maktabah 

Wahdah, 2000. 

Annisa, Maryam Nur. ―Analisis Semiotika: Taraduf Kata Ghadab Dan Ghaiza 

Dalam Al-Qur‘an.‖ Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur‟an Dan Tafsir 

7, no. 1 (2022): 73–91. https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v7i1.991. 

Arni, Jani. Metode Penelitian Tafsir. Pekanbaru: Daulat Riau, 2013. 

az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir Fii Al-Aqidah Wa Asy-Syari‟ah Wa Al-

Manhaj. Jakarta: Gema Insani, 2016. 

Badi‘, Emil Ya‘qub. Mausu‟ah ‟Ulum Al-Lughoh Al-‟Arabiyyah Juz 4. Lebanon: 

Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2006. 

Fawaid, Ahmad. “Kaidah Mutaradif Al-Alfaz Dalam Al-Qur‟an”, Muatawatir. 

Vol. 5, 2015. 

Fitriawan, Aidul. ―Konsep Fahisyah Dalam Al-Qur‘an: Studi Kajian Tematik 

Perspektif Tafsir‖ 6, no. (2023). 

Hasyim, Muhammad Syarif. “Al-Taraduf (Sinonim) Dan Kaidah Penerapannya 

Dalam Al-Qur‟an,” n.d. 

Iskandar. ―Kontroversi Kaidah Taraduf Dalam Al-Qur‘an.‖ Jurnal Semiorika-Q: 

Kajian Ilmu Al-Qur‟an Dan Tafsir 1, no. 2 (2021). 



61 
 

 
 

Jaelani, Ahmad. ―‗Sinonim (Mutaradif) Dalam Al-Qur‘an Studi Kata Guluw Dan 

Israf Dalam Tafsir Al-Bahr Al-Muhit‘, Skripsi Program S1.‖ UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2018. 

Kholis, Nur. ―Makna Al-Salah Dalam Al-Qur‘an (Semantik Toshihiko Izutsu),‖ 

2019. 

Latif, Kurnia Abdul. ―Makna Musyrikun Najasun Perspektif Muhammad Ali Ash-

Shobuni Dalam Kitab Rawa‘i Al-Bayan (Tafsir Surat At-Taubah Ayat 28),‖ 

no. 163 (2021). 

LPMQ. Al-Qur‟an Dan Terjemahan, Edisi Penyempurnaan. jakarta: pustaka 

lajnah, 2019. 

Majduddin Muhammad Bin Ya‘qub Al Fairuz Abadi. Kamus Al-Muhith. Kairo: 

Darr Al Hadist, 2008. 

Mandzur, Ibnu. Lisan Al-‟Arab Jilid 8. Kairo: Darul Hadith, 2003. 

———. Lisanul ‟Arab Jilid 4. Kairo: Darul Hadith, 2003. 

Matsna, Moh. Kajian Semantik Arab Klasik Dan Kontemporer. Jakarta: 

Prenadamedia Group, 2014. 

Muhammad Fuad Abdul Baqi. Al-Mu‟jam Al-Muhfaras Li Al-Fadz Al-Qur‟an Al-

Karim. Mesir: Darr Al Hadist, 2007. 

Muhammad Nuruddin Al-Munajjad. At-Taraduf Fil Qur‟anil Karim. Beirut: Dar 

Al-Fikri, 1997. 

Muhammad Yasir dan Ade Jamaruddin. Studi Al-Qur‟an. Pekanbaru: Cv. Asa 

Riau, 2016. 

Muhammmadun, Muzdalifah. ―KONSEP KEJAHATAN DALAM AL-QURAN 

(Perspektif Tafsir Maudhu‘i).‖ Jurnal Hukum Diktum 9, no. 1 (2016). 

Mustaqim, Abdul. ―HOMOSEKSUAL DALAM PERSPEKTIF AL-QUR‘AN 

Pendekatan Tafsir Kontekstual Al-Maqāṣidī.‖ Suhuf 9, no. 1 (2016): 51–52. 



62 
 

 
 

http://jurnalsuhuf.kemenag.go.id. 

Nashiruddin Abi Said Abdullah Ibn Umar Bin Muhammad Al-Syairazi Al-

Baidhawi. Anwar At-Tanzil Wa Asrar At-Ta‟wil, n.d. 

Nur Umi Luthfiana. ―Analisis Makna Khauf Dalam Al-Qur‘an.‖ Al-Itqan; Jurnal 

Studi Al-Qur‟an 3, no. 2 (2017). 

Rahman, Hilmi, Eni Julaeha, and Wildan Taufiq. ―Konsep Rijsun Dalam Al 

Quran‖ 6, no. 2 (n.d.). 

Shihab, M Quraish. Al-Misbah: Pesan, Kesan, Dan Keserasian Al-Qur‟an. V. 

Vol. 15. Lentera Hati, 2009. 

Syarif, Muhammad Hasyim. ―Al-Taraduf (Sinonim) Dan Kaidah Penerapannya 

Dalam Al-Qur‘an.‖ Rausyan Fikr 17, no. 2 (2021). 

Wildah, Arina Sholehah. ―Taraduf Dalam Al-Qur‘an: Makna Sakhata, Ghaiza 

Dan Ghadaba.‖ Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 2024. 

Yunus, Mahmud. Kamus Arab Indonesia. Jakarta: PT. Mahmud Yunus wa 

Dzurriyah, 2007. 

Zulfa, Rahma. ―Makna Najis Menurut Al-Zamakhsyarī Dan Al-Baiḍāwi,‖ 2022. 



 


