
METODE PENDIDIKAN ISLAM DALAM TAFSIR AL-AZHAR 

KARYA HAMKA DAN IMPLIKASINYA TERHADAP 

KURIKULUM MERDEKA 
 

 

 

 

 

 

DISERTASI 
 

 

 

 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Doktor (Dr.) pada Program Studi Pendidikan Agama Islam  
 

 

 

 

Oleh: 

 

 

 

 
 

 

 

 

MUKHLIS 

NIM. 31990415697 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PASCASARJANA  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446/2025 













 
 

i 

 

KATA PENGANTAR 

 

 

Alhamdulillah sebagai ungkapan rasa syukur kepada Allah Swt. yang 

telah memberikan kesadaran spiritual, rahmat dan hidayah-Nya, sehingga 

penulisan hasil Research Disertasi dengan judul: “Metode Pendidikan Islam 

Dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka Dan Implikasinya Terhadap Kurikulum 

Merdeka” dapat diselesaikan secara baik dan benar. Sholawat beserta Salam 

semoga selalu terlimpah kepada manusia agung, manusia sempurna sepanjang 

zaman, junjungan Alam Nabi Besar Muhammad Saw, yang telah menuntun dan 

menyatukan manusia dengan semangat kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa penyusunan disertasi ini tidak 

akan terwujud secara baik tanpa adanya bimbingan dan dorongan dari berbagai 

pihak, terkhusus keluarga besar yang senantiasa mendo‟akan dan menyalurkan 

spiritnya dalam memupuk semangat kebaikan dan kebajikan untuk menulis, 

berkarya dan mengabdi pada agama, sosial, masyarakat, bangsa dan negara. 

Maka, pada bahasan ini penulis ingin menyatakan dengan penuh hormat ucapan 

terima kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

Pertama, pihak keluarga; ayahanda tercinta E. Munir, E. Arifin yang telah 

berkorban jiwa nan raga demi kesuksesan dan kebahagian ananda di dunia dan 

akhirat, semoga jerih payah, ketulusan penuh cinta dan semangat pantang 

menyerah ayahanda tersayang dapat diteruskan dan menjadi amal jariah bagimu di 

akhirat kelak. Selanjutnya ucapan terimakasih dan do‟a kepada ibunda tercinta 

Almh. Zubaidah yang telah menghabiskan waktu dan tenaga bahkan jiwa ia 

pertaruhkan demi tumbuh berakarnya nilai-nilai keimanan, kemanusiaan dan 

kealaman melalui cucuran keringat, tetetasan air mata, kasih sayang, cinta, 

rangkulan, perhatian, nasihat serta senantiasa mendo‟akan ananda agar kelak 

menjadi anak yang berguna bagi tegaknya pilar-pilar agama, keadilan, dan 

kebajikan. Semoga ibunda tersayang selalu diberikan keberkahan, kesehatan, 

kekuatan dan kesabaran agar senantiasa membimbing ananda ke jalan yang di 



ii 

 

ridhai Allah Swt. Amiin. Istri tercinta Dewi Yusnaisih beserta ananda tercinta, 

Zulaikha Putri dan Muhammad „Adlun yang selalu menemani dan menghibur 

dalam setiap keadaan, begitu juga buat seluruh abang, kakak dan adik kami 

beserta keluarga besar, diucapkan terimakasih yang tak terhingga atas dukungan 

dan motivasinya, semoga Allah Swt. senantiasa menyatukan kita dalam kebenaran 

yang hakiki dan menjadikan kita orang-orang beruntung di dunia dan akhirat 

kelak. Aamiin. 

Kedua, Bapak Rektor UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Prof. Dr. H. Khairunnas, 

M.Ag yang telah memberikan kesempatan, fasilitas selama pendidikan dan 

penelitian. 

Ketiga, Bapak Direktur Program Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 

Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA, telah memberikan kesempatan, fasilitas selama 

pendidikan, penelitian dan semangat serta bimbingan. 

Keempat, wakil Direktur Program Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 

Dr. Zaitun, M.Ag, telah memberikan kesempatan, fasilitas selama pendidikan, 

penelitian dan bimbingan serta saran. 

Kelima, ketua prodi pendidikan Agama Islam Pasca sarjana Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, sekaligus selaku Co. Promotor kami, Dr. 

Zamsiswaya, M.Ag, yang telah memberi kesempatan, bimbingan dan saran. 

Kenam, Seluruh dosen dan Staf Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau. 

Ketujuh, Bapak DR. Abdul Halim, S,Pd.I., M.Pd. selaku motivator spiritual 

ananda yang telah membimbing hingga sampai menyelesaikan S3 dan mudah-

mudahan selalu melanjutkan perjuangan menyebarkan ilmu yang bermanfaat. 

Amin. 

Kedelapan, Kepada seluruh guru-guru kami yang selalu mensupport 

menyelesaikan pendidikan kami yaitu, Ust. Yusuf, S.Mn., M.M, Ust. H. Syaifudin 

Fauzi, serta DR. Zulkifli Ahmad, M.Pd. di Yayasan Ulil Albab Batam. terimakasi 

telah mengarahkan kami ke jalan yang lurus. 



iii 

 

Kesembilan, Kepada guru-guru di SMP IT Ulil Albab Batam, yang selama ini 

menemani perjuangan mendidik generasi emas di sekolah, Mudah-mudahan ilmu 

yang diberikan berbuah keberkahan dimasa mendatang. Aamiin. 

Kesepuluh, Seluruh teman seperjuangan, keceriaan dan kebersamaanya yang 

membuat penulis terus semangat mengikuti dan menyelesaikan study doktoral di 

UIN Suska Pekan Baru. 

Kesebelas, Seluruh saudara-saudari yang telah ikut membantu sehingga dapat 

menyelesaikan study doktoral di UIN Suska Riau. 

Terakhir mudah-mudahan segala bantuan tersebut dapat diterima di sisi 

Allah Swt. dan diberi balasan oleh-Nya berlipat ganda. Aamiin. 

“Jaza kumullah khaira al-jaza” 

 

 

 

Batam, 17 Februari 2025 

Penulis 

 

MUKHLIS 

NIM. 31990415697 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

DAFTAR ISI 

Halaman 

Kata Pengantar  ...........................................................................................  i 

Daftar Isi......................................................................................................  iv 

Pedoman Transliterasi .................................................................................  vi 

Abstrak Indonesia........................................................................................  viii 

Abstrak Ingris ..............................................................................................  ix 

Abstrak Arab ...............................................................................................  x 

 

BAB I PENDAHULUAN ..........................................................................  1 

A. Latar Belakang  .............................................................................  1 

B. Penegasan Istilah ...........................................................................  20 

C. Permasalahan ................................................................................  22 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian .....................................................  23 

E. Sistematika Penulisan ...................................................................  24 

 

BAB II LANDASAN TEORI ...................................................................  25 

A. Konsep Pendidikan Islam .............................................................  25 

B. Konsep Kurikulum Merdeka ........................................................  84 

C. Metode Tafsir dan Pembelajaran Agama Islam Era Kontemporer  96 

D. Penelitian Relevan ........................................................................  139 

 

BAB III METODE PENELITIAN  .........................................................  141 

A. Jenis Penelitian..............................................................................  141 

B. Sumber Data..................................................................................  141 

C. Pendekatan Penelitian ...................................................................  142 

D. Teknik Pengumpulan Data ............................................................  143 

E. Teknik Analisis Data.....................................................................  143 

 

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN ..................................................  146 

A. Tafsir Al-Azhar Karya Buya HAMKA .........................................  149 

B. Konsep Pendidikan Islam .............................................................  168 

1. Konsep Pendidikan .................................................................  169 

2. Konsep Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka 172 

C. Metode Pendidikan Islam .............................................................  177 

1. Metode Pendidikan .................................................................  177 

2. Metode Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka 180 

D. Implikasi Pendidikan Islam Terhadap Kurikulum Merdeka  ........  216 

1. Implikasi Pendidikan Islam Terhadap Tujuan Pendidikan .....  220 

2. Implikasi Pendidikan Islam Terhadap Materi Pendidikan ......  225 



v 

 

3. Implikasi Pendidikan Islam Terhadap Metode Pendidikan ....  226 

4. Implikasi Pendidikan Islam Terhadap Hasil Pendidikan ........  251 

 

BAB V. PENUTUP ....................................................................................  254 

A. Kesimpulan ...................................................................................  254 

B. Saran-Saran ...................................................................................  256 

 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................  257 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

 

 

 

 

 

  



vi 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menterin Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (Aguide to Arabic Tranliterastion), INIS fellow 1992. 

A. Kosonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط a ا

 Zh ظ B ب

 ‘ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‘  ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulis 

dengan “a”, kasrah dengan “i”, dlommah dengan “u”, sedangkan bacaan 

panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a)  Â misalnya  قال menjadi qâla 

Panjang = 

Vokal (i)  î misalnya قيل menjadi qîla 

Panjang 

Vokal (u)  Û misalnya دون menjadi dûna 

Panjang 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat 



vii 

 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah 

ditulis dengan “aw”, dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong  و‾ misalnya قول  menjadi qawlun 

(aw) = 

Diftong   ڃ misalnya  خير  menjadi khayrun 

(ay) = 

 

C. Ta’ Marbûthah 

Ta’ marbûthah ditransliterasikan dengan “t”, jika berada ditengah kalimat, 

tetapi apabila Ta’ marbûthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h”, misalnya الرسالة للمدرسة menjadi 

ar-risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  في

 .menjadi fi rahmatillâh رحمة الله

D. Kata Sandang dan Lafdh al-Jalâlah 

Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

diawal kalimat, sedangkan “al”, dalam lafadh jalâlah yang berada di tengah-

tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan 

contoh-contoh berikut: 

a. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan ... 

b. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan ... 

c. Masyâ’ Allâh kâna wa mâ lam yasyâ’ lam yakun. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

ABSTRAK 

 

Mukhlis (2025): Metode Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al Azhar Karya 

Hamka dan Implikasinya Terhadap Kurikulum Merdeka 

 

 

Tujuan Penelitian ini adalah untuk mengetahui metode pendidikan Islam menurut 

perspektif tafsir al-azhar karya Hamka dan implikasinya terhadap kurikulum 

merdeka. Penelitian ini bersifat library research dengan menggunakan bahan-

bahan tertulis yang telah dipublikasikan dalam bentuk buku. Metode yang 

digunakan adalah Content Analytic (analisis isi), yaitu menganalisis uraian 

beberapa ayat yang memperlihatkan metode pendidikan Islam yang dijelaskan 

dalam tafsir al-azhar karya Hamka. Hasil pembahasan menunjukkan bahwa; 

pertama, konsep Pendidikan Islam dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka merujuk 

pada istilah taʻlīm dan tarbiyyah. Kedua istilah ini menekankan pada 

pembentukan jiwa, akal dan jasad, sehingga tujuan pendidikan Islam tidak hanya 

sebatas pada memberikan dan menyampaikan materi ajar (transfer of knowledge), 

akan tetapi pendidikan Islam juga membimbing peserta didik agar bisa mengerti, 

memahami dan mengamalkan ilmu yang telah diajarkan oleh pendidik (transfer of 

value). Kedua, metode Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka 

meliputi; a) Metode Demonstrasi yakni Qabil belajar menguburkan jasad 

saudaranya setelah menyaksikan seekor gagak menggali dan menimbun tanah, b) 

Metode Teladan, seperti menggali parit dalam Perang Khandaq bersama para 

sahabat, c) Metode Diskusi yakni dakwah dan pendidikan harus mengedepankan 

kebijaksanaan, pengajaran yang baik, serta perdebatan yang santun, d) Metode 

Cerita dan Ceramah yakni penyampaian ilmu melalui cerita yang menarik dan 

mudah dipahami, sebagaimana Nabi SAW menyampaikan wahyu kepada para 

sahabat, dan e) Metode Pengalaman yakni manusia itu diperintahkan untuk 

berpetualang ke segala penjuru dunia untuk mencari pengetahuan-pengetahuan 

yang belum pernah diketahui dan ditemukan. Ketiga, implikasi Pendidikan Islam 

Dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka meliputi: a) Tujuan Pendidikan yakni  

Pembentukan Akhlak Mulia, Persiapan Hidup yang Layak, Pembangunan Aqidah 

yang lurus, Pendidikan Berbasis Fitrah, Pendidikan yang Holistik, Integrasi 

dengan Sistem Pendidikan Nasional, dan Optimalisasi Fungsi Pendidikan Agama 

Islam, b) Metode pendidikan yakni Metode demonstrasi, Metode teladan, metode 

diskusi, metode cerita dan ceramah, Metode pengalaman, c) Materi pendidikan 

yakni integrasi IMTAQ (Iman, Taqwa) dengan IPTEK (Ilmu Pengetahuan dan 

Teknologi), pengembangan nilai-nilai religius, etis, dan estetis, serta pemahaman 

konsep fitrah manusia yang holistik untuk mencapai pendidikan yang 

komprehensif, d) Hasil pendidikan menekankan pada Integrasi Agama dan 

Pendidikan Modern, Pentingnya Etika dalam Pencarian Ilmu, Pendidikan dalam 

Lingkup Keluarga, Penerapan Teknologi dalam Pendidikan Islam, Pembentukan 

Generasi Beriman, Berakhlak, dan Berilmu 

 

 

Kata Kunci: Metode Pendidikan Islam, Implikasi, Kurikulum Merdeka 



ix 

 

ABSTRACT 

 

Mukhlis (2025): Islamic Education Methods in Hamka's Tafsir Al-Azhar and 

Its Implications for the Independent Curriculum 

 

 

The purpose of this research is to find out the Islamic education method according 

to the perspective of Hamka's tafsir al-azhar and its implications for the 

independent curriculum. This research is library research using written materials 

that have been published in the form of books. The method used is Content 

Analytic (content analysis), which is analyzing the description of several verses 

that show the Islamic education method explained in Hamka's tafsir Al-Azhar. 

The results of the discussion show that; First, the concept of Islamic Education in 

Hamka's Tafsir Al-Azhar refers to the terms taʻlīm and tarbiyyah. These two 

terms emphasize the formation of the soul, intellect and body, so that the purpose 

of Islamic education is not only limited to provid and deliver teaching materials 

(transfer of knowledge), but Islamic education also guides students to be able to 

understand, understand and practice the knowledge that has been taught by 

educators (transfer of value). Second, the methods of Islamic Education in 

Hamka's Tafsir Al-Azhar include; a) Demonstration Method, namely Qabil 

learning to bury his brother's body after watching a crow digging and burying the 

ground, b) Exemplary Method, such as digging a trench in the Khandaq War with 

his companions, c) Discussion Method, namely da'wah and education must 

prioritize wisdom, good teaching, and polite debate, d) Story and Lecture Method, 

namely the delivery of knowledge through interesting and easy-to-understand 

stories,  as the Prophet PBUH conveyed a revelation to the Companions, and e) 

The Method of Experience, namely that man is commanded to adventure to all 

corners of the world in search of knowledge that has never been known and 

discovered. Thirdly, the implications of Islamic Education in Tafsir Al-Azhar by 

Hamka include: a) The Objectives of Education, namely the Formation of Noble 

Character, Proper Life Preparation, the Construction of Faith, Fitrah-Based 

Education, Holistic Education, Integration with the National Education System, 

and Optimization of the Functions of Islamic Religious Education, b) Educational 

Methods, namely the Demonstration Method, Exemplary Method, Discussion 

Method, Storytelling and Lecture Methods, Experiential Method, c) Educational 

Materials, namely the integration of Faith and Piety with Science and Technology, 

the development of religious, ethical, and aesthetic values, as well as the 

understanding of the holistic concept of human nature to achieve comprehensive 

education, d) Educational Outcomes emphasizing the Integration of Religion and 

Modern Education, the Importance of Ethics in the Pursuit of Knowledge, 

Education within the Family Scope, the Application of Technology in Islamic 

Education, the Formation of a Faithful, Virtuous, and Knowledgeable Generation 

 

  

Keywords: Islamic Education Methods, Implications, Independent Curriculum. 

 



x 

 

  الملخص
منهج التربية الإسلامية من منظور تفسير الأزهر لحمقة وانعكاساته على المنهج  (:0202مخلص )
  المستقل

 
ن ىذه الدراسة ىو تحديد منهج التربية الإسلامية من منظور تفسير الأزىار لحمقة وانعكاساتو على الدنهج الدستقل. ىذا الغرض م

البحث عبارة عن بحث مكتبي باستخدام مواد مكتوبة تم نشرىا في شكل كتاب. والدنهج الدستخدم ىو تحليل الدضمون )تحليل 
يات التي تبين طريقة التربية الإسلامية الدوضحة في تفسير الأزىر لحمقة. وتظهر نتائج المحتوى(، وىو تحليل وصف العديد من الآ

وىذان “. التربية”و“ التعليم”الدناقشة ما يلي: أولًا، يشير مفهوم التربية الإسلامية في تفسير الأزىر لحمقة إلى مصطلحي 
الغرض من التربية الإسلامية على تقديم وتوصيل مواد التعليم  الدصطلحان يؤكدان على تكوين الروح والعقل والجسد، بحيث لا يقتصر

)نقل الدعرفة( فحسب، بل إن التربية الإسلامية ترشد الطلاب إلى فهم واستيعاب وممارسة الدعرفة التي تم تعليمها من قبل الدربين )نقل 
الأزىار لحمكة، وتشمل أ( أسلوب الإيضاح، وىو تعلم القيمة(. ثانيًا: طريقة التربية الإسلامية في تفسير القرآن الكريم في تفسير 

قابيل دفن جثة أخيو بعد أن شاىد غراباً يحفر الأرض ويطمرىا، ب( أسلوب التمثيل، كحفر الخنادق في غزوة الخندق مع الصحابة، 
ل الدهذب, د( أسلوب القصة ج( أسلوب الدناظرة، وىو الدعوة والتعليم يجب أن تكون الأولوية فيو للحكمة والدوعظة الحسنة والجد

والمحاضرة، وىو إيصال العلم عن طريق القصص الدشوقة والديسرة للفهم، كما كان النبي صلى الله عليو وسلم ينقل الوحي إلى 
. الصحابة، ىـ( أسلوب التجربة، وىو أن الإنسان مأمور بالدغامرة في كل بقاع الأرض لطلب العلم الذي لم يسبق لو أن عرفو واكتشفو

 ثالثاً: تظهر آثار منهج التربية الإسلامية في تفسير الجامع الأزىر لحمقة على منهج الدردكا في علاقة وثيقة وىي: أ( طريقة الإيضاح في
 تطبيق التعلم القائم على الدمارسة والدلاحظة الدباشرة، ب( طريقة القدوة في تطبيق تعليم الشخصية والدعلم القدوة، ج( طريقة الدناقشة

 التعلم القائم على الدشاريع والتعلم القائم على الدشكلات، د( طريقة القصة والمحاضرة في التعلم القائم على السرد والحكاية، ه( في
 التربية مضامين من :ثالثاً  طريقة التجربة في التعلم القائم على السرد والحكاية، و( طريقة التجربة في التعلم القائم على التجربة.

 العقيدة، وتنمية كريمة، لحياة والإعداد النبيلة، الأخلاق تكوين وىي التربوية الأىداف) أ : يلي ما لحمقة الأزىر تفسير في الإسلامية
 الأساليب) ب الإسلامية، التربية وظيفة وتحسين الوطنية، التربية نظام مع والتكامل الشمولية، والتربية الفطرة، على القائمة والتربية
 التعليمية الدواد) ج التجربة، وأسلوب والمحاضرة، القصة وأسلوب الدناقشة، وأسلوب القدوة، وأسلوب الإيضاح، أسلوب وىي التربوية

 الإنسانية الطبيعة مفهوم وفهم والجمالية، والأخلاقية الدينية القيم وتنمية والتكنولوجيا، العلوم مع (التقوى ,العقيدة تكامل وىي
 العلم، طلب في الأخلاق وأهمية الحديثة، والتربية الدين بين التكامل :وىي التعليمية الدخرجات) د)  املة،الش التربية لتحقيق الشاملة
 .ومثقف خلوق مؤمن جيل وتكوين الإسلامية، التربية في التكنولوجيا وتطبيق الأسرة، محيط في والتربية

  
  لى المناهج المستقلةالكلمات المفتاحية مناهج التربية الإسلامية، الآثار المترتبة ع

 

 

 

 

 



 
 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Islam dan pendidikan mempunyai hubungan yang sangat erat,1 Karena 

yang paling pertama dan utama untuk dijadikan sumber pendidikan adalah Al-

Qur‟an. Al-Qur‟an merupakan petunjuk yang lengkap, pedoman bagi manusia 

yang meliputi seluruh aspek kehidupan manusia dan bersifat universal.2 Harun 

Nasution mengungkapkan bahwasanya di dalam Al-Qur‟an telah tertuang 

segenap aspek yang dibutuhkan manusia dalam kehidupannya, baik yang 

berkenaan dengan maslahat duniawi ataupun ukhrawi.3 
 

Dalam perjalanannya, pendidikan mempunyai peran yang sangat 

signifikan dalam menyebarkan nila-nilai Islam yang universal khususnya 

pendidikan Islam. Sebagaimana Mabud menyatakan bahwa historis tujuan 

pendidikan untuk mempersiapkan seseorang mencapai keridhaan Tuhan 

melalui pelayanan kepada-Nya, kemanusiaan, dan ciptaannya.4 

 Pendidikan Islam merupakan mediator ajaran dan nilai-nilai Islam agar 

dapat dipelajari, yang kemudian difahami dan dihayati serta diamalkan oleh 

umat Islam di setiap aspek kehidupannya. Pentingnya pendidikan bagi manusia 

bukan hanya bagi pemenuhan kepentingan internal sebagai makhluk yang 

                                                           
1 

Heri Noer Aly, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: PT. Logos Wacana Ilmu, 1999), cet. II, 

hlm. 1.
 

2
 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 1994), hlm. 13-14. 

3 
Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, (Bandung: Mizan, 2000), 

hlm. 26. 
4
 Shaikh Abdul Mabud, “World Conferences on Muslim Education: Shaping the Agenda 

of Muslim Education in the Future,” Philosophies of Islamic Education: Historical Perspectives 

and Emerging Discourses, 2016, 129–44, https://doi.org/10.4324/9781315765501. 



2 

 

 
 

dinamis, akan tetapi juga bagi kepentingan eksternal, yaitu tercapainya 

peradaban umat manusia secara kaffah dan harmonis. Maka itu eksistensi 

pendidikan merupakan suatu kemestian dan hajat hidup bagi setiap manusia. 

Melalui pendidikan manusia mampu menciptakan peradaban yang tinggi dan 

mengenal eksisitensi dirinya, baik sebagai mahluk individu, sosial, maupun 

bertuhan.5 

Dapat dikatakan bahwa pendidikan Islam merupakan pilar utama dalam 

upaya mengajak umat untuk menjalankan perintah Allah SWT. dan menjauhi 

segala larangan-Nya.6 Maka dari itu dalam aplikasinya, pendidikan Islam itu 

haruslah dapat mewujudkan hubungan yang harmonis antara seseorang dengan 

Allah, manusia, dan alam semesta. Ketika hubungan seperti itu dapat 

dilaksanakan, maka iapun telah menjalankan peranannya sebagai khalifah atau 

pemimpin Allah di Bumi.7 
 

Seiring dengan perkembangan jaman di dunia Islam (di negara-negara 

sebagian besar penduduknya pemeluk Islam), terjadi pergeseran dalam 

memanfaatkan pendidikan. Ada upaya pemisahan objek studi dalam 

pendidikan, sehingga ada istilah pendidikan sekuler (khusus untuk kemajuan 

kehidupan dunia) dan pendidikan agama (khusus untuk urusan kehidupan 

akhirat). Sedangkan dalam Islam tidak mengenal pemisahan antara kemajuan 

hidup di dunia dan keselamatan hidup di akhirat, artinya pendidikan apapun 

                                                           
5 
Ramayulis dan Samsul Nizar, Ensiklopedi Tokoh Pendidikan Islam, (Jakarta: PT. Ciputat 

Press Group, 2002), hlm. 265.
 

6 
Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, (Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group, 2014), hlm. 12. 
7
 Ibid. 



3 

 

 
 

selama tidak merugikan umat dalam dimensi kehidupan dunia dan akhirat 

adalah pendidikan Islami.8 

Begitu takjubnya umat Islam terhadap kemajuan pendidikan Barat saat 

ini, hal itu disebabkan karena di dunia Islam mengalami kemunduran dibidang 

pendidikan yang begitu drastis, itulah sebabnya ada upaya-upaya untuk meniru 

dan mengadopsi sistem pendidikan Barat untuk diterapkan di Dunia Islam. 

Apalagi sejak awal abad XIX sebagian besar dunia Islam di bawah penjajahan 

Barat yang tentunya juga sangat berpengaruh pada kegiatan pendidikan di 

dunia Islam. Begitu pula dengan pendidikan di Indonesia ketika zaman 

penjajahan belanda, dimana eksistensi pendidikan Islam Indonesia ditantang 

oleh kehadiran lembaga-lembaga pendidikan yang berbau kebaratan, dalam 

bentuk sekolah sekuler, yang dikembangkan oleh penjajah sampai munculnya 

gerakan pembaharuan akhir abad ke-19 M. Sehingga respon atas tantangan itu 

bersifat isolatif, dimana pendidikan Islam mengasingkan diri dari pengaruh 

pendidikan modern.9  

Pola demikian dalam kurun waktu yang cukup lama, pendidikan Islam 

hanya mengkhususkan pada pengkajian ilmu-ilmu keagamaan dan hampir tidak 

mengajarkan sama sekali mata pelajaran umum. Kehadiran madrasah pada 

awal abad ke-20 M dapat dikatakan sebagai angin segar dimana pendidikan 

mulai mengadopsi mata pelajaran non keagamaan. Hal ini dimungkinkan 

                                                           
8
 Nadzmi Akbar, Pendidikan Islam dalam Perspektif Dakwah, (Banjarmasin: Jumal 

Athotlharah, 2006), vol.5, hlm.86. 
9
 Syamsul Nizar, Muhammad Syaifudin, Isu-isu Kontemporer Tentang Pendidikan Islam, 

(Jakarta: Kalam Mulia, 2010), hlm. 29. 



4 

 

 
 

karena gerakan pembaharuan, sepertihalnya di timur tengah yang diprakarsai 

oleh al-Afghani dan Abduh, mulai muncul dengan semangat progresif.10 

Setelah terjadi adopsi besar-besaran terhadap sistem pendidikan Barat,11 

ternyata justru mendatangkan masalah baru, misalnya dalam sains dan 

teknologi umat Islam tetap tidak mengalami kemajuan, yang terjadi adalah 

degradasi atau perubahan kondisi lingkungan yang cenderung merusak dan tak 

diinginkan pada pemahaman, penghayatan dan pengamalan nilai-nilai ajaran 

Islam.12 Pendidikan Barat yang diadaptasikan oleh pendidikan Islam, meskipun 

mencapai kemajuan tetap tidak layak dijadikan sebagai sebuah model untuk 

menunjukan peradaban Islam yang damai, anggun dan ramah terhadap 

kehidupan manusia. 

Sikap mengikuti pola-pola pendidikan Barat dalam seluruh dimensinya 

seolah-olah persoalan sepele, tetapi sesungguhnya di sinilah tempat jebakan 

yang paling efektif untuk menjauhkan umat Islam dari substansi Islam itu 

sendiri. Akibatnya meskipun secara intelektual makin maju atau pandai, tetapi 

kepribadian terbelah, sehingga menjadi sekularis,13 materialis,14 
hedonis,15 dan 

seterusnya. 

Ditinjau dari aspek sejarah, sejak Napoleon melakukan ekspedisi ke 

Mesir pada tahun 1798 M. membuat umat Islam terkesima melihat kemajuan 

                                                           
10

 Ibid., hlm. 29. 
11

 Pendidikan Barat dibentuk dari acuan pemikiran falsafah mereka yang dituangkan 

dalam pemikiran yang bercirikan materialisme, idealisme, sekularisme, dan rasionalisme. 
12 

Nadzmi Akbar, Pendidikan Islam dalam Perspektif Dakwah, (Banjarmasin: Jumal 

Athotlharah, 2006), vol.5, hlm.87. 
13 

Sekularis adalah Ideologi yang menyatakan bahwa sebuah institusi atau badan Negara 

harus berdiri terpisah dari agama atau kepercayaan. 
14

 Meterialis adalah Sikap atau pola pikir yang semuanya dimaknai dengan sifat-sifat 

kebendaan. 
15 

Hedonis adalah Pandangan hidup bahwa kenikmatan materi adalah tujuan utama hidup. 



5 

 

 
 

Barat, sehingga dalam prosesnya ada kemauan dari tokoh pemikir Islam untuk 

bangkit lagi dari keterpurukan yang seakan tidak disadari selama berabad-abad 

lamanya. Salah satu harapan dari para tokoh Islam saat itu adalah melakukan 

modernisasi sistem pendidikan Islam. Ada yang melakukan pembaharuan 

dengan kembali pada pencarian konsep pendidikan dalam tradisi Islam sendiri, 

yang berpandangan bahwa Islam adalah agama yang lengkap seperti yang 

dilakukan oleh Hasan Al Bana dengan organisasi Ikhwanul Musliminnya, ada 

juga yang meniru sistem Barat seperti Thaha Husein yang terkenal dengan ide 

sekularisasi Al-Quran.16 

Umat Islam seharusnya mempunyai paradigma tersendiri dalam 

kegiatan pendidikannya meskipun dalam beberapa hal mempunyai kemiripan 

dengan gaya pendidikan Barat, tetapi semua itu memang diperoleh dari akar 

ajaran Islam itu sendiri.17 
Pendidikan Islam tentunya tidak akan terlepas dari 

“panduan” ajaran Islam itu sendiri. Maka model pendidikan Islam yang 

meliputi program, kurikulum, konsep, strategi, evaluasi dan khususnya metode 

harus merujuk pada al-Qur‟an dan Sunnah.18 

Peran metode pendidikan Islam bisa dikatakan paling penting untuk 

digali kembali, disebabkan metode sebagai cara untuk menyampaikan materi 

pelajaran kepada anak didik. Para pendidik dalam proses mendidik tidak hanya 

dituntut untuk menguasai sejumlah materi pelajaran, tetapi ia juga harus 

menguasai berbagai metode pendidikan guna kelangsungan transformasi dan 

internalisasi materi pelajaran, karena materi yang baik bukan merupakan 

                                                           
16

 Nadzmi Akbar, Pendidikan Islam, hlm. 91. 
17

 Ibid., hlm. 94. 
18

 Ibid. 



6 

 

 
 

jaminan bagi keberhasilan pendidikan. Bisa jadi materi kurikulum yang baik 

akan berakibat buruk bagi anak didik, jika dalam pelaksanaan pendidikan 

menggunakan metode yang keliru.19 

Metode dalam pengajaran juga termasuk ke dalam kurikulum 

pendidikan. Dalam pendidikan agama Islam, keseluruhannya harus mengacu 

pada al-Qur‟an dan sunnah Nabi Muhammad Saw. Urgensi metode pendidikan 

berasal dari kenyataan yang menunjukkan bahwa materi kurikulum pendidikan 

Islam tidak akan dapat diajarkan melainkan harus diberikan dengan cara 

khusus. Ketidaktepatan dalam menerapkan metode ini, kiranya akan 

menghambat proses belajar mengajar dan akan berakibat membuang waktu dan 

tenaga. Jika cara mengajar gurunya menyenangkan menurut siswa, maka siswa 

akan tekun, rajin, antusias dalam menerima pelajaran yang diberikan oleh 

gurunya, dan begitu juga sebaliknya, siswa akan merasa jenuh, bosan dan susah 

untuk menerima pelajaran jika cara mengajar guru kurang menarik atau kurang 

disenangi oleh siswa.  

Pada dasarnya semua metode pendidikan itu baik, tergantung siapa 

yang menggunakannya dan kepada siapa digunakan serta dalam kondisi 

bagaimana digunakan dan berkaitan erat dengan mata pelajaran yang 

diajarkan.20 Untuk itu seorang guru harus menggunakan metode yang tepat, 

sehingga diharapkan akan terjadi perubahan tingkah laku pada siswa baik tutur 

katanya, sopan santunnya, motorik dan gaya hidupnya. 

                                                           
19 

Jalaluddin Usman Said, Filsafat Pendidikan Islam, Konsep dan perkembangannya, 

Raja Grafindo Persada, Jakarta, 1979, hlm.. 52 
20

 Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, hlm.130. 



7 

 

 
 

Hal yang sama juga bisa diterapkan dalam rangka dakwah kepada 

masyarakat luas, agar masyarakat yang mempunyai tipologi yang berbeda-

beda, dapat menerima apa yang akan disampaikan dengan baik. Tidaklah 

berlebihan jika ada sebuah ungkapan “aththariqah ahammu minal maddah “, 

bahwa metode jauh lebih penting dibanding materi, karena sebaik apapun 

tujuan pendidikan, jika tidak didukung oleh metode yang tepat, maka tujuan 

tersebut akan sangat sulit dicapai dengan baik. Akan tetapi materi juga 

memiliki peranan yang tak kalah penting untuk mencapai keberhasilan peserta 

didik, karena apabila materi yang disampaikan tidak relevan maka akan 

berpengaruh tidak baik terhadap keberhasilan peserta didik. Oleh sebab itu 

pemilihan metode pendidikan Islam harus dilakukan secara cermat, disesuaikan 

dengan faktor terkait, sehingga hasil pendidikan dapat memuaskan.21 

Sebagaimana Abdurrahman al-Nahlawi memandang metode pendidikan 

Islam adalah suatu cara untuk membina kepribadian anak didik dan memotivasi 

mereka agar dapat membuka hati untuk menerima pelajaran dan petunjuk Ilahi 

serta konsep-konsep peradaban.22  

Rasulullah saw, ketika memberikan contoh yakni bagaimana beliau 

menerapkan metode yang akurat dalam menyampaikan ajaran Islam kepada 

para sahabatnya, sangat memperhatikan situasi, kondisi dan karakter seseorang, 

sehingga nilai-nilai Islami dapat ditransfer dengan baik. Rasulullah SAW. 

sangat memahami naluri dan kondisi setiap orang, sehingga beliau mampu 

                                                           
21

 Qomari Anwar, Pendidikan sebagai karakter budaya bangsa, (Jakarta: UHAMKA 

Press, 2003), hlm. 42. 
22

 Abdurrahman al-Nahlawi, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat, tej, 

Shihabuddin, (Jakarta: Gema Insani, 1995), hlm. 204 



8 

 

 
 

menjadikan mereka suka cita, baik material maupun spiritual, beliau juga 

senang mengajak orang untuk mendekati Allah Swt. dan syari‟at-Nya.23 

Seiring dengan kemajuan teknologi, ilmu pengetahuan dan kemajuan 

masyarakat telah mempengaruhi perubahan kebijakan yang diterapkan. 

Perubahan kebijakan tentu selalu mengarah pada perbaikan sistem pendidikan. 

Perubahan pada kurikulum didasari atas perkembangan zaman, dalam 

menjawab keinginan masyarakat untuk menciptakan lulusan (output) yang 

unggul dan berkompeten.24 

Pada saat ini salah satu perubahan kebijakan tersebut terdapat pada 

perubahan kurikulum yang disebut Kurikulum Merdeka atau dikenal dengan 

Merdeka Belajar. Konsep Pendidikan Merdeka Belajar merupakan respon dari 

kemendikbud pada era revolusi industry 4.0 sekarang ini. Nadim Makarim 

sebagai Menteri kemendikbud menyampaikan bahwa merdeka belajar diartikan 

sebagai kemerdekaan berfikir. Kemerdekaan berfikir ini ditentukan oleh guru 

sebagai garda terdepan dalam menentukan arah pembelajaran bagi peserta 

didik.25. Tidak hanya itu, kurikulum juga mengatur tentang evaluasi dalam 

menentukan tolak ukur hasil keberhasilan belajar siswa. Seiring 

berkembangnya zaman dengan teknologi yang semakin canggih, maka 

                                                           
23

 Ramayuslis dan Nizar, Samsu, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 

2009), hlm. 35. 
24

 Eka Fitria Fidayani and Farikh Marzuki Ammar, “The Use of Azhari Curriculum in 

Arabic Language Learning at Islamic Boarding School,” Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 6, 

no. 1 (2023): 25–45, https://doi.org/10.31538/nzh.v6i1.2866. 
25

 Rhoni Rodin and Miftahul Huda, “Pemikiran Pendidikan Ki Hajar Dewantara Dan 

Relevansinya Dengan Pendidikan Agama Islam Multikultural,” Jurnal Al-Qiyam 2, no. 1 (2021): 

110–19, https://doi.org/10.33648/alqiyam.v2i1.136. 



9 

 

 
 

kurikulum pun harus dikembangkan sesuai dengan prinsip-prinsip pendidikan 

yang diperlukan. 

Munculnya Kurikulm, Merdeka Belajar menjadi salah satu program 

untuk menciptakan suasana belajar di sekolah yang bahagia, bagi peserta didik 

maupun bagi guru. Latar belakang diluncurkannya program Merdeka Belajar 

adalah banyaknya keluhan dari orang tua pada sistem pendidikan nasional yang 

berlaku selama ini termasuk nilai ketuntasan minimum yang harus dicapai 

siswa yang berbeda-beda di setiap mata pelajaran. Menurut kementerian 

Pendidikan dan Kebudayaan, merdeka belajar adalah memberikan kebebasan 

otonomi kepada lembaga pendidikan dan merdeka dari birokratisasi, dosen 

dibebaskan dari birokrasi yang terbelit serta mahasiswa diberikan kebebasan 

untuk memilih bidang yang mereka minati.26 

Kurikulum Merdeka Belajar merupakan slogan baru dalam pelaksanaan 

pendidikan di Indonesia . Adapun menurut Jenderal Guru dan Tenaga 

Kependidikan (Ditjen GTK), kurikulum merdeka ini adalah kurikulum dengan 

pembelajaran yang beragam di mana konten lebih optimal agar peserta didik 

memiliki cukup waktu untuk mendalami konsep dan menguatkan kompetensi. 

Kurikulum Merdeka Belajar adalah suatu kurikulum pembelajaran yang 

mengacu pada pendekatan bakat dan minat.27 Kurikulum merdeka belajar 

adalah kurikulum yang fleksibel dan memberikan keleluasaan sekolah untuk 

                                                           
26

 Ibid. 
27

 Angga Prasetiya, Warto Warto, and Sudiyanto Sudiyanto, “Sejarah Lokal Dalam 

Kurikulum Merdeka: Situs Loyang Mendale Dan Loyang Ujung Karang Sebagai Muatan Sejarah 

Lokal Dalam Pembelajaran Sejarah,” Jurnal Pendidikan Sejarah Indonesia 5, no. 2 (2022), 

https://doi.org/10.17977/um0330v5i2p238-250. 



10 

 

 
 

mengeksplorasi sesuai dengan sarana-prasarana, input, dan memberikan 

kemerdekaan kepada guru untuk menyampaikan materi Pelajaran.28 

Kurikulum Merdeka didasarkan pada prinsip bahwa setiap siswa adalah 

individu yang unik dengan minat, kekuatan, dan tujuan belajar yang berbeda. 

Dengan memberikan kebebasan kepada siswa dalam memilih dan mengatur 

pembelajaran mereka, Kurikulum Merdeka bertujuan untuk membangun 

kemandirian siswa, meningkatkan motivasi belajar, dan memungkinkan 

mereka untuk mengeksplorasi minat dan bakat mereka secara lebih mendalam. 

Kurikulum Merdeka memberikan kesempatan bagi siswa untuk 

mengembangkan keterampilan ini melalui proyek-proyek dan kegiatan yang 

sesuai dengan minat mereka. Dengan memperoleh kebebasan untuk memilih 

topik, metode, dan pendekatan pembelajaran, siswa diajak untuk 

mempertanyakan, menganalisis, dan mengambil sikap terhadap informasi yang 

mereka temui. Ini membantu mereka menjadi pembelajar yang aktif dan 

terlibat secara kritis dengan materi pelajaran. 

Kurikulum Merdeka merupakan kurikulum pembelajaran intrakurikuler 

yang beragam. Di mana konten akan lebih optimal agar peserta didik 

mempunyai waktu yang cukup untuk mendalami konsep dan menguatkan 

kompetensi. Adapun tujuan dari kurikulum merdeka belajar adalah 

                                                           
28

Tono Supriatna Nugraha, “Inovasi Kurikulum,” 2022, 250–61. 

https://ejournal.upi.edu/index.php/JIK 



11 

 

 
 

mengembalikan otoritas sekolah dan pemerintah daerah untuk mengelola 

sendiri pendidikan yang sesuai dengan kondisi di daerahnya.29 

Kurikulum harus mampu menjawab setiap tantangan sesuai dengan 

perkembangan dan kebutuhan masyarakat yang cepat berubah. Dalam peran 

kreatifnya, kurikulum harus mengandung hal-hal baru sehingga dapat 

membantu siswa untuk dapat mengembangkan setiap potensi yang dimilikinya 

agar dapat berperan aktif dalam kehidupan sosial masyarakat yang senantiasa 

bergerak maju secara dinamis.30 

Pembelajaran abad-21 berbeda dengan abad sebelumnya yang masih 

konvensional, tradisional dan klasikal. Sedangkan kurikulum merupakan jiwa 

pendidikan yang harus inovatif, dinamis,dan dievaluasi secara berkala untuk 

beradaptasi dengan perubahan zaman dan teknologi (IPTEK). 31Pembaharuan 

kurikulum termasuk bagian dari usaha Pendidikan dan sesuai dengan perkataan 

Ali Bin Abi Thalib 

“Didiklah anak sesuai dengan zamannya karena mereka hidup pada zamannya 

bukan pada zamanmu”. (Ali Bin Abi Thalib) 

 

Dalam ucapan Ali Bin Abi Thalib ini mengajak kita agar tetap 

memperhatikan zaman dalam proses pembelajaran dalam hal ini bisa saja 

perbedaan masa, usia, kemampuan pada setiap anak mempengaruhi metode, 

media dan materi ajar. Lembaga Pendidikan hendaknya memberikan 

                                                           
29

 Dewa Nyoman Redana and I Nyoman Suprapta, “Implementasi Kurikulum Merdeka Di 

Sma Negeri 4 Singaraja,” Locus 15, no. 1 (2023): 77–87, 

https://doi.org/10.37637/locus.v15i1.1239. 
30

 Arif Rahman Prasetyo and Tasman Hamami, “Prinsip-Prinsip Dalam Pengembangan 

Kurikulum,” Palapa 8, no. 1 (2020): 42–55, https://doi.org/10.36088/palapa.v8i1.692. 
31

 Abdul Halim, Helmun Jamil, Miswanto Miswanto, and Ita Tryas Nur Rochbani, “The 

Curriculum of Islamic Religious Education in the Whirlwind of Independent Education and Its 

Implementation on Learning,” Progresiva : Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 12, no. 02 

(2023): 261–74, https://doi.org/10.22219/progresiva.v12i02.29415. 



12 

 

 
 

kepercayaan kepada murid-murid untuk mengambil tanggung jawab dalam 

proses pembelajaran mereka dan menjadi pemimpin dengan caranya sendiri 

Menurut Partnership for 21st century learning (P21) pada pembelajaran 

abad-21 terdapat keterampilan belajar dan inovasi diantaranya pemikiran kritis, 

komunikasi, kolaborasi dan kreativitas atau biasa disingkat dengan 

keterampilan 4C (critical-thingking, communication, collaboration and 

creativity.32 

Dengan munculnya Kurikulum Merdeka yang sudah berjalan lebih 

kurang dua tahun ini tentu membawa harapan bagi semua kalangan pendidik 

khusnya Pendidikan Islam, namun pada kenyataannya Kurikulum Merdeka 

Belajar ini tidak selalu konsisten dengan nilai-nilai dan etika yang diajarkan 

dalam Islam. Terkadang, ada materi atau konsep yang bertentangan dengan 

ajaran agama Islam. Ini dapat memunculkan konflik dalam mengintegrasikan 

pendidikan agama dengan kurikulum umum, ditambah jika kurangnya 

pemahaman yang mendalam tentang prinsip-prinsip agama oleh guru dan 

siswa.  

Pendidikan Islam juga mengedepankan pembinaan etika dan akhlak 

yang baik dalam kehidupan sehari-hari. Namun, pendekatan kurikulum yang 

terlalu berfokus pada kompetensi teknis mungkin kurang memberikan 

perhatian pada pengembangan akhlak yang kuat. Kurikulum yang tidak 

memadukan ajaran agama dengan baik dapat membuka peluang bagi pengaruh 

lingkungan sekuler yang lebih kuat. Hal ini bisa mengarah pada pemahaman 

                                                           
32

 Ummi Inayati, “Konsep Dan Implementasi Kurikulum Merdeka Pada Pembelajaran 

Abad-21 Di SD/MI,” 2st ICIE: International Conference on Islamic Education 2, no. 1 (2022). 



13 

 

 
 

yang lebih sekuler tentang berbagai aspek kehidupan terlebih kurikulum ini 

diciptakan secara umum tidak spesifik untuk Pendidikan Islam saja. Seperti 

halnya yang terjadi di pondok pesantren Az-zaitun dimana pernah membuat 

heboh dengan tampilan shaf salat putri campur dengan putra, azan yang tidak 

lazim, mengucapkan salam Havenu Shalom Aleichem yang lebih sering 

digunakan oleh umat Yahudi, pernah dianggap berafiliasi dengan gerakan NII 

(Negara Islam Indonesia) pada 2011. Hal ini berdasarkan pada kurikulum 

pendidikan yang diajarkan di tempat tersebut, dan banyak lagi. Penuli 

menganggap ini merupakan sebuah kurikulum yang terlalu merdeka sehingga 

keluar dari arah kemerdekaan dalam belajar. 

Selain itu Munculnya Kurikulum Merdeka cukup memberikan pro dan 

kontra dikalangan tokoh pendidik maupun tokoh agama dan bahkan dinilai 

cendrung terburu-buru ditambah dilihat dari latar belakang bapak Nadim 

Makarim bukan lulusan Pendidikan yang kemudian diangkat menjadi Menteri 

Pendidikan dan wacana kemunculan Kurikulum Merdeka dari dunia politik 

yang diprakarsai komunitas guru belajar.33  

Kurukulum merdeka dianggap kurang matang karena belum dapat 

dipastikan  bisa menjangkau  kebutuhan pendidikan yang merata khususnya di 

wilayah perbatasan; perencanaan dalam proses pembelajaran belum terstruktur 

dengan baik, sumber daya saat ini dinilai kurang siap dalam melaksanakan 

                                                           
33

 Hasnawati, “Pola Penerapan Merdeka Belajar Pada Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam Dalam Meningkatkan Daya Kreativitas Peserta Didik Di Sman 4 Wajo Kabupaten Wajo,” 

Tesis, 2021, i-103 hlm. 



14 

 

 
 

Kurikulum Merdeka seperti sistem informasi, sarana dan prasarana, serta 

pembiayaan pembelajaran.34 

Luasnya sasaran dan cakupan Kurikulum seperti adanya Profil Pelajar 

Pancasila yang ditawarkan kurikulum merdeka dan dianggap sebagai program 

unggulan dibanding dengan kurikulum sebelumnya meskipun kurikulum 

merdeka belajar yang dicetuskan oleh menteri pendidikan dan kebudayaan 

Nadiem Makarim diharapkan bisa menjadi solusi dalam menjawab 

permasalahan dalam pendidikan saat ini.35 Projek penguatan profil pelajar 

Pancasila, sebagai salah satu sarana pencapaian profil pelajar Pancasila, 

diharapkan dapat memberikan kesempatan kepada peserta didik untuk 

“mengalami pengetahuan” sebagai proses penguatan karakter, sekaligus 

kesempatan untuk belajar dari lingkungan sekitarnya. Dimensi profil pelajar 

Pancasila menunjukkan bahwa profil pelajar Pancasila tidak hanya fokus pada 

kemampuan kognitif, tetapi juga sikap dan perilaku sesuai jati diri sebagai 

bangsa Indonesia sekaligus warga dunia dengan moto Pelajar Indonesia 

merupakan pelajar sepanjang hayat yang kompeten, berkarakter, dan 

berperilaku sesuai nilai-nilai Pancasila.36  

                                                           
34

 Yosua Damas Sadewo, Bella Ghia Dimmera, and Pebria Dheni Purnasari, “Persepsi, 

Kebutuhan Dan Tantangan Implementasi Kebijakan „Merdeka Belajar, Kampus Merdeka‟ Pada 

Perguruan Tinggi Swasta Di Wilayah Perbatasan,” Sebatik (STMIK Widya Cipta Dharma, 2022), 

https://doi.org/10.46984/sebatik.v26i2.1980. 
35

 Akhmad Hapis Ansari, Alpisah, and Muhammad Yusuf, “Konsep Dan Rancangan 

Manajemen Kurikulum Merdeka Di Tingkat Sekolah Menengah Pertama,” Manajemen 

Administrasi Sekolah-AKWF2305 1, no. 1 (2022); Anas et al., “Implementasi Kurikulum Merdeka 

Madrasah Ibtidaiyah (MI) (Studi Analisis Kebijakan KMA RI No. 347 Tahun 2022),” Journal of 

Creative Student Research (JCSR) 1, no. 1 (2023): 99–116, 

https://ejurnal.politeknikpratama.ac.id/index.php/jcsr/article/download/1043/1032. 
36

Kemendikbud, “Karakteristik Kurikulum Merdeka,” 2023. 



15 

 

 
 

Harapan diatas tentu juga menjadi harapan bagi pendidikan Islam oleh 

karena itu perlu adanya peninjauan kembali Profil Pelajar Pancasila ini agar 

kita bisa mengecek dan bisa mendalami kesesuaian tujuannya dengan tujuan 

pendidikan Islam itu sendiri. 

Disisi lain ada kurikulum pendidikan Islam yang berfungsi sebagai 

pedoman yang digunakan oleh pembimbing untuk membimbing peserta didik 

kearah tujuan tertinggi pendidikan Islam yaitu menjadi insanul kamil sehingga 

kurikulum tidak bisa dibuat atau dilaksanakan secara sembarangan dan harus 

mengikuti strategi yang sudah tersusun secara dinamis. Insan Kamil adalah 

karakter manusia tertinggi dimana sumber daya manusia merupakan 

perwujudan nilai-nilai ketuhanan di muka bumi.37 

 Pendidikan Islam pada hakikatnya mengaju pada sebuah metode yang 

disebut dengan Metode of Education Thraugh the Teaching of Islam (Metode 

pendidikan melalui ajaran Islam) atas semua bidang dan ilmu pengetahuan 

serta keterampilan menurut ajaran Islam. Melalui pendidikan Islam apa saja 

kemampuan harus diarahkan sesuai dengan ajaran Islam dari memutuskan, 

mengarahkan, memikirkan harus berdasarkan asas-asas keIslaman.38  

Pandangan Fazlur Rahman menekankan pentingnya etika yang dipetik 

dari Al-Qur‟an untuk dijadikan landasan pengembangan pemikiran dan praktik 

pendidikan Islam. Beliau juga berpartisipasi dalam menformat strategi, tujuan, 

                                                           
37

 Masturin, Mhd Rasid Ritonga, and Siti Amaroh, “Tawhid-Based Green Learning in 

Islamic Higher Education: An Insan Kamil Character Building,” Qudus International Journal of 

Islamic Studies 10, no. 1 (2022): 215–52, https://doi.org/10.21043/qijis.v10i1.14124. 
38

 Ahmad Taufik, Dosen Stai, and Bumi Silampari Lubuklinggau, “PENGEMBANGAN 

KURIKULUM PENDIDIKAN ISLAM,” n.d. 



16 

 

 
 

metode dan kurikulum pendidikan Islam yang up to date dan terkini zaman 

modern teknologi.39  

Mengingat pentingnya pendidikan bagi terciptanya lingkungan yang 

harmonis, maka diperlukan upaya yang serius untuk menanamkan metode 

pendidikan Islam secara intensif. Metode pendidikan Islam dalam al-Qur‟an 

dan Sunnah Nabi saw. dapat ditemukan berbagai metode pendidikan yang 

dapat menyentuh perasaan, mendidik jiwa dan membangkitkan semangat. 

Metode tersebut mampu menggugah puluhan ribu kaum mukmin untuk 

membuka hati umat manusia agar dapat menerima petunjuk ilahi dan 

kebudayaan Islami, disamping mengokohkan kedudukan mereka dimuka bumi 

dan yang sangat panjang, suatu kedudukan yang belum pernah dirasakan oleh 

umat lain di muka bumi ini.40 

Beragam penelitian tentang metode pendidikan Islam telah banyak 

dimunculkan, namun sayangnya masih sebatas terminologi dan konseptual 

semata, belum sepenuhnya menunjukkan keutuhan nilai-nilai teologis-

qauliyah, humanis-insaniyah dan ekologis-kauniyah dalam dialogis yang 

harmonis. Paradigma yang demikian sangat dibutuhkan sebagai basis 

pendidikan Islam yang world view, di mana Islam merupakan prinsip agama 

yang menekankan nilai-nilai kemanusiaan dan alam semesta dalam kesatuan 

yang utuh. 

                                                           
39

 Abdullah Dafiki Dafiki, “Relevansi Pemikiran Fazlur Rahman Dalam Modernisasi 

Pendidikan Islam(Studi Analisis Di Madrasah Aliyah Al-Djufri Desa Blumbungan Kecamatan 

Larangan Kabupaten Pamekasan),” Rabbani: Jurnal Pendidikan Agama Islam 3, no. 2 (2022): 

250–66, https://doi.org/10.19105/rjpai.v3i2.6515. 
40

 Husni Thamrin, Pendidikan: Dinamika dan Problematika, (Pekanbaru: Suska Press, 

2008), hlm. 131. 



17 

 

 
 

Tinjauan secara mendalam atas metode pendidikan Islam kaitannya 

terhadap kurikulum merdeka sangat perlu dilakukan melalui berbagai literatur 

keislaman, pemikir dan cendikiawan Muslim. Salah satunya ialah tafsir Al-

Azhar karya Hamka. 

Haji Abdul Malik Karim Amrullah yang biasa dikenal dengan Buya 

Hamka merupakan seorang ulama yang sangat intens dalam memberikan 

pandangannya tentang budi pekerti, akhlakul karimah, dan etika dalam banyak 

karyanya, di sisi lain beliau lebih dikenal sebagai seorang sastrawan, politikus, 

agamawan dan seorang sufi. Sehingga pemikirannya banyak dijadikan sebagai 

acuan dalam pengambilan keputusan, dan teori-teori untuk memecahkan 

permasalahan sosial, politik, agama maupun pendidikan. 

Dalam buku lembaga hidup karya Buya Hamka disebutkan bahwa 

“Pengajaran dan pendidikan tidak dapat dipisahkan. Bangsa yang hanya 

mementingkan pengajaran saja, tiada mementingkan pendidikan untuk melatih 

budi pekerti, meskipun kelak tercapai olehnya kemajuan, namun kepintaran 

dan kepandaian itu akan menjadi racun, bukan menjadi obat.”41 

 

Dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia Hamka, terutama tafsir 

Al-Azhar, memiliki implikasi yang signifikan terhadap pengembangan 

kurikulum, khususnya Kurikulum Merdeka. Hamka, sebagai seorang ulama 

dan pemikir, menekankan pentingnya pendidikan yang berlandaskan pada 

nilai-nilai Al-Qur'an dan Sunnah, serta relevansi ajaran Islam dalam konteks 

modern. Dalam tafsirnya, Hamka tidak hanya menjelaskan makna teks-teks 

suci, tetapi juga mengaitkannya dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat 

                                                           
41

 Hamka, Lembaga Hidup, (Republika: Jakarta, 2015), h. 303 



18 

 

 
 

Indonesia. Hal ini menunjukkan pendekatan hermeneutik yang mendalam, di 

mana pemahaman terhadap teks tidak terlepas dari konteks kehidupan nyata.42 

Salah satu aspek penting pendidikan Islam menurut Hamka adalah 

penekanan pada pendidikan nilai dan moral. Pendidikan harus mampu 

membentuk karakter dan akhlak siswa, yang sejalan dengan tujuan Kurikulum 

Merdeka yang berfokus pada pengembangan potensi individu secara holistik. 

Kurikulum Merdeka memberikan kebebasan kepada guru untuk merancang 

pembelajaran yang sesuai dengan kebutuhan dan karakteristik siswa, sehingga 

memungkinkan penerapan nilai-nilai pendidikan Islam secara lebih efektif.43 

Dengan demikian, tafsir Al-Azhar dapat menjadi sumber inspirasi bagi 

pengembangan kurikulum yang lebih responsif terhadap kebutuhan siswa dan 

masyarakat. 

Kurikulum Merdeka juga menekankan pentingnya pembelajaran yang 

berbasis pada pengalaman dan kontekstual. Hal ini sejalan dengan pandangan 

Hamka yang mengedepankan pemahaman yang mendalam terhadap ajaran 

Islam dalam konteks kehidupan sehari-hari. Dalam hal ini, metode 

pembelajaran yang digunakan dalam Kurikulum Merdeka, seperti project-

based learning, dapat diintegrasikan dengan nilai-nilai Islam dalam tafsir Al-

Azhar. Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan keterlibatan siswa, tetapi juga 

                                                           
42 

S. Permana and B. Yunus, "Hamka dan jihad dalam pendekatan hermeneutika", Jurnal 

Iman Dan Spiritualitas, vol. 2, no. 3, p. 313-326, 2022. https://doi.org/10.15575/jis.v2i3.18566; 

lihat S. Sukari, "Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Hamka", Mamba Ul Ulum, vol. 17, no. 2, p. 

49-60, 2021. https://doi.org/10.54090/mu.49.
 

43 
N. Huda, "Membaca kurikulum merdeka belajar dalam perspektif islam", Edukatif 

Jurnal Ilmu Pendidikan, vol. 5, no. 4, p. 1718-1726, 2023. 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i4.4287; Lihat Z. Arinil, "Tipe Kurikulum Dan 

Implementasinya Terhadap Manajemen Sekolah Di Minu Kh Mukmin Sidoarjo", Arzusin, vol. 4, 

no. 1, p. 34-43, 2023. https://doi.org/10.58578/arzusin.v4i1.2208.
 

https://doi.org/10.15575/jis.v2i3.18566
https://doi.org/10.31004/edukatif.v5i4.4287
https://doi.org/10.58578/arzusin.v4i1.2208


19 

 

 
 

memperkuat pemahaman mereka terhadap ajaran Islam dalam konteks yang 

lebih luas.44 

Penulis berharap lembaga-lembaga pendidikan Islam saat ini harus 

lebih banyak mengangkat cara-cara yang telah Allah dan RasulNya tunjukkan, 

baik itu metode-metode pendidikan dalam Al-Qur‟an, maupun yang Nabi 

Muhammad Saw. contohkan dalam mendidik para sahabatnya dan kaum 

muslimin pada waktu itu, agar pendidikan Islam bisa bangkit kembali, 

bergairah, bersinar sehingga bisa menjadi rujukan di setiap bidang ilmu 

pengetahuan.  

Oleh karena itu, kedudukan metode tidak dapat diabaikan, karena 

metode tersebut turut menentukan berhasil tidaknya suatu proses belajar-

mengajar dan merupakan bagian yang integral dalam proses belajar mengajar.45 

Dan kita berharap dengan penggunaan metode pendidikan Islam yang benar, 

insya Allah akan melahirkan generasi yang cerdas dan berakhlak mulia. 

Berangkat dari latar belakang yang kami sampaikan di atas, maka 

penulis sangat tertarik untuk meneliti tentang “Metode Pendidikan Islam 

Dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka Dan Implikasinya Terhadap Kurikulum 

Merdeka.” 

 

                                                           
44 

S. Sutimah, "Implementasi model pembelajaran inquiry based learning pada mata 

pelajaran ipas dalam konteks kurikulum merdeka di sekolah dasar", Jurnal Basicedu, vol. 8, no. 4, 

p. 2941-2952, 2024. https://doi.org/10.31004/basicedu.v8i4.8307; M. Fahlevi, "Kajian project 

based blended learning sebagai model pembelajaran pasca pandemi dan bentuk implementasi 

kurikulum merdeka", Sustainable Jurnal Kajian Mutu Pendidikan, vol. 5, no. 2, p. 230-249, 2022. 

https://doi.org/10.32923/kjmp.v5i2.2714.
 

45
 Syaiful Bahri Djamarah dan Aswan Zain, Strategi Belajar Mengajar (Jakarta: PT. 

Rineka Cipta, 2002), hlm. 72. 

https://doi.org/10.31004/basicedu.v8i4.8307
https://doi.org/10.32923/kjmp.v5i2.2714


20 

 

 
 

B. Penegasan Istilah 

Untuk menghindari adanya kesalahan dalam menafsirkan, penulis 

menegaskan istilah yang terdapat di dalam judul ini: 

1. Metode 

Jika merujuk dari asal katanya, metode dalam Ensiklopedi Indonesia 

bab 4 halaman 2230, yaitu dari kata metodos (Yunani), yakni cara 

penyelidikan. Kata ini dalam bahasa arabnya disebut Thariqah, minhaj dan 

nizham.46 
Dalam kitab Al-Maurid halaman 575 memberikan gambaran 

bahwa metode merupakan alur jalan yang harus dilalui ataupun cara-cara 

yang harus digunakan, hingga tujuan yang sudah ditentukan dapat tercapai. 

Fungsi metode adalah sebagai alat untuk mencapai tujuan sehingga terdapat 

2 hal penting dalam sebuah metode adalah cara melakukan sesuatu dan 

rencana dalam pelaksanaan. Apabila ditarik pada pendidikan Islam, metode 

dapat diartikan sebagai jalan untuk menanamkan pengetahuan agama pada 

diri seseorang sehingga terlihat dalam pribadi objek sasaran, yaitu pribadi 

Islami.47 

2. Pendidikan Islam 

Pendidikan bisa dikatakan sebagai bimbingan dalam 

mengembangkan potensi manusia.48 Pendidikan merupakan proses 

                                                           
46

 Jalaluddin, Pendidikan Islam, Pendekatan Sistem dan Proses, (PT. Raja Grafindo 

Persada: 2016), cet.1, hlm. 154. 
47

 An Nahlawi, Abdurrahman, Prinsi-prinsip dan Metoda Pendidikan 

Islam, (Diponegoro: Bandung, 1996), hlm. 46. 

 

 
48

 Suryani, Hadits Tarbawi; Ananlisis Paedagogis Hadits-Hadits Nabi, (Yogyakarta: 

Teras, 2012), hlm. 136. 



21 

 

 
 

pengubahan sikap dan tata laku seseorang atau kelompok orang dalam usaha 

mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan pelatihan; proses, 

cara, perbuatan mendidik.49 

Pendidikan Islam adalah pendidikan yang falsafah dasar dan tujuan 

serta teori-teori yang di bangun untuk melaksanakan praktek pendidikan 

berdasarkan nilai-nilai dasar Islam yang terkandung al-Quran dan Hadits.50 

3. Implikasi 

Implikasi yang dimaksudkan dalam kajian ini adalah keterlibatan 

atau hubungan timbal balik.51 

4. Kurikulum Merdeka 

Kurikulum merupakan suatu program yang direncanakan dan 

dilaksanakan untuk mencapai tujuan.52 Merdeka belajar adalah kemerdekaan 

dalam berpikir.53 

 

 

 

                                                           
49 

Qonita Alya, Kamus Bahasa Indonesia untuk Pendidikan Dasar, (Bandung: PT. Indah 

Jaya Adipratama, 2009), hlm.157. 
50

 M. Chabib Thoha, Kapita Selekta Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1996), hlm. 99. 
51

 https://kbbi.web.id/implikasi. Di kutip pada Rabu, 1 Desember 2021, pukul 14.39 Wib. 
52

 Muhammad Muttaqin, “Konsep Kurikulum Pendidikan Islam,” TAUJIH: Jurnal 

Pendidikan Islam 3, no. 1 (2021): 1–16, https://doi.org/10.53649/taujih.v3i1.88; Lihat Abdul 

Halim, Helmun Jamil, Miswanto, and Ita Tryas Nur Rochbani, “The Curriculum of Islamic 

Religious Education in the Whirlwind of Independent Education and Its Implementation on 

Learning,” PROGRESIVA: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 4, no. 1 (2023): 202–8, 

https://doi.org/10.37567/ijgie.v4i1.1958. 
53

 Mira Marisa, “Inovasi Kurikulum „Merdeka Belajar‟ Di Era Society 5.0,” Santhet: 

(Jurnal Sejarah, Pendidiikan Dan Humaniora) 5, no. 1 (2021): 72, 

https://doi.org/10.36526/js.v3i2.e-ISSN; Lihat Mega Arsita, Muhammad Juni Beddu, and Abdul 

Halim, “Konsep Kurikulum Merdeka Perspektif Hadis Dan Relevansinya Terhadap Pendidikan 

Islam,” Kuttab: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 8, no. 2 (2024): 381–97, 

https://journalfai.unisla.ac.id/index.php/kuttab/article/view/2138. 



22 

 

 
 

C. Permasalahan 

1. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, maka dengan ini dapat diambil 

identifikasi masalah sebagai berikut: 

a. Pentingnya memahami konsep pendidikan Islam dalam al-Qur‟an. 

b. Perlunya pemahaman metode pendidikan Islam yang holistik dan 

komprehensif. 

c. Perlunya paradigma metode pendidikan Islam melalui para tokoh 

kontemporer. 

d. Pentingnya implementasi beragam metode dalam pendidikan Islam. 

e. Minimnya penerapan berbagai metode dalam pendidikan Islam. 

f. Perlunya pemahaman mendalam tentang kurikulum Merdeka dalam 

perspektif pendidikan Islam. 

g. Perlunya pengembangan metode pendidikan Islam yang worldview. 

h. Pentingnya penggunaan metode yang tepat dalam pendidikan Islam. 

i. Perlunya penafsiran mendalam terhadap metode pendidikan Islam 

melalui berbagai literatur studi keislaman. 

j. Perlunya penerapan kurikulum Merdeka dalam penguatan pendidikan 

Islam. 

2. Batasan Masalah 

Agar kajian ini fokus dan tidak melebar ke mana-mana, penulis 

memandang perlunya dibuatkan batasan. Kajian ini hanya membahas 



23 

 

 
 

”Metode Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka Dan 

Implikasinya Terhadap Kurikulum Merdeka.” 

3. Rumusan Masalah 

a. Bagaimana Konsep Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-Azhar Karya 

Hamka? 

b. Bagaimana Metode Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-Azhar Karya 

Hamka? 

c. Bagaimana Implikasi Metode Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-Azhar 

Karya Hamka Terhadap Kurikulum Merdeka? 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian  

a. Untuk mendalami Konsep Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-Azhar 

Karya Hamka. 

b. Untuk mendalami Metode Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-Azhar 

Karya Hamka. 

c. Untuk menjelaskan Implikasi Metode Pendidikan Islam Dalam Tafsir 

Al-Azhar Karya Hamka Terhadap Kurikulum Merdeka. 

2. Manfaat Penelitian 

Manfaat yang diharapkan dalam penelitian ini meliputi; Pertama, 

manfaat secara teoritis, dapat memperkaya khazanah pemikiran Islam para 

akademisi Fakultas Agama Islam, terutama program studi Pendidikan 

Agama Islam. Kemudian, dapat menjadi stimulus bagi penelitian 

selanjutnya sehingga kajian-kajian secara mendalam tentang pemikiran 



24 

 

 
 

Islam lebih banyak lagi. Kedua, manfaat secara praktis, dapat bermanfaat 

bagi masyarakat secara umum, sehingga mampu menumbuhkan kepedulian 

terhadap pendidikan Islam. 

E. Sistematika Penulisan 

Penelitian dalam Tesis ini mengacu pada Standar Format Penulisan 

tesis UIN Suska Pekanbaru dan Kopertais Wil. XII Riau, dibagi dalam lima 

bab yaitu: 

BAB I. Bab ini merupakan Bab Pendahuluan. Berisi tentang; latar 

belakang masalah, defenisi istilah, permasalahan meliputi: identifikasi masalah, 

pembatasan masalah, rumusan masalah, tujuan dan kegunaan penelitian, 

sistematika penulisan. 

BAB II. Bab ini merupakan Bab Landasan Teori. Dalam bab ini 

dibahas tentang; Metode, Konsep Pendidikan Islam, Konsep Kurikulum 

Merdeka, Metode Tafsir al-Azhar. 

BAB III. Bab ini merupakan Bab Metode Penelitian. Berisi tentang; 

Jenis penelitian, sumber data, pendekatan penelitian, teknik pengumpulan data, 

dan metode analisa data. 

BAB IV. Bab ini berisikan pembahasan Metode Pendidikan Islam 

Dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka Dan Implikasinya Terhadap Kurikulum 

Merdeka Belajar. 

BAB V. Bab ini merupakan Bab penutup, berisi tentang; kesimpulan, 

implementasi dan saran-saran.54 

                                                           
54

 UIN Syarif Kasyim Pekan Baru, (Pedoman Tesis, edisi refisi 2017), hlm. 1-15. 



 
 

 

25 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

A. Konsep Pendidikan Islam 

1. Pengertian Pendidikan Islam 

Bilamana kita menyimak apa yang dikemukakan Plato lewat 

perumpamaan tentang gua, maka sesungguhnya pendidikan itu adalah 

proses yang ditempuh seseorang yang keluar dari gua, sehingga ia 

mengetahui akan kebenaran, oleh karena diluar gua ia sanggup melihat 

realitas yang sebenarnya.  

Jadi pendidikan itu sebenarnya merupakan suatu tindakan 

pembebasan, dalam hal ini pembebasan dari belenggu ketidaktahuan dan 

ketidakbenaran.55Sedangkan Pendidikan menurut tokoh pendidikan 

Nasional Indonesia, Ki Hajar Dewantara, sebagaimana dikutip oleh 

Azyumardi Azra, pendidikan pada umumnya daya upaya untuk 

memajukan budi pekerti (kekuatan batin), pikiran (intelek), dan jasmani 

anak-anak, selaras dengan alam dan masyarakatnya.56  

Dalam hal ini, Ladzi Safroni menyimpulkan pandangan-pandangan 

Al-ghazali tentang pendidikan yaitu proses memanusiakan manusia sejak 

kecil sampai akhir hayatnya melalui berbagai ilmu pengetahuan yang 

                                                           
55

 J.H. Raper, Filsafat Politik Plato, (Jakarta: Rajawali, 1988), hlm. 110. 
56

 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam; Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan 

Milenium III, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2012), hlm. 5 



26 

 

 
 

disampaikan dalam bentuk pengajaran secara bertahap, dimana proses 

pengajaran itu menjadi tanggung jawab orang tua dan masyarakat menuju 

pendidikan diri kepada Allah sehingga menjadi manusia sempurna.57 

Ditegaskan dalam UU no. 20 Tahun 2003 tentang Pendidikan 

Nasional, bahwa Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk 

mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik 

secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan 

spiritual keagamaan, pengendalian diri, kecerdasan, akhlak mulia serta 

keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan Negara.58 

Hakekat pendidikan menurut Hamka terbagi menjadi 2 bagian, 

yaitu: pertama, pendidikan jasmani, yaitu pendidikan untuk pertumbuhan 

dan kesempurnaan jasmani serta kekuatan jiwa dan akal. Kedua, 

pendidikan ruhani, yaitu pendidikan untuk kesempurnaan fitrah manusia 

dalam ilmu pengetahuan dan pengalaman yang didasarkan kepada agama. 

Kedua unsur jasmani dan ruhani tersebut memiliki kecenderungan untuk 

berkembang, dan untuk menumbuh kembangkan keduanya adalah melalui 

pendidikan karena pendidikan merupakan sarana yang paling tepat dalam 

menentukan perkembangan secara optimal kedua unsur tersebut.59 

Adapun tujuan pendidikan menurut Hamka memiliki dua dimensi; 

bahagia di dunia dan di akhirat. Untuk mencapai tujuan tersebut manusia 

harus menjalankan tugasnya dengan baik yaitu beribadah. Oleh karena itu 

                                                           
57

 Ladzi Safroni, al-Ghazli Berbicara tentang Pendidikan Islam, (Malang: Aditya Media 

Publishing, 2013), hlm. 81. 
58

 Sudarman Danim, Pengantar Kependidikan, (Bandung: Alfabeta, 2010), cet. 1, hlm. 4. 
59 

Y. Suyitno, Jurnal Tokoh-tokoh Pendidikan Dunia, (Universitas Pendidikan Indonesia: 

1990), hlm. 3. 



27 

 

 
 

segala proses pendidikan pada akhirnya bertujuan agar dapat menuju dan 

menjadikan anak didik sebagai abdi Allah yang baik.60 

Menurut Muhibbin Syah, pendidikan adalah usaha sadar untuk 

menumbuhkembangkan potensi sumber daya manusia (SDM) melalui 

kegiatan pengajaran,61 Sedangkan Poerwakawatja menguraikan bahwa 

pendidikan dalam arti yang luas adalah semua perbuatan dan usaha dari 

generasi tua untuk mengalihkan pengetahuan, pengalaman, kecakapan, 

dan keterampilannya kepada generasi muda agar dapat memahami fungsi 

hidupnya, baik jasmani maupun rohani.62 

Jadi, Jika pendidikan disandingkan dengan kata Islam, maka 

pendidikan yang dimaksud adalah pendidikan yang bersumber dari nilai-

nilai Islam. Hal ini sejalan dengan apa yang diungkapkan Hamka bahwa; 

Pendidikan harus memiliki prinsip tauhid. Pendidikan dengan tauhid 

sebagai prinsip utama akan memberi nilai tambah bagi manusia dan 

menumbuhkan kepercayaan pada dirinya serta mempunyai pegangan 

hidup yang benar.63 

Namun, jika dilihat dari konsep dasar dan operasionalnya serta 

praktik penyelenggaraannya, maka Pendidikan Islam pada dasarnya 

mengandung dua pengertian: 

                                                           
60 

Ibid, hlm. 3. 
61 

Muhibbin Syah, Psikologi Belajar, (ed. Revisi, cet.4; Jakarta: RajaGrafindo Persada, 

2003), hlm. 1. 
62 

Jalaluddin dan Abdullah Idi, Filsafat Pendidikan: Manusia, Filsafat, dan Pendidikan, 

(ed.1, cet. ke-2; Jakarta: Rajawali Pers, 2012), hlm. 8. 
63

 Ibid, hlm. 4. 



28 

 

 
 

a. Pendidikan Islam adalah pendidikan menurut Islam atau Pendidikan 

Islami, yakni pendidikan yang dipahami dan dikembangkan dari ajaran 

dan nilai-nilai fundamental yang terkandung dalam sumber dasarnya, 

yaitu al-Qur‟an dan as-Sunnah. 

b. Pendidikan Islam adalah pendidikan ke-Islaman atau pendidikan 

agama Islam, yakni upaya mengajarkan agama Islam atau ajaran dan 

nilai-nilainya, agar menjadi way of life dan sikap hidup seseorang. Hal 

ini sejalan dengan pengertian pendidikan Islam menurut Zakiyah 

Daradjat, sebagaimana dikutip oleh Umiarso, adalah suatu usaha untuk 

membina dan mengasuh peserta didik agar senantiasa dapat memahami 

ajaran Islam secara menyeluruh.64 

Beberapa definisi pendidikan Islam menurut pakar-pakar 

pendidikan Islam yang lain, seperti menurut Ahmad. D. Marimba, 

sebagaimana dikutip oleh Abd. Rahman, adalah bimbingan jasmani dan 

rohani berdasarkan hukum-hukum agama Islam menuju terbentuknya 

kepribadian utama menurut ukuran Islam.65 

Pendidikan Islam memiliki sedikit perbedaan dengan pengajaran, 

dalam hal ini Hamka berpendapat bahwa, “Pendidikan Islam merupakan 

serangkaian upaya yang dilakukan pendidik untuk membantu membentuk 

watak, budi, akhlak, dan kepribadian peserta didik, sehingga ia dapat 

membedakan mana yang baik dan mana yang buruk. Sementara 

                                                           
64

Umiarso & Zamroni, Pendidikan Pembebasan dalam Perspektif Barat dan Timur, 

(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2011), hlm. 90. 
65

 Abd. Rahman, Aktualisasi Konsep Dasar Pendidikan Islam; rekonstruksi pemikiran 

dalam tinjauan filsafat pendidikan Islam, (Yogyakarta: UII Yogyakarta Press, 2001), hlm. 34. 



29 

 

 
 

pengajaran Islam adalah upaya untuk mengisi intelektual peserta didik 

dengan sejumlah ilmu pengetahuan.66  

Demikian juga pendidikan Islam menurut Abdurahman Nahlawi, 

sebagaimana dikutip oleh Nur Uhbiyanti, adalah pengaturan pribadi dan 

masyarakat yang karenanya dapatlah memeluk Islam secara logis dan 

sesuai secara keseluruhan, baik dalam kehidupan individu maupun 

kolektif.67  

Dari pemaparan diatas, penulis menarik kesimpulan bahwa 

Pendidikan Islam adalah upaya memberikan pengajaran terhadap nilai-

nilai yang bersumber dari Al-Qur‟an dan Sunnah Nabi saw, agar 

melahirkan generasi yang mempunyai intelektual tinggi serta juga berbudi 

pekerti akhlak yang terpuji. Menurut Muri Yusuf, pendidikan merupakan 

proses nilai-nilai kebebasan dan kemerdekaan kepada peserta didik untuk 

menyatakan pikiran serta mengembangkan totalitas dirinya.68  

Endang Saefudin Anshari telah merinci beberapa anasir (unsur-

unsur) yang terdapat di dalam pendidikan sebelum mendefinisikan 

pendidikan Islam. Unsur-unsur tersebut yaitu: (a) asas dasar pendidikan; 

(b) tujuan pendidikan; (c) subjek pendidikan; (d) objek pendidikan; (e) 

materi pendidikan; (f) metode pendidikan; (g) alat pendidikan dan (h) 

evaluasi pendidikan. Berdasarkan unsur-unsur tersebut secara lebih teknis 

beliau mendefinisikan pendidikan Islam sebagai "proses bimbingan dalam 

                                                           
66

 Ramayulis dan Samsul Nizar, Ensiklopedi Tokoh Pendidikan Islam, (Jakarta: Quantum 

Teaching, 2005), hlm. 266. 
67 

Nur Uhbiyati, IlmuPendidikan Islam, (Bandung: PustakaSetia, 1998), hlm. 9. 
68

 Muri Yusuf, Pengantar Ilmu Pendidikan, (Jakarta: GhaliaIndah, 1986), hlm. 23. 



30 

 

 
 

(pimpinan, tuntunan, asuhan) oleh subjek didik terhadap perkembangan 

jiwa (pikiran, perasaan, kemauan, intuisi dan lain-lain sebagainya dan raga 

objek didik dengan bahan-bahan materi tertentu pada jangka waktu 

tertentu dan dengan metode tertentu dan dengan alat perlengkapan yang 

ada ke arah terciptanya pribadi tertentu disertai evaluasi yang sesuai 

dengan ajaran Islam”.69 

Demikian pula Dr. Muhammad Fadlil Al-Jamali memberikan arti 

pendidikan Islam dengan upaya mengembangkan, mendorong serta 

mengajak manusia lebih maju dengan berlandaskan nilai-nilai yang 

tertinggi dan kehidupan yang mulia, sehingga terbentuk pribadi yang lebih 

sempurna, baik yang berkaitan dengan akal, perasaan, maupun 

perbuatan.70 

Sedangkan dalam rumusan seminar pendidikan se Indonesia tahun 

1960, memberikan pengertian pendidikan Islam sebagai bimbingan 

terhadap pertumbuhan rohani dan jasmani menurut ajaran Islam dengan 

hikmah mengarahkan, mengerjakan, melatih, mengasuh dan mengawasi 

berlakunya semua ajaran Islam. Istilah bimbingan, mengarahkan, dan 

mengasuh serta mengajarkan atau melatih mengandung pengertian usaha 

mempengaruhi jiwa anak didik melalui proses setingkat menuju tujuan 

yang ditetapkan yaitu menanamkan tujuan akhlak serta menegakkan 

                                                           
69

 Endang Saefudin Anshari, Wawasan Islam : Pokok-pokok Pikiran tentang Islam dan 

Umatnya, (Jakarta: Raja Grafindo Persada), hlm. 172-175. 
70

 M. Arifin, Ilmu Pendidikan Islam (Suatu Tinjauan Teoritis dan Praktis Berdasarkan 

Pendekatan Interdisipliner), (Jakarta: 1994), hlm. 14. 



31 

 

 
 

kebenaran sehingga terbentuklah manusia yang berpribadi dan berbudi 

luhur sesuai dengan ajaran Islam.71 

M. Yusuf al-Qardhậwȋ mengatakan bahwa pendidikan Islam 

merupakan pendidikan manusia seutuhnya, akal dan hatinya, rohani dan 

jasmaninya, akhlak dan keterampilannya. Maka dari itu, jika kita merunut 

pada wacana keIslaman, secara etimologi Pendidikan lebih populer dengan 

istilah tarbiyah, ta‟lim, ta‟dib, riyadhah, irsyad, dan tadris. Masing-

masing istilah tersebut memiliki keunikan makna tersendiri ketika 

sebagian atau semuanya disebut secara bersamaan. Namun, kesemuanya 

akan memiliki makna yang sama jika disebut salah satunya, sebab salah 

satu istilah itu sebenarnya mewakili istilah yang lain.72 

Jika dijabarkan penjelasan dari masing-masing istilah di atas antara 

lain: 

a. Tarbiyah 

Kata tarbiyyah berakar dari kata rabb, kata rabb ini disebutkan 

dalam al-Qur‟an sebanyak 224 kali dalam berbagai bentuk kata dan 

perubahannya.73 
Kata al-tarbiyyah, merupakan masdar dari kata rabba 

yang berarti mengasuh, mendidik dan memelihara.74 

Dalam leksikologi Al-Qur‟an dan As-Sunnah tidak ditemukan 

istilah al-tarbiyah, namun terdapat beberapa istilah kunci yang seakar 

                                                           
 

 

72 
Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana, 2006), cet. I, hlm. 10. 

73 
Abd. Rahman „Abdullah, Aktualisasi Konsep Dasar Pendidikan Islam, (Yogyakarta: 

UII Press, 2001), hlm. 22. 
74

 „Abd. Fattah Jalal, Azas-Azas Pendidikan Islam, terj. Noer Ali, (Bandung: Diponegoro 

1980), hlm. 30 



32 

 

 
 

dengannya, yaitu al-rabb, rabbayani, nurabbi, yurbi, dan rabbani. Satu 

hal yang harus dicatat adalah bahwa istilah tarbiyah untuk 

menunjukkan kepada pendidikan Islam adalah termasuk hal yang baru. 

Menurut Muhammad Munir Mursa, istilah ini muncul berkaitan 

dengan gerakan pembaharuan pendidikan di dunia Arab pada perempat 

kedua abad ke20, oleh karena itu, penggunaannya dalam konteks 

pendidikan menurut pengertian sekarang tidak ditemukan di dalam 

referensi-referensi klasik. Yang ditemukan adalah istilah-istilah seperti 

ta'lim, 'ilm, adab dan tahdzib.75 

Mustafa al-Maraghi membagi tugas al-tarbiyyah kepada dua 

dimensi. Pertama, pengembangan al-tarbiyyah al-khalqiyyah, yaitu 

upaya pengarahan daya penciptaan, pembinaan dan pengembangan 

aspek jasmaniah subyek didik agar dapat dijadikan sebagai sarana bagi 

pengembangan rohaniyah. Kedua, pengembangan al-tarbiyyah al-

diniyah al-tahdhibiyyah, yaitu pembinaan jiwa subyek didik agar 

mampu berkembang ke arah kesempurnaan berdasarkan nilai-nilai 

ilahiyyah.76 

Dalam mu‟jam bahasa arab, kata al-tarbiyah menurut Abu al-

Fadhl al-Din Muhammad Mukarram ibnu Manzhur dalam kitabnya 

Lisan al-„Arab Tarbiyyah al- Islamiyah wa Asalibuha, memiliki tiga 

akar kebahasaan yaitu: 

                                                           
75

 Muhammad Munir Mursa, al-Tarbiyah al- Islamiyah: Ushuluha wa Ththawwuruha fi 

al-Bilad al-Arabiyah, (Kairo: 'alam al-kutub, 1977), hlm. 17. 
76

 Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi Jilid I, (Beirut: Dar al-Fikr), hlm. 30. 



33 

 

 
 

1) Rabba, yarbu, tarbiyah: yang memiliki makna „tambah‟ (zat) dan 

„berkembang‟ (nama).77 Pengertian ini juga didasarkan QS. Ar-

Rum ayat 39 yang artinya: 

 ْٓ ِِّ  ُْ ُ بٓ اٰر١َْز َِ َٚ ۚ ِ ْٕذَ اللّٰه ا ػِ ْٛ ايِ إٌَّبطِ فلَََ ٠شَْثُ َٛ ِْ ْٟٓ اَ ا۟ فِ َٛ ثبً ١ٌِّشَْثُ ْٓ سِّ ِِّ  ُْ ُ بٓ اٰر١َْز َِ َٚ 

 َْ ْٛ ضْؼِفُ ُّ ٌْ ُُ ا ُ٘ ىِٕهَ 
ٌٰٰۤ ِ فبَُٚ جَْٗ اللّٰه َٚ  َْ ْٚ  صَوٰٛحٍ رش٠ُِْذُ

 

 

Artinya: 

“Dan sesuatu Riba (tambahan) yang kamu berikan agar Dia 

bertambah pada harta manusia, Maka Riba itu tidak menambah 

pada sisi Allah. dan apa yang kamu berikan berupa zakat yang 

kamu maksudkan untuk mencapai keridhaan Allah, Maka (yang 

berbuat demikian) Itulah orang-orang yang melipat gandakan 

(pahalanya).78 

 

Pada ayat diatas, perkataan “Dan sesuatu riba (tambahan) 

yang kamu berikan agar dia bertambah pada harta manusia, maka 

riba itu tidak menambah pada sisi Allah.” 

Artinya, pendidikan (tarbiyah) merupakan proses 

menumbuhkan dan mengembangkan apa yang ada pada diri peserta 

didik, baik secara fisik, psikis, sosial, maupun spiritual.79 

2) Rabba, yurbi, tarbiyah:yang memiliki makna tumbuh (nasya‟a) dan 

menjadi besar atau dewasa (tara‟ra‟a). artinya, pendidikan 

(tarbiyah) merupakan usaha untuk menumbuhkan dan 

mendewasakan peserta didik, baik secara fisik, psikis, sosial, 

maupun spiritual.  

                                                           
77

 Ibid. hlm. 11 
78 

Departeman Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya Juz 1-30, 

(Jakarta: Yayasan Penyelenggara Penterjemah/ Pentafsir Al-Qur‟an), hlm. 647. 
79

 Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 11. 



34 

 

 
 

3) Rabba, yarubbu, tarbiyah: menurut Karim al-Bastani, dkk dalam 

kitab al-Munjid fi Lughah wa A‟lam, memiliki makna memperbaiki 

(ashlaha), menguasai urusan, memelihara dan merawat, 

memperindah, memberi makan, mengasuh, tuan, memiliki, 

mengatur dan menjaga kelestarian maupun eksistensinya.80 
Artinya, 

pendidikan (tarbiyah) merupakan usaha untuk memelihara, 

mengasuh, merawat, memperbaiki dan mengatur kehidupan peserta 

didik, agar ia dapat survive lebih baik dalam kehidupannya.81 

Jadi istilah tarbiyah dari fi‟il madhi-nya (rabbayani) maka ia 

memiliki arti memproduksi, mengasuh, menanggung, memberi makan, 

menumbuhkan, mengembangkan, memelihara, membesarkan, dan 

menjinakkan. Sedangkan Sayyid Qutb mengartikannya sebagai “upaya 

pemeliharaan jasmaniah terdidik dalam membantunya menumbuhkan 

kematangan sikap mental yang bermuara pada al-akhlaq al-karimah 

pada diri terdidik”.82  

Pemahaman tersebut diambil dari tiga ayat dalam Al-Qur‟an. 

Dalam QS. Al-Isra‟ ayat 24 disebutkan: “kamaa rabbayaanii shahgira, 

sebagaimana mendidikku sewaktu kecil.” Ayat ini menunjukkan 

pengasuhan dan pendidikan orang tua kepada anak-anaknya, yang 

tidak saja mendidik pada domain jasmani, tetapi juga domain rohani. 

Sedangkan dalam QS. As-Syu‟ara ayat 18 disebutkan: 

                                                           
80 

Ibid.  
81

 Ibid. 
82

 Sayyid Qutb, Tafsir Fi Zilal al-Qur‟an jilid 15, (Beirut: Dar al-Ihya‟), hlm. 15. 



35 

 

 
 

 ۗ َٓ شِنَ ع١ِِْٕ ُّ ْٓ ػُ ِِ ٌجَثِذَْ ف١َِْٕب  َّٚ ١ْذاً  ٌِ َٚ ُْ ٔشَُثهَِّ ف١ِْٕبَ   لَبيَ اٌََ

Artinya: 

“Fir'aun menjawab: "Bukankah Kami telah mengasuhmu di antara 

(keluarga) Kami, waktu kamu masih kanak-kanak dan kamu tinggal 

bersama Kami beberapa tahun dari umurmu.83 (Nabi Musa a.s. 

tinggal bersama Fir'aun kurang lebih 18 tahun, sejak kecil).” 

 

 Pemahaman “alam nurabbika fina walida, bukankah kami 

telah mengasuhmu diantara (keluarga) kami”. Ayat ini menunjukkan 

pengasuhan Fir‟aun terhadap Nabi Musa sewaktu kecil, yang mana 

pengasuhan itu sebatas pada domain jasmani, tanpa melibatkan 

domain rohani.84 

Dalam Qs. an-Nahl ayat 78 Allah berfirman: 

الَْثَْصَبسَ  َٚ غَ  ّْ ُُ اٌغَّ ًَ ٌىَُ جَؼَ َّٚ َْ ش١َْـًٔبۙ  ْٛ ُّ ُْ لََ رؼٍََْ زىُِ ٰٙ َِّ ُ ِْ ا ْٛ  ثطُُ
ْْۢٓ ِِّ  ُْ ُ اخَْشَجَىُ اللّٰه َٚ

 َْ ْٚ ُْ رشَْىُشُ الَْفَْـِٕذحََ ۙ ٌؼٍَََّىُ َٚ 
 

Artinya:  

“Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam Keadaan 

tidak mengetahui sesuatupun, dan Dia memberi kamu pendengaran, 

penglihatan dan hati, agar kamu bersyukur.”85 

 

Ayat di atas mengisyaratkan bahwasanya manusia dilahirkan 

oleh ibunya dengan tidak mengetahui apa-apa. Lalu Allah SWT. 

memberikan potensi pendengaran (sam‟a), penglihatan (abshar) dan 

hati nurani (af‟idah) kepada manusia, agar mampu menangkap, 

mencerna, menganalisis, dan mengetahui apa yang datang dari luar. 

Melalui potensi ini, Adam as., yang menjadi bapak seluruh manusia, 

mampu menerima pengajaran semua asma‟ (nama-nama atau konsep) 

                                                           
83

 Departemen Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, hlm. 574 
84

 Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 12 
85

 Departeman Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, hlm. 413 



36 

 

 
 

dari Allah SWT. Dengan asumsi tersebut, maka tugas pendidik dalam 

pendidikan Islam adalah transformasi kebudayaan kepada peserta 

didik, agar ia mampu memahami, menginternalisasikan, dan 

menyampaikan kepada generasi berikutnya.86 

Namun ada hal yang perlu kita perhatikan di dalam proses 

pendidikan, yaitu jangan sampai pendidikan mengabaikan 

kecenderungan dan potensi unik yang dimiliki oleh peserta didik. 

Pendidik harus bersemangat dalam melakukan kegiatan pendidikan, 

sehingga pendidikan itu benar-benar bisa mengembangkan potensi-

potensi peserta didik agar bisa terus meningkatkan kualitasnya di 

masa depan.87 
Bahkan jangan sampai peserta didik diperlakukan 

seperti mesin robot yang diprogram secara deterministik atau 

keharusan yang tidak boleh dielak, sehingga kreativitasnya seakan 

dibatasi, yang jua akan berakibat mereka tidak dapat tumbuh dan 

berkembang. Dan yang juga tidak kalah penting dalam memberikan 

transfer ilmu adalah, pengajar bisa mengelompokkan siswa 

berdasarkan tingkat inteligensinya, yang bisa diketahui dari beberapa 

tingkah laku siswa, antara lain: 

1) Siswa yang cerdas biasanya lebih suka memperoleh keuntungan 

dari mengajar yang lunak, yang tertuju kepada perorangan ataupun 

kelompok kecil. 

                                                           
86 

Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 15. 
87

 Hafni Resa Az-Zahra, Analisis Potensi Sikap dan Kecenderungan Anak Beserta 

penanganannya, Artikel dikutip dari web. http://simfoniilmu.blogspot.co.id, Senin, 29 /12/ 2014. 

http://simfoniilmu.blogspot.co.id/


37 

 

 
 

2) Siswa yang pandai biasanya lebih suka memperoleh keuntungan 

dari gaya mengajar setengah lunak. 

3) Siswa yang kurang pandai biasanya lebih suka memperoleh 

keuntungan dari gaya mengajar yang agak otokratis.88 

Jadi usahakanlah bagaimana ilmu pengetahuan itu ketika 

dilestarikan dari generasi ke generasi senantiasa bertambah kuantitas 

dan kualitasnya. Maka jika proses pendidikan telah berjalan dengan 

baik, tahap demi tahap, maka hasilnya anak-anak didik kita akan lebih 

mudah mencerna dan mencari bagaimana bentuk kebudayaan dan 

peradaban yang baik. 

Proses yang kita dilaksanakan diatas, sangat sesuai dengan 

hakikat pendidikan Islam, yakni pendidikan bertujuan membentuk 

pribadi muslim seutuhnya, mengembangkan seluruh potensi manusia 

baik jasmaniyah maupun ruhaniyah, menumbuhkan hubungan yang 

harmonis setiap pribadi manusia dengan Allah, manusia, dan alam 

semesta.89  

َِ ثِحَغْتِ اعِْزِؼْذاَدِِٖ  ب َّ ْٔشَبءُ اٌشَّئِ حَبلًَ فَحَبلًَ اٌَِٝ حَذِّ اٌزَّ  اِ

“Proses mengembangkan (aktualitas) sesuatu yang dilakukan tahap 

demi tahap sampai pada batas kesempurnaan”90 

 

Sedangkan dalam surat Al-Baqarah ayat 276 yang berbunyi: 

 ٍُ ًَّ وَفَّبسٍ اث١َِْ ُ لََ ٠حُِتُّ وُ اللّٰه َٚ ٠شُْثِٝ اٌصَّذلَٰذِ ۗ  َٚ ثٰٛا  ُ اٌشِّ حَكُ اللّٰه ّْ َ٠ 
 

                                                           
88 

Ahmad Munjin Nasih, Metode dan teknik Pembelajaran, (Bandung: PT. Refika Aditya), 

hlm. 43. 
89 

Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat,(Jakarta: Kencana, 

Prenadamedia group, 2014), cet. 1, hlm. 15. 
90

 Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 15. 



38 

 

 
 

Artinya:“Allah memusnahkan Riba dan menyuburkan sedekah.91 dan 

Allah tidak menyukai Setiap orang yang tetap dalam kekafiran, dan 

selalu berbuat dosa.”92 

 

Ayat diatas menjelaskan yang berkenaan dengan makna 

menumbuh kembangkan dalam pengertian tarbiyah. Seperti Allah 

menumbuh kembangkan sedekah dan menghapus riba. Fahri Al-Razzi 

menjelaskan istilah Rabbaanii tidak hanya mencakup ranah kognitif, 

melainkan juga afektif.93 Sementara syed Quthub menafsirkan istilah 

tersebut sebagai pemeliharaan jasmani anak dan menumbuhkan 

kematangan mental.94 

Dalam pengertian tarbiyah ini, terdapat lima kata kunci yang 

dapat di analisis: 

1) menyampaikan (al-tabligh). Pendidikan dipandang sebagai uasaha 

penyampaian, pemindahan, dan transformasi dari orang yang tahu 

(pendidik) pada orang yang tidak tahu (peserta didik) dan dari 

orang yang belum dewasa. 

2) sesuatu (al-syay). Maksud dari „sesuatu‟ disini adalah kebudayaan, 

baik material maupun non material (ilmu pengetahuan, seni, 

estetika, etika, dan lain-lain) yang harus diketahui dan 

diinternalisasikan oleh peserta didik. 

                                                           
91

 Yang dimaksud dengan memusnahkan Riba ialah memusnahkan harta itu atau 

meniadakan berkahnya. dan yang dimaksud dengan menyuburkan sedekah ialah 

memperkembangkan harta yang telah dikeluarkan sedekahnya atau melipat gandakan berkahnya. 
92 

Maksudnya ialah orang-orang yang menghalalkan Riba dan tetap melakukannya. 
93 

Abdul Mujib dan Muzakir Jussuf, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana Prenada 

Media Group, 2008), cet. Ke- 3 hlm. 12. 
94

 Moh. Haitami Salin dan Syamsul Kurniawan, Studi Ilmu Pendidikan Islam, 

(Yokyakarta: Ar-Ruzz Media, 2012), cet.1, hlm. 30. 



39 

 

 
 

3) Tahap demi tahap (halan fa halan). Maksudnya, upaya untuk 

mengaktualisasikan potensi itu harus bertahap, agar secara 

psikologis peserta didik tidak merasa ditekan atau dijajah oleh 

pendidiknya. Pendekatan persuasif dalam hal ini menjadi bagian 

penting dalam proses ini. 

4) Sampai pada batas kesempurnaan (ila hadad al-tamam). 

Maksudnya, dalam proses aktualisasi potensi peserta didik 

diperlukan waktu yang lama, sehingga sehingga seluruh 

potensinya benar-benar teraktual secara maksimal. Sebatas pada 

kesanggupannya (bi hasbi isti‟dadihi). 

5) Maksudnya dalam proses aktualisasi potensi peserta didik itu 

harus mengetahui tingkat peserta didik, baik dari sisi usia, kondisi 

fisik, psikis, sosial, ekonomi dan sebagainya, agar dalam tarbiyah 

itu dia tidak merasa „terjajah‟. Jangan sampai ia „dewasa‟ sebelum 

waktunya, sehingga ia tidak dapat menikmati masa kecilnya. Ia 

tidak bermain sebagaimana kebanyakan anak kecil, sekalipun ia 

mengetahui pengetahuan seperti orang dewasa.95 

Asumsi pengertian tarbiyah diatas adalah bahwa manusia lahir 

memiliki potensi unik yang berbeda satu dengan yang lain, sehingga 

diketahui masing-masing perbedaan individu (al-furuq al-fardiyyah). 

Semua potensi itu masih bersifat potensial yang harus diaktualisasikan 

                                                           
95 

Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 16. 



40 

 

 
 

melalui usaha pendidikan.96 Berdasarkan pemahaman ini, tugas 

pendidikan cukup menumbuhkan, mengembangkan, dan 

mengaktualisasikan berbagai potensi peserta didiknya.97 

Pendidik tidak perlu mencetak peserta didiknya menjadi ini 

dan itu, apalagi usahanya itu, apalagi usaha itu tak seiring dengan 

potensi dasarnya. Ia cukup menumbuh kembangkan daya cita, rasa, 

dan karsanya dengan tidak mengubah potensi dasarnya. Apabila 

potensi yang mengaktual pada peserta didik itu merupakan potensi 

yang buruk, dan jahat, maka tugas pendidik adalah mencarikan 

sublimasi yang bisa mengalihkan perkembangan potensi itu, sehingga 

yang mengaktual potensi baiknya saja.98 

b. Ta‟lim 

Ta‟lim merupakan kata benda buatan (mashdar) yang berasal 

dari akar kata „allama. Sebagian para ahli menerjemahkan istilah 

tarbiyah dengan pendidikan, sedangkan ta‟lim diterjemahkan dengan 

pengajaran. Kalimat allamahu al-„alim memiliki arti mengajarkan 

ilmu kepadanya. Berkaitan akan hal ini Zakiyah Drajat mengartikan 

Kata al-ta‟lim, merupakan masdar dari kata „allama yang berarti 

pengajaran yang bersifat pemberian atau penyampaian pengertian dan 

keterampilan.99 Pendidikan (tarbiyah) tidak bertumpu pada domain 

kognitif saja, tetapi juga afektif, dan psikomotorik, sementara 

                                                           
96

 Ibid. 
97

 Viga Rosita, Journal Mengembangkan Potensi Peserta Didik Dengan Metode Hypno 

Teaching. Dikutip dari https://vigarosita.wordpress.com, 5 Juni 2013. 
98

 Ibid. hlm. 16 
99 

Zakiah Darajat, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Bumi Aksara,1996), hlm. 26. 

https://vigarosita.wordpress.com/
https://vigarosita.wordpress.com/2013/06/05/mengembangkan-potensi-peserta-didik-dengan-metode-hypnoteaching/


41 

 

 
 

pengajaran (ta‟lim) lebih mengarah pada aspek kognitif, seperti 

pengajaran mata pelajaran matematika. Muhammad Rasyid Ridha 

mengartikan ta‟lim melaui proses transmisi berbagai ilmu 

pengetahuan pada jiwa individu tanpa adanya batasan dan ketentuan 

tertentu. Berdasarkan atas firman Allah swt. Dalam Qs. Al-Baqarah 

ayat 31 yang artinya “dan dia mengajarkan kepada Adan nama-nama 

(benda) seluruhnya, kemudian mengemukakannya kepada para 

Malaikat lalu Berfirman: sebutkanlah kepada-Ku nama benda-benda 

itu jika kamu memang benar orang0orang yang benar.” Tentang 

„allama Tuhan Kepada Nabi Adam as. Dijelaskan bahwa proses 

transmisi itu dilakukan secara bertahap, sebagaimana Nabi Adam as. 

Menyaksikan dan menganalisis asma‟100 
yang telah diajarkan 

kepadanya. 101 

Dalam QS. Al-Baqarah ayat 151 disebutkan:  

اٌْ  َٚ ٌْىِزٰتَ  ُُ ا ىُ ُّ ٠ؼٍَُِّ َٚ  ُْ ١ْىُ ٠ضَُوِّ َٚ ُْ ا٠ٰٰزَِٕب  ا ػ١ٍََْىُ ْٛ ُْ ٠َزٍُْ ْٕىُ ِِّ لًَ  ْٛ ُْ سَعُ َٕب ف١ِْىُ ٍْ بٓ اسَْعَ َّ خَ وَ َّ حِىْ

٠ؼٍَُِّ  َٚ َْۗ ْٛ ُّ ا رؼٍََْ ْٛ ُٔ ْٛ ُْ رىَُ ب ٌَ َِّ  ُْ ىُ ُّ 
  

Artinya: 

“Sebagaimana (kami telah menyempurnakan nikmat Kami kepadamu) 

Kami telah mengutus kepadamu Rasul diantara kamu yang 

membacakan ayat-ayat Kami kepada kamu dan mensucikan kamu dan 

mengajarkan kepadamu Al kitab dan Al-Hikmah, serta mengajarkan 

kepada kamu apa yang belum kamu ketahui.”102 

 

Pada kata “Dan mengajarkan (yu‟allim) kepadamu Al-Kitab 

dan Hikmah (As-Sunnah), serta mengajarkan kepada kamu apa yang 

                                                           
100 

Nama-nama seluruh benda yang diajarkan Allah swt. 
101 

Abd. Aziz, Filsafat Pndidikan Islam, (Yogyakarta: Teras, 2009), cet. Ke-1, hlm. 8. 
102

 Departeman Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, hlm. 37. 



42 

 

 
 

belum kamu ketahui.” Ayat ini menunjukkan perintah Allah swt. 

kepada rasul-Nya untuk mengajarkan (ta‟lim) al-Kitab dan As-Sunnah 

kepada umatnya. Menurut Muhaimin dalam bukunya yang berjudul 

“Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam”, menjelaskan 

bahwa pengajaran pada ayat diatas menncakup teoritis dan praktis, 

sehingga peserta didik memperoleh kebijakan dan kemahiran 

melaksanakan hal-hal yang mendatangkan manfaat dan menampik 

kemudharatan.  

Pengajaran ini mencakup ilmu pengetahuan dan al-Hikmah 

(bijaksana). Guru matematika misalnya, akan berusaha mengajarkan 

al-hikmah matematika, yaitu pengajaran nilai kepastian dan ketepatan 

dalam mengambil sikap dan tindakan dalam kehidupan, yang 

dilandasi oleh pertimbangan yang rasional dan perhitungan yang 

matang. Inilah salah satu usaha untuk menguak sunnatullah dalam 

alam semesta melalui pelajaran matematika.103 

c. Ta‟dib 

Secara etimologi, ta‟dib merupakan bentuk masdar dari kata 

kerja addaba-yuaddibu-ta‟diban yang kemudian diterjemahkan 

menjadi pendidikan sopan santun atau adab.104 Dari sisi etimologi ini, 

dapat dipahami bahwa ta‟dib itu berkenaan dengan budi pekerti, 

moral, dan etika. Dalam Islam, budi pekerti, moral, dan etika itu satu 

rumpun dengan akhlak. 

                                                           
103 

Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 19. 
104 

Mahmud Yunus, Qamus, (Jakarta: Mahmud Yunus Wadzuriyah. 1990), Cet. Ke. 8, hlm. 

37. 



43 

 

 
 

Senada dengan hal tersebut, Abdul Mujib dalam Buku Ilmu 

Pendidikan Islam, mengemukakan bahwa Ta‟dib lazimnya 

diterjemahkan dengan pendidikan sopan-santun, tata krama, adab, 

budi pekerti, akhlak, moral, dan etika. Ta‟dib yang seakar dengan 

adab memiliki arti pendidikan peradaban atau kebudayaan. Artinya, 

orang yang berpendidikan adalah orang yang berperadaban, 

sebaliknya, peradaban yang berkualitas dapat diraih dengan 

pendidikan.105 

Kata ta‟dīb yang berarti pendidikan atau mendidik ini bisa 

dilacak dalam hadis yang berbunyi: “Addabani Rabbi fa‟ahsana 

ta‟dibi” (Tuhanku telah mendidikku, sehingga menjadikan baik 

pendidikanku).106 

Ta‟dib, sebagai upaya dalam pembentukan adab (tata krama), 

terbagi atas empat macam: 

1) Ta‟dib adab al-haqq, pendidikan tata krama spiritual dalam 

kebenaran, yang memerlukan pengetahuan tentang wujud 

kebenaran, yang di dalamnya segala memiliki kebenaran tersendiri 

dan yang dengannya segala sesuatu diciptakan; 

2) Ta‟dib adab al-khidmah, pendidikan tata krama spiritual dalam 

pengabdian. Sebagai seorang hamba, manusia harus mengabdi 

kepada yang Raja (Malik) dengan menempuh tata krama yang 

pantas; 

                                                           
105

 Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 20. 
106 

Abdul Mujib dan Mudzakkir, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana Prenada 

Media group. 2008), Cet. Ke-2, hlm. 20. 



44 

 

 
 

3) Ta‟dib adab al-syari‟ah, pendidikan tata krama spiritual dalam 

syari‟ah, tata krama yang digariskan oleh Tuhan melalui wahyu. 

Segala pemenuhan syari‟ah Tuhan akan berimplikasi pada tata 

krama yang mulia. 

4) Ta‟dib adab al-shuhbah, pendidikan tata krama spiritual dalam 

persahabatan, berupa saling menghormati dan berperilaku mulia 

diantara sesama.107 

d. Tadris 

Tadris adalah suatu bentuk kegiatan yang dilakukan oleh 

mudarris untuk membacakan dan menyebutkan suatu kepada 

mutadarris (murid) dengan berulang-ulang dan sering. bertujuan agar 

materi yang dibacakan atau disampaikan itu mudah dihapal dan 

diingat. Ia merupakan kegiatan pewarisan kepada murid dari para 

leluhurnya.108 

1) Kegiatan dalam tadris tidak sekedar membacakan tau 

menyebutkan materi, tetapi juga disertai dengan mempelajari, 

mengungkap, menjelaskan, dan mendiskusikan isi dan maknanya. 

2) Tadris adalah suatu upaya menjadikan dan membelajarkan murid 

(mutadarris) supaya mau membaca, mempelajari, dan mengakaji 

sendiri. 

                                                           
107

 Ibid. hlm. 21 
108

 Ma‟zumi, Syihabudin, and Najmudin, “Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur‟an Dan 

Al-Sunnah : Kajian Atas Istilah Tarbiyah, Taklim, Tadris, Ta‟dib Dan Tazkiyah.” 



45 

 

 
 

3) Dalam tadris, seorang murid (mutadarris) diharapkan mengetahui 

dan memahami benar yang disampaikan oleh mudarris (guru) serta 

dapat mengamalkan di dalam kehidupan sehari-hari. 

4) Tadris dilakukan dengan niat beribadah kepada Allah SWT dan 

mendapat ridhaNya. 

5) Kegiatan belajar dalam tadris bisa berlangsung dengan cara saling 

bergantian atau bergilirian, yaitu sebagian membaca sebagian 

lainnya memperhatikan dengan saling mengoreksi, membenarkan 

kesalahan lafal yang dibaca sehingga terhindar dari kekeliruan dan 

lupa. 

6) Tadris menunjukan kegiatan yang terjadi pada diri manusia dalam 

arti yang umum. 

e. Tazkiyah 

Secara bahasa, tazkiyah berasal dari kata zakka-yuzzaki-

tazkiyah yang berarti pembersihan, penyucian atau pemurnian dan 

berarti   اٌخ١ش ٚص٠بدح ٚاٌجشوخ إٌّبء yaitu tumbuh, berkah dan bertambah 

baik.  

Tazkiyah dalam arti pertama adalah membersihkan dan menyucikan 

jiwa dari sifat-sifat tercela, sedangkan arti yang kedua, adalah 

menumbuhkan dan memperbaiki jiwa dengan sifat- sifat terpuji. 

Dengan demikian tazkiyah tidak saja terbatas pada pembersihan dan 

penyucian diri, tetapi juga meliputi pembinaan dan pengembangan 

diri. Dalam al-Qur‟an kata kerja tazkiyah digunakan sebanyak dua 



46 

 

 
 

belas kali. Subjeknya adalah Allah, dan objeknya adalah manusia. 

Kebanyakan ayat ini berpesan bahwa rahmat dan bimbingan Allah-lah 

yang menyucikan dan memberkati umat manusia.109  

Jika dihubungkan dengan pendidikan Islam, maka 

pembersihan dan penyucian jiwa ini sangat diperlukan karena tujuan 

dari pendidikan Islam itu sendiri adalah membentuk manusia yang 

memiliki akhlak yang baik, dan akhlak yang baik ini bisa diperoleh 

jika jiwa peserta didik sudah benar-benar bersih dan suci dari segala 

kotoran jiwa.110 

Tujuan akhir pendidikan dalam konsep al-Qur'an adalah 

membentuk dan membina manusia secara pribadi dan kelompok 

sehingga mampu menunaikan fungsinya sebagai hamba Allah dan 

khalifah-Nya, guna membangun dunia ini sesuai dengan konsep yang 

ditetapkan Allah.111 Tujuan Pendidikan tentu harus sejalan dengan 

kurikulum Pendidikan. 

Kurikulum dalam pendidikan Islam dikenal dengan kata 

manhaj yang memiliki arti jalan yang terang yang dilalui oleh 

pendidik dan peserta didik untuk mengembangkan ilmu pengetahuan 

dan keterampilan. Dalam penelitian Niskroha pada tahun 2017 

menuliskan Imam Al-Ghazali tidak menyebutkan secara langsung apa 

                                                           
109

 Siti Mutholingah and Basri Zain, “Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al-Nafs) Dan 

Implikasinya Bagi Pendidikan Agama Islam,” Journal TA‟LIMUNA 10, no. 1 (2021): 69, 

https://doi.org/10.32478/talimuna.v10i1.662. 
110

 Zidni Nuran Noordin and Zaizul AB. Rahman, “Perbandingan Proses Tazkiyah Al 

Nafs Menurut Imam Al-Ghazali Dan Ibnu Qayyim,” Journal Al-Tutrath 2, no. 1 (2017). 
111

 Ali Nizar, “Tujuan Pendidikan Islam Prespektif Hadis,” Antologi Pendidikan Islam, 

n.d., 222. 



47 

 

 
 

yang dimaksud dengan kurikulum pendidikan Islam itu sendiri, tetapi 

secara maksud Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa kurikulum itu 

didasarkan kepada dua kecenderungan yaitu kecenderungan agama 

dan tasawuf yang dimana ilmu-ilmu agama itu di atas segalanya 

sebagai alat menyucikan diri dari pengaruh kehidupan di dunia. 

Kemudian kecenderungan pragmatis yang berarti ilmu memiliki 

manfaat bagi manusia baik di dunia dan akhirat. Maka dari itu, 

kurikulum yang disusun harus berisi ilmu yang memberikan manfaat 

yang dapat dipahami, dan disampaikan secara berurutan.112  

Fazlur Rahman menawarkan ide tentang model Pendidikan 

Islam melalui kurikulumnya mengarah pada pembentukan pendidikan 

berkarakter Islami dan integrasi ilmu, (walaupun istilah ini tidak 

diungkapkan oleh Fazlur Rahman) namun dapat dilihat dari pola pikir 

Fazlur Rahman tentang Neomodernisme. (upaya sintesis antara pola 

pemikiran tradisionalisme dan modernisme). Tawaran tersebut senada 

dengan Pendidikan Islam yang mengikuti zaman.113 Akhlak anak didik 

itu mengacu pada kurikulum yang diterapkan dalam pendidikan yang 

dilaksanakan di berbagai lembaga, baik lembaga pendidikan formal 

maupun nonformal.114 

                                                           
112

 Muhammad Muttaqin, “Konsep Kurikulum Pendidikan Islam.” 
113

 Rasmini Rasmini, Maria Botifar, and Deriwanto Derwanto, “Pembaharuan Pendidikan 

Islam Dalam Sudut Pandang Kemajuan Humanisme,” Jurnal Literasiologi 9, no. 2 (2023): 54–69, 

https://doi.org/10.47783/literasiologi.v9i2.464. 
114

 Beni Ahmad Saebani dan Hendra Akhdiyat, “Ilmu Pendidikan Islam,” Bandung: 

Pustaka Setia, 2009, 146. 



48 

 

 
 

Konsep kurikulum menurut az-Zarnûjî adalah “Ta‟lîm al-

Muta‟allim Tharîq at-Ta‟allum” sendiri yang berarti “pedoman 

pembelajaran bagi para mencari ilmu” (Instruction of the Student; the 

Method of Learning) dalam pengertian pedoman atau seperangkat 

ketentuan normatif (kode etik) pembelajaran bagi para pelajar untuk 

mencapai manusia paripurna.115 

Pendidikan Islam adalah pendidikan yang sengaja didirikan 

dan diselenggarakan dengan hasrat dan niat (rencana yang sungguh- 

sungguh) untuk mengejawantahkan ajaran dan nilai-nilai Islam.116 

Maksud akhir pendidikan Islam ialah mewujudkan cita-cita 

ajaran Islam. Yakni, menunaikan misi menjadi khalifah di muka bumi, 

hamba Allah, dan membahagiakan manusia di dunia dan di akhirat. 

Hal ini sesuai oleh pernyataan Imam Ghazali dalam tulisan 

Abdurrahman Massoud bahwa maksud pendidikan Islam ialah: 

1) Kesempurnaan manusia (kedekatan oleh Tuhan),  

2) kesejahteraan. Ini mengacu pada kejujuran manusia. 

Berbahagialah di dunia dan di akhirat. Oleh karena itu, maksud 

akhir pendidikan khususnya pendidikan Islam ialah menjadi 

muslim yang utuh yang beriman, taqwa, berilmu, beramal dan 

                                                           
115

 Ahmad Solihin, “Konsep Kurikulum Pendidikan Dalam Perspektif Az-Zarnûjî,” IQ 

(Ilmu Al-Qur‟an): Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 02 (2021): 236–58, 

https://doi.org/10.37542/iq.v4i02.247. 
116

 Muhammad Abror Rosyidin et al., “Tujuan Pendidikan Islam Dalam Perspektif 

Hadis,” Vol. 2, N.D. 



49 

 

 
 

berakhlak mulia guna memperoleh kredibilitas sebagai khalifah di 

muka bumi. Inilah realisasi Dan sebagai hamba Tuhan.117 

Pendidikan Islam pada dasarnya tidak dapat dilepaskan dari 

Islam itu sendiri. Azra dalam jurnalnya yang berjudul Paradigma Baru 

Pendidikan Nasional Rekonstruksi dan Demokratisasi mengatakan 

Islam memuat beberapa aspek penting diantaranya: aspek disiplin, 

kerja keras, keadilan, demokrasi, musyawarah HAM, perdamaian dan 

semacamnya.118 Dalam hal ini sejalan dengan tujuan manusia itu sediri 

sebagaimana yang dipaparkan Berdasarkan UU Sistem Pendidikan 

Nasional No. 20 Tahun 2003, pasal 3 dikatakan bahwa manusia yang 

dicita-citakan ialah manusia yang berkembang potensinya secara utuh 

yaitu manusia yang iman dan taqwa terhadap Tuhan Yang Maha Esa 

dengan diimbangi pekerti yang mulia, memiliki ilmu pengetahuan, 

cakap, sehat jasmani dan rohani, kreatif, mandiri, tanggung jawab, 

serta memiliki sikap demokratis.119 

Menurut Amin (2019) bahwa penyelarasan nilai-nilai Islami 

dalam kurikulum pendidikan dapat mencakup beberapa aspek, seperti: 

(1) Materi pelajaran: Memperkenalkan konsep-konsep Islam, etika, 

dan moralitas dalam mata pelajaran yang relevan seperti agama, etika, 

                                                           
117

 Tamjidnoor Tamjidnoor, “Pendidikan Islam Dalam Perspektif Hadis,” Edukatif : 

Jurnal Ilmu Pendidikan 4, no. 6 (2022), https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i6.4093. 
118

 Muh Idris and Sabil Mokodenseho, “Model Pendidikan Islam Progresif,” J-PAI: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam 7, no. 2 (2021): 72–86, https://doi.org/10.18860/jpai.v7i2.11682. 
119

 Fahmi Bahrul Ulum, Abdul Halim, and Mira Arfina Oktanovia, “Pengembangan 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Berbasis Integrasi Islam Dan Sains Perspektif Hadis,” 

Arriyadhah XX, no. 2 (2023): 79–89, 

http://jurnalstaiibnusina.ac.id/index.php/ary/article/view/223. 



50 

 

 
 

sejarah, dan bahasa Arab. (2) Metode pengajaran: Menerapkan metode 

pengajaran yang sesuai dengan nilai-nilai Islami, seperti penggunaan 

contoh-contoh dari kehidupan Rasulullah atau tokoh-tokoh Islam 

lainnya untuk mengajarkan nilai-nilai kebajikan. (3) Pengembangan 

karakter: Membangun karakter siswa berdasarkan nilai-nilai Islam, 

seperti kejujuran, integritas, dan empati melalui kegiatan 

ekstrakurikuler, proyek sosial, dan program bimbingan. (4) Budaya 

sekolah: Menciptakan lingkungan sekolah yang menerapkan nilai-nilai 

Islami dalam aturan, (5) Partisipasi masyarakat: Melibatkan keluarga 

dan komunitas dalam mendukung integrasi nilai-nilai Islami dalam 

pendidikan. Pembelajaran.120 

f. Riyadhah 

Riyadhah secara bahasa diartikan dengan pengajaran dan 

pelatihan.121 Menurut Karim al-Bustami dalam kitab al-munjid fi 

lughah wa A‟lam, riyadhah dalam konteks pendidikan berarti 

mendidik jiwa anak dengan akhlak yang mulia. Pengertian ini akan 

berbeda jika riyadhah dinisbatkan kepada disiplin tasawuf atau 

olahraga. Riyadhah dalam tasawuf berarti latihan rohani dengan cara 

menyendiri pada hari-hari tertentu untuk melakukan ibadah dan 

tafakur mengenai hak dan kewajibannya.  

                                                           
120

 Miswanto and Abdul Halim, “Inovasi Dalam Kurikulum Pendidikan Islam Untuk 

Meningkatkan Karakter Dan Etika Siswa,” Journal on Education 06, no. 01 (2023): 17279–87, 

https://www.mendeley.com/catalogue/c27b914f-175e-322b-bd86-

d13dd9923cb4/?utm_source=desktop&utm_medium=1.19.8&utm_campaign=open_catalog&user

DocumentId=%7Bf92f2786-a97f-4e05-9db8-22d3bf21c0af%7D. 
121

 Muhammad Yunus, Kamus bahasa Arab-Indonesia, hlm. 149. 



51 

 

 
 

Sementara riyadhah dalam disiplin olahraga berarti latihan 

fisik untuk menyehatkan tubuh. Sedangkan menurut Imam al-Ghazali, 

dalam Hussein Bahreis, tentang Ajaran-ajaran Akhlak Imam al-

Ghazali, kata riyadhah yang dinisbatkan pada anak (syibyan/athfal), 

maka memiliki arti pelatihan atau pendidikan kepada anak. Dalam 

pendidikan anak al-Ghazali lebih menekankan pada domain 

psikomotorik dengan cara melatih. Pembiasaan memiliki arti 

pembiasaan dan masa kanak-kanak adalah masa yang paling cocok 

dengan metode pembiasaan itu. Anak kecil yang terbiasa melakukan 

aktivitas yang positif maka di masa remaja dan dewasanya lebih 

mudah untuk berkepribadian saleh.122  

Pengertian ini tidak dapat disamakan dengan pengertian Ar-

Riyadhoh dalam pandangan ahli sufi dan ahli olah raga. Ahli sufi 

menta‟rifkan Ar-Riyadhoh dengan menyendiri pada hari tertentu 

untuk beribadah dan tafakkur mengenai hak-hak dan kewajiban orang 

mukmin. Tetapi ahli olah raga mendefinisikannya aktifitas tubuh 

untuk menguatkan jasad manusia sebagai istilah alternatif dalam 

pendidikan Islam.123 

2. Sumber dan Dasar Pendidikan Islam 

Sumber pendidikan Islam yang dimaksud merupakan semua 

referensi atau rujukan yang menghasilkan nilai-nilai dan pengetahuan yang 

akan diasimilasikan dalam pendidikan Islam. Keandalan sumber ini dalam 

                                                           
122 

Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 21. 
123 

Muhaimin dan Abd. Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam Kajian Filosofi Dari 

Kerangka Dasar Operasionalnya, (Bandung: Trigerda, 1993), hlm. 134. 



52 

 

 
 

menyediakan kegiatan pendidikan telah ditetapkan melalui pengujian 

dalam waktu ke waktu124 Sumber pendidikan Islam pada hakikatnya sama 

dengan sumber ajaran Islam, karena pendidikan Islam merupakan bagian 

dari ajaran Islam yakni al-Qur‟an dan al-Hadist. Keduanya juga 

merupakan dasar perumusan pendidikan Islam. 

Hamka menemukan bahwa dalam pendidikan Islam mesti 

mempunyai landasan pijak dan rancangan ideal sebagai titik tolak dan 

strategi dalam mencapai tujuan sasaran yang diidamkan. Landasan pijak 

merupakan dasar dan prinsip yang terdapat di dalam materi pendidikan 

Islam, namun landasan pijak ini berada di luar operasional serta teknis 

pendidikan itu sendiri, seperti konsep tentang ilmu, amal, akhlak, keadilan 

dan tauhid sebagai prinsip utama pendidikan. Adapun rancangan ideal 

merupakan kesatuan dari beberapa prinsip yang terdapat dalam 

pendidikan, seperti pengertian dan tujuan pendidikan, tugas dan tanggung 

jawab pendidik dan anak didik, serta materi dan metode pendidikan Islam.  

Al-Qur‟an mempunyai konsep pendidikan manusia dalam segala 

aspek kehidupan dan berlaku sepanjang masa yang tercakup di dalamnya 

bekal kehidupan masa sekarang dan masa depan secara bersamaan dan 

berkesinambungan. Kehidupan masa depan sangat bergantung kepada 

kehidupan saat ini. Artinya, apa yang dikerjakan di dunia akan dipetik 

                                                           
124

 Suyanto, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana, 2006), hal. 31 



53 

 

 
 

hasilnya di akhirat kelak. Dengan demikian terlihat jelas bahwa pendidikan 

sangat memperhatikan aspek duniawi di samping aspek ukhrawi.125  

Sementara as-Sunah merupakan sesuatu yang di dapatkan dari Nabi 

Saw yang terdiri dari ucapan, perbuatan, persetujuan, sifat fisik atau budi, 

atau biografi, baik pada masa sebelum kenabian ataupun sesudahnya.126 

Amalan yang dikerjakan Rasul dalam proses perubahan sikap sehari-hari 

menjadi sumber pendidikan Islam, karena Allah telah menjadikannya 

teladan bagi umatnya. 

Dalam dunia pendidikan, as-Sunnah memiliki dua manfaat pokok, 

yaitu: pertama, mampu menjelaskan konsep dan kesempurnaan pendidikan 

Islam sesuai dengan konsep al-Qur‟an, serta lebih merinci penjelasan al-

Qur‟an. Kedua, as-Sunnah dapat menjelaskan contoh yang tepat dalam 

penentuan metode pendidikan. Misalnya, kehidupan Rasulullah, dengan 

para sahabat ataupun anak-anaknya dapat dijadikan sebagai sarana 

penanaman keimanan.127 

3. Tujuan Pendidikan Islam 

Para ahli pendidikan Islam telah sepakat bahwa maksud dari 

pendidikan dan pengajaran bukanlah sekedar memenuhi otak peserta didik 

dengan segala macam ilmu yang belum mereka ketahui, tetapi mendidik 

jiwa mereka dengan akidah, syari‟at dan akhlak guna mempersiapkan 

                                                           
125

 Ris‟an Rusli, “Agama Dan Manusia Dalam Pendidikan Hamka (Studi Falsafat 

Agama),” Intizar 20, no. 2 (2014): 205–20. hal. 213. 
126

 Zulkarnain, Transformasi Nilai-Nilai Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2008), hal. 23-24 
127

 Abdurrahman An-Nahlawi, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat,.. 

hal. 32. 



54 

 

 
 

mereka untuk suatu kehidupan yang suci.128 Maka tujuan pendidikan Islam 

merupakan mendidik budi pekerti dan jiwa peserta didik sesuai dengan 

ajaran Islam.  

Sementara tujuan pendidikan Islam menurut al-Ghazali 

sebagaimana dikutip oleh Ibnu Rusn adalah sebagai berikut: 

a. Mendekatkan diri kepada Allah Swt yang wujudnya adalah 

kemampuan dan kesadaran diri melaksanakan ibadah wajib dan 

sunnah. 

b. Menggali dan mengembangkan potensi atau fitrah manusia.  

c. Mewujudkan profesionalitas manusia untuk mengemban tugas 

keduniaan dengan sebaik-baiknya. 

d. Membentuk manusia yang berakhlak mulia, suci jiwanya dari 

kerendahan budi dan sifat-sifat tercela.  

e. Mengembangkan sifat-sifat manusia yang utama sehingga menjadi 

insan yang manusiawi.129 

Semua tujuan pendidikan Islam secara praktis bisa dikembangkan 

dan diaplikasikan dalam sebuah lembaga yang mampu mengintegrasikan, 

menyeimbangkan, dan mengembangkan kesemuanya dalam sebuah 

institusi pendidikan. Indikator-indikator yang dibuat hanyalah untuk 

mempermudah capaian tujuan pendidikan dan bukan untuk membelah dan 

memisahkan antara tujuan yang satu dengan tujuan yang lain. 

                                                           
128

 Muhammad Athiyah al-Abrasyi, Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam, terj. Bustami 

Ahmad Ghani dan Djohar Bahri, (Jakarta: Bulan Bintang, 1970), hal. 15 
129

 Ibnu Rusn, Pemikiran al-Ghazali Tentang Pendidikan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2009), hal. 60. 



55 

 

 
 

4. Kurikulum Pendidikan Islam 

Prinsip kurikulum pendidikan Islam sebagaimana tertera dalam 

gambar diatas, dapat dijabarkan dalam point-point sebagai berikut: 

Pertama, prinsip integrasi dengan agama. Hal ini bermakna bahwa setiap 

komponen yang ada dalam kurikulum harus terintegrasi dengan nilai – 

nilai ajaran agama Islam. Dalam tataran teoritis, prinsip ini mendudukkan 

keilmuan, ke Islam dan kemajuan peradaban dalam posisi yang 

proporsional.  

Kedua, prinsip universal. Prinsip ini mencakup pada tujuan 

kurikulum beserta dengan komponen-komponennya. Prinsip ini memiliki 

makna bahwa tujuan dan komponen pada kurikulum harus mampu 

diterima oleh individu dan sosial. Begitu pula mencakup tujuan yang 

bermanfaat bagi masyarakat dalam hal spiritual, kebudayaan, social 

ekonomi, politik baik dalam dataran teoritis maupun praktis.  

Ketiga, Prinsip keseimbangan antara tujuan yang ingin dicapai 

suatu lembaga Pendidikan dengan cakupan materi yang akan diberikan 

kepada peserta didik. Keseimbangan ini termasuk dalam materi yang 

berorientasi pada dunia dan akhirat, tanpa mengesampingkan salah 

satunya.  

Keempat, prinsip keterkaitan. Prinsip ini berkenaan dengan 

kurikulum beserta dengan komponennya harus berkaitan dengan 

kemampuan dan bakat yang dimiliki oleh peserta didik dan kebutuhannya 

sebagai makhluk individu dan makhluk sosial. Dengan prinsip ini 



56 

 

 
 

kurikulum pendidikan Islam berkehendak menjaga keaslian peserta didik 

yang bisa disesuaikan dengan kebutuhan individu dan sosial masyarakatk.  

Kelima, prinsip fleksibilitas. Maksudnya adalah kurikulum 

pendidikan Islam harus dirancang dan dikembangkan berdasarkan prinsip 

dinamis dan up to date terhadap perkembangan sosial budaya dan 

kebutuhan masyarakat, bangsa dan Negara.  

Keenam, prinsip memerhatikan perbedaan individu. Prinsip ini 

bermakna bahwa kurikulum pendidikan Islam harus memiliki relevansi 

dengan kebutuhan peserta didik dan masyarakatnya.  

Ketujuh, prinsip pertautan antara mata pelajaran dengan aktifitas 

fisik yang tercakup dalam kurikulum pendidikan Islam. Pertautan ini 

menjadi urgen dalam rangka memaksimalkan peran kurikulum sebagai 

sebuah program dengan tujuan tercapainya manusia yang berakhlak.130 

5. Dimensi Kurikulum Pendidikan Islam 

Abd al-Rahman Shaleh menyebutkan tujuan pendidikan Islam 

dapat diklasifikasikan menjadi empat dimensi, yaitu dimensi pendidikan 

jasmani (al-ahdaf al-jismiyah), dimensi pendidikan ruhani (al-ahdaf al-

ruhaniyah), dimensi pendidikan akal (al-ahdaf al-aqliyah), dimensi 

pendidikan sosial (al-ahdaf al-ijtimaiyah).131 

 

 

                                                           
130

 Rahmat Dani and Nur Aisyah Zukifli, “Konsep Dasar Kurikulum Pendidikan Islam,” 

Islamic Education Studies : An Indonesia Journal 6, no. 1 (2023): 32–46, 

https://doi.org/10.30631/ies.v6i1.47. 
131

 Fuad Masykur, “Dimensi-Dimensi Pendidikan Dalam Islam,” Tarbawi : Jurnal 

Pemikiran Dan Pendidikan Islam 3, no. 3 (2020): 34–52. 



57 

 

 
 

6. Kurikulum Merdeka dalam Pendidikan Islam 

Dalam istilah pendidikan masa kini, Rasulullah telah menerapkan 

fun learning, atau pendidikan yang menyenangkan. Untuk saat ini, setiap 

orang pasti memahami konsep fun learning. Pembelajaran fun learning 

bisa diperoleh dari berbagai pengalaman dan suasana lingkungan belajar 

yang penuh dengan kegembiraan, ketenangan, kenyamanan, hingga rasa 

aman dan saling percaya. Kata 'fun' dalam pendidikan bukan berarti 

kesenangan yang rebut tanpa adanya tujuan yang jelas. Karena istilah 

tersebut sama sekali tidak berkaitan dengan kemeriahan yang tidak 

terkonsep dan sebenarnya, konsep merdeka belajar ini sudah dipraktekkan 

sendiri oleh Rasulullah saw. Karena beliau mampu menciptakan sebuah 

suasana belajar yang menyenangkan bagi murid- muridnya, yaitu para 

sahabatnya. Konsep merdeka belajar yang dipraktekkan oleh Rasulullah 

ketika mendidik para muridnya cukup banyak. Tiga di antaranya adakah 

metode interaktif dialogis, keteladanan, dan kisah.132 

Perspektif Islam terhadap kurikulum Merdeka menurut Bainar 

dalam jurnalnya senantiasa menjadikan kebudayaan sebagai salah satu 

azasnya. Bila kurikulum tidak melihat kepada kebudayaan yang 

berkembang dalam masyarakat, maka pendidikan tidak akan bisa 

mendewasakan peserta didik sesuai dengan tantangan yang dihadapi. 

                                                           
132

 A Aprilia and B M R Bustam, “Persepsi Guru Bidang Studi IPS Dalam Pelaksanaan 

Kurikulum Merdeka Belajar Di SMP Negeri Se-Kecamatan Tanjung Kemuning Kabupaten Kaur,” 

TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic … 8, no. 2 (2021): 159–68, 

https://doi.org/10.17509/t.v8i2.39858. 



58 

 

 
 

Filsafat perspektif Islam terhadap kurikulum merdeka berkenaan 

dengan hal-hal sebagai berikut: 

a. Hakikat manusia ideal sebagai acuan pokok bagi pengembangan dan 

penyempurnaan.  

b. Pendidikan dan nilai-nilai yang dianut sebagai suatu landasan berpikir 

dan berbuat dalam tatanan hidup suatu masyarakat. 

c. Hakikat tujuan kependidikan sebagai arah bangun pengembangan pola 

dunia pendidikan  

d. Hakikat pendidik dan anak didik sebagai subjeksubjek yang terlihat 

langsung dalam pelaksanaan proses edukasi. 

e. Hakikat pengetahuan dan nilai sebagai aspek penting yang 

dikembangkandalam aktivitas Pendidikan.  

f. Hakikat kurikulum sebagai tahapan-tahapan yang akan dilalui dalam 

proses kependidikan menuju peraihan tujuan-tujuan.133 

7. Metode Pendidikan Islam 

Jika melihat makna Metode secara utuh, maka Metode merupakan 

cara untuk mengetahui sesuatu, Dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia, 

metode adalah cara teratur dan terpikir baik untuk mencapai suatu maksud 

(dalam ilmu pengetahuan dan sebagainya).134 Qonita Alya dalam Kamus 

Bahasa Indonesia untuk Pendidikan Dasar mengatakan metode adalah cara 

teratur yang digunakan untuk melaksanakan suatu pekerjaan agar tercapai 

                                                           
133

 Feri Novriadi, “Tinjauan Filsafat Perspektif Islam Terhadap Kurikulum Merdeka,” 

Jurnal Pendidikan Dan Konseling 5 (2023): 1349–58. 
134 

W.J.S. Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, (Pusat Pembinaan dan 

Pengembangan Bahasa Indonesia Departemen Pendidikan dan Kebudayaan: Balai Pustaka, 1994), 

hlm. 849 



59 

 

 
 

sesuai dengan yang dikehendaki, cara kerja yang bersistem untuk 

memudahkan pelaksanaan suatu kegiatan, guna mencapai tujuan yang 

ditentukan.135 sedangkan untuk memahami aturan, prosedur, dan metode 

tersebut dinamakan Metodologi. 

Para ahli mendefinisikan metode sebagai berikut: 

a. Muhammad Athiyah al-Abrasyi mengartikan metode sebagai jalan 

yang dilalui untuk memperoleh pemahaman peserta didik. 

b. Abd. Al-Aziz mengartikan metode dengan cara memperoleh informasi, 

pengetahuan, pandangan, kebiasaan berfikir, serta cinta kepada ilmu, 

guru, dan sekolah.136 

c. Abd. Rahmah Ghunaimah mendefinisikan bahwa metode adalah cara-

cara yang praktis dalam mencapai tujuan pendidikan. 

d. Muhammad Yunus mengatakan dengan kaitan mencapai tujuan 

pendidikan Islam bahwa metode adalah jalan untuk mencapai tujuan 

pendidikan Islam.137 
 

e. Hasan Langgulung mendefinisikan bahwa metode adalah cara atau 

jalan yang harus dilalui untuk mencapai tujuan pendidikan. 

f. Winarno Surakhman mendefinisikan bahwa metode adalah cara-cara 

yang di dalam fungsinya merupakan alat mencapai tujuan.138 

                                                           
135 

Qonita Alya, Kamus Bahasa Indonesia untuk Pendidikan Dasar, hlm. 468 
136 

Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana, 2006), cet. I, hlm. 166. 
137 

Muhammad Yunus, Pokok-pokok Pendidikan dan Pengajaran, (Hidakarya Agung: 

Jakarta, 1990), hlm. 85. 
138

 Winarno, Surakhman, Pengantar Interaksi Belajar Mengajar, (Bandung: Tarsito, 

1998), hlm. 96. 



60 

 

 
 

g. Omar Muhammad mendefinisikan pula bahwa metode mengajar 

bermakna segala kegiatan yang terarah yang dikerjakan oleh guru 

dalam rangka kemestian-kemestian mata pelajaran yang diajarkan, 

cirri-ciri perkembangan muridnya, dan suasana alam sekitarnya dan 

tujuan menolong murid-muridnya untuk mencapai proses belajar yang 

diinginkan dan perubahan yang dikehendaki pada tingkah laku 

mereka.139 

Berdasarkan beberapa definisi para ahli diatas dapat diambil 

beberapa hal yang mesti ada di dalam metode antara lain: 

a. Adanya Tujuan yang hendak dicapai 

b. Adanya cara atau alat untuk mencapai tujuan 

c. Adanya aktivitas belajar-mengajar 

d. Adanya Perubahan tingkah laku setelah aktivitas dilakukan. 

Dari beberapa hal yang disimpulkan dari definisi para ahli diatas 

maka metode adalah seperangkat cara, jalan dan teknik yang harus dimiliki 

dan digunakan oleh pendidik dalam upaya menyampaikan dan 

memberikan pendidikan dan pengajaran kepada peserta didik agar 

mencapai tujuan pendidikan yang termuat dalam kurikulum yang telah 

ditetapkan.140 

Metode adalah syarat untuk efisiensinya aktivitas pendidikan 

Islam. Hal ini menunjukkan bahwa metode termasuk persoalan yang 

sangat penting karena tujuan pendidikan Islam itu akan tercapai secara 

                                                           
139

 Omar Muhammad, Falsafah Pendidikan Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1979), hlm. 

553. 
140

 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 2004), hlm. 155-156. 



61 

 

 
 

tepat guna manakala jalan yang ditempuh menuju cita-cita tersebut benar-

benar tepat.141 Untuk itu, metode yang digunakan sangat berpengaruh 

terhadap kualitas pendidikan kita, karena pendidikan juga biasa diartikan 

sebagai upaya atau proses yang berorientasi pada transformasi nilai.142  

Perumusan pengertian metode biasanya disandingkan dengan 

teknik, yang keduanya saling berhubungan. Metode pendidikan Islam 

adalah prosedur umum dalam penyampaian materi untuk mencapai tujuan 

pendidikan didasarkan atas asumsi tertentu tentang hakikat Islam sebagai 

supra sistem. Sedangkan teknik pendidikan Islam adalah langkah-langkah 

kongkret pada waktu seseorang pendidik melakukan pengajaran.  

Muhammad Athiyah al-Abrasyi mengartikan metode sebagai jalan 

yang dilalui untuk memperoleh pemahaman pada peserta didik. Abd al-

Aziz mengartikan metode dengan cara-cara memperoleh informasi, 

pengetahuan, pandangan, kebebasan berfikir, serta cinta kepada ilmu, 

guru, dan sekolah. jadi teknik merupakan pengejawatan dari metode, 

sedangkan metode merupakan penjabaran dari asumsi-asumsi dasar dari 

pendekatan materi al- Islam.143 

Secara umum, upaya pendidikan adalah agar dapat meningkatkan 

kedewasaannya dan kemampuan anak untuk dapat memikul tanggung 

jawab moral dari segala perbuatannya,144 untuk itu seorang pendidik 

                                                           
141 

Ali Rasyidin, dkk, Filsafat Pendidikani Islam, (Ciputat Press:Jakarta, 2005), hlm.32-

33 
142

 Faisal Ismail, Paradigma Kebudayaan Islam; Studi Kritis dan Refleksi Historis, 

(Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 1996), hlm. 28. 
143

 Ibid. hlm. 166. 
144

 Jalaluddin dan Abdullah, Filsafat Pendidikan, hlm. 8 



62 

 

 
 

hendaknya dapat memahami hakikat metode dan relevansinya dengan 

tujuan utama pendidikan Islam, yaitu terbentuknya pribadi yang beriman 

yang senantiasa siap sedia mengabdi kepada Allah SWT., disamping itu, 

pendidik perlu memahami metode-metode intruksional yang aktual yang 

ditunjukkan dalam Al-Qur‟an atau yang didedukasi dari Al-Qur‟an, dan 

dapat memberikan motivasi dan displin atau dalam istilah Al-Qur‟an 

disebut dengan pemberian anugerah (tsawab) dan hukuman („iqad).  

Selain dua hal tersebut, yang juga penting dilakukan adalah 

bagaimana seorang pendidik dapat mendorong peserta didiknya untuk 

menggunakan akal pikirannya dalam menelaah dan mempelajari gejala 

kehidupannya sendiri dan alam sekitarnya (QS. Fussilat: 53, al-Ghasyiah: 

17-21). 

ُْ ٠ىَْفِ ثشَِثِّ  ٌَ َٚ  اَ
ٌْحَكُّۗ ُ ا ُْ أََّٗ ُٙ ٌَ َٓ ُْ حَزهٝ ٠زَج١َََّ ِٙ ْٔفغُِ ْٟٓ اَ فِ َٚ فَبقِ  ُْ ا٠ٰٰزِٕبَ فِٝ الَْٰ ِٙ ٝ عَٕش٠ُِْ ٍٰ ٗ  ػَ هَ أََّ

١ْذٌ  ِٙ ءٍ شَ ْٟ ًِّ شَ  وُ

Artinya: “Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda 

(kekuasaan) Kami di segala wilayah bumi dan pada diri mereka sendiri, 

hingga jelas bagi mereka bahwa Al Quran itu adalah benar. Tiadakah 

cukup bahwa sesungguhnya Tuhanmu menjadi saksi atas segala sesuatu 

?”145 (QS. Fussilat: 53) 

Abdul Fattah Jalal membagi sumber pendidikan Islam kepada dua 

macam, yang Pertama, Sumber Ilahi yang meliputi al-Qur‟an, al-Hadits, 

dan alam semesta sebagai ayat kauniyah yang perlu ditafsirkan kembali. 

Kedua, Sumber Insaniah, yaitu lewat proses Ijtihad manusia dari fenomena 

                                                           
145

 Departeman Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, hlm. 781. 



63 

 

 
 

yang muncul dan dari kajian lebih lanjut terhadap sumber Ilahi yang masih 

bersifat global.146 

ٌْجِجَبيِ و١َْفَ  اٌَِٝ ا َٚ  
ءِ و١َْفَ سُفؼِذَْۗ بٰۤ َّ اٌَِٝ اٌغَّ َٚ  

ٍِمذَْۗ ًِ و١َْفَ خُ ثِ َْ اٌَِٝ الَِْ ْٚ ْٕظُشُ افَلَََ ٠َ

شٌۙ  زوَِّ ُِ ْٔذَ  بٓ اَ َّ شْۗ أَِّ  فزَوَِّ
اٌَِٝ الَْسَْضِ و١َْفَ عُطِحَذْۗ َٚ  

 ٔصُِجذَْۗ
Artinya: 

(17) Maka Apakah mereka tidak memperhatikan unta bagaimana Dia 

diciptakan, 

(18) dan langit, bagaimana ia ditinggikan? 

(19) dan gunung-gunung bagaimana ia ditegakkan? 

(20) dan bumi bagaimana ia dihamparkan? 

(21) Maka berilah peringatan, karena Sesungguhnya kamu hanyalah 

orang yang memberi peringatan.147 (al-Ghasyiah: 17-21). 

 

Selalu mendorong peserta didik untuk mengamalkan ilmu 

pengetahuannya dan mengaktualisasikan keimanan dan ketakwaannya 

dalam kehidupan sehari-hari (QS. Al-Ankabut: 45, Thaha: 132, al-

Baqarah: 132) 

ءِ  ٌْفحَْشَبٰۤ ِٓ ا ٝ ػَ ٰٙ ْٕ ٛحَ رَ ٍٰ َّْ اٌصَّ ٛحَۗ اِ ٍٰ ُِ اٌصَّ الَِ َٚ ٌْىِزٰتِ  َٓ ا ِِ َٟ ا١ٌَِْهَ  حِ ْٚ ُ بٓ ا َِ  ًُ ارُْ

 َْ ْٛ ب رصَْٕؼَُ َِ  ُُ ُ ٠ؼٍََْ اللّٰه َٚ ِ اوَْجشَُ ۗ ٌزَِوْشُ اللّٰه َٚ ْٕىَشِ ۗ ُّ ٌْ ا َٚ 
 

Artinya: “bacalah apa yang telah diwahyukan kepadamu, Yaitu Al kitab 

(Al Quran) dan dirikanlah shalat. Sesungguhnya shalat itu mencegah dari 

(perbuatan- perbuatan) keji dan mungkar. dan Sesungguhnya mengingat 

Allah (shalat) adalah lebih besar (keutamaannya dari ibadat-ibadat yang 

lain). dan Allah mengetahui apa yang kamu kerjakan.” (al-ankabut :45)148 

 

 ٜ ٰٛ ٌٍِزَّمْ ٌْؼَبلِجَخُ  ا َٚ ُٓ ٔشَْصُلهَُۗ  هَُ سِصْلبًۗ ٔحَْ بۗ لََ ٔغَْـٍَٔ َٙ اصْطَجشِْ ػ١ٍََْ َٚ ٛحِ 
ٍٰ ٍهََ ثِبٌصَّ ْ٘ شْ اَ ُِ أْ َٚ 

 

Artinya: “dan perintahkanlah kepada keluargamu mendirikan shalat dan 

bersabarlah kamu dalam mengerjakannya. Kami tidak meminta rezki 

kepadamu, kamilah yang memberi rezki kepadamu. dan akibat (yang baik) 

itu adalah bagi orang yang bertakwa”. (Thaha:132).149 

 

                                                           
146

 Abdul Fatah Jalal, Azas-azas Pendidikan Islam, Terj.Herry Noer Ali, (Bandung, CV. 

Diponogoro, 1988), hlm. 143-155. 
147 

Departeman Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, hlm. 1055 
148

 Ibid. hlm. 635. 
149

 Ibid. hlm. 492. 



64 

 

 
 

َّٓ اِلََّ  ُ ر ْٛ ُّ َٓ فلَََ رَ ٠ْ ُُ اٌذِّ َ اصْطَفٰٝ ٌىَُ َّْ اللّٰه َّٟ اِ  ٠ٰجَِٕ
ةُۗ ْٛ ٠ؼَْمُ َٚ  ِٗ ُُ ث١َِْٕ ٖ٘ بٓ اِثْشٰ َٙ صهٝ ثِ َٚ اَ َٚ َٚ ُْ ُ ْٔز

 ۗ َْ ْٛ ُّ ٍِ غْ ُِّ 
Artinya: “dan Ibrahim telah Mewasiatkan Ucapan itu kepada anak-

anaknya, demikian pula Ya'qub. (Ibrahim berkata): "Hai anak-anakku! 

Sesungguhnya Allah telah memilih agama ini bagimu, Maka janganlah 

kamu mati kecuali dalam memeluk agama Islam". (Al-Baqarah: 132).150 

 

Seorang pendidik pun perlu mendorong peserta didik untuk 

menyelidiki dan meyakini bahwa Islam merupakan kebenaran yang 

sesungguhnya, serta memberi peserta didik praktik amaliah yang benar 

serta pengetahuan dan kecerdasan yang cukup.151 

8. Dasar-Dasar Metode Pendidikan Islam 

Metode Pendidikan Islam dalam penerapannya banyak 

menyangkut persoalan individual atau sifat sosial dari peserta didik dan 

pendidik itu sendiri, sehingga dalam menggunakan metode, seorang 

pendidik harus memperhatikan dasar-dasar umum metode pendidikan. 

Sebab metode pendidikan hanyalah sarana menuju tujuan pendidikan, 

sehingga segala cara yang ditempuh oleh seorang pendidik harus mengacu 

pada dasar-dasar metode pendidikan tersebut. Dalam hal ini tidak lepas 

dari dasar agama, biologis, psikologis dan sosiologis.152 

a. Dasar Agama 

Agama merupakan salah satu dasar-dasar metode Pendidikan 

Islam, karena dari agama para pendidik dapat memberikan pendidikan 

                                                           
150

 Ibid. hlm. 34. 
151 

Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 166. 
152

 Ramayulis dan Samsu Nizar, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 2009) 

hlm. 216. 



65 

 

 
 

moral yang baik bagi peserta didik.153 Dan ketika peserta didik 

mempraktekkan dalam kehidupan bermasyarakat akan memberikan 

dampak yang positif, sehingga terbentuklah kepribadian yang baik di 

masyarakat bagi peserta didik. Al-Qur‟an dan Hadist tidak bisa 

dilepaskan dari pelaksanaan metode Pendidikan Islam. Dalam 

kedudukannya sebagai dasar agama Islam, maka dengan sendirinya 

metode Pendidikan Islam harus merujuk pada kedua sumber ajaran 

tersebut. Sehingga segala penggunaan dan pelaksanaan metode 

Pendidikan Islam tidak menyimpang dari tujuan pendidikan itu 

sendiri.154 

Nilai-nilai Al-Qur‟an yang diserap oleh Rasulullah terpancar 

dalam gerak-geriknya yang direkam oleh para sahabat sehingga hampir 

tidak ada ayat yang tidak dihafal dan diamalkan oleh sahabat. Di 

samping itu kehadiran Al-Qur‟an di tengah masyarakat Arab, 

memberikan pengaruh yang besar terhadap jiwa mereka. Akhirnya, 

mereka berpaling secara total, dan semua keputusan selalu melihat 

isyarat Al-Qur‟an sebagai petunjuk kehidupan. Sementara pendidikan 

salah satu wahana untuk merumuskan dan mencapai tujuan hidup. 

Dengan demikian petunjuk hidup seluruhnya harus ditujukan kepada 

                                                           
153

 Afniafandi, Journal Metode Pendidikan Islam, dikutip dari 

https://afniafandi.wordpress. 

.com/2013/10/09. 
154

 Ramayulis dan Samsu Nizar, Filsafat Pendidikan Islam, hlm. 216 

https://afniafandi/


66 

 

 
 

isyarat Al-Qur‟an, karena Al-Qur‟an mulai ayat pertama hingga 

terakhir tidak terlepas dari isyarat pendidikan.155 

Sedangkan Sunnah dalam konteks pendidikan mempunyai dua 

fungsi, yaitu: 

1) menjelaskan metode Pendidikan Islam yang bersumber dari Al-

Qur‟an secaa konkrit dan penjelasan lain yang belum dijelaskan Al-

Qur‟an. 

2) menjelaskan metode pendidikan yang telah dilakukan oleh Rasul 

dalam kehidupan kesehariannya serta cara beliau menanamkan 

keimanan.156 
 

Dari uraian di atas dapat dikatakan bahwa metode Pendidikan 

Islam berdasarkan pada agama, dan karena Al-Qur‟an dan Al-Hadist 

merupakan sumber pokok ajaran agama Islam, maka dalam 

pelaksanaan metode tersebut disesuaikan dengan kebutuhan yang 

muncul secara efektif dan efisien yang dilandasi nilai-nilai keduanya 

(Al-Qur‟an dan Al-Hadist).157 

b. Dasar Biologis 

Perkembangan biologis manusia, mempunyai pengaruh dalam 

perkembangan intelektualnya, sehingga semakin lama perkembangan 

biologis seseorang, maka dengan sendirinya makin meningkat pula 

daya intelektualnya. Dalam memberikan pendidikan terutama dalam 

                                                           
155

 Ibid., hlm. 158. 
156 

Suyudi, Pendidikan dalam Perspektif al-Qur'an: al-Qur'an Integrasi, Epistimologi, 

Bayani, Burhani dan Irfani (Yogyakarta: Mikhraj, 2005), hlm. 58. 
157 

Ibid. 



67 

 

 
 

Pendidikan Islam, seorang pendidik harus memperhatikan 

perkembangan biologis peserta didik.158 

Perkembangan kondisi jasmani (biologis) seseorang juga 

mempunyai pengaruh yang sangat kuat terhadap dirinya. Seseorang 

yang menderita cacat jasmani akan mempunyai kelemahan dan 

kelebihan yang mungkin tidak dimiliki oleh orang yang normal, 

misalnya seseorang yang mempunyai kelainan pada matanya (rabun 

jauh), maka cenderung untuk duduk di bangku barisan depan, karena 

berada di depan, maka tidak dapat bermain-main pada waktu guru 

memberikan pelajarannya, sehingga memperhatikan seluruh uraian 

guru. Karena hal ini berlangsung terus-menerus, maka dia akan 

mempunyai pengetahuan lebih dibanding dengan lainnya, apalagi 

termotivasi dengan kelainan mata tersebut.159 

Berdasarkan hal ini, maka dapat dikatakan bahwa 

perkembangan jasmani itu sendiri memegang peranan yang sangat 

penting dalam proses pendidikan. Sehingga dalam menggunakan 

metode pendidikan seorang pendidik harus memperhatikan kondisi 

biologis peserta didik. Seorang peserta didik yang cacat akan 

berpengaruh terhadap prestasi peserta didik, baik pengaruh positif 

maupun negatif. Hal ini memberikan hikmah dari penciptaan Tuhan, 

maka dengan harapan besar pendidik dapat memberikan pengertian 

                                                           
158 

Ibid. 
159

 Ibid. 



68 

 

 
 

secukupnya pada siswanya untuk menerima penciptaan Allah yang 

sedemikian rupa.160 

c. Dasar Psikologis 

Metode Pendidikan Islam baru dapat diterapkan secara efektif, 

bila didasarkan pada perkembangan dan kondisi psikologis siswa. 

Sebab perkembangan dan kondisi psikologis siswa memberikan 

pengaruh yang sangat besar terhadap internalisasi nilai dan 

transformasi ilmu.161Dalam kondisi jiwa yang labil (jiwa yang tidak 

normal), menyebabkan transformasi ilmu pengetahuan dan 

internalisasi nilai akan berjalan tidak sesuai dengan yang diharapkan. 

Perkembangan psikologis seseorang berjalan sesuai dengan 

perkembangan biologisnya, sehingga seorang pendidik dalam 

menggunakan metode pendidikan bukan saja memperhatikan 

psikologisnya tetapi juga biologisnya. Karena seseorang yang secara 

biologisnya cacat, maka secara psikologisnya dia akan merasa tersiksa 

karena ternyata dia merasakan bahwa teman-temannya tidak 

mengalami seperti apa yang dideritanya. Dengan memperhatikan yang 

demikian itu, seorang pendidik harus jeli dan dapat membedakan 

kondisi jiwa peserta didik, karena pada dasarnya manusia tidak ada 

yang sama.162 

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa dalam menggunakan 

metode pendidikan, seorang pendidik di samping memperhatikan 

                                                           
160 

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 159. 
161 

Ibid. 
162 

Ibid. 



69 

 

 
 

kondisi jasmani peserta didik juga perlu memperhatikan kondisi jiwa 

atau rohaninya. Sebab manusia pada hakekatnya terdiri dari dua unsur, 

yaitu jasmani dan rohani, yang kedua-duanya merupakan satu kesatuan 

yang tidak dapat dipisahpisahkan. Kondisi psikologis yang menjadi 

dasar dalam metode Pendidikan Islam berupa sejumlah kekuatan 

psikologis peserta didik termasuk motivasi, emosi, minat, sikap, 

keinginan, kesediaan, bakat-bakat dan kecakapan akal (intelektualnya), 

sehingga seorang pendidik dituntut untuk mengembangkan potensi 

psikologis yang ada pada peserta didik.163 

Dalam situasi sekolah, setiap anak memiliki sejumlah motif 

atau dorongan yang berhubungan dengan kebutuhan biologis dan 

psikologis. Di samping itu anak memiliki pula sikap-sikap, minat, 

penghargaan dan cita-cita tertentu.164 

d. Dasar Sosiologis 

Interaksi yang terjadi antara sesama siswa dan interaksi antara 

guru dan siswa, merupakan interaksi timbal balik yang kedua belah 

pihak akan saling memberikan dampak positif pada keduanya. Dalam 

kenyataan secara sosiologi seorang individu dapat memberikan 

pengaruh pada lingkungan sosial masyarakatnya dan begitu pula 

sebaliknya. Oleh karena itu guru sebagai pendidik dalam berinteraksi 

dengan siswanya hendaklah memberikan teladan dalam proses 

                                                           
163

 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam., hlm. 160. 
164 

Zakiah Daradjat, dkk, Metode Khusus Pengajaran Agama Islam, (Jakarta: Bumi 

Aksara, 1995), hlm. 140. 



70 

 

 
 

sosialisasi dengan pihak lainnya, seperti dikala berinteraksi dengan 

siswa, sesama guru, kepala sekolah dan karyawan. 

Sehingga hasil dari pendidikan dapat melahirkan perbuatan dan 

tindakan yang dapat dilihat dalam konteks yang lebih menyeluruh dan 

mendalam. Bahkan pendidikan dikaitkan, didasarkan, dan diturunkan 

dari ajaran agama Islam. dengan demikian pendidikan dalam artian 

kokoh dasarnya, jelas dan terarah tujuannya.165 
Pendidikan Islam yang 

ada sebenarnya menginginkan terwujudnya kepribadian anak didik 

menjadi insan kamil,166 sehingga dampak interaksi pendidikan yang 

terjadi dalam masyarakat bisa memberikan pengaruh yang sangat besar 

terhadap perkembangan peserta didik dikala berada di lingkungan 

masyarakatnya. Kadang-kadang interaksi dari masyarakat tersebut, 

berpengaruh pula terhadap lingkungan kelas dan sekolah. 
 

Dengan demikian dapat dipahami bahwa dasar sosiologis 

adalah salah satu dasar dalam metode Pendidikan Islam. Dari dasar 

sosiologis inilah pendidik diharapkan dapat menggunakan metode 

Pendidikan Islam yang sesuai dengan tujuan pendidikan itu sendiri. 

Dari uraian di atas dapat dikatakan bahwa pelaksanaan metode 

Pendidikan Islam harus dijalankan atas dasar agama, biologis, 

psikologis dan sosiologis, sehingga dari keempat dasar tersebut metode 

Pendidikan Islam akan berjalan dengan baik dan tercapailah tujuan 

pendidikan tersebut. 

                                                           
165

 Abdurrahman al Nahlawi, Ushulu al Tarbiyah wa Asalibuha fi Baiti wa Madrasati, 

(Jakarta Gema Insani Press, 1995), hlm. 14. 
166

 Zakiyah Darajat, Ilmu Pendidikan Islam, Bumi aksara, Jakarta, 2000, hlm. 29. 



71 

 

 
 

9. Prinsip-Prinsip Metode Pendidikan Islam 

Kata prinsip berasal dari bahasa Inggris principle yang berarti asas, 

dasar dan prinsip. Sedangkan kata “asas” dalam kamus bahasa Indonesia 

diartikan dasar, alas dan tumpuan berpikir (berpendapat). Adapun kata 

“dasar” mempunyai arti bagian yang terbawah, lantai, bakat, pembawaan 

dan sebagainya. Berdasarkan makna kebahasaan ini, maka prinsip dapat 

diartikan sesuatu yang bersifat asasi dan mendasar yang harus ada pada 

bangunan mengenai sesuatu, termasuk bangunan metodologi 

pendidikan.167 

Dalam menggunakan metode Pendidikan Islam harus 

memperhatikan prinsip-prinsip dari metode Pendidikan Islam, karena dari 

prinsip-prinsip tersebut mampu memberikan pengarahan dan petunjuk 

dalam pelaksanaan metode pendidikan tersebut, sehingga para pendidik 

mampu menerapkan metode yang efektif dan efisien sesuai dengan 

kebutuhannya. Prinsip-prinsip metode Pendidikan Islam, antara lain: 

a. Mempermudah 

Metode pendidikan yang digunakan oleh pendidik pada 

dasarnya adalah menggunakan suatu cara yang memberikan 

kemudahan bagi peserta didik untuk menghayati dan mengamalkan 

ilmu pengetahuan, keterampilan, dan sekaligus mengidentifikasikan 

dirinya dengan nilai-nilai yang terdapat dalam ilmu pengetahuan dan 

keterampilan tersebut. Sehingga metode yang digunakan haruslah 

                                                           
167

 Abuddin Nata, Manajemen Pendidikan; Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam di 

Indonesia, hlm. 76. 



72 

 

 
 

mampu membuat peserta didik untuk merasa mudah menguasai ilmu 

pengetahuan dan keterampilan itu. Inilah barangkali yang perlu 

dipahami oleh seorang pendidik.168 

b. Berkesinambungan 

Berkesinambungan dijadikan sebagai prinsip metode 

Pendidikan Islam, karena dengan asumsi bahwa Pendidikan Islam 

sebuah proses yang akan berlangsung terus-menerus. Sehingga dalam 

menggunakan metode pendidikan seorang pendidik perlu 

memperhatikan kesinambungan pelaksanaan pemberian materi.169 

Metode pendidikan yang digunakan pendidik pada waktu yang 

lalu merupakan landasan dan pijakan metode sekarang yang sedang 

digunakan, sementara metode yang sekarang dipakai menjadi dasar 

perencanaan metode berikutnya, demikian seterusnya. Sehingga 

dengan beraneka macam metode yang saling berkesinambungan 

tersebut materi pendidikan dan pengajaran dapat berjalan dengan 

sistematis dan gamblang.170 

c. Fleksibel dan Dinamis 

Metode Pendidikan Islam harus digunakan dengan prinsip 

fleksibel dan dinamis. Sebab dengan kelenturan dan kedinamisan 

metode tersebut pemakaian metode tidak hanya monoton dengan satu 

macam metode saja. Seorang pendidik mampu memilih salah satu dan 

berbagai alternative yang ditawarkan oleh para pakar yang 

                                                           
168

 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 162. 
169 

Ibid. 
170

 Ibid, hlm. 163. 



73 

 

 
 

dianggapnya cocok dan tepat dengan materi, berbagai macam kondisi 

peserta didik, sarana dan prasarana, situasi dan kondisi lingkungan, 

serta suasana pada waktu itu. Dan prinsip kedinamisan ini berkaitan 

erat dengan prinsip berkesinambungan, karena dalam kesinambungan 

tersebut metode Pendidikan Islam akan selalu dinamis dengan situasi 

dan kondisi yang ada.171 

10. Pendekatan Metode Pendidikan Islam172 

Perwujudan strategi pendidikan Islam dapat dikonfigurasikan 

dalam bentuk metode pendidikan Islam yang lebih luasnya mencakup 

pendekatan (approach)-nya. Untuk pendekatan pendidikan Islam, dapat 

berpijak pada firman Allah swt. Sebagai berikut:  

اٌْ  َٚ ٌْىِزٰتَ  ُُ ا ىُ ُّ ٠ؼٍَُِّ َٚ  ُْ ١ْىُ ٠ضَُوِّ َٚ ُْ ا٠ٰٰزِٕبَ  ا ػ١ٍََْىُ ْٛ ُْ ٠َزٍُْ ْٕىُ ِِّ لًَ  ْٛ ُْ سَعُ َٕب ف١ِْىُ ٍْ بٓ اسَْعَ َّ خَ وَ َّ حِىْ

ُْ رىَُ  ب ٌَ َِّ  ُْ ىُ ُّ ٠ؼٍَُِّ َٚ َْۗ ْٛ ُّ ا رؼٍََْ ْٛ ُٔ ْٛ 
Artinya: “sebagaimana (kami telah menyempurnakan nikmat Kami 

kepadamu) Kami telah mengutus kepadamu Rasul diantara kamu yang 

membacakan ayat-ayat Kami kepada kamu dan mensucikan kamu dan 

mengajarkan kepadamu Al kitab dan Al-Hikmah, serta mengajarkan 

kepada kamu apa yang belum kamu ketahui.” (Al-Baqarah: 151).173 

 

Dari kedua firman Allah itu, Jalaluddin Rahmad174 dan Zainal 

Abidin Ahmad,175 merumuskan pendekatan pendidikan Islam dalam enam 

kategori, yaitu: 

a. Pendekatan Tilawah (Pengajaran) 

                                                           
171

 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 164. 
172 

Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, hlm. 177. 
173

 Departeman Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, hlm. 38. 
174 

Jalaluddi Rahmad, Islam Alternatif , (Bandung: Mizan, 1991), hlm.117-119 
175

 Zainal Abidin Ahmad, Memperkembangkan dan Mmempertahankan Pendidikan Islam 

di Indonesia, (Jakarta: Bulan Bintang, 1979), hlm. 138-140. 



74 

 

 
 

Pendekatan tilawah ini meliputi membaca ayat-ayat Allah yang 

bertujuan memandang fenomena alam sebagai ayat-Nya, mempunyai 

keyakinan bahwa semua ciptaan Allah memiliki keteraturan yang 

bersumber dari Rabb al-„alamin, serta memandang bahwa segala yang 

ada tidak diciptakan-Nya secara sia-sia belaka. Bentuk tilawah 

mempunyai indikasi tafakkur (berfikir) dan tadzakur (berzikir), 

sedangkan aplikasinya adalah pembentukan kelompok ilmiah, 

bimbingan ahli, kompetisi ilmiah dengan landasan akhlak Islam, dan 

kediatan-kegiatan ilmiah lainnya, misalnya penelitian, pengkajian, 

seminar, dan sebagainya.176 

b. Pendekatan Tazkiyah (Penyucian)177 

Pendekatan ini meliputi menyucikan diri dengan upaya amar 

ma‟ruf dan nahi munkar (tindakan proaktif dan tindakan reaktif). 

Pendekatan ini bertujuan untukmemelihara kebersihan diri dari 

lingkungannya, memelihara dan mengembangkan akhlak yang baik, 

menolak dan menjauhi akhlak tercela, berperan serta dalam 

memelihara kesucian lingkungannya. Indicator pendekatan ini adalah 

fisik, psikis, dan social. Aplikasi bentuk pendekatan ini adalah adanya 

gerakan kebersihan, kelompok-kelompok usrah, riyadhah keagamaan, 

ceramah, tabligh, memelihara syiar Islam, kepemimpinan terbuka, 

teladan pendidikan, serta pengembangan control social (social 

control). 

                                                           
176

 Abdul Mujib, Ilmu Pendidikan Islam, hlm.178. 
177

 Ibid. 

 



75 

 

 
 

c. Pendekatan Ta‟lim Al-Kitab 

Mengajarkan Al-Kitab (Al-Qur‟an) dengan menjelaskan hukum 

halal dan haram. Pendekaatan ini bertujuan untuk membaca, 

memahami dan merenungkan Al-Qur‟an dan As-sunah sebagai 

keterangannya. Pendekatan ini bukan hanya memahami fakta, tetapi 

juga makna dibalik fakta. Sehingga dapat menafsirkan informasi secara 

kreatif dan produktif. Indikatornya pembelajaran membaca Al-Qur‟an, 

diskusi tentang Al-Qur‟an dibawah bimbingan para ahli, memonitor 

kajian Islam, kelompok diskusi, kegiatan membaca literature Islam, 

dan lomba kreatifitas Islami.178 

d. Pendekatan Ta‟lim Al-Hikmah 

Pendekatan ini hampir sama dengan pendekatan ta‟lim al-kitab, 

hanya saja bobot dan proporsi serta frekuwnsinya diperluas dan 

diperbesar. Indikator utama pendekatan ini adalah Mengadakan 

perenungan (reflective thinking), reinovasi, dan interpretasi terhadap 

pendekatan ta‟lim Al-Kitab. Aplikasi dari ta‟lim Al-Hikmah ini dapat 

berupa Studi banding antarlembaga pendidikan, antarlembaga-

pengkajian, antarlembaga penelitian dan sebagainya sehingga 

terbentuk suatu consensus umum yang dapat dipedomani oleh 

masyarakat Islam secara universal dan sebagai pembenahan atas tidak 

relevannya pendekatan ta‟lim Al-Kitab
.179 

 

                                                           
178

 Ibid. 
179 

Ibid. 



76 

 

 
 

e. Yu‟allim-kum ma lam takunu ta‟lamun 

Suatu pendekatan yang mengajarkan suatu hal yang memang 

benar-benar asing dan belum diketahui, sehingga pendekatan ini 

membawa peserta didik pada suatu alam pemikiran yang bbenar-benar 

luar biasa. Pendekatan ini mungkin hanya dapat dinikmati oleh Nabi 

dan Rasul saja, seperti adanya mu‟jizat, sedangkan manusia hanya bisa 

menikmati sebagian kecil saja. Indikator pendekatan ini adalah 

penemuan teknologi canggih yang dapat membawa manusia pada 

penjelajahan luar angkasa, sedangkan Aplikasinya: Mengembangkan 

produk teknologi yang dapat mempermudah dan membantu kehidupan 

manusia sehari-hari.180 

f. Pendekatan Islah (Perbaikan) 

Pelepasan beban dan belenggu-belenggu yang bertujuan 

memiliki kepekaan terhadap penderiataan orang lain, sanggup 

menganalisis kepincangan-kepincangan yang lemah, memiliki 

komitmen memihak bagi kaum yang tertindas, dan berupaya 

menjembatani perbedaaan paham. Disamping itu, pelepasan beban dan 

belenggu ini bertujuan memelihara ukhuwah Islamiah dengan 

aplikasinya kunjungan ke kelompok dhuafa‟ kampanye amal soleh, 

kebiasaan bersedekah, dan proyek-proyek sosial serta mengembangkan 

Badan Amil Zakat Infak dan Sedekah (BAZIS).181 

 

                                                           
180

 Ibid, hlm. 179. 
181

 Ibid. 



77 

 

 
 

11. Macam-Macam Metode Pendidikan Dalam Al-Qur’an 

a. Metode Amtsal 

Amtsal adalah bentuk jamak dari “matsala” yang berarti 

permisalan, perumpamaan, dan bandingan. Manna Khalil menyebutkan 

pengertian amtsal al-Qur‟an yaitu menonjolkan makna dalam bentuk 

perkataan yang menarik dan padat serta mempunyai pengaruh yang 

dalam terhadap jiwa, baik berupa tasbih maupun perkataan bebas. Ibnu 

Qayyim mendefinisikan amtsal yaitu menyerupakan sesuatu dengan 

sesuatu yang lain dalam hal hukumnya, dan mendekatkan sesuatu yang 

abstrak dengan yang indrawi (konkrit). Sedangkan Abdurrahman An-

Nahlawi memberikan pengertian amtsal adalah sifat sesuatu yang 

menjelaskan dan menyingkap hakikatnya, atau apa yang dimaksudnya 

untuk dijelaskannya, baik sifat maupun ahwalnya. 

Dari ketiga pengertian di atas, maka amtsal dapat 

disederhanakan pengertiannya, yaitu mengumpamakan sesuatu yang 

abstrak dengan yang lain yang lebih konkrit untuk mencapai tujuan 

dan manfaat dari perumpamaan tersebut.
182

 

b. Metode Qishah 

Kata “kisah” berasal dari bahasa Arab, yakni dari kata 

“Qishah”, diserap dalam bahasa Indonesia menjadi “kisah” yang 

berarti cerita. Secara etimologis kata “Qishah” berasal dari kata “al-

Qashshu”, yang artinya mencari jejak, seperti terungkap dalam kalimat 

                                                           
182

 Syahidin, Menelusuri Metode Pendidikan dalam Al-Qur‟an (Bandung: Alfabeta, 2009), hlm. 79,  



78 

 

 
 

“Qashashtu atsarahu”, artinya saya mencari jejaknya. Secara 

terminologis, kata “Qishah” mengandung dua makna yaitu,  

“al-Qashash fi al-Qur‟an” yang artinya pemberitaan tentang 

umat terdahulu, baik informasi tentang kenabian maupun tentang 

peristiwa-peristiwa yang terjadi pada umat terdahulu dan “Qashash al-

Qur‟an” yang artinya karakteristik kisah-kisah yang terdapat dalam al-

Qur‟an. 

Kisah dalam al-Qur‟an merupakan peristiwa yang benar-benar 

terjadi pada manusia-manusia terdahulu dan merupakan peristiwa 

sejarah yang dapat dibuktikan kebenarannya secara filosofis dan secara 

ilmiah melalui saksi-saksi bisu berupa peninggalan-peninggalan orang-

orang terdahulu seperti Ka‟bah di Makah, Masjid Aqsha di Palestina, 

Piramida dan Spinik di Mesir dan sebagainya.
183

 

c. Metode Ibrah-Mauidzoh 

Pengertian ibrah dalam al-Qur‟an dapat diartikan sebagai suatu 

upaya untuk mengambil pelajaran dari pengalaman-pengalaman orang 

lain atau dari peristiwa-peristiwa yang terjadi pada masa lampau 

melalui suatu proses berfikir secara mendalam, sehingga menimbulkan 

kesadaran pada diri seseorang. Dari kesadaran itu akan muncul 

keinginan untuk mengambil pelajaran yang baik dari pengalaman-

pengalaman orang lain atau pengalaman dirinya.  

                                                           
183

 Ibid. hlm. 93-94. 



79 

 

 
 

Abdurrahman al-Nawawi mengemukakan bahwa yang 

dimaksud dengan ibrah adalah suatu kondisi psikis yang 

menyampaikan manusia untuk mengetahui intisari sesuatu perkara 

yang disaksikan, diperhatikan, ditimbang-timbang, diukur, dan 

diputuskan oleh manusia secara nalar, sehingga dapat mempengaruhi 

hati menjadi tunduk padanya, kepada perilaku berfikir dan sosial yang 

sesuai. 

Berdasarkan pendapat di atas, yang dimaksud metode 

mauidzah ialah suatu cara penyampaian materi pelajaran melalui tutur 

kata yang berisi nasihat-nasihat dan pengingatan tentang baik 

buruknya sesuatu. Cara semacam ini sangat efektif. 

bila guru memperhatikan situasi dan kondisi murid. Banyak 

nasihat guru yang diabaikan muridnya disebabkan guru kurang 

memperhatikan situasi dan kondisi yang sedang dihadapi oleh 

muridnya.
184

 

d. Metode Targhib-Tarhib 

Kata “Targhib” diambil dari bahasa al-Qur‟an, berasal dari kata 

kerja “raghaba” yang berarti menyenangi, menyukai, dan mencintai. 

Kemudian kata itu dirubah menjadi kata benda “targhib” yang 

mengandung makna: suatu harapan untuk memperoleh kesenangan, 

kecintaan, dan kebahagiaan. Semua itu dimunculkan dalam bentuk 

janji-janji berupa keindahan dan kebahagiaan yang dapat merangsang 

                                                           
184

 Syahidin, Menelusuri Metode Pendidikan dalam Al-Qur‟an (Bandung: Alfabeta, 2009), hlm. 
110-111 



80 

 

 
 

atau mendorong seseorang hingga timbul harapan dan semangat untuk 

memperolehnya. Secara psikologi, cara itu akan menimbulkan daya 

tarik yang kuat untuk menggapainya. Sedangkan istilah “Tarhib” 

berasal dari kata “rahhaba” yang berarti menakut-nakuti atau 

mengancam. Lalu kata itu diubah menjadi kata benda menjadi “tarhib” 

yang berarti ancaman hukuman. Untuk kedua istilah itu, al-Nahlawi 

mendefinisikan bahwa yang dimaksud dengan targhib adalah janji 

yang disertai dengan bujukan dan membuat senang terhadap sesuatu 

yang maslahat, terhadap kenikmatan atau kesenangan akhirat yang 

baik dan pasti, serta bersih dari segala kotoran yang kemudian 

diteruskan dengan melakukan amal shaleh dan menjauhi kenikmatan 

selintas yang mengandung bahaya dan perbuatan buruk. Sementara 

tarhib ialah suatu ancaman atau siksaan sebagai akibat melakukan dosa 

atau kesalahan yang dilarang Allah Swt., atau akibat lengah dalam 

menjalankan kewajiban yang diperintahkan Allah Swt. 

Dari definisi di atas dapat disimpulkan, bahwa yang dimaksud 

targhib ialah strategi atau cara untuk meyakinkan seseorang terhadap 

kebesaran Allah Swt. melalui janji-Nya yang disertai dengan bujukan 

dan rayuan untuk melakukan amal shaleh. Bujukan yang dimaksud 

adalah kesenangan duniawi dan ukhrawi akibat melakukan suatu 

perintah Allah Swt. atau menjauhi larangan-Nya. Adapun tarhib 

adalah strategi untuk meyakinkan seseorang terhadap kebenaran Allah 

Swt. melalui ancaman dengan siksaan sebagai akibat melakukan 



81 

 

 
 

perbuatan yang dilarang oleh Allah Swt., atau tidak melaksanakan 

perintah Allah Swt.
185

 

e. Metode Uswah Hasanah (Keteladanan) 

Metode keteladanan adalah suatu metode pendidikan dengan 

cara memberikan contoh yang baik kepada para peserta didik, baik 

dalam ucapan maupun perbuatan. Manusia telah diberi kemampuan 

untuk meneladani para Rasul Allah dalam menjalankan kehidupannya. 

Salah satu Rasul Allah yang harus kita contoh adalah Nabi Muhammad 

Saw., karena dia telah menunjukkan bahwa pada dirinya terdapat suatu 

keteladanan yang mencerminkan kandungan dalam al-Qur‟an secara 

utuh. Juga dalam rangkaian perilakunya terkandung nilai-nilai 

pedagogis yang sangat berharga untuk kita praktikkan dalam dunia 

pendidikan, khususnya di sekolah formal. 

Rasulullah merupakan teladan terbesar bagi segenap umat 

manusia di dalam sejarah manusia yang panjang ini. Beliau adalah 

seorang pendidik, seorang da‟i, pejuang, kepala rumah tangga, dan 

seorang yang memberikan petunjuk kepada manusia dengan tingkah 

lakunya sendiri sebelum dengan kata-kata yang baik. Rasulullah 

merupakan teladan universal bagi seluruh umat manusia.  

Keteladanan merupakan salah satu metode pendidikan yang 

diterapkan Rasulullah dan dianggap paling banyak pengaruhnya 

terhadap keberhasilan menyampaikan misi dakwahnya. Oleh karena 

                                                           
185

 Ibid. hlm. 124-125. 



82 

 

 
 

itu, apabila seorang pendidik mendasarkan metode pendidikannya 

kepada keteladanan, maka konsekuensinya ia harus dapat memberikan 

teladan (contoh yang baik) kepada para peserta didiknya dengan 

berusaha mencontoh dan meneladani Rasulullah.
186

 

f. Metode Tajribi (Latihan Pengalaman) 

Al-Qur‟an menempatkan ilmu pengetahuan pada tempat yang 

tinggi, bahkan orang yang memiliki ilmu pengetahuan ditempatkan 

pada derajat yang mulia. Karena itu, Islam mendorong umatnya untuk 

menimba ilmu pengetahuan sebanyak-banyaknya, sejak lahir ke dunia 

sampai meninggal dunia.  

Nilai ilmu di dalam ajaran Islam terletak pada aspek 

pengamalannya. Ilmu yang digali tidak berhenti pada konsep semata, 

melainkan dilanjutkan pada praktek dan pengamalannya. Allah Swt. 

tidak menyukai seseorang yang hanya dapat membuat konsep tetapi 

tidak dapat melaksanakannya dalam kehidupan nyata. 

Sebagian ulama salaf mengatakan bahwa ilmu akan berkurang 

bila tidak diamalkan, tidak disebar luaskan, atau tidak diajarkan kepada 

orang lain, akan tetapi akan bertambah kuat ilmu pengetahuan itu 

apabila diamalkan dan diajarkan kepada orang lain. Hal ini dapat 

dipahami dan dibuktikan kebenarannya, karena dengan pengamalan 

ilmu pengetahuan akan semakin berkembang, karena dengan 

pengamalan ilmu pengetahuan akan semakin berkembang, karena 

                                                           
186

 Ibid., 150-153. 



83 

 

 
 

aplikasi terhadap suatu ilmu melahirkan feedback bagi perkembangan 

ilmu tersebut. Demikian pula mengajarkan suatu ilmu merupakan suatu 

proses perkembangan ilmu tersebut, karena ilmu bersifat relatif dan 

dinamis.  

Latihan pengamalan dan pembiasaan diisyaratkan dalam al-

Qur‟an sebagai salah satu cara yang digunakan dalam pendidikan. 

Allah dan Rasul-Nya telah memberikan tuntutan untuk menerapkan 

suatu perbuatan dengan cara pembiasaan. Latihan pengalaman 

dimaksudkan sebagai latihan penerapan secara terus menerus, sehingga 

siswa terbiasa melakukan sesuatu sepanjang hidupnya. Suatu saat 

setelah latihan yang dimaksudkan selesai, maka siswa terbiasa dan 

merasakan bahwa melakukan sesuatu tersebut tidak lagi menjadi beban 

hidupnya, bahkan menjadi beban hidupnya.
187

 

g. Metode Qiwar Qur‟ani 

Qiwar dalam al-Qur‟an adalah segala bentuk dialog yang 

disajikan dalam al-Qur‟an, ditampilkan apa adanya, baik dialog Allah 

dengan para malaikat, dengan para Rasul dan dengan makhluk lainnya, 

serta dialog manusia dengan sesamanya atau dengan makhluk lainnya. 

Sedangkan qiwar Qur‟ani adalah hasil analisis secara mendalam 

tentang dialog-dialog yang terdapat dalam al-Qur‟an.  

Qiwar Qur‟ani tidak sekedar mendeskripsikan dialog-dialog 

yang ada dalam al-Qur‟an, tetapi lebih diarahkan pada analisis 

                                                           
187

 Ibid., hlm. 136-138 



84 

 

 
 

terhadap data-data yang bersifat deskriptif tentang dialog-dialog dalam 

al-Qur‟an, baik mengenai tujuan, manfaat, bentuk-bentuknya sampai 

menganalisis sejauh mana dampak dari suatu bentuk dialog al-Qur‟an 

terhadap pengembangan pemikiran dan kejiwaan si penyimak dialog 

tersebut. Dialog Qur‟ani dapat dijadikan sebagai metode  

dakwah dan mengajar Pendidikan Agama Islam di sekolah.  

Secara etimologis, qiwar (dialog) berasal dari bahasa Arab 

yang mengandung pengertian “al-rad” (jawaban). Secara terminologis 

“qiwar Qur‟ani” dapat diartikan sebagai dialog, yakni suatu 

percakapan atau pembicaraan silih berganti antara dua pihak atau lebih 

yang dilakukan melalui tanya jawab, di dalamnya terdapat kesatuan 

topik pembicaraan dan tujuan dan hendak dicapai dalam pembicaraan 

tersebut. Jenis dan bentuk dialog bisa terjadi dialog antara manusia 

dengan dirinya sesama manusia, dengan makhluk lain maupun 

manusia dengan Tuhan-Nya seperti dialog para Nabi dan para 

malaikat.
188

 

B. Konsep Kurikulum Merdeka 

1. Konsep 

konsep /konsép/ n rancangan atau buram surat, ide atau pengertian 

yg diabstrakkan dari peristiwa konkret: satu istilah dapat mengandung dua 

yang berbeda, gambaran mental dari objek, proses, atau apa pun yang ada 

                                                           
188

 Ibid., hlm. 161-163. 



85 

 

 
 

di luar bahasa, yang digunakan oleh akal budi untuk memahami hal-hal 

lain.189  

2. Kurikulum Merdeka 

Secara etimologi kurikulum berasal dari bahasa Yunani yaitu curir 

yang artinya pelari dan curare yang berarti tempat berpacu. Dalam Bahasa 

latin curriculum berarti a running, course, or race course kemudian dalam 

Bahasa Prancis courir yang memiliki arti berlari. Dari beberapa pengertian 

bahasa latin tersebut kemudian digunakan istilah “courses” atau mata 

pelajaran yang harus ditempuh untuk mendapatkan suatu gelar.190 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Kementerian 

Pendidikan dan Kebudayaan, “merdeka” diartikan bebas, berdiri sendiri, 

tidak terkena atau lepas dari tuntutan, tidak terikat, tidak bergantung 

kepada orang. Sedangkan “belajar” berarti berusaha memperoleh 

kepandaian atau ilmu, berlatih, berubah tingkah laku atau tanggapan yang 

disebabkan oleh pengalaman. Apabila ditarik dari arti kedua kata tersebut, 

“merdeka” dan “belajar”; Merdeka Belajar adalah belajar yang leluasa, 

bebas tidak terikat, yang menggerakkan peserta didik agar 

mengembangkan seluruh potensi mereka agar mencapai kapabilitas 

intelektual, moral, dan keterampilan lainnya.191 Usaha untuk mewujudkan 

kemerdekaan dalam berpikir.192 

                                                           
189

 KBBI, Pusat Pembinaan Bahasa Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan RI, 2018. 
190

 Muhammad Muttaqin, “Konsep Kurikulum Pendidikan Islam.” 
191

 Universitas Muhammadiyah Tangerang, “MERDEKA BELAJAR DALAM 

PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM” 3, no. 2 (2021): 393–404. 
192

 S Hudri and K Umam, “Konsep Dan Implementasi Merdeka Belajar Pada Evaluasi 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam,” … : Journal of Islamic Studies 2, no. 1 (2022): 51–59. 



86 

 

 
 

Keberadaan kurikulum mengatur unsur-unsur dalam madrasah 

berupa rencana, tujuan dan program pendidikan. Pelakunya adalah guru, 

peserta didik yang merupakan subjek dari pendidikan dan lembaga 

pendidikan sendiri sebagai pelaku proses pendidikan. Negara mengatur 

kurikulum pendidikan diantaranya pada Undang-Undang RI nomor 20 

tahun 2003 pada pasal 1 ayat 19 yang mengklarifikasikan kurikulum 

merupakan perangkat rencana, pedoman, tujuan, isi dan tatacara dalam 

menyelenggarakan pendidikan dalam satuan pendidikan. Sehingga 

keberadaan kurikulum merupakan sentral dalam pendidikan dan juga legal 

secara perundang-undangan negara.193 

Konsep Kurikulum Merdeka Belajar adalah program kebijakan 

baru Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia 

(Kemendikbud RI) yang dicanangkan oleh Mendikbud Nadiem Anwar 

Makarim. Pasalnya, penelitian Programme for International Student 

Assesment (PISA) tahun 2019 menunjukkan hasil penilaian pada peserta 

didik Indonesia hanya menduduki posisi keenam dari bawah; untuk bidang 

matematika dan literasi, Indonesia menduduki posisi ke-74 dari 79 

Negara.194 Menyikapi hal itu, Mendikbud pun membuat gebrakan 

penilaian dalam kemampuan minimum, meliputi literasi, numerasi, dan 

survei karakter. Literasi bukan hanya mengukur kemampuan membaca, 

                                                           
193

 Anas et al., “Implementasi Kurikulum Merdeka Madrasah Ibtidaiyah (MI) (Studi 

Analisis Kebijakan KMA RI No. 347 Tahun 2022).” 
194

 Jems Sopacua and Muhammad Rijal Fadli, “Konsep Pendidikan Merdeka Belajar 

Perspektif Filsafat Progresivisme (The Emancipated Learning Concept of Education in 

Progressivism Philosophy Perspective),” Potret Pemikiran (IAIN Manado, 2022), 

https://doi.org/10.30984/pp.v26i1.1413. 



87 

 

 
 

tetapi juga kemampuan menganalisis isi bacaan beserta memahami konsep 

di baliknya. Untuk kemampuan numerasi, yang dinilai bukan pelajaran 

matematika, tetapi penilaian terhadap kemampuan peserta didik dalam 

menerapkan konsep numerik dalam kehidupan nyata. Satu aspek sisanya, 

yakni survei karakter, bukanlah sebuah tes, melainkan pencarian sejauh 

mana penerapan nilai-nilai budi pekerti, agama, dan pancasila yang telah 

dipraktekkan oleh peserta didik. 

Kurikulum Merdeka merupakan kurikulum pembelajaran 

intrakurikuler yang beragam. Di mana konten akan lebih optimal agar 

peserta didik mempunyai waktu yang cukup untuk mendalami konsep dan 

menguatkan kompetensi. Adapun tujuan dari kurikulum merdeka belajar 

adalah mengembalikan otoritas sekolah dan pemerintah daerah untuk 

mengelola sendiri pendidikan yang sesuai dengan kondisi di daerahnya. 

Mempercepat pencapaian tujuan pendidikan Nasional. Menyiapkan 

tantangan global era revolusi 4.0.195  

Kurikulum Merdeka atau kurikulum 2022 merupakan perbaikan 

dari kurikulum 2013. Kurikulum ini diresmikan oleh Kementerian 

Pendidikan, Kebudayaan, Riset dan Teknologi Republik Indonesia 

(Kemendikbud Ristek RI). Tujuan kurikulum ini adalah mengoptimalkan 

tersebarluasnya pendidikan di Indonesia dengan pembelajaran 

intrakulikuler yang beragam (Dikdasmen,2022). Konsep “merdeka 

belajar” didefinisikan dalam kamus pedagogis sebagai bentuk 

                                                           
195

Redana and Suprapta, “Implementasi Kurikulum Merdeka Di Sma Negeri 4 Singaraja.” 



88 

 

 
 

pembelajaran yang diperoleh dengan belajar di luar sekolah. Saat ini, 

istilah "merdeka belajar", "pendidikan merdeka", " merdeka belajar " 

digunakan secara bergantian.196 

Merdeka belajar bermakna bahwa dalam belajar harus dilakukan 

dengan membangun kemauan dan semangat, mewujudkan kebebasan 

untuk menyatakan pikiran, dan bebas dari segala bentuk rasa ketakutan. 

Masing-masing mereka diharapkan tumbuh dan berkembang sesuai 

dengan potensi dan kemampuannya. Melalui kurikulum merdeka belajar 

ini siswa diharapkan memiliki kemampuan Literasi, Numerisasi, dan 

Survey karakter. Kemampuan literasi tidak hanya soal membaca, tetapi 

juga memiliki kemampuan menganalisis bacaan yang ada. Kemampuan 

numerisasi tidak hanya berputar di sekitar materi matematika, namun juga 

penerapan konsep dari numerisasi pada kehidupan baik individu maupun 

bermasyarakat. Sedangkan survey karakter bertujuan untuk melihat siswa 

sebagai individu sudah sejauh mana penerapan nilai agama, pancasila, dan 

nilai-nilai berbudi luhur lainnya.197 

Pemaparan konsep kebijakan “Merdeka Belajar” yang dicanangkan 

oleholeh Mendikbud terdapat kesejajaran antara konsep “merdeka belajar” 

dengan konsep pendidikan menurut aliran filsafat progressivism John 

Dewey Progresivisme berpandangan dalam penyelenggaraan pendidikan 

                                                           
196

Sopacua and Fadli, “Konsep Pendidikan Merdeka Belajar Perspektif Filsafat 

Progresivisme (The Emancipated Learning Concept of Education in Progressivism Philosophy 

Perspective).” 
197

 Baktiar Leu, “Komparasi Kurikulum Merdeka Belajar Dan Al-Quran Surat Al Baqarah 

Ayat 31,” Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan Ke Islaman, 2022, 

https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v11i2.598. 



89 

 

 
 

di sekolah harus mengutamakan peserta didik (student center), dimana 

guru hanya sebagai fasilitator, pembimbing, dan pengarah dalam 

pembelajaran, Progresivisme menekankan bagaimana ke depannya peserta 

didik mampu menghadapi keadaan yang mungkin akan berbeda dengan 

zaman saat ini. Kedua konsep tersebut sama-sama menekankan adanya 

kemerdekaan dan keleluasaan lembaga pendidikan dalam mengeksplorasi 

secara maksimal kemampuan dan potensi yang dimiliki oleh peserta didik 

yang secara alamiah memiliki kemampuan dan potensi yang beragam. Jika 

dirumuskan kedua konsep tersebut sama-sama mengandung makna yang 

senada yaitu, peserta didik harus bebas dan berkembang secara natural; 

Pengalaman langsung adalah rangsangan terbaik dalam pembelajaran; 

Guru harus bisa memandu dan menjadi fasilitator yang baik. Lembaga 

pendidikan harus menjadi laboratorium pendidikan untuk perubahan 

peserta didik; Aktivitas di lembaga pendidikan dan di rumah harus dapat 

dioperasikan. Pendidikan juga bertanggung jawab membina peserta didik 

agar dewasa, berani, mandiri dan berusaha sendiri.198 

Kehadiran Kurikulum Merdeka Belajar dengan karakter Profil 

Pelajar Pancasilanya (P3) memiliki tujuan untuk mewujudkan visi 

reformasi pendidikan Indonesia (Rahayu et al., 2022). Selain itu, 

kehadiran ini juga dapat memberikan dorongan kepada sekolah untuk aktif 

dalam pengembangan kurikulum yang sesuai dengan konteks dan 

melibatkan partisipasi. Ini merupakan peluang yang sangat baik bagi 

                                                           
198

 Wiwi Uswatiyah et al., “Implikasi Kebijakan Kampus Merdeka Belajar Terhadap 

Manajemen Kurikulum Dan Sistem Penilaian Pendidikan Menengah Serta Pendidikan Tinggi,” 

Jurnal Dirosah Islamiyah 3, no. 1 (2021): 28–40, https://doi.org/10.47467/jdi.v3i1.299. 



90 

 

 
 

sekolah penggerak untuk menerapkan Kurikulum Merdeka dengan fokus 

pada pembentukan karakter P3. 

Beberapa penelitian telah dilakukan terkait implementasi 

kurikulum, seperti studi yang dilakukan oleh Ainurrosidah et al. pada 

tahun 2018. Hasil penelitian tersebut menunjukkan bahwa dengan 

menggabungkan tiga jenis kurikulum, karakter peserta didik dapat 

terbentuk. Pada tahun 2022, Safitri et al. melakukan penelitian kualitatif 

deskriptif yang berfokus pada kegiatan proyek penguatan P3. Kemudian, 

pada tahun yang sama, Rahayu et al. melakukan penelitian di sekolah 

penggerak yang mengkaji hambatan dan tantangan dalam implementasi 

Kurikulum Merdeka Belajar.199  

Belajar akan menjadi suatu proses yang terfokus pada tujuan. 

Kurikulum 2013 telah menggarisbawahi standar pencapaian pembelajaran 

dengan jelas. Na-mun Kurikulum Merdeka Belajar lebih menekankan 

bagaimana mencapai standar tersebut adalah hal yang diberikan kebebasan 

kepada guru untuk mengembangkan pola interaksi yang sesuai dengan 

situasi di kelas masing-masing. Di sini, guru di-harapkan memiliki 

kemampuan untuk berimprovisasi agar pembelajaran dapat men-jadi lebih 

efisien, beragam, menarik, dan menyenangkan. Dalam kerangka 

fleksibilitas, saat menerapkan prinsip merdeka belajar, guru memiliki 

keleluasaan untuk memilih dan menentukan strategi atau metode yang 

akan digunakan. Namun, ketika proses pembelajaran menghadapi 

                                                           
199

 Karakter Profil and Pelajar Pancasila, “Implementasi Kurikulum Merdeka Berorientasi 

Pembentukan,” Jurnal Moral Kemasyaraktan 8, no. 2 (2023): 179–90. 



91 

 

 
 

hambatan, guru dapat menggunakan kreativitasnya untuk mencari dan 

memilih strategi atau pendekatan lain guna mencapai tujuan tersebut.200 

Konsep "Merdeka Belajar" sebenarnya belum menggambarkan 

dengan jelas tujuan pendidikan di negara kita. Namun, konsep "Merdeka 

Belajar" membawa arah yang dapat membantu peserta didik berkontribusi 

secara positif dalam upaya meningkatkan ekonomi mereka melalui 

pembelajaran yang lebih bebas. Dalam konteks ini, pendidikan di negara 

kita tidak memiliki tujuan yang pasti, melainkan terbagi dalam beberapa 

aspek yang menyebabkan masalah sosial di Indonesia belum dapat 

diselesaikan sepenuhnya. Ini disebabkan oleh fakta bahwa pendidikan 

harus mampu mengantisipasi berbagai masalah sosial yang ada dalam 

masyarakat. 

Munif Chatib menyarankan untuk dilakukan evaluasi yang berkala 

dan sistematis. Evaluasi tersebut harus melibatkan semua stakeholder 

terkait, seperti guru, siswa, orang tua, dan masyarakat. Tujuannya adalah 

untuk mengidentifikasi keberhasilan dan kekurangan kurikulum tersebut 

sehingga dapat dilakukan perbaikan yang diperlukan. Munif Chatib 

menambahkan bahwa keberhasilan Kurikulum Merdeka tidak hanya 

berdasarkan pada aspek pembelajaran di sekolah saja, tetapi juga 

dukungan dari lingkungan sekitar. Orang tua, pemerintah, dan masyarakat 

juga harus ikut berperan serta dalam mendukung implementasi kebijakan 

ini. Dengan demikian, Kurikulum Merdeka dapat menjadi wadah yang 

                                                           
200

 Agustinus Tanggu Daga, “Kebijakan Pengembangan Kurikulum Di Sekolah Dasar 

(Sebuah Tinjauan Kurikulum 2006 Hingga Kebijakan Merdeka Belajar),” Jurnal Edukasi Sumba 

(JES) 4, no. 2 (2020): 103–10, https://doi.org/10.53395/jes.v4i2.179. 



92 

 

 
 

efektif untuk meningkatkan kualitas pendidikan di Indonesia.201 Kita 

berharap bahwa kualitas sumber daya manusia Indonesia dapat 

ditingkatkan tanpa perlu mengubah seluruh sistem pendidikan, karena 

tujuan dari sistem yang ada pada umumnya adalah positif dan 

mencerminkan cita-cita kebaikan serta kebahagiaan. Oleh karena itu, 

individu-individu yang menjalankan kebijakan perlu bekerja secara 

optimal untuk mencapai tujuan yang diharapkan, dan jika hasilnya tidak 

sesuai dengan harapan, maka kebijakan tersebut perlu direvisi.202 

Hukum yang menjadi dasar dalam mengimplementasikan 

Kurikulum Merdeka yaitu: 

a. Permendikbudristek tahun 2022 pada nomor 5 yang merumuskan 

standar kelulusan pendidikan pada anak usia dini, berupa tahap 

pendidikan dasar dan pendidikan menengah. 

b. Permendikbudristek tahun 2022 pada nomor 7 tentang pendidikan 

anak usia dini, yaitu tahap pendidikan dasar dan pendidikan menengah 

yang menyelaraskan standar isi. 

c. Permendikbudristek di tahun 2022 pada nomor 56 tentang pedoman 

dalam menerapkan kurikulum serta berkaitan pembelajaran dan 

mengembangkannya. 

d. Keputusan kepala BSKAP pada no. 008/H/KR/2022 pada tahun 2022 

berkaitan ketercapaian target proses belajar mengajar pendidikan anak 

                                                           
201

 Sinthia Devi, Masduki Asbari, and Carolina Anggel, “Kurikulum Merdeka Yang 

Memerdekakan Manusia: Perspektif Munif Chatib,” Journal of Information Systems and 

Management (JISMA) 3, no. 1 (2024): 48–52. 
202

 Marisa, “Inovasi Kurikulum „Merdeka Belajar‟ Di Era Society 5.0.” 



93 

 

 
 

usia dini dari tahap pendidikan dasar dan pendidikan menengah sesuai 

pedoman Kurikulum Merdeka yang telah ditentukan. 

e. Keputusan kepala BSKAP pada no. 009/H/KR/2022 pada tahun 2022 

berkaitan profil pelajar Pancasila sesuai dengan Kurikulum Merdeka 

tentang dimensi, elemen dan sub elemen pada pembahasannya. 

3. Karakteristik Kurikulum Merdeka 

Beberapa karakteristik Kurikulum Merdeka yaitu: 

a. Pengembangan soft skills dan karakter melalui P5 (Penguatan Projek 

Profil Pelajar Pancasila). 

b. Fokus pada materi esensial yaitu: Fokus pada materi yang relevan dan 

mendalam sehingga memiliki waktu yang cukup untuk membangun 

kreatifitas dan inovasi peserta didik dalam mencapai kompetensi dasar 

seperti literasi dan numerasi. 

c. Pembelajaran yang fleksibel: Guru leluasa dalam mengajarkan materi 

sesuai dengan capaian dan tahap masing-masing peserta didik.203 Atau 

pembelajaran yang dilakukan dengan fleksibel, artinya guru memberikan 

keleluasaan kepada siswa dalam mengembangkan kemampuan dengan 

tahap capaian dan perkembangan masing-masing siswa dengan cara 

melakukan penyesuaian terhadap konteks pembelajaran di daerah masing-

masing.204 

 

                                                           
203

 Kemendikbud, “Karakteristik Kurikulum Merdeka.” 
204

 Heni Susanti, Marta Desi Putri, and Nizwardi Jalinus, “Paradigma Karakteristik 

Kurikulum Merdeka Dalam Pembentukan Kreativitas Siswa” 8 (2024): 3253–60. 



94 

 

 
 

2. Dimensi Profil Pelajar Pancasila 

Profil Pelajar Pancasila terdiri dari enam dimensi, yaitu: 

a. Beriman, bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, dan berakhlak mulia, 

b. Mandiri, 

c. Bergotong-royong, 

d. Berkebinekaan global 

e. Bernalar kritis. 

f. Kreatif. 

Dimensi Profile Pelajar Pancasila Pada Kurikulum Merdeka 

a. Dimensi Beriman, Bertakwa Kepada Tuhan Yang Maha Esa, dan 

Berakhlak Mulia dibagi menjadi lima elemen kunci yaitu: 

1) Akhlak beragama 

2) Akhlak pribadi 

3) Akhlak kepada manusia 

4) Akhlak kepada alam 

5) Akhlak bernegara. 

b. Elemen kunci dari berkebinekaan global ada empat, yaitu 

1) Mengenal dan menghargai budaya, 

2) Komunikasi dan interaksi antar budaya 

3) Refleksi dan tanggung jawab terhadap pengalaman kebinekaan. 

4) Berkeadilan Sosial 

c. Elemen kunci dari bergotong royong ada tiga, yaitu 

1) Kolaborasi, 

2) Kepedulian, dan 



95 

 

 
 

3) Berbagi 

d. Elemen kunci dari mandiri ada dua, yaitu: 

1) Pemahaman diri dan situasi yang dihadapi, dan 

2) Regulasi diri 

e. Elemen-elemen dari bernalar kritis ada tiga, yaitu 

1) Memperoleh dan memproses informasi dan gagasan 

2) Menganalisis dan mengevaluasi penalaran, 

3) Merefleksi dan mengevaluasi pemikirannya sendiri, 

f. Elemen kunci kreatif ada tiga, yaitu: 

1) Menghasilkan gagasan yang orisinal, 

2) Menghasilkan karya dan tindakan yang orisinal, dan 

3) Memiliki keluwesan berpikir dalam mencari alternatif solusi 

permasalahan.205 

 

Gambar 1.1 Profil Pelajar Pancasila 

                                                           
205

 Yanti Puspita and Cucu Atikah, “Analisis Perubahan Kebijakan Pendidikan Dari 

Kurikulum 2013 Ke Kurikulum Merdeka,” NOKEN : Jurnal Pengelolaan Pendidikan 4, no. 1 

(2023): 09–21, https://doi.org/10.31957/noken.v4i1.2888. 



96 

 

 
 

C. Metode Tafsir dan Pembelajaran Agama Islam Era Kontemporer 

1. Pembaruan Metode Tafsir al-Qur’an Kontekstual-Progresif 

Setiap umat beragama mempunyai kitab suci sebagai pedoman 

hidup. Al-Qur‟an misalnya, merupakan kitab suci umat Islam yang 

menjadi pegangan hidup dan sentralitas dalam kehidupan. Meskipun al-

Qur‟an dikatakan sepenuhnya bersifat divine (Ilahiyyah; ketuhanan), 

namun ia sesungguhnya juga menggunakan media bahasa manusia, maka 

keterlibatan budaya sudah pasti terikutkan di dalamnya. Oleh karena 

Bahasa adalah fenomena budaya.206 

Sakralitas al-Qur‟an sangat luar biasa di pegang teguh bagi umat 

Islam. Keterikatan manusia menjadikan al-Qur‟an sebagai literasi dan 

tuntunan dalam seluruh elemen kehidupan, baik agama, sosial, budaya, 

ekonomi, politik dan ragam dinamika zaman dan waktu. Mengingat begitu 

penting dan sentralnya peran dan fungsi al-Qur‟an dalam kehidupan 

beragama umat Islam, maka wajar ketika al-Qur‟an dijadikan sumber 

patokan, pedoman dan inspirasi atau biasa disebut sebagai pusaka abadi. 

Sebagaimana kenyataan ini memunculkan istilah al-ruju‟ ila al-Qur‟an wa 

al-Sunnah sebagai adagium spirit untuk kembali pada al-Qur‟an dan al-

Sunnah di era kontemporer ini.207 

Istilah al-ruju‟ ila al-Qur‟an wa al-Sunnah adalah jargon dan 

mantra yang tidak jarang jatuh pada pemahaman kalangan tekstualis, 

semi-tekstualis dan kontekstualis. Pada pemahaman kalangan tekstualis 

                                                           
206

 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin & Transdisiplin, Op. Cit., hlm. 188. 
207

 Ibid. 



97 

 

 
 

atau semi-tekstualis akan memunculkan wajah dan cermin penjabaran al-

Qur‟an dalam sisi ethico-legal, khususnya di bidang sosial-politik dengan 

kekakuan, rigid, keras, eksklusif, totalistik, non-compromise, jauh dari 

parameter Islam yang berwajah rahmatan li al-„alamin. Dinyatakan 

demikian sebab pemahaman kalangan tekstualis atau semi-tekstualis lebih 

menjurus atas doktrin al-walla wa al-barra‟ (setia, patuh dan taat hanya 

pada agama, golongan, sekte, aliran dan kelompok sendiri serta menolak 

kelompok atau golongan lain yang tidak sepaham). 

Kenyataan demikian adalah kelalaian dan kealpaan sejarah yang 

patut dikaji kembali dalam literasi dan pemahaman study Islam hari ini 

yang belum menyentuh pola pembaruan penafsiran kontekstual-progresif. 

Makanya tidak mengherankan berbagai isu ekstrimisme dan radikalisme 

bahkan terorisme senantiasa disematkan dan dimarakkan kepermukaan 

akhir-akhir ini. Sebagaimana Abdullah Saeed menyebut bahwa era 

kontemporer ini ada 6 kecenderungan aliran pemikiran Islam. Salah 

satunya ialah Muslim Extremist.208 

Berangkat dari pandangan di atas menandakan bahwa pembaruan 

metode tafsir kontekstual-progresif menjadi keperluan mendesak dalam 

upaya menyudahi problematika yang menakutkan bagi Islam kontemporer. 

a. Hermeneutika dalam Studi Islam 

Agama sebagai sumber legitimasi nilai (checker dan balancer) 

tindakan manusia sampai kapanpun memang tak terbantahkan. 

                                                           
208

 Ibid. hlm. 194. 



98 

 

 
 

Menjadi problematika tatkala keberagamaan yang “otentik” ini 

dihadirkan, diinterpretasikan, dihadapkan dan diekspresikan keluar 

dalam ragam bahasa-sosial-budaya yang menyejarah dan membudaya 

dalam masyarakat. Kesadaran beragama manusia kemudian menjelma 

dalam tiga kelompok wilayah besar, yaitu: wilayah idea (thought: 

pemikiran), action (tindakan, perilaku), dan fellowship (persekutuan, 

keanggotaan (komunitas).209 

Ketika agama memasuki dataran hiscoris-sosial-kultural 

seperti ini, maka problem penafsiran atau hermencutik muncul dengan 

sendirinya. Hermeneutik adalah perbincangan tentang persoalan 

pemahaman atau penafsiran manusia terhadap realitas yang ada di 

sekelilingnya, termasuk di dalamnya agama, sosial, budaya, ekonomi, 

politik dan hukum yang mengitarinya baik yang menyangkut tentang 

teori, metode, pendekatan, filosofi, aliran-aliran, tokoh, maupun tema, 

isu-isu aktual dan lainnya. 

Mengutip pernyataan M. Amin Abdullah bahwa perlunya 

dibangun pemahaman tentang hermeneutika sebagai mentalitas 

keilmuan modern yang kuat dengan aksentuasi pada metode 

multidisiplin, pluridisiplin dan transdisiplin. Dalam hermeneutika 

keagamaan dan studi ke Islaman kontemporer dikenal analisis 

hermeneutis dengan skema tiga wilayah; Text, Author dan Reader. 

Dimaksudkan wilayah Text adalah teks kitab suci yang sesungguhnya 

                                                           
209

 Ibid. hlm. 194. 



99 

 

 
 

sangat penting bagi umat beragama. Namun terkadang ia 

meninggalkan dimensi rasionalitas-kritis, sehingga sitiran dan kutipan 

kitab suci cenderung emosional bahkan berbau kekerasan. 

Di sinilah pentingnya wilayah author dan reader sebagai 

wilayah teoritik sekaligus praxis dalam mengakses sisi kemanusiaan, 

historisitas dengan prinsip bisa didiskusikan, diperbincangkan, 

didialogkan, disesuaikan, diadaftasikan dan diubah dimana perlu 

sesuai kebutuhan zaman.210 Dari uraian ini menunjukkan betapa 

pentingnya kesatuan antara Text, Author dan Reader sebagai 

pemahaman hermeneutika yang meniscayakan ketersapaan dan saling 

terhubung dan saling kontrol dalam menjadikan agama lebih relevan 

dengan kehidupan hari ini. 

b. Pergeseran Metode Tafsir: Tekstual, Semi-Tekstual menuju 

Kontekstualis 

Problematika mengakar dalam sosial dan akademik umat Islam 

dimana pun berada adalah metode membaca kitab suci al-Qur‟an. 

Sebagaimana M. Amin Abdullah membaginya menjadi 2 jenis cara 

membaca, yakni tekstual atau semi tekstual (qira‟ah taqlidiyyah) dan 

kontekstual (tarikhiyyah-maqasidiyyah). Metode tekstual atau semi 

tekstual (qira‟ah taqlidiyyah) lebih mengikut cara pendahulunya yang 

membentuk corak aliran pemikiran (madzahabiyyah), golongan sosial 

(taifiyyah), dan hizbiyyah. Para penafsir tekstualis atau semi-tekstualis 

                                                           
210

 Ibid. hlm. 198. 



100 

 

 
 

berpandangan bahwa penafsiran al-Qur‟an mesti mengikuti secara 

ketat (bunyi) teks/nash dan mengadopsi pendekatan kebahasaan 

(linguistik) terhadap teks. Bagi tekstualis makna atau arti al-Qur‟an 

adalah tetap (fixed), artinya pemahaman yang dimunculkan kurang 

memandang penting sisi humanitas, humaniora dan dinamika saintis-

ekologis era kini.211 

Sementara metode kontekstual (tarikhiyyah-maqasidiyyah) 

lebih menimbang atau mengikutsertakan dinamika historis, filosofis 

dan sosial-budaya secara cermat dan holistik serta melihat prospektif 

tujuan yang ingin dicapai dalam semangat beragama.212 Para penafsir 

kontekstualis adalah penafsiran yang menekankan pentingnya 

memahami konteks sejarah, sosial, budaya, dan etika serta hukum 

(ethico-legal) dari sisi kedalaman al-Qur‟an. Maka kalangan 

kontekstualis berpandangan bahwa al-Qur‟an itu sangat terbuka dan 

menyesuaikan dengan kebutuhan zaman yang tentunya tidak 

meninggalkan sisi keabsahannya. 

c. Membangun Metode Penafsiran Kontekstual-Progresif 

Beberapa tokoh, pemikir dan cendekiawan Muslim era 

kontemporer ini terus berusaha menggaungkan betapa perlunya 

membangun penafsiran kontekstual-progresif sebagai jawaban 

problematika studi Islam dan keberagamaan umat Islam hari ini yang 

seakan kaku, keras dan menakutkan. Penguasaan keilmuan dan 

                                                           
211

 Ibid. hlm. 204-207 
212

 Ibid. hlm. 204-208 



101 

 

 
 

keahlian yang multidisiplin sangat diperlukan dalam mengangkat dan 

membumikan metode penafsiran kontekstual-progresif ini, dimana 

tidak hanya linguistik (kebahasaan), melainkan ilmu-ilmu sosial, 

filsafat, budaya, sains modern dan lainnya perlu disentuh dan 

diikutsertakan. 

Mengutip pernyataan M. Amin Abdullah bahwa kunci dasar 

tafsir kontekstual-progresif meliputi 2 prinsip; pertama, makna atau 

arti bercorak interaktif, yakni pembaca (reader) sebagai umat yang 

memiliki multi keahlian ikut serta dan aktif (participant) merumuskan 

makna, bukan passif. Kedua, makna teks atau nash sejatinya adalah 

cair (fluid), tergantung waktu, konteks penggunaan bahasa dan 

keadaan sosial-sejarah.213 Senada dengan Hassan Hanafi memaknai 

tafsir sebagai jawaban teoretis yang dirumuskan al-Qur‟an terhadap 

beragam persoalan kemasyarakatan dalam dataran praksis dan tidak 

berhenti pada level teoritis belaka. Sehingga kesenjangan antara ideal 

(das sollen) dan riil (das sein) dapat diminimalisir.214 

1) Asbab al-Nuzul al-Qadim dan Asbab al-Nuzul al-Jadid 

Dalam tataran teknis menunjukkan problematika dimana tidak 

seimbangnya pemahaman tentang asbab al-Nuzul al-Qadim dan asbab 

al-Nuzul al-Jadid. Asbab al-Nuzul bagi penafsiran kontekstual 

progressif perlu melibatkan makna ayat al-Qur‟an dalam konteks 

dinamika nilai-nilai baru-modern, seperti hak asasi manusia, 

                                                           
213

 Ibid. hlm. 210. 
214

 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, (LKiS, Yogyakarta, 2010), cet. 

Ke-1, hlm. 170. 



102 

 

 
 

spiritualitas, saintis-ekologis dan model-model yang muncul era 

kontemporer ini. 

2) Tafsir Maqasidi: dari Qira‟ah Taqlidiyyah ke Tarikhiyyah 

Maqasidiyyah 

Merujuk pada pendekatan tafsir kontekstual progresif yang diajukan 

M. Amin Abdullah, ada 6 system pendekatan; pertama, fitur kognitif 

(perlunya memisahkan) antara wahyu dan penafsiran), kedua, fitur 

holistik (memperkuat dengan berbagai nash/teks lain), ketiga, fitur 

keterbukaan (berpandangan universal dan melihat konteksnya), 

keempat, fitur hierarki-saling keterkaitan (melibatkan sisi humanitas, 

humaniora dan saintis-ekologis). Kelima, fitur multi-dimensional 

(memperluas jangkauan dan mempertautkan dengan disiplin lainnya), 

keenam, fitur tujuan (mengedepankan maksud dan tujuan yang ingin 

dicapai).215 

Menarik mencermati langkah-langkah penafsiran yang 

dimunculkan Abdul Mustaqim sebagai bagian dari kontekstual-progresif 

meliputi:216 

a. Perlunya merumuskan komitmen terhadap problema sosial-

kemasyarakatan. Penafsiran yang muncul harus dilandasi oleh 

keprihatinan-keprihatinan atas kondisi kontemporernya. 

b. Perlunya melihat asbab lahirnya teks al-Qur‟an yang didahului oleh 

realitas, dan merumuskan tujuan penafsirannya. 

                                                           
215

 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin & Transdisiplin, Op. Cit., hlm. 214-

219. 
216

 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Op. Cit., hlm. 169-170. 



103 

 

 
 

c. Harus dapat menginventarisasikan ayat-ayat atau tema-tema dan sub 

bahasan tafsir dengan isu atau istilah yang menjadi bahasan. 

d. Menginventarisasi bentuk-bentuk linguistik atau bahasa untuk 

diklasifikasikan. 

e. Membangun struktur makna yang tepat dengan sasaran yang dituju 

sehingga makna dan objek menjadi satu kesatuan. 

f. Melakukan analisis terhadap problema faktual dalam situasi empirik 

(realitas) yang dihadapi penafsir, misalnya isu kemiskinan, penindasan 

dan pelanggaran hak asasi manusia. 

g. Membandingkan struktur ideal sebagai hasil deduksi teks dengan 

problem faktual yang diinduksikan dari realitas empirik melalui 

perhitungan statistik dan ilmu sosial. 

h. Menggambarkan rumusan praktis sebagai langkah akhir proses 

penafsiran yang transformatif. Inilah yang oleh Hassan Hanafi sebagai 

penafsiran dari realitas menuju teks dan dari teks menuju realitas. 

2. Rekonstruksi Metodologis Studi Islam Sebuah Keniscayaan 

Sebagaimana pandangan penulis pada sub bahasan sebelumnya 

bahwa perlunya pembaruan pemikiran pendidikan Islam yang harmonis, 

emansifatoris dan berwawasan worldview dalam suasana dewasa ini, 

dimana perkembangan sains dan teknologis bergerak begitu cepat ibarat 

kilatan petir yang tentu saja siap menyambar dan menghanguskan kinerja 

pendidikan Islam itu sendiri. Pembaruan pendidikan Islam khususnya 

metodologis epistemologis menjadi kebutuhan mendesak dengan 



104 

 

 
 

menjadikan kecerdasan spiritual sebagai mitra kerja substantif filosofis 

yang dirumuskan sedemikian rupa sebuah upaya menjawab kebutuhan 

kinerja pendidikan Islam dalam lingkup dinamika sains dan teknologi, 

sosial, masyarakat, ekonomi dan lingkungan sekitarnya. 

Hal serupa juga dikuatkan tokoh-tokoh pemikiran pendidikan 

Islam kontemporer, misalnya Amril M. menekankan rekonstruksi 

pembelajaran akhlak dan moral secara metodis.217 Amril memandang 

pembelajaran akhlak dan moral masih bersifat verbalistik-mekanistik, 

lebih mengutamakan perilaku akhlak dan moral konsumtif dan pasif, 

bukan sebaliknya perilaku akhlak dan moral yang produktif, progresif dan 

transformatif. Lebih lanjut Amril M. menambahkan bahwa kondisi 

perilaku akhlak dan moral sebagaimana dimaksud sesungguhnya erat 

kaitannya dengan metodologis pendidikan Islam yang dinilai sangat 

indoktrinatif, habits, reward and funisment, kurang memperhatikan peran 

peserta didik pada konteks sosial dan masyarakat.218 Begitu pun dalam 

penataan kurikulum yang berwatak dikotomis dan atoministik, merupakan 

bagian kinerja pendidikan Islam pada tatanan metodologis yang 

sepatutnya diakhiri melalui rekonstruksi pemikiran pendidikan Islam. 

M. Amin Abdullah juga mengisyaratkan dengan menyatakan 

bahwa pembaruan metode dan strategis studi Islam sebuah keniscayaan 

khususnya studi pendidikan Islam.219 Penegasan beliau dalam hal ini 

bukan tanpa dasar, melainkan munculnya spirit pemikir Muslim 

                                                           
217

 Amril M., Pendidikan Nilai Akhlak, Op. Cit., hlm. 89. 
218

 Ibid. 
219

 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin & Transdisiplin, Op. Cit., hlm. 20. 



105 

 

 
 

kontemporer yang begitu besar perhatiannya dalam menanggapi fenomena 

dan isu studi pendidikan Islam dewasa ini. Sebut saja Ibrahim M. Abu 

Rabi‟, Abdolkarim Soroush Abdullah Saeed, Jaser Auda dan Hamid Hasan 

Bilgrami. 

Demikian pula adanya ketimpangan realitas yang seharusnya 

namun tidak sesuai faktanya, dengan tidak menyebut kelalaian kinerja 

pendidikan Islam era kekinian merupakan bagian perilaku pendidikan 

Islam saat ini yang lebih menampilkan kinerja prosedural, antagonistik, 

menentang arus perdamaian dan kesejukan dalam tatanan kehidupan 

sosial, ekonomi, politik, dan teologis. Demikian itu mendorong pentingnya 

rekonstruksi metodologis pendidikan Islam, sebagai upaya menghasilkan 

sikap dan perilaku produktif, aplikatif, terbuka, dan keakraban dalam 

suasana harmonis dialogis pada tatanan hubungan sosial, masyarakat, dan 

lingkungan sekitarnya. Dinamika fenomena dimaksud juga dirasakan dan 

menjadi kerisauan, kegelisahan sekaligus kegalauan al-Azhar terhadap 

arah dakwah dan pendidikan Islam kontemporer. Responsif ini menandai 

diselenggarakannya seminar internasional dengan mengundang banyak 

ulama, mufti, cendekiawan Muslim dari hampir seluruh dunia Muslim di 

kairo, mesir pada tanggal 27-28 Januari 2020 oleh rektor Universitas al-

Azhar, Prof. Dr. Ahmed Thayyib: 

Dalam seminar beliau melontarkan pertanyaan terkait mengapa dakwah 

Islam sekarang cenderung bermuatan atau berbau ta‟assub 

(memperkuat identitas pribadi, kelompok dan komunal dibalut agama) 

yang menjurus ke arah kekerasan („unf) dan membenci orang lain yang 

tidak segolongan dan seagama (karahiyyah al-Ghair; Rafdhu al-Ghair; 

xenophobia). Isu agama dimanfaatkan oleh berbagai kepentingan 



106 

 

 
 

pribadi dan kelompok. Tuhan dan Agama di bawa-bawa sebagai senjata 

komunal dan psikolog untuk menyulut emosi pribadi dan kerumunan 

Massa. Jika kecenderungan Islam seperti itu, bagaimana pendidikan 

Islam?220 

Lebih lanjut juga dimunculkan beberapa fenomena terkait sebagai 

landasan pentingnya pembaruan pendidikan Islam. Misalnya peristiwa 

berdarah bentrokan komunitas Hindu dan Islam di New Delhi pada 

minggu terakhir bulan februari 2020. Belum lagi peristiwa Muslim di 

Myanmar di bawah pemerintahan mayoritas Buddha. Terlebih di tanah air 

kita sendiri, relasi antar umat beragama semakin memanas dan kian 

meningkat tiada henti yang tidak berkesudahan.221 Ziarah epistemologis 

historis mengingatkan pada peristiwa Ambon, Poso, Tolikara di Papua,222 

pemboman gereja di Surabaya,223 dan baru-baru ini dihebohkan dengan 

Aksi Bom bunuh diri di Makasar.224 

Berbagai latar belakang peristiwa menyedihkan dan memilukan di 

atas, meniscayakan pembaruan pendidikan Islam yang orientasinya hidup 

rukun, damai, berdampingan tanpa menghilangkan jati diri teologis 

masing-masing. Agama memang tidak dapat dihilangkan dari muka bumi 

betapapun hebatnya arus modernitas dan ilmu pengetahuan dalam lingkup 

manusia modern dan postmodern. Namun, pertanyaan fundamental nya 

                                                           
220

 https://kemenag.go.id/read/konferensi-internasional-al-azhar-hasilkan-29-rumusan-

pembaharuan-pemikiran- Islam-ggenk. Diakses pada Rabu, 1 Juli 2021 pukul 08.56 Wib. 
221

 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin & Transdisiplin, Op. Cit., hlm. 222. 
222

 Redaksi, beritakawanua.com, Kenangan Pahit, Desember 1998 Kerusuhan Poso 

Meletus, <http://beritakawanua.com/berita/Nusantara/kenangan-pahit-desember-1998-kerusuhan-

poso-meletus. Diakses pada Rabu, 01 Juli 2021 pukul 09.03 Wib. 
223

 https://www.liputan6.com/tag/bom-surabaya. Diakses pada Rabu, 1 Juli 2021 pukul 

09.06 Wib. 
224

 Sebuah fenomena miris yang menjadi catatan penting umat Islam bahwa pendidikan 

Islam meniscayakan keterbukaan, tidak rigid dan kaku, sehingga Islam dipahami bukan sekadar 

ritual Ibadah semata. https://news.detik.com/berita-jawa-timur/d-5512863/sikapi-bom-makassar-

gusdurian-jombang-kecam-kekerasannya-jangan-ag. 



107 

 

 
 

ialah pemahaman agama yang seperti apa yang kondusif dan harmonis 

antar berbagai kelompok umat beragama? 

Strategi pendidikan kecerdasan spiritual dalam pendidikan Islam 

merupakan salah satu pilihan produktif dan solutif sebagai upaya melerai 

sekaligus memutus ikatan kekakuan, dogmatis dan antagonistik dari 

perilaku yang dihasilkan kinerja pendidikan selama ini. Keniscayaan 

kinerja metodologis epistemologis pendidikan Islam berupa; metode dan 

strategis worldview yang menjadikan kecerdasan spiritual (SQ) sebagai 

pisau kritis dan rasionalitas (substantif filosofis), mau tidak mau, suka 

ataupun tidak suka, harus diupayakan dalam kinerja nyata pendidikan 

Islam khususnya. 

3. Mentalitas Keilmuan Worldview Sebuah Responsif Pemikir Muslim 

Kontemporer 

Sebagaimana telah disinggung sebelumnya bahwa munculnya 

spirit pemikir Muslim kontemporer seperti; Ibrahim M. Abu Rabi‟, 

Abdolkarim Soroush Abdullah Saeed, Jaser Auda dan Hamid Hasan 

Bilgrami merupakan responsif dalam suasana ruang dan waktu relasi baru 

antara agama, ilmu, dan budaya, perlu disentuh dengan mentalitas 

keilmuan Worldview. Para pemikir dimaksud seyogianya memahami 

bagaimana struktur dasar bangunan yang melandasi cara berpikir umat 

manusia (humanities) secara umum dan bagaimana struktur dasar 

bangunan cara berpikir keagamaan Islam secara khusus („ulum al-din). 



108 

 

 
 

Dengan menyebut epistemologis keilmuan agama („Ulum al-din), 

mau tidak mau, para ahli, peneliti, dan para pengguna keilmuan agama 

mesti bersedia mempertautkan bangunan keilmuan atau pendekatan 

keilmuan usul al-fiqh dengan berbagai cabang ilmu ikutan nya (fikih 

kalam, tafsir, hadis), sedangkan dalam sains, perubahan sosial, negara-

bangsa dan peradaban global melibatkan pengalaman umat manusia 

(human experiences) pada umumnya. Artinya, human experiences akan 

melibatkan ruang lingkup cara berpikir manusia secara lebih umum 

(rationality), metode berpikir ilmu pengetahuan (method and approach) 

serta nilai-nilai baru (values) yang muncul akibat perjumpaan antara 

ketiganya.225 

Tikungan yang tajam antara corak berpikir dalam menganalisis dan 

memetakan persoalan sosial-keagamaan inilah sejatinya menjadi tema 

sentral dalam upaya merekonstruksi dan membangun paradigma 

epistemologis keilmuan Islam kontemporer, termasuk di dalamnya trilogi 

keilmuan pendidikan Islam (akidah, ibadah dan akhlak) yang sedang 

diupayakan dan dirumuskan ulang secara serius oleh para pembaru, teolog, 

serta pemikir Muslim kontemporer sebagaimana dimaksudkan. Ragam 

pemikir Muslim kontemporer dapat menjadi gambaran bagaimana mereka 

merespons perkembangan zaman dan perubahan sosial yang berlangsung 

di era sekarang dan implikasi dalam rancang bangun strategis studi Islam 

dan studi agama kontemporer. 

                                                           
225

 Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin & Transdisiplin, Op. Cit., hlm. 8. 



109 

 

 
 

Berikut dipaparkan secara sederhana tentang konsep rekonstruksi 

pemikiran sarjana kontemporer: 

Ibrahim M. Abu Rabi‟ (Studi Islam Multiperspektif) merupakan 

intelektual Muslim asal palestina yang mengajar di beberapa universitas di 

Barat dan Timur, pernah menjabat Dewan Redaksi jurnal Muslim World. 

Buku terakhir yang diedit, The Contemporary Arab Reader on Political 

Islam, 2010.226 

Tatkala melihat perkembangan pendidikan Islam kontemporer, 

beliau memandang bahwa pendidikan Islam umumnya masih konservatif, 

miskin metode dan tidak kaya perspektif, sehingga perspektif sosial 

hampir-hampir tidak diperhitungkan. Selain itu, beberapa negara 

berpenduduk Muslim menganggap tidak penting ilmu pengetahuan sosial, 

termasuk filsafat kritis (critical philosophy), bahkan sosiologi agama 

dianggap bid‟ah. Hal ini menggambarkan bahwa „ulum al-din (ilmu-ilmu 

agama Islam) merasa tidak perlu analisis dan pandangan disiplin keilmuan 

lain, seperti sains, keilmuan sosial maupun humaniora.227 

Bagi Ibrahim M. Abu Rabi‟, seharusnya studi Islam kontemporer 

dan studi tafsir, kalam, termasuk fikih di dalamnya perlu diperkaya 

berbagai perspektif. Setidaknya ada empat perspektif yang harus saling 

menguatkan. 

Pertama, Perspektif Ideologis atau Islam resmi, dimaksudkan bahwa 

Islam tidak dapat diperbedakan dan dicirikan semata karena inti 

kesuciannya, melainkan Islam atau Muslim sebagai komunitas 

                                                           
226

 Ibid. hlm. 8-9. 
227

 Ibid. 



110 

 

 
 

pemeluk agama telah dimaknai berbagai definisi dan arti. Kedua, 

perspektif teologis, dimaksudkan bahwa pemikiran Islam sebagai 

sistem kepercayaan yang terbuka. Dengan kata lain, seseorang dapat 

memahami watak teologis Islam sejak dari perspektif agama-agama, 

sampai pandang Islam secara teologis yang inklusif, yaitu keesaan 

Tuhan. Ketiga, Nash dimaksudkan bahwa al-Qur‟an dan al-Hadis 

sebagai inti dan landasan utama sekaligus fondasi teologis Islam. 

Sejak awal mulanya hubungan dialektis antara teks dan sejarah 

manusia, antara teks dan pemikiran manusia telah ada. Artinya, 

sejarah budaya dan pemikiran Muslim sejak dulu hingga sekarang 

merupakan hubungan saling tukar tempat (interchange) yang 

kompleks antara sisi “kemanusiaan (humanity) dan “sisi keilahian” 

(divinity), atau antara teks-teks keagamaan dan faktor-faktor sosial-

ekonomi dan politik. Keempat, fakta antropologis yang sangat luas, 

dimaksudkan bahwa benar bahwa pokok ajaran Islam bercorak 

normatif, namun, dalam evolusi perjalanan sejarahnya yang panjang, 

Islam telah mendorong lahirnya tradisi politik, filosofis, literer, sosial, 

dan kultural yang sangat kompleks. Islam telah menjadi isu kekuatan 

sosial, politik, dan organisasi yang menarik. Hanya saja perlu dicatat 

bahwa gerakan-gerakan politik dan intelektual berbagai macam telah 

menafsirkan tradisi ini secara berbeda-beda antara yang satu dan 

lainnya. Dalam pengertian seperti itu, maka tradisi dimaksud dapat 

merupakan kekuatan yang bercorak pasif atau revolusioner.228 

Dari pandangan Ibrahim M. Abu Rabi‟ di atas menunjukkan 

kenyataan bahwa Islam dapat dilihat dari perspektif ideologis, teologis, 

Nash atau teks maupun antropologis. Bukan hanya dilihat dari mono atau 

single perspektif. 

Abdolkarim Soroush (Pengembangan Pemikiran Agama) adalah 

intelektual kelahiran Iran yang mengajar di Amerika. Salah satu buah 

pikirannya diedit oleh Mahmoud Sadri & Ahmad Sadri, berjudul Reason, 

Freedom, and Democracy in Islam: Essential Writings of Abdulkarim 

Soroush. Menurutnya, kemajuan ilmu pengetahuan, perkembangan 

intelektual, dan mekarnya pengalaman kehidupan manusia (human 

                                                           
228

 Mubin, N., “History (Education) Of Modern Islam in The Perspective Of Ibrahim M. 

Abu-Rabi‟.” Paramurobi: Jurnal Pendidikan Agama Islam 1 (2), 2018, hlm. 137–1139. 

<https://doi.org/10.32699/paramurobi.v1i2.533> 



111 

 

 
 

experience), secara perlahan tetapi pasti akan bersentuhan dengan 

bangunan, struktur, dan isi (content) ilmu pengetahuan keagamaan. Tidak 

ada yang tetap di dunia ini, yang tetap hanyalah perubahan itu sendiri. 

Klaim pengetahuan keagamaan Islam yang secara tegas membedakan 

wilayah qat‟iy dan zanny menjadi persoalan dan dapat diuji ulang.229 

Abdolkarim Soroush menambahkan bahwa dalam menghadapi 

perubahan sosial yang deras dan dahsyat, Muslim kontemporer harus 

mampu membedakan antara agama (religion) dan ilmu-ilmu keagamaan 

(the science of religion), antara Islam dan ilmu-ilmu ke Islaman. 

Dimaksudkan ilmu-ilmu keagamaan adalah relatif, sebab terikat dengan 

susunan presupposisi-presupposisi atau dugaan-dugaan dan asumsi-asumsi 

dasar yang dibangun sebelumnya, ilmu-ilmu agama akan terikat pada 

ruang dan waktu. Sementara Agama Wahyu (Revealed Religion) memang 

benar dan bebas dari kontradiksi-kontradiksi. Agama memang sempurna 

dan komprehensif, tetapi ilmu-ilmu keagamaan tidaklah demikian. Maka, 

perlu didudukkan bahwa agama adalah memang suci atau divine, 

sedangkan penafsiran atau interpretation agama bersifat manusiawi dan 

duniawi.230 

Ketidakmampuan membedakan antara keduanya, menyebabkan 

macetnya perkembangan ilmu pengetahuan agama dan pengetahuan 

                                                           
229

 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin & Transdisiplin, Op. Cit., hlm. 11-12. 
230

 Zohouri, P., “Pluralism in Contemporary Islamic Thought: The Case of Mohammed 

Arkoun, Nasr Hamid Abu Zayd and Abdolkarim Soroush,” In Philosophy and Politics-Critical 

Explorations, Vol. 16, pp., (2021), hlm. 149–169. <Springer Science and Business Media B.V. 

https://doi.org/10.1007/978-3-030-66089-5_9> Lihat juga Akbar, A., & Saeed, A. Abdolkarim 

Soroush, In Contemporary Approaches to the Qurʾan and Its Interpretation in Iran, (pp. 2019), hlm. 

57–74). <Routledge. https://doi.org/10.4324/9780367272067-4> 



112 

 

 
 

agama Islam khususnya studi pendidikan Islam. Implikasi kejumudan 

pendidikan Islam akan menampilkan sikap dan perilaku merasa cepat 

puas, merasa benar sendiri tanpa menimbang kritikan keilmuan di 

sekitarnya, sedapat mungkin menghindar dari persentuhan dengan sains 

modern, ilmu-ilmu sosial dan humaniora kontemporer, termasuk 

meninggalkan kritik dari perspektif spiritual question (SQ).231 

Lebih lanjut Abdolkarim Soroush menyebutkan bahwa 

persentuhan antara keilmuan agama dengan keilmuan dan perspektif lain, 

bukan doktrin agamanya dan ritual keagamaan nya yang dihilangkan atau 

diubah apalagi sampai menggantinya dengan yang lain. Juga bukan text-

nya diganti dengan yang lain. Melainkan, perspektif manusia terhadap 

agama lah yang disesuaikan dengan tantangan, tuntutan, dan kondisi yang 

mengitari nya.232 Hal ini tentunya akan meretas ikatan dikotomis kinerja 

pendidikan Islam yang selalu rigid, dogmatis, antagonistik dan tidak 

terbuka terhadap dinamika disiplin lainnya. 

Abdullah Saeed (Ijtihad Progresif) pernah menjabat Direktur pada 

Asia Institute, Universitas Melbourne, Direktur Center for the Study of 

Contemporary Islam, University of Melbourne, Sultan Oman Professor of 

Arab and Islamic Studies, University of Melbourne, Adjunct Professor 

pada Faculty of Law, University of Melbourne. Riwayat pendidikan, 

Arabic Language Study, Institute of Arabic Language, Saudi Arabia, 

                                                           
231

 Tofighi, F., “the Prophetic and the Limitation of Authority in Modernist Islam,” 

Political Theology 21 (1–2), 2020, h, 126–141. 

<https://doi.org/10.1080/1462317X.2020.1726590> 
232

 Ibid. 



113 

 

 
 

1977-79, High School Certificate, Secondary Institute, Saudi Arabia, 

1979-82, Bachelor of Arts, Arabic Literature and Islamic Studies, Islamic 

University, Saudi Arabia, 1982-1986. Master of Arts Preliminary, Middle 

Eastern Studies, University of Melbourne, Australia. Master of Arts, 

Applied Linguistics, University of Melbourne, Australia, 1992-1994, 

Doctor of Philosophy, Islamic Studies, University of Melbourne, 

Australia, 1988-1992.233 

Abdullah Saeed adalah cendekiawan Muslin yang mempunyai dua 

tradisi keilmuan. Pendidikan Bahasa dan Sastra Arab dan „Ulum al-Din di 

Saudi Arabia dan dilanjutkan studi ke Islaman di Melbourne Australia. 

Pada dirinya ada spirit bagaimana ajaran-ajaran Islam itu shalih li kulli 

zaman wa makan (bisa berlaku di segala tempat dan waktu) tidak saja 

untuk penduduk yang mayoritas menganut agama Islam, tetapi juga dalam 

konteks kehidupan komunitas Muslim sebagai minoritas yang tinggal di 

negara-negara Barat. Spirit semacam inilah yang ia sebut sebagai Islam 

Progresif. Subjeknya disebut Muslim Progresif. “ Islam progresif 

merupakan upaya untuk mengaktifkan kembali dimensi progresifitas Islam 

melalui fresh ijtihad yang dalam kurun waktu yang cukup lama mati suri 

ditindas oleh dominasi teks.” Metode berpikir yang digunakan oleh 

Muslim progresif inilah yang disebutnya dengan istilah progressive-

ijtihadi.234 

                                                           
233

 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin & Transdisiplin, Op. Cit., hlm. 11-12. 
234

 Ummah, S. C., “Metode tafsir kontemporer Abdullah Saeed,” HUMANIKA 18 (2), 

(2019), hlm. 126–142. <https://doi.org/10.21831/hum.v18i2.29241> 



114 

 

 
 

Jaser Auda (Perluasan Maqashid Syariah) adalah Associate 

Professor di Fakultas Studi Islam Oatar (QFTS) dengan fokus kajian 

Kebijakan Publik dalam program Studi Islam. Dia adalah anggota pendiri 

Persatuan Ulama Muslim Internasional, yang berbasis di Dublin: anggota 

Dewan Akademik Institut Internasional Pemikiran Islam di London, 

Inggris: anggota Institut Internasional Advanced Sistem Research (IIAS), 

Kanada, anggota pengawas Global Pusat Studi Peradaban (GCSC), 

Inggris: anggota Dewan Eksekutif Asosiasi Ilmuwan Muslim Sosial 

(AMSS), Inggris: anggota Forum perlawanan Islamofhobia dan Racism 

(FAIR), Inggris dan konsultan untuk Islamonline.net. Ia memperoleh gelas 

Ph. D dari University of Wales, Inggris, pada konsentrasi Filsafat Hukum 

Islam tahun 2008. Gelar Ph. D yang kedua diperoleh dari Universitas 

Waterloo, Kanada, dalam kajian Analisis Sistem tahun 2006. Master Figh 

diperoleh dari Universitas Islam Amerika, Michigan, pada fokus kajian 

tujuan Hukum Islam (Mugasid al-Syari'ah) tahun 2004. Gelar BA 

diperoleh dari jurusan Islamic Studies pada Islamic American University, 

USA, tahun 2001 dan gelar BSc diperoleh dari Engineering Cairo 

University, Egypt Course Av., tahun 1988. Ia memperoleh pendidikan Al-

Qur‟an dan ilmu-ilmu Islam d Masjid al-Azhar, Kairo.235 

Dari autobiografi di atas menunjukkan kegelisahan akademik 

seorang Jasser Auda ketika bergumul dalam persoalan ijtihad dan jihad 

berpikir untuk memperbarui dan mengembangkan teori hukum Islam 

                                                           
235

 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin & Transdisiplin, Op. Cit., hlm. 13-14. 



115 

 

 
 

tradisional. Baginya, setiap klaim atau slogan yang menyatakan: “pintu 

ijtihad tidak tertutup” maupun “membuka pintu ijtihad adalah merupakan 

suatu keharusan”, sama-sama mengalami jalan buntu (intellectual 

impasse) karena menurutnya belum tergambar secara jelas bagaimana 

metode dan pendekatan yang digunakan dan bagaimana aplikasi dan 

realisasinya di lapangan, khususnya dalam pengembangan dan pembaruan 

kurikulum, silabi, dan buku literatur standar yang digunakan. Seperti 

Mohammad Shahrur dari Syiria, dia adalah berlatar belakang pendidikan 

teknik/insinyur. Berbekal keahlian dalam dua bidang keilmuan, yaitu 

metode sains dan metode agama inilah ia ingin menyumbangkan keahlian 

dan keilmuan nya untuk membantu rekan-rekannya yang menghadapi 

jalan buntu intelektual ketika hendak membuka pintu ijtihad.236 

Hamid Hasan Bilgrami dan Syed Ali Ashraf 

Dr. Syed Hamid Hasan telah menerima gelar PhD di bidang Ilmu 

Komputer dari India, MSc Statistik dari AMU, India. Ia juga telah 

menyelesaikan Diploma Pascasarjana bidang Ilmu Komputer dari 

universitas yang sama. Prof. Hamid telah bekerja sebagai Kepala 

departemen Ilmu Komputer di AMU, India dan juga Kepala departemen 

TI di Musana College of Technology, Kesultanan Oman. Dr. Hamid 

bekerja sebagai Profesor di departemen Sistem Informasi, fakultas 

Komputer dan Teknologi Informasi dan memimpin Kelompok Riset 

                                                           
236

 Anshori, T., “Menuju Fiqih Progresif (Fiqih Modern Berdasarkan Maqashid Al Syariah 

Perspektif Jaser Auda),” Al-Syakhsiyyah: Journal of Law & Family Studies 2 (1), (2020), hlm. 

168-181. <https://doi.org/10.21154/syakhsiyyah,v2i1.2166> 



116 

 

 
 

Keamanan Informasi, Universitas King Abdul Aziz, Kerajaan Arab 

Saudi.237 

Dia adalah peninjau berbagai artikel penelitian dari Jurnal 

Internasional dan konferensi yang diulas. Dia termasuk dalam Panel wasit 

“Jurnal kesehatan masyarakat India”, juga Kepala Koordinator Konferensi 

Nasional tentang “Vokasiisasi” Pendidikan Komputer yang diadakan pada 

28-29 September 1996 di AMU Aligarh-India. Anggota IEEE, anggota 

seumur hidup Masyarakat Komputer India, Masyarakat India untuk 

Industri dan Matematika yang Dapat Berlaku (ISIAM), Rekan Asosiasi 

Nasional Pendidik & Pelatih Komputer (FNACET), India. Bilgrami juga 

memiliki 26 artikel penelitian dalam konferensi & jurnal untuk 

penghargaannya. Minat penelitian adalah e-Security dan Cryptography.238 

Sementara Profesor Syed Ali Ashraf seorang cendekiawan Muslim 

yang lahir di Dhaka, Bangladesh pada 1 Januari 1925. Beliau adalah 

Profesor Bahasa Inggris dan Kepala Departemen Bahasa Inggris, 

Universitas Karachi tahun 1956-1973. Dia juga pernah menjabat sebagai 

Direktur Jenderal dari Pusat Pendidikan Islam tingkat dunia pada tahun 

1980-1998. Selain itu dia pernah menjabat sebagai Direktur Jenderal 

Akademi Islam di Cambridge pada tahun 1983-1998. Dia juga menjadi 

                                                           
237

 H, H, Bilgrami, “The concept of an Islamic University (Introductory Monographs on 

Islamic education),” Paperback – January 1, 1985, 

https://www.amazon.com/gp/product/0340360453/ref=dbs-a-def-rwt-bibl-vppi-i0. Diakses pada 

Sabtu, 3 Juli 2021 pukul 07.38 Wib. 
238

 Altbach, P. G., “the Concept of an Islamic University,” H, H, Bilgrami, S. A. Ashraf, 

Comparative Education Review 30 (1), (1986), hlm. 191.< https://doi.org/10.1086/446587> 



117 

 

 
 

Wakil Rektor Universitas Dhaka 1997-1998. Beliau meninggal di 

Cambridge, England pada hari Jumat, 7 Agustus 1998.239 

Beliau menerima pendidikan dasar dan menengah di Dhaka. 

Setelah menyelesaikan pendidikan tingkat Master Pada jurusan Bahasa 

Inggris di Universitas Dhaka, dia pergi ke Cambridge untuk menempuh 

pendidikan tingkat doktor di Fitzwilliam College. Ia memulai kariernya 

menjadi dosen dan seorang reader bahasa Inggris di Universitas Dhaka 

pada tahun 1949, ketua Jurusan Bahasa Inggris pada Universitas Rajshashi 

pada tahun 1954-1956, Guru Besar, ketua Jurusan Bahasa Inggris pada 

Universitas Karachi, Pakistan tahun 1956-1973, di Universitas King Abdul 

Azis, Makkah pada tahun 1974-1977, dan menjadi Guru Besar pada 

Universitas King Abdul Azis Jeddah pada tahun 1977-1984.240 

Diantara karya-karyanya yang berkenaan dengan pendidikan 

adalah dia menjadi general editor dari enam buku dalam seri Islamic 

Education (yang diterbitkan oleh Hodder and Stoughton). Bersama-sama 

dengan cendekiawan Muslim lain ia menulis: Crisis in Muslim Education 

(1978), the Concept of an Islamic University (1985), New Horizons in 

Muslim Education (1985). Selain itu, ia merupakan pendiri dan editor 

jurnal Muslim Education Quarterly sejak 1993-1998. Bersama Professor 

Paul Hirst, S.A. Ashraf menulis buku Religion and Education: Islamic and 

Christian Approcahes. Selain itu, S.A. Ashraf juga seorang puitis, kritikus 

                                                           
239

 Syed Ali Ashraf, “The Religious Approach to Religious Education: The Methodology 

of Awakening and Disciplining the Religious Sensibility,” In Priorities in Religious Education, 

(pp. 2021), hlm. 90–101. <Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203209615-15> 
240

 Ibid. 



118 

 

 
 

sastra dan penulis baik dalam bahasa Inggris maupun bahasa Bengal. 

Bidang keahliannya meliputi Islamisasi pendidikan (terutama konsep 

Islam tentang pendidikan), desain kurikulum dan metodologi pengajaran, 

bahasa dan sastra Inggris, kebudayaan Islam, serta hubungan Islam dengan 

Barat.241 

Adapun konsep pemikiran Hamid Hasan Bilgrami dan Syed Ali 

Ashraf tentang universitas sebagai berikut:242 

Pertama, konsep pendidikan yang lebih luas dan landasan umum 

yang terpadu. Konsep ini menekankan bahwa universitas tidak hanya 

terikat pada studi ilmu-ilmu tradisional, melainkan mengajarkan ilmu 

pengetahuan yang lebih luas untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan 

akhirat. Ilmu-ilmu yang diajarkan dalam universitas Islam harus bersifat 

terpadu dan sesuai dengan prinsip ajaran Islam yang berdasarkan pada 

ajaran tauhid. Sehingga berbagai pengetahuan modern (barat) yang sudah 

tersebar harus mengalami proses Islamisasi. Kedua, konseptualisasi ilmu 

pengetahuan. Universitas Islam harus memilah konsep ilmu pengetahuan 

yang sesuai dengan ajaran Islam, baik ilmu-ilmu sosial, kealaman, 

maupun humaniora. Maka, penggalakan penelitian intensif merupakan 

prioritas utama dalam membangun universitas Islam. Ketiga, kebutuhan 

tenaga (staf) yang memiliki pengabdian yang tinggi, tekun, disiplin, serta 

mempunyai pandangan yang luas dan pemahaman yang kritis. Keempat, 

adanya seleksi terhadap mutu mahasiswa yang tidak terbatas pada satu 

wilayah tertentu, tetapi dari berbagai wilayah Islam lainnya. Kelima, 

kebutuhan akan seorang organisator yang handal dan mampu membuat 

perencanaan dan pengembangan universitas. Dalam hal ini pimpinan 

universitas (rektor) diberikan kesempatan yang lebih lama untuk 

menerapkan langkah atau perencanaan tersebut (10 tahun). Keenam, 

melakukan Islamisasi terhadap berbagai cabang ilmu pengetahuan serta 

buku ajar nya bahkan metode pengajarannya. Akan tetapi, kegiatan ini 

dilakukan dengan tetap mempertahankan ciri kebebasan (liberalisme 

pendidikan) universitas yang tidak terkekang oleh kekakuan dogmatik dan 

tetap tidak menyimpang dari prinsip dasar Islam. Ketujuh adanya 

kurikulum inti yaitu al-Qur‟an dan sunah sebagai ilmu pengetahuan dasar 

bagi semua mahasiswa, dan merupakan sumber untuk menafsirkan hakikat 

manusia, untuk melatih kepribadian manusia, dan untuk merumuskan 

segala prinsip dasar bagi semua cabang ilmu pengetahuan. Kedelapan, 

                                                           
241

 Altbach, P. G., Op. Cit., hlm. 191. 
242

 Hamid Hasan Bilgrami dan Syed Ali Asyraf, Resensi; Konsep Universitas Islam dan 

Islamisasi Ilmu Pengetahuan, Tiara Wacana, Yogya Yogyakarta, 1989, hlm. 77-78. 



119 

 

 
 

pembentukan lembaga-lembaga penunjang baik untuk keperluan 

penelitian maupun untuk experiments terhadap apa yang telah dirumuskan 

seperti sekolah model. Kesembilan, perlunya dikembangkan pendidikan 

keguruan yang mengembangkan metodologi pengajaran. Dengan 

demikian universitas Islam tidak saja menghasilkan para sarjana peneliti 

yang merumuskan konsep pengetahuan secara Islam, tetapi juga sarjana 

yang menawarkan berbagai bidang studi atau semua cabang ilmu 

pengetahuan tersebut agar dapat di integrasikan pada semua tingkatan 

pendidikan. 

Dari paradigma 5 pemikir Muslim kontemporer (Ibrahim M. Abu. 

Rabi, Abdolkarim Soroush Abdullah Saeed, Jasser Auda dan Hamid 

Hasan Bilgrami dan Syed Ali Ashraf) hanyalah sebagai pijakan pemikiran 

dari sekian banyak pemikir Muslim yang lain, misalnya; Muhammad 

Shahrur, Omid Safi, Farid Esack, Ebrahim Moosa, Fatimah Mernisi, Riffat 

Hassan, Tarig Ramadan, Abdullahi Ahmed an-Naim, Mashood Baderin, 

Nidhal Guessoum, dan masih banyak yang lain. Belum lagi menyebut 

Fazlur Rahman, Hasan Hanafi, M. Arkoun, Muhammad Abid al-Jabiry, 

Ismail Raji al-Faruqi, Seyyed Hossein Nasr, Syed, Muhammad Naquib al-

Attas, Maurice Bucaille, Rashad Khalifa & Ahmed Deedat, Gulen‟s 

Schools dan lain-lain.243 

Setidaknya mereka sedikit banyak mengetahui dan memahami 

tradisi keilmuan „Ulum al-Din, al-Fikr al- Islami dan Dirasat Islamiyyah 

secara lebih utuh. Kelima pemikir di atas menggunakan epistemologis 

keilmuan modern untuk membangun pemikiran Islam yang lebih zamkany 

yakni pemikiran yang sesuai dengan tuntutan perkembangan zaman 

(waktu) dan makan (tempat). Pemikiran keagamaan Islam yang selaras 

                                                           
243

 Inti sari pemikiran yang telah di kaji dan di diskusikan pada Mata Kuliah: Integrasi 

Islam dan Sains dengan bimbingan Prof. Dr. Munzir Hitami, MA, dan Dr. Abu Anwar, M. Ag 

dalam pembelajaran kelas program Doktoral di UIN Suska Riau, Pekanbaru. 



120 

 

 
 

dengan dinamika metodis dan pendekatan keilmuan yang ada saat 

sekarang ini, tanpa meninggalkan tradisi „Ulum al-Din atau yang biasa 

disebut dengan Turats. 

Demikian itu menjadi dasar ideologis penulis dalam kajian ini 

dengan membawa peta percaturan universal epistemologis studi Islam 

khususnya pendidikan Islam dalam menghadapi dunia global melalui 

paradigma pemikir Muslim kontemporer.244 Para pemikir yang berjuang di 

tengah-tengah arus deras perubahan sosial begitu dahsyat pada era saat 

sekarang ini. Pastinya pemikir, penulis, dan peneliti tersebut dalam kadar 

yang berbeda-beda, mempunyai kemampuan untuk mendialogkan dan 

mempertautkan antara paradigma “studi Islam dan studi ilmu agama Islam 

khususnya pendidikan Islam kontemporer secara baik dan benar. 

Dengan meminjam istilah metodis M. Amin Abdullah245 yakni 

paradigma Integratif Interkonektif keilmuan (takamul al-„ulum wa izdiwaj 

al-ma‟arif, muta‟additatu al-takhassusat) sebuah keniscayaan untuk 

keilmuan agama masa sekarang, apalagi di masa mendatang. Jika tidak, 

implikasi dan konsekuensinya akan jauh lebih ruwet baik dalam tatanan 

sosial, budaya, lebih-lebih politik, baik politik lokal, regional, nasional 

maupun global. Konsep linearitas Ilmu Agama akan mengantar peserta 

                                                           
244

 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin & Transdisiplin, Op. Cit., hlm. 22. 
245

 Pemikir Muslim kontemporer seperti; Mohammad Shahrur (Syiria), Abdol karim 

Soroush (Iran-Amerika Serikat), Fatimah Mernissi (Marokko), Riffat Hassan (Pakistan), Hasan 

Hanafi (Mesir), Amina Wadud (Amerika Serikat), Nasr Hamid Abu Zaid (Mesir), Farid Esack 

(Afrika Selatan), Ebrahim Moosa (Afrika Selatan), Abdullahi Ahmed al-Naim (Sudan), Tariq 

Ramadan (Swiss), Omid Safi (Iran-Amerika Serikat), Khaled Aboe el-Fadl (Los Angeles-

California) dan lainnya seperti Mohammad Arkoun (Aljazair-Perancis), Muhammad Abid al-Jabiry 

(Marokko), belum lagi para pemikir muslim dari tanah air. 



121 

 

 
 

didik berpandangan myopic dalam melihat realitas hidup bermasyarakat, 

beragama, dan negara yang semakin hari bukannya semakin sederhana 

tetapi semakin kompleks, sekompleks kehidupan itu sendiri. Dibandingkan 

dengan ilmu-ilmu yang lain, Ilmu-ilmu Agama sungguh jauh lebih 

kompleks, sebab dalam Ilmu-ilmu Agama ada the idea of sacred, sakral, 

suci, the idea of qat‟iy (tidak boleh diubah-ubah), the idea of qat‟iy yang 

disematkan atau dilekatkan melalui pemahaman dan penafsiran subjektif 

manusia yang menyejarah dalam bentuk mazhab fikih kalam, tasawuf, 

organisasi, politik keagamaan tentang Tuhan (fidestic subjectivism). 

Tingkat ketersapaan dan dialog multidisiplin akan jauh lebih sulit, 

sudah barang tentu. Namun, dengan hadirnya para pemikir baru, yang 

berwawasan worldview, upaya untuk merambah jalan yang buntu itu akan 

terbuka, meskipun perlu kinerja yang ekstra keras dan berkesinambungan. 

4. Paradigma Integrasi Metakosmos, Mikrokosmos, dan Makrokosmos 

Sebagai Implikasi Pendidikan Islam 

Sebagaimana dimaksudkan di atas, bahwa pendidikan Islam 

merupakan relasi dialogis harmonis nilai-nilai teologis-qouliyah, nilai-nilai 

humanis-insaniyah dan nilai-nilai ekologis-kauniyah sebagai basis dan 

orientasi baik secara subtastantif filosofis maupun metodologis 

epistemologis. Dalam konteks kinerja pendidikan Islam tentunya 

hubungan yang dimaksud merupakan relasi timbal balik yang saling 

menguatkan dan sejalan antara perilaku metakosmos, makrokosmos dan 

mikrokosmos. Bukan hubungan sebab akibat, juga bukan hubungan dalam 



122 

 

 
 

pemikiran carterianims246 yakni subjek lebih mendominasi objek, 

sehingga memunculkan perilaku terkekang, terpaksa, dan terpisah dalam 

relasi metakosmos, makrokosmos dan mikrokosmos. 

Melainkan hubungan yang menampilkan perilaku yang seimbang 

pada tiga dimensi yakni metakosmos, makrokosmos dan mikrokosmos. 

Sebagaimana hal ini juga ditampilkan Amril M. bahwa dalam perspektif 

Islam manusia sebagai subjek dan alam jagat raya sebagai objek sejatinya 

merupakan dua bagian yang saling menguatkan dan tidak terpisahkan 

terutama dalam kinerja metodis pendidikan Islam.247 Hal ini menunjukkan 

bahwa betapa pentingnya peran sentral pembaruan kinerja metodis 

pendidikan Islam yang mengupayakan perilaku metakosmos, 

makrokosmos dan mikrokosmos melalui sentuhan kurikulum Merdeka 

yang holistik dan komprehensif sebagai mitra dialogis harmonis sebuah 

isyarat dari implikasi pendidikan Islam yang diharapkan. 

Dimaksudkan demikian itu bukan tanpa dasar, hal ini merujuk 

pada isyarat Amril M. yang menegaskan bahwa pendidikan Islam 

merupakan kemampuan manusia dalam memahami pesan-pesan nilai 

ideal moral dari sebuah kebenaran yang diterima atau sebuah perilaku dan 

pengalaman yang berorientasi pada nilai teologis-metakosmos, ekologis-

                                                           
246

 Amril M., Sains Islam: (Relasi Tripatrik Mikrokosmos, Makrokosmos Dan 

Metakosmos), http://amrilmansur.blogspot.com/2010/01/sains- Islam.html. Diakses pada Sabtu, 17 

Juli 2021 pukul 10.51 Wib. 
247

 Ibid. hlm. 135. 



123 

 

 
 

makrokosmos dan humanis-mikrokosmos yang tidak terikat oleh ruang 

dan waktu.248  

Konsep yang demikian itu juga dimunculkan pemikir-pemikir 

Muslim kontemporer, misalnya;249 Faiz M, Oman dan Thoresen, Elmi 

Baharuddin, Muhammad Abu D. For, al-Dzaki, Al-Nawawi, Bagheshahi 

et al., Drakulevski & Veshoska, Mohammad Sanagoei Zadeh Salovey dan 

Mayer, Goleman, Arbabisarjou, Raghib, Moayed, dan Rezazadeh M. 

Amin Abdullah Toto Tasmara, Mujib & Mudzakir, Bensaid et al., dan 

masih banyak lainnya. 

Pada intinya pemikir-pemikir kontemporer di atas menawarkan dan 

memberi isyarat tentang pentingnya kurikulum Merdeka sebagai mitra 

dialogis pemikiran studi Islam dan studi ilmu-ilmu keislaman khususnya 

kinerja pendidikan Islam. kurikulum Merdeka yang meniscayakan 

hubungan teologis-metakosmos, ekologis-makrokosmos dan humanis-

mikrokosmos merupakan kebutuhan mendesak di era kontemporer ini, 

dimana kurikulum Merdeka sebagai implikasi pendidikan Islam sangat 

memungkinkan terciptanya sikap dan perilaku peserta didik yang 

berwawasan worldview, sehingga akan tercapai lah tujuan pendidikan 

Islam yang menuntun dan membuka ruang dialogis yang harmonis, santun, 

damai, solutif, dan produktif. 

Berbicara tentang relasi metakosmos, makrokosmos dan 

mikrokosmos sebagai elemen terpadu dalam kinerja pendidikan Islam, 

                                                           
248

Amril M., meraih-kecerdasan-spiritual. Op. Cit. 
249

 Sudah dibahas definisinya pada sub bahasan sebelumnya. 



124 

 

 
 

sebaiknya dipahami dahulu tentang apa dan bagaimana sesungguhnya 

hubungan metakosmos, makrokosmos dan mikrokosmos itu. Sebagaimana 

telah disinggung di awal bahwa relasi yang dimaksudkan bukanlah 

hubungan sebab akibat yang memungkinkan salah satunya mendominasi 

dari yang lainnya, dimana subjek lebih memainkan peran tanpa memberi 

kesempatan objek untuk apa adanya, kinerja pendidikan Islam dalam hal 

ini lebih mengupayakan relasi timbal balik yang seimbang dan saling 

menguatkan antara metakosmos, makrokosmos dan mikrokosmos sebagai 

tuntutan fundamental, sosial dan moralitas. 

Dimaksudkan dengan mikrokosmos ialah manusia selaku subjek, 

sedangkan makrokosmos adalah alam jagat raya dan segala fenomena di 

dalamnya serta yang mengitari nya selaku objek. Sementara metakosmos 

ialah hal-hal yang berada di balik mikrokosmos dan makrokosmos.250 

Dalam hubungan tripatrik ini menunjukkan bahwa mikrokosmos sebagai 

pelaku dan makrokosmos sebagai objek yang berkembang sudah 

ditetapkan (Sunnah Allah) atau digariskan metakosmos. Sebagaimana 

perspektif Islam dinyatakan bahwa nilai-nilai Ilahiyah dalam metakosmos 

menyusup secara masif pada mikrokosmos dan makrokosmos. Dengan 

kata lain dapat dikatakan bahwa mikrokosmos dan makrokosmos akan 

selalu berada dalam lingkup metakosmos.251 

                                                           
250

 Amril M., Epistemologi Integratif-Interkonektif, Op. Cit., hlm. 133. Lihat Kuswoyo, 

“Pendekatan Kosmologis Dalam Pengkajian Islam,” El-Wasathiya: Jurnal Studi Agama 6, Vol. 6, 

no 1, (2018), hlm. 67–78, http://ejournal.kopertais4.or.id/mataraman/index.php/washatiya/article. 

Lihat juga Munawir Haris, “Spiritualitas Islam Dalam Trilogi Kosmos,” Op. Cit., hlm. 2. 
251

 Amril M., Epistemologi Integratif-Interkonektif, Op. Cit., hlm. 133. 



125 

 

 
 

Sedemikian rupa dalam kinerja pendidikan Islam mengupayakan 

semua pengembangan makarim syari‟ah (sosial, humaniora, ilmu dan 

sains) harus menembus wilayah metakosmos ini, sebab pada wilayah 

inilah yang menjadi basis dan orientasi utama (kurikulum Merdeka)) 

dalam menghasilkan peserta didik yang produktif. Sebab itu pula orientasi 

sikap dan perilaku dari pencarian dan pengembangan mikrokosmos dan 

makrokosmos dalam Islam mengikuti jalur wilayah metakosmos, sehingga 

kinerja pendidikan Islam yang meniscayakan kurikulum Merdeka sebagai 

mitra dialogis akan senantiasa terhubung dengan Allah Swt. Pada konteks 

ini lah sejatinya bahwa pencarian dan pengembangan mikrokosmos dan 

makrokosmos yang dihasilkan oleh peserta didik tetap mengikutkan nilai-

nilai Ilahiyah sebagai spiritnya.252 

Relasi dialogis ketiga wilayah ini sesungguhnya selalu berada 

dalam bentuk keterpaduan meskipun menempatkan wilayah metakosmos 

sebagai basis sekaligus orientasi dalam kinerja pendidikan Islam 

khususnya pada pengembangan wilayah mikrokosmos dan makrokosmos. 

Implikasinya menunjukkan sikap dan perilaku yang harmonis dalam 

interaksi pada ruang sosial, masyarakat dan alam sekitarnya. Hubungan 

harmonis wilayah metakosmos, makrokosmos dan mikrokosmos ini dapat 

dicermati dari gambar yang dimunculkan Amril M.253 berikut: 

                                                           
252

 Ibid. 
253

 Ibid. hlm. 134. 



126 

 

 
 

 

Gambar.2 

Dari gambar di atas menegaskan bahwa pola hubungan ketiga 

wilayah ini menempatkan metakosmos pada posisi yang memayungi relasi 

dua kosmos lainnya. Sederhananya, setiap pencarian dan pengembangan 

perilaku mikrokosmos terhadap makrokosmos (makarim syariah) tidak 

bertentangan atas hukum-hukum yang telah digariskan pada wilayah 

metakosmos (ahkam syariah).254 Melalui makna ini lah dapat dipahami 

nantinya bahwa sikap dan perilaku yang dihasilkan adalah sikap dan 

perilaku holistik, terbuka, santun, berkesadaran, aplikatif dan produktif. 

Mahbub Ghozali dalam penelitiannya “Kosmologi dalam Tafsir Al-

Ibriz Karya Bisri Mustafa: Relasi Tuhan, Alam dan Manusia, juga 

menyebutkan bahwa masyarakat Jawa memandang kosmos di dalamnya 

memuat relasi Tuhan dan alam terjalin sudah lama. Bahkan, jika konsep 

ini ditarik lebih jauh lagi, aktivitas yang dilakukan mereka selalu 

bergantung pada kekuatan-kekuatan alam yang diyakini sebagai tanda-

tanda yang diberikan oleh Tuhan. Alam selalu diasosiasikan sebagai 

                                                           
254

 Ibid. 



127 

 

 
 

sesuatu yang hidup dan memberikan kehidupan. Dalam Piwulang Kawruh 

Kejawen, terdapat tiga konsep keyakinan masyarakat Jawa mengenai 

hubungan manusia, Tuhan dan alam. Pertama, konsep mengenai Tuhan 

sebagai penjaga Alam (kang murbeng alam). Kedua, kesadaran akan 

wujudnya alam. Ketiga, kesadaran atas eksistensi manusia yang harus 

dijaga pola hubungannya.255 

Sementara dalam pandangan sarjana Jepang Toshihiko Izutsu 

tatkala menafsirkan hubungan tuhan, manusia, dan alam memiliki 

kesamaan dengan penafsiran sarjana Muslim, yakni dari sudut 

hermeneutik terlihat adanya relasional teologis-metakosmos, humanis-

mikrokosmos, dan ekologis-makrokosmos melalui empat kerangka; 

ontologis, tuan-hamba, etik, dan komunikatif. Izutsu menambahkan bahwa 

kitab suci al-Qur‟an tidak hanya bersifat etik tetapi juga praktik.256 

Berbeda dengan pola hubungan tripatrik kinerja pendidikan Islam 

sebagaimana dimaksud di atas, dalam kinerja pendidikan modern Barat, 

relasi mikrokosmos dan makrokosmos lebih dibentuk dalam pola 

hubungan subjek-objek (sebab akibat) di bawah tekanan deterministis 

yang sulit dipisahkan tanpa mengikutkan wilayah metakosmos. Akibatnya 

sikap dan perilaku niscaya sangat terbuka ruang melakukan manipulasi, 

kalkulasi dan objektifikasi menurut sebatas kemampuan yang dimiliki 

                                                           
255

 Mahbub Ghozali, “Kosmologi Dalam Tafsir Al-Ibriz Karya Bisri Mustafa: Relasi 

Tuhan, Alam Dan Manusia,” Al-Banjari: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Ke Islaman 19, no. 1, (2020), 

hlm. 113. <https://doi.org/10.18592/al-banjari.v19i1.3583> 
256

 Ahmad Sahidah, “Hubungan Antara Tuhan, Manusia dan Alam Dalam Al-Qur‟an: 

Aplikasi Semantik Toshihiku Izutsu,” Fikrah: Jurnal Ilmu Aqidah dan Studi Keagamaan 5, no. 2, 

(2017), hlm. 283. <https://doi.org/10.21043/fikrah,v5i2.2722> 



128 

 

 
 

subjek semata, tanpa mengenal batas-batas, hukum-hukum dan tujuan-

tujuan yang telah mengikat wilayah objek sebagai bagian yang tidak 

terpisahkan dari wilayah metakosmos yang sarat dengan nilai-nilai 

humanis, ekologis dan teologis.257 

Di sinilah tikungan dasar yang membedakan basis kecerdasan 

spiritual (SQ) sebagai mitra dialogis kinerja pendidikan Islam dengan 

kinerja pendidikan modern Barat, dimana pendidikan Islam baik substantif 

filosofis maupun metodologis-epistemologis akan senantiasa 

mengupayakan relasi harmonis wilayah mikrokosmos, makrokosmos, dan 

metakosmos. Sebagaimana kesepakatan sebagian besar para ahli 

menyatakan manusia merupakan mikrokosmos dan alam jagat raya 

sebagai makrokosmos ialah dalil yang menunjukkan bahwa manusia dan 

alam jagat raya merupakan satu kesatuan. Sebab itu, intervensi perilaku 

manusia terhadap alam jagat raya merupakan sesuatu yang tidak terlalu 

sulit untuk dipahami, sebaliknya sebuah kemestian. 

Bahkan pencarian dan pengembangan pengetahuan manusia pada 

alam jagat raya sejatinya bukan sekadar adanya stimulus alam kepada 

manusia sehingga menjadikan manusia tertarik untuk mempelajari alam 

ini, melainkan adanya kesadaran dalam diri manusia, karena bukankah 

alam jagat raya ini merupakan gambaran yang lebih luas dari diri manusia 

itu sendiri. Kenyataan ini sungguh berbeda dengan pola hubungan sains 

                                                           
257

 Rosidin, M., “Relasi dan Rekonsiliasi antara Pendidikan Islam dengan Pendidikan 

Barat,” Journal Evaluasi 1 (2), 2018, hlm. 235. <https://doi.org/10.32478/evaluasi.v1i2.75> 



129 

 

 
 

modern yang memposisikan manusia pada posisi yang menentukan 

terhadap pemaknaan alam jagat raya ini.258 

Sebagaimana dalam kosmologi Islam bermula dari pemahaman 

bahwa alam semesta memegang kunci menuju keabadian jiwa manusia. 

Pandangan ini menunjukkan kosmos sarat dengan makna dan tujuan. 

Makna spiritual dari kosmologi Islam adalah memberikan pengetahuan 

tentang kosmos agar dapat memahami keburaman realitas kosmos menjadi 

transparan, dari tirai menuju sarana penyingkapan realitas Ilahi, yang 

diselubungi dan disingkapkan kosmos oleh hakikatnya sendiri. Tujuannya 

agar manusia memahami penjara eksistensi dan mengungkapkan keesaan 

Ilahiyah (al-tauhid) yang tercermin dalam alam keragaman.259 

Pengetahuan relasi kosmis sangat banyak diisyaratkan di dalam al-Qur‟an, 

misalnya Fussilat ayat 53: 

ُْ حَزهٝ ٠َ  ِٙ ْٔفغُِ ْٟٓ اَ فِ َٚ فَبقِ  ُْ ا٠ٰٰزَِٕب فِٝ الَْٰ ِٙ ١ْذٌ ﴿ عَٕش٠ُِْ ِٙ ءٍ شَ ْٟ ًِّ شَ ٝ وُ ٍٰ ٗ  ػَ ُْ ٠ىَْفِ ثِشَثِّهَ أََّ ٌَ َٚ  اَ
ٌْحَكُّۗ ُْ أََُّٗ ا ُٙ ٌَ َٓ زج١َََّ

٣٥  

“Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kebesaran) 

Kami di segenap penjuru dan pada diri mereka sendiri, sehingga jelaslah 

bagi mereka bahwa Al-Qur'an itu adalah benar. Tidak cukupkah (bagi 

kamu) bahwa Tuhanmu menjadi saksi atas segala sesuatu?”260 

Dari sini menunjukkan bahwa hubungan mikrokosmos, 

makrokosmos dan metakosmos dalam kinerja metodis pendidikan Islam, 

yakni manusia sebagai subjek pengetahuan (mikrokosmos) dan alam jagat 

raya sebagai objek pengetahuan (makrokosmos) sesungguhnya merupakan 

derivasi dari tuhan sebagai penuntun keduanya (metakosmos) melaui 

                                                           
258

 Amril M., Epistemologi Integratif-Interkonektif, Op. Cit., hlm. 136. 
259

 Kuswoyo, “Pendekatan Kosmologis Dalam Pengkajian Islam,” Op. Cit., hlm. 67–78. 
260

 Tafsir Lengkap KEMENAG RI, Op. Cit., Q.S. Fussilat ayat 53. 



130 

 

 
 

prinsip Ilahiyah. Maka itu, kinerja metodologis pendidikan Islam 

senantiasa menata dan mengikutkan hubungan harmonis tripatrik ini 

(mikrokosmos, makrokosmos dan metakosmos). 

Melalui paradigma metodologis seperti ini meniscayakan aktivitas 

kinerja pendidikan Islam akan selalu menampilkan sikap dan perilaku 

yang berada dalam kepentingan dan keharmonisan kosmos. Alam jagat 

raya sebagai objek pengetahuan tidak dipahami sebatas objek yang 

dikalkulasi dan direkayasa mengikut kemauan eksistensialitas manusia an 

sich. Demikian pula wilayah Ilahiyah (metakosmos) sebagai basis dan 

orientasi kosmos juga tidak dipahami sebatas esensional pada keyakinan 

dan retorika semata, melainkan meniscayakan keterikatan dan keterpaduan 

bagi pencarian dan pengembangan wilayah mikrokosmos dan 

makrokosmos.261 

Di sinilah pentingnya kurikulum Merdeka sebagai implikasi 

pendidikan Islam baik substantif filosofis maupun metodologis-

epistemologis yang mengupayakan hubungan timbal balik, saling mengisi 

dan menguatkan antara teologis-metakosmos, humanis-mikrokosmos dan 

ekologis-makrokosmos sebuah kesatupaduan yang tidak terpisahkan. 

Sebagaimana Amril M. menegaskan bahwa kinerja metodologis 

pendidikan Islam akan selalu dilandasi oleh kesadaran bahwa pengetahuan 

apa pun yang akan ditelaah dan dihasilkan selamanya tetap berada pada 

kemaslahatan tripatrik kosmos. Pemikir-pemikir Muslim akan mampu 

                                                           
261

 Amril M., Epistemologi Integratif-Interkonektif, Op. Cit., hlm. 139. 



131 

 

 
 

menelaah setiap kajiannya untuk kepentingan manusia, alam jagat raya 

dan Khalik sebagai sang Maha Pencipta.262 

Model kinerja metodis sebagaimana dimaksud amat sangat 

memungkinkan pencarian dan pengembangan akan menemukan Tuhan 

dan nilai-nilai kemanusiaan serta keseimbangan alam dari setiap 

aktivitasnya. Melalui kinerja metodologis pendidikan Islam akan 

mengupayakan kurikulum Merdeka (fundamental, sosial dan moral) 

sebagai basis paradigma sebagaimana banyak diinginkan oleh para 

pemikir Muslim akan dapat ter wujudkan. Hal ini dapat ditegaskan bahwa 

subjek pengetahuan bersama objek pengetahuan bersumber dari 

metakosmos yakni prinsip Ilahi. 

Kemestian hubungan dialogis kurikulum Merdeka yang mencakup 

perilaku metakosmos, mikrokosmos dan makrokosmos dalam kinerja 

pendidikan Islam merupakan kebutuhan mendesak di era kontemporer ini. 

Keterpaduan relasi harmonis perilaku metakosmos, mikrokosmos dan 

makrokosmos dalam pendidikan Islam akan melahirkan sikap dan perilaku 

peserta didik yang berwawasan worldview, kritikal, santunisasi, solutif, 

dan produktif dan aplikatif. Sehingga pendidikan Islam sebagai spirit 

universal yang menjunjung tinggi nilai-nilai kedamaian, kesatuan, 

kelembutan dan rasa persaudaraan akan tercipta secara menyeluruh di 

alam semesta ini. 

 

                                                           
262

 Ibid. hlm. 137. 



132 

 

 
 

5. Pendekatan-Pendekatan Studi Islam 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, pendekatan bermakna; 

pertama, proses perbuatan, cara mendekati. Kedua, upaya dalam aktivitas 

penelitian dalam mengadakan hubungan dengan orang yang diteliti, dan 

metode-metode yang digunakan mencapai kebutuhan penelitian. Dalam 

bahasa inggris di istilahkan “Approach”, bahasa Arab 

disebut“Madkhal”.263 Pendekatan adalah cara pandang atau paradigma 

yang terdapat dalam suatu bidang ilmu yang selanjutnya digunakan dalam 

memahami agama.264 

Studi Islam merupakan disiplin dan tradisi intelektual keagamaan 

klasik menjadi inti dari Islamic Studies.265 Islamic Studies bukan sebuah 

disiplin, namun ia lebih merupakan keterhubungan antara beberapa 

disiplin. Dalam bahasa metodologi, para peneliti meminjam serangkaian 

disiplin termasuk ilmu-ilmu sosial.266 

a. Pendekatan Antropologi 

Istilah Antropologi berasal dari bahasa Yunani, anthropos dan 

logos. Anthropos berarti manusia dan logos berarti pikiran atau ilmu. 

Secara sederhana, Antropologi dapat dikatakan sebagai ilmu yang 

mempelajari manusia.267 Hervey Russet Bernard memaknai antropologi 

                                                           
263

 Armai Arief, Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam, Ciputat Press, 

Jakarta, 2002, hlm. 99. 
264

 Uqbatul Khair Rambe, “Pemikiran Amin Abdullah,” Al-Hikmah Jurnal Theosofi dan 

Peradaban Islam 1.2 (2019), hlm. 146–75. 
265

 Baidhawy, Zakiyuddin, Studi Islam Pendekatan dan Metode, Bintang Pustaka Abadi, 

Jogjakarta, 2011, hlm. 2. 
266

 Ibid. hlm. 4. 
267

 M. Rozali, Metodolgi Studi Islam dalam Perspective Multydisiplin Keilmuan, PT 

Rajawali Buana Pusaka, Depok, 2020, hlm. 86. 



133 

 

 
 

sebagai ilmu yang mempelajari tentang manusia, khususnya asal-usul, 

ragam bentuk fisik, adat istiadat dan keyakinan pada masa lalu. 

Sementara James L. Peacock memandang antropologi sebagai 

keanekaragaman manusia secara menyeluruh.268 Koentjaraningrat 

memaknai Antropologi sebagai ilmu yang mempelajari umat manusia 

pada umumnya dengan mempelajari aneka warna, bentuk fisik 

masyarakat, serta kebudayaan yang dihasilkannya.269 Sedangkan 

menurut The Wold Book Encyclopedia International, antropologi 

memiliki makna; 

“Antropologi adalah studi ilmiah tentang kemanusiaan dan budaya 

manusia. Antropolog menyelidiki strategi untuk hidup yang 

dipelajari dan dibagikan oleh orang-orang sebagai anggota 

kelompok sosial. Para ilmuwan ini meneliti karakteristik yang 

dimiliki manusia sebagai anggota satu spesies dan beragam cara 

orang hidup di lingkungan yang berbeda. Mereka juga 

menganalisis produk dari kelompok sosial-objek material dan 

kreasi yang kurang material, seperti kepercayaan dan nilai-nilai”.270 

Lebih lanjut, Koentjaraningrat menyimpulkan bahwa objek 

ilmu antropologi adalah manusia dan perilaku yang ditampilkannya 

dalam kehidupan masyarakat. Pendekatan antropologi dalam studi 

agama menunjukkan bahwa agama tidak hanya berdiri sendiri, 

melainkan agama akan selalu berhubungan erat dengan pemeluknya. 

Melalui pendekatan Antropologi, menjadikan hubungan harmonis 

antara agama dan perilaku manusia dalam perbedaan kebudayaan 

manusia. 

                                                           
268

 Yodi Fitradi Potabuga, “Pendekatan Antropologi Dalam Studi Islam,” Transformatif 4, 

no. 1, (2020), hlm. 23, https://doi.org/10.23971/tf.v4i1.1807. 
269

 Ibid. 
270

 The Wold Book Encyclopedia International, Chicago, Illinois: World Book Inc, 1994, 

hlm. 476. 



134 

 

 
 

b. Pendekatan Sosiologis 

Sosiologi berasal dari latin “socius”, berarti teman, dan 

“logos”, ilmu pengetahuan. Secara terminologi, sosiologi adalah ilmu 

yang mempelajari struktur sosial dan proses-proses sosial termasuk 

perubahan-perubahan sosial. Adapun objek kajian sosiologi adalah 

masyarakat yang dilihat dari sudut hubungan antar manusia dan 

permasalahan yang timbul diantaranya. Sedangkan tujuannya adalah 

meningkatkan keharmonisan hubungan diantara banyak perbedaan 

manusia.271 

Pada dasarnya sosiologi dapat dipahami sebagai ilmu yang 

mempelajari kehidupan sosial manusia dalam tata kehidupan bersama. 

Ilmu ini memusatkan telaahnya pada kehidupan kelompok dan tingkah 

laku sosial lengkap dengan produk kehidupannya. Sosiologi tidak 

tertarik pada masalah-masalah yang sifatnya kecil, pribadi, dan unik. 

Sebaliknya, ia tertarik pada masalah-masalah yang sifatnya besar dan 

substansial serta dalam konteks budaya yang lebih luas.272 

Dalam studi Islam, pendekatan sosiologis yang dipakai adalah 

sosiologi agama, yang mencakup cara pandang sosiologi terhadap 

agama, hubungan agama dengan keteraturan atau ketidakteraturan 

sistem sosial menjadi garapan utama sosiologi agama. Dari sini dapat 

dipahami bahwa obyek material sosiologi agama adalah masyarakat 

                                                           
271

 A. Samad, S. A., “Kajian Hukum Keluarga Islam dalam Perspektif Sosiologis di 

Indonesia,” El-USRAH: Jurnal Hukum Keluarga 4, 1, (2021), hlm. 138. 

https://doi.org/10.22373/ujhk.v4i1.9899. 
272

 Miftahuddin, “Studi Islam Untuk Kemanusiaan: Pendekatan Sosiologis,” SHAHIH: 

Journal of Islamicate Multidisciplinary 5, no. 2, (2020), hlm. 37. 



135 

 

 
 

beragama, sedangkan obyek formalnya adalah fenomena empiris 

sosiologis dari fenomena agama.273 

Sosiologi agama klasik memandang agama dan masyarakat 

mempunyai hubungan timbal-balik, dimana agama mempengaruhi 

perubahan masyarakat dan sebaliknya. Sosiologi klasik di dominasi 

oleh dua sosiolog terkenal Emile Durkheim (1858-1917) dan Max 

Weber (1864-1920). Sedangkan sosiologi agama modern memandang 

hubungan agama dan masyarakat linier dan searah, dimana agama 

mempengaruhi keteraturan maupun konflik masyarakat. Dari sini 

terlihat bahwa sesungguhnya pendekatan sosiologis menjadi penting 

dalam menemukan titik temu antara problematika agama dan budaya 

pada tatanan masyarakat dan sosial. 

c. Pendekatan Filosofis 

Istilah filsafat berasal dari “philo”, berarti cinta kepada 

kebenaran, ilmu, dan hikmah.274 Dalam KBBI, Poerwadarminta 

mengartikan filsafat sebagai pengetahuan dan penyelidikan dengan 

akal budi mengenai sebab-sebab, asas-asas, hukum dan sebagainya 

terhadap segala yang ada di alam semesta ataupun mengenai kebenaran 

dan arti adanya sesuatu.275 

                                                           
273

 Ibid. 
274

 Nabilah, W., Rizal, D., & Warman, A. B., “Persecutory and Defamation as Barriers to 

Inheritance (Review of Maqâṣid Shari‟ah in a Compilation of Islamic Law),” Al Hurriyah : Jurnal 

Hukum Islam 6 (1), 2021, hlm. 49. https://doi.org/10.30983/alhurriyah.v6i1.3274. 
275

 Hidayat, T., Syahidin, & Syamsu Rizal, A., “Filsafat Metode Mengajar Omar 

Mohammad Al-Toumy Al-Syaibany dan Implikasinya Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam di Sekolah Dasar,” Jurnal Pendidikan Dasar Nusantara 6 (2), 2021, hlm. 94–115. 

https://doi.org/10.29407/jpdn.v6i2.14002. 



136 

 

 
 

Berpikir secara filosofis penting diupayakan dalam memahami 

ajaran agama dengan maksud agar hikmah, hakikat atau inti agama 

dapat dipahami secara mendasar dan holistik. Secara tradisional agama 

dipahami sebagai sesuatu yang sakral, suci, dan agung.276 Sementara 

Philosophy of religion adalah pemeriksaan filosofis tema sentral dan 

konsep yang terlibat dalam tradisi agama. Kajian ini mencakup; 

metafisika, epistemologi, logika, etika dan teori nilai, filsafat bahasa, 

filsafat ilmu, hukum, sosiologi, politik, sejarah, dan sebagainya. 

Philosophy of religion juga meliputi penyelidikan atas makna 

keagamaan peristiwa sejarah dan fitur umum kosmos (misalnya, 

hukum alam, munculnya kehidupan sadar, kesaksian luas makna 

keagamaan, dan sebagainya).277 

Secara khusus dapat diidentifikasi lima posisi utama hubungan 

filsafat dan agama; filsafat sebagai agama, filsafat sebagai pelayan 

agama, filsafat sebagai pembuat ruang keimanan, filsafat sebagai suatu 

perangkat analitis bagi agama, filsafat sebagai studi tentang penalaran 

yang digunakan dalam pemikiran keagamaan.278 Dalam 

perkembangannya, ada tiga model pendekatan filsafat kontemporer 

dalam studi Islam ( Islamic studies) sebagaimana disebutkan amali 

Sahrodi, yaitu pendekatan hermeneutika, pendekatan teologi-filosofis, 

dan pendekatan tafsir falsafi. Kemestian filsafat dengan model-model 

                                                           
276

 Benny Kurniawan, “Studi Islam Dengan Pendekatan Filosofis,” SAINTIFIKA 

ISLAMICA: Jurnal Kajian Ke Islaman 2, no. 02, (2017), hlm. 49–60. 
277

 Ibid. hlm. 53. 
278

 Ibid. 



137 

 

 
 

tersebut akan memberikan ruang dialogis antara agama dan filsafat 

dalam hubungan yang harmonis. 

d. Pendekatan Psikologis 

Psikologi berasal dari kata Yunani, “psyche” berarti jiwa dan 

“logos” berarti nalar, logika, atau ilmu.279 Secara harfiah psikologi 

diartikan dengan “ilmu jiwa”, secara istilah psikologi diartikan ilmu yang 

mempelajari tentang jiwa, baik mengenai macam-macam gejalanya, 

prosesnya maupun latar belakangnya.280 Dalam bahasa Inggris psychology 

yang dalam istilah lama disebut “ilmu jiwa”.281 

Psikologi Islam menekankan aspek kesadaran ilmu dalam 

mengungkap rahasia sunatullah yang bekerja pada diri manusia dengan 

menggunakan akal budi dan metodologi yang tepat. Kajian-kajian telah 

banyak dilakukan para ahli dalam wilayah psikologi agama, misalnya; 

James A. Leuba (Psychology Study of Religion, 1912), Bernard Spilka 

(The Psychology of Religion, 1945), Gordon Allport (The individual and 

his religion, 1950), Raymond Polutzian (Invitation to the Psychology of 

Religion, 1983), dan David Wulff (Psychology of Religion: Classic and 

Contemporary , 1991).282 

                                                           
279

 Achmad Fadil, “Pendekatan Etnografis dan Psikologis Dalam Studi Islam,” Tafhim Al-

„Ilmi 12, no. 1, (2020), hlm. 20, https://doi.org/10.37459/tafhim.v12i1.4025. 
280

 Ibid. 
281

 Mukhoyyaroh, M., Falahi, K., & Mukhlisin, M., “Penerapan Humanis Religius Dalam 

Pembelajaran PAI (Studi Pada Universitas Pamulang),” Jurnal Kajian Agama Hukum dan 

Pendidikan Islam (KAHPI), 3 (1), (2021), hlm. 1. https://doi.org/10.32493/kahpi.v3i1.p1-

10.12956. 
282

 Afista, Y., Sumbulah, U. & Hawari, R., “Pendidikan Multikultural Dalam Transformasi 

Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia,” Journal Evaluasi 5 (1), 2021, hlm. 128. 

https://doi.org/10.32478/evaluasi.v5i1.602. 



138 

 

 
 

Dari beberapa ahli di atas dapat dijadikan contoh salah satunya 

adalah David Wulff dengan karyanya Psychology of Religion. David 

Wulff menjelaskan perihal perkembangan kajian psikologi agama baik era 

klasik maupun kontemporer, meskipun demikian, dari semua ahli beserta 

karyanya belum ada yang secara khusus membahas persoalan-persoalan 

yang spesifik dalam keberagamaan Muslim. 

e. Pendekatan Historis 

Pendekatan historis adalah suatu ilmu yang di dalamnya 

dibahas berbagai peristiwa dengan memperhatikan unsur tempat, 

waktu, objek, latar belakang, dan pelaku dari peristiwa tersebut. 

Menurut ilmu ini, segala peristiwa dapat dilacak dengan melihat kapan 

peristiwa itu terjadi, di mana, apa sebabnya, siapa yang terlibat dalam 

peristiwa tersebut.283 

Menurut Azyumardi Azra, sejarah berasal dari “syajarah” yang 

berarti pohon. Selanjutnya, sejarah dipahami mempunyai makna yang 

sama dengan “tarikh”, “istoria” (yunani), history atau geschichte 

(jerman), yang secara sederhana berarti kejadian-kejadian menyangkut 

manusia pada masa silam.284 

Pendekatan historis sangat dibutuhkan dalam studi agama, 

karena agama itu sendiri turun dalam situasi yang konkret bahkan 

                                                           
283

 Abdul Qadri, “Upaya Pengembangan Kajian Islam Melalui Pendekatan Sejarah,” El-

Hikmah: Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam 14, no. 1, (2020), hlm. 115. 
284

 Azyumardi Azra, Tradisi Baru Penelitian Agama Islam: Tinjauan antara Disiplin 

Ilmu, Pusjarlit, Bandung: 1998, hlm. 119. Lihat SH. MH, W., “Pendekatan Sejarah Dalam Studi 

Islam,” Tahkim: Jurnal Peradaban dan Hukum Islam 2, (2019), hlm. 1. 

https://doi.org/10.29313/tahkim.v2i1.4147. 



139 

 

 
 

berkaitan dengan kondisi social kemasyarakatan. Ketika mempelajari 

al-Qur‟an menunjukkan pada dasarnya kandungan al-Qur‟an itu 

terbagi menjadi dua bagian. Pertama, berisi konsep-konsep, dan 

kedua, berisi kisah-kisah sejarah dan perumpamaan. 

D. Penelitian Yang Relevan 

Kajian pustaka dimaksudkan sebagai suatu kebutuhan ilmiah, yang 

berguna untuk memberikan kejelasan dan batasan pemahaman informasi yang 

digunakan, diteliti melalui khazanah pustaka dan sebatas jangkauan yang di 

dapatkan untuk memperoleh data-data yang berkaitan dengan tema penulisan. 

Sejauh yang penulis ketahui, belum ada penelitian lain yang mengambil judul, 

“Metode Pendidikan Islam persepsi Tafsir al-Azhar karya Buya Hamka. 

Adapun beberapa yang meneliti tentang hal yang hampir sama 

diantaranya: 

1. Enny Noviyanty, Metode Pendidikan Islam (Analisis Perbandingan 

Pemikiran Al-Ghazali dan Abdurrahman al-Nahlawi) penelitian ini 

menekankan pada dua pemikiran tokoh pendidikan Islam tentang Metode 

Pendidikan. Sehubungan dengan metode Imam al-Ghazali lebih 

memfokuskan pada pengajaran agama dan moral bagi anak-anak dengan 

mengutamakankan 137 metode keteladanan dalam proses pendidikan. 

Sedangkan Abdurrahman al-Nahlawi lebih mengutamakan metode Hiwar 

Qurani dan Nabawi dalam pendidikan disamping penggunaan metode-

metode yang lainnya. Akan tetapi tujuan yang hendak dicapai dalam setiap 

pendidikan bagi mereka adalah agar anak didik menjadi menjadi manusia 



140 

 

 
 

yang paripurna, mengabdi kepada Allah, berakhlak mulia, berbahagia 

hidup di dunia dan akhirat.285 

2. Mardeli, Journal Konsep Al-Qur‟an Tentang Metode Pendidikan Islam 

yang membahas Untuk menemukan konsep pendidikan berdasarkan Al-

Qur‟an danpenelaahan kandungan ayat-ayatnya. Al-Quran adalah wahyu 

Allah SWT yang mengandung kebenaran mutlak, sedangkan konsep 

pendidikan Islam sebagai hasil pemikiran manusia mengandung kebenaran 

relatif, yaitu pengatahuan yang mengatahui realitas yang sesungguhnya 

tidak lengkap dan belum sempurna. Kebenaran ilmu bersifat sementara, 

karena itu nisbi. Penemuan baru dapat mengubah pandangan, pendapat 

dan teori yang sudah mapan. Dengan demikian ilmu bersifat progresif.286 

 

 

                                                           
285

 Enny Noviyanti, Metode Dalam Pendidikan Islam, (Analisis Perbandingan Pemikiran 

Al-Ghazali dan Abdurrahman al-Nahlawi)Dikutip dari http://repository.uin- 

suska.ac.id/1133/1/2010. 
286

 Mardeli, Konsep Al-Qur‟an Tentang Metode Pendidikan Islam, 

http://download.portalgaruda.org/article.php. 



 
 

141 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

Pada dasarnya penelitian ini adalah penelitian literature atau studi 

kepustakaan. Maka metode yang penulis gunakan adalah metode penelitian 

kualitatif, dengan metode sebagai berikut: 

A. Jenis Penelitian 

Untuk mendapatkan data-data yang sebaik-baiknya, maka ditempuhlah 

teknik-teknik tertentu di antaranya yang paling utama ialah research yakni 

mengumpulkan bahan dengan membaca buku-buku, jurnal,dan bentuk-bentuk 

bahan lain atau yang lazim disebut dengan penyelidikan kepustakaan (library 

research).287, yang mana penelitian ini penulis lakukan dalam rangka 

memperluas dan memperdalam pengetahuan secara teoritis, karena penelitian 

ini merupakan penelitian kepustakaan yang meneliti tentang Metote 

Pendidikan Islam dalam Perspektif Tafsir al-Azhar karya Buya Hamka. 

B. Sumber Data 

Dalam penelitian ini data yang diperlukan diperoleh melalui penelitian 

pustaka (library risearch). Bahan-bahan yang terkait dengan penelitian 

dikumpulkan, diseleksi, dan diklasifikasikan menurut pokok-pokok 

pembahasan. Sumber-sumber data tersebut terdiri atas: 

1. Data primer 

Data primer adalah data yang diperoleh peneliti dari sumber asli. 

Dalam hal ini, Data primer merupakan data utama yang dijadikan sandaran 

                                                           
287

 Sutrino Hadi, Metode Penelitian Research, (Yogyakarta : Andi Offset, 1990), hlm. 42. 



142 

 

 
 

di dalam melaksanakan penelitian, maka proses pengumpulan datanya 

perlu dilakukan dengan memperhatikan siapa sumber utama yang akan 

dijadikan objek penelitian.288 

Dengan demikian, maka dalam penelitian ini, sumber data 

primernya yaitu: Kurikulum Merdeka dan Tafsir Al-Azhar karya HAMKA 

Jilid 1 dan 8. 

2. Data Sekunder 

Data sekunder yaitu data yang mencakup buku-buku, internet, surat 

kabar, hasil penelitian dan seterusnya. Atau data yang mendukung 

pembahasan. Sumber lain, data sekunder adalah sumber-sumber yang 

menjadi bahan pendukung, penunjang dan melengkapi dalam suatu 

analisis, selanjutnya data ini disebut juga data tidak langsung. Dalam hal 

ini penulis melakukan penelitian dengan cara mengkaji buku-buku dan 

literatur-literatur, Journal-journal yang berkaitan dengan Metode 

Pendidikan Islam yang relevan yang berkaitan dengan objek penelitian. 

C. Pendekatan Penelitian 

Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

pendekatan histories filosofis. Disini peneliti juga melakukan interpretasi, 

artinya peneliti menyelami keseluruhan pemikiran secara mendalam, tentang 

metode pendidikan Islam dalam tafsir al-Azhar. 

Penulis juga menggunakan pendekatan kualitatif, dengan melakukan 

kategorisasi yang kemudian di interpretasikan secara deskriptif analisis 

                                                           
288

 Muhammad, Metodologi Penelitian Ekonomi Islam Pendekatan Kuantitati. (Jakarta: 

Rajawali Pers. 2008). hlm. 103. 



143 

 

 
 

(menggambarkan terhadap data yang telah terkumpul kemudian memilih dan 

memilah data yang diperlukan yang sesuai dengan pembahasan dalam 

penelitian ini). Pendekatan kualitatif disini merupakan suatu pendekatan 

dengan menggunakan data non angka atau berupa dokumen-dokumen 

manuskrip maupun pemikiran-pemikiran yang ada, dimana dari data tersebut 

kemudian dikategorikan berdasarkan relevansinya dengan pokok 

permasalahan yang dikaji. 

D. Teknik Pengumpulan Data  

Tesis ini merupakan penelitian yang bersifat kualitatif murni atau 

literer, maka pengumpulan data-datanya dilakukan melalui library research,289 

atau riset kepustakaan, Dokumentasi atau Naskah yaitu dengan jalan 

mengumpulkan seluruh bahan-bahan penelitian yang dibutuhkan yang berasal 

dari dokumen maupun kepustakaan. 

E. Teknik Analisis Data  

Setelah data terkumpul langkah selanjutnya adalah mengadakan 

pembahasan dan menganalisanya. Dalam menganalisa pembahasan ini metode 

yang dipakai adalah Metode Content Analysis (Analisi Isi). 

Metode content analysis, yaitu merupakan analisis ilmiah tentang 

isi pesan atau komunikasi yang ada metode ini terkait dengan data-data, 

kemudian dianalisis sesuai dengan isi materi yang dibahas. Menurut 

Berelson & Kerlinger, analisis isi merupakan suatu metode untuk 

mempelajari dan menganalisis komunikasi secara sistematik, objektif, dan 

                                                           
289 

Sutrisno Hadi, Metodologi Research, (Yogyakarta: Andi Offset, 1999), Jil. 1, hlm. 9. 



144 

 

 
 

kuantitatif terhadap pesan yang tampak (Wimmer & Dominick).290 

Sedangkan menurut Budd, analisis isi adalah suatu teknik sistematis untuk 

menganalisis isi pesan dan mengolah pesan atau suatu alat untuk 

mengobservasi dan menganalisis isi perilaku komunikasi yang terbuka dari 

komunikator yang dipilih.291 

Analisis isi (content analysis), merupakan metode analisa data 

yang berangkat dari aksioma bahwa studi tentang proses dan isi 

komunikasi itu merupakan dasar bagi ilmu-ilmu sosial.
 
Untuk merealisasi 

metode content analysis ini terkait dengan data-data, maka data yang 

sudah ada, baik diambil dari sumber data primer maupun sekunder, 

kemudian dianalisis sesuai dengan isi materi yang dibahas dan dapat 

mendukung kajian ini. 

Metode analisis data sebagaimana diungkapkan oleh Noeng 

Muhadjir secara teknis content analysis mencakup upaya: 

1. Klasifikasi tanda-tanda yang dipakai dalam komunikasi  

2. Menggunakan kriteria sebagai dasar klasifikasi  

3. Menggunakan teknis analisis tertentu untuk membuat prediksi.292 

Data yang terkumpul dalam penelitian ini dianalisis dengan metode 

deskriptif analitik, yaitu menggambarkan bagaimana konsep metode 

pendidikan secara sistematis, sehubungan dengan latar belakang 

kehidupan dan pemikirannya, pendapat para ahli yang relevan juga 

                                                           
290 

Rachmat Kriyantono, Teknik Praktis Riset Komunikasi (Jakarta: Kencana Prenada 

Media Grup, 2010), hlm. 232-233. 
291 

Ibid. 
292

 Noeng Muhadjir, Metode Penelitian Kualitatif, (Yogyakarta: Rake Sarasin, 1996), hlm. 

104. 



145 

 

 
 

digunakan. Tahap berikutnya adalah interpretasi, yaitu memahami seluruh 

nilai-nilai pendidikan yang terkandung dalam surat al-Maidah ayat 31, 

Surat Al-Ahzab 21, surat An-Nahl 125, surat Yusuf ayat 2-3 dan Surat Al-

Ankabut ayat 20. Untuk memperoleh tentang metode pendidikan yang 

terkandung dalam surat tersebut diatas. Dalam penelitian ini digunakan 

cara berfikir deduktif.293 

Guna mencari jawaban atas permasalahan yang telah dirumuskan 

maka penulis menggunakan metode: 

Metode Maudu‟i atau Tematik yakni membahas ayat-ayat al-Quran 

sesuai dengan tema atau judul yang telah ditetapkan. Dalam metode ini 

penulis mencari hadits yang sesuai dengan topik tertentu, kemudian 

penulis menghimpun hadits yang berkaitan dengan topik yang akan dipilih 

tanpa urutan waktu dan tanpa menjelaskan hal-hal yang tidak berkaitan 

dengan topik.294 

Metode ini menghimpun ayat-ayat Al-Quran yang mempunyai 

maksud yang sama dalam arti sama-sama membicarakan satu topik 

masalah dan menyusunnya berdasar kronologi.295 
Dengan metode ini 

penulis berusaha mencari hadits yang berhubungan pandangan Qur‟an 

tentang metode pendidikan Islam dalam Tafsir al-Azhar karya Buya 

Hamka. 

  

                                                           
293 

Sutrisno Hadi, Metode Reseach, (Yogyakarta: Andi Offset, 1993), hlm. 36. 
294 

Nasruddin Baidan, Metode Penafsiran Al-Quran, (Yogyakarta: Pustaka pelajar, 2002), 

hlm . 72. 
295

 Nur Faizin Maswan, Kajian Diskriptif Tafsir Ibnu Katsir, (Yogyakarta: Menara Kudus, 

2002) hlm 31. 



 
 

254 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berangkat dari hasil dan pembahasan di atas, maka dapat disimpulkan 

sebagai berikut: 

1. Konsep Pendidikan Islam dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka merujuk 

pada istilah taʻlīm ydan tarbiyyah. Kedua istilah ini menekankan pada 

pembentukan jiwa, akal dan jasad, sehingga tujuan pendidikan Islam tidak 

hanya sebatas pada memberikan dan menyampaikan materi ajar (transfer 

of knowledge), akan tetapi pendidikan Islam juga membimbing peserta 

didik agar bisa mengerti, memahami dan mengamalkan ilmu yang telah 

diajarkan oleh pendidik (transfer of value). 

2. Metode Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka meliputi; 

a) Metode Demonstrasi yakni Qabil belajar menguburkan jasad 

saudaranya setelah menyaksikan seekor gagak menggali dan menimbun 

tanah, b) Metode Teladan, seperti menggali parit dalam Perang Khandaq 

bersama para sahabat, c) Metode Diskusi yakni dakwah dan pendidikan 

harus mengedepankan kebijaksanaan, pengajaran yang baik, serta 

perdebatan yang santun, d) Metode Cerita dan Ceramah yakni 

penyampaian ilmu melalui cerita yang menarik dan mudah dipahami, 

sebagaimana Nabi SAW menyampaikan wahyu kepada para sahabat, dan 

e) Metode Pengalaman yakni manusia itu diperintahkan untuk 



255 

 

 
 

berpetualang ke segala penjuru dunia untuk mencari pengetahuan-

pengetahuan yang belum pernah diketahui dan ditemukan. 

3. Implikasi Pendidikan Islam Dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka 

meliputi: 

a. Tujuan Pendidikan menekankan pada Pembentukan Akhlak Mulia, 

Persiapan Hidup yang Layak, Pembangunan Aqidah yang, 

Pendidikan Berbasis Fitrah, Pendidikan yang Holistik, Integrasi 

dengan Sistem Pendidikan Nasional, Optimalisasi Fungsi Pendidikan 

Agama Islam, dan Kontribusi terhadap Pendidikan Nasional. 

b. Metode pendidikan mencakup a) Metode demonstrasi terlihat pada 

penerapan pembelajaran berbasis praktik dan observasi langsung, b) 

Metode teladan diterapkan melalui pendidikan karakter dan 

keteladanan guru, c) metode diskusi dikembangkan melalui 

pembelajaran berbasis proyek dan problem-based learning, d) metode 

cerita dan ceramah diterapkan dalam pembelajaran berbasis narasi dan 

storytelling, dan e) Metode pengalaman memberikan kebebasan bagi 

siswa untuk belajar secara lebih aktif dan kontekstual. 

c. Materi pendidikan mencakup integrasi IMTAQ (Iman, Taqwa) dengan 

IPTEK (Ilmu Pengetahuan dan Teknologi), pengembangan nilai-nilai 

religius, etis, dan estetis, serta pemahaman konsep fitrah manusia yang 

holistik untuk mencapai pendidikan yang komprehensif.  

d. Hasil pendidikan menekankan pada Integrasi Agama dan Pendidikan 

Modern, Pentingnya Etika dalam Pencarian Ilmu, Pendidikan dalam 



256 

 

 
 

Lingkup Keluarga, Penerapan Teknologi dalam Pendidikan Islam, 

Pembentukan Generasi Beriman, Berakhlak, dan Berilmu. 

B. Saran-Saran 

Dalam setiap proses belajar mengajar sekurang-kurangnya terdapat 

unsur tujuan yang akan dicapai, pelajar yang aktif belajar, guru yang aktif 

membimbing murid, metode belajar mengajar dan situasi belajar. Pelajaran 

sebagai suatu sistem menuntut agar semua unsur tersebut saling berhubungan 

satu sama lain atau dengan kata lain tak ada satu unsur yang dapat 

ditinggalkan tanpa menimbulkan kepincangan dalam proses belajar 

mengajar.
38

 Dalam bagian ini akan dibahas mengenai relevansi metode 

pengajaran agama Islam dengan berbagai unsur lainnya seperti yang 

dijelaskan tadi. Relevansi yang dimaksud adalah kesesuaian atau keserasian 

metode belajar mengajar dengan unsur tujuan yang akan dicapai, dengan 

bahan yang akan diajarkan. 

Dalam mengajar guru harus mengetahui tentang kriteria dalam 

menggunakan metode mengajar sehingga ia akan lebih mudah dalam memilih 

metode. Namun yang paling terpenting khususnya Lembaga Pendidikan 

Islam, hendaklah selalu merujuk kepada metode pendidikan yang telah Allah 

dan RasulNya ajarkan, karena Penulis menilai hanya Metode yang berasal 

dari Allah dan RasulNya lah yang paling sempurna, dalam membentuk 

Ummat menjadi hamba-hambanya yang Shidiq (Jujur), Amanah 

(Terpercaya), dan Fathanah (Cerdas). 

 



257 

 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

„Abdullah, Abd. Rahman. Aktualisasi Konsep Dasar Pendidikan Islam, 

Yogyakarta: UII Press, 2001. 

Abdul Mujib dan Muzakir Jussuf, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group, 2008, cet. Ke- 3. 

Abdullah Idi dan Jalaluddin. Filsafat Pendidikan: Manusia, Filsafat, dan 

Pendidikan, ed.1, cet. ke-2; Jakarta: Rajawali Pers, 2012. 

Abidin, Zainal, Ahmad. Memperkembangkan dan Mmempertahankan Pendidikan 

Islam di Indonesia, Jakarta: Bulan Bintang, 1979. 

Afniafandi, Journal Metode Pendidikan Islam, dikutip dari 

https://afniafandi.wordpress.com/2013/10/09. 

Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi Jilid I, Beirut: Dar al-Fikr. Akbar, 

Nadzmi. Pendidikan Islam dalam Pespektif Dakwah, Banjarmasin: Jumal 

Athotlharah, 2006, vol.5. 

Al Nahlawi, Abdurrahman. Ushulu al Tarbiyah wa Asalibuha fi Baiti wa 

Madrasati, Jakarta Gema Insani Press, 1995. 

Al-Baidhawi. Anwâr at-Tanzîl wa Asrâr at-Ta„wîl (Tafsîr al-Baydhawi), III/195; 

Al-Khazin, Lubâb at-Ta„wîl fî Ma„âni at-Tanzîl, IV/124; Muhammad 

Sulaymanal-Asyqar, Zubdah at-Tafsîr min Fath al-Qadîr. 

al-Nahlawi, Abdurrahman. Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan Masyarakat, 

tej, Shihabuddin, Jakarta: Gema Insani, 1995. 

Alya, Qonita. Kamus Bahasa Indonesia untuk Pendidikan Dasar, Bandung: PT. 

Indah Jaya Adipratama, 2009. 

Alya, Qonita. Kamus Bahasa Indonesia untuk Pendidikan Dasar. 

Aminudin, Teori keteladanan dan pembiasaan dalam, https://prodibpi 

pendidikan.wordpress.com/2010/08/05. 

An Nahlawi, Abdurrahman. Prinsi-prinsip dan Metoda Pendidikan Islam, 

Diponegoro: Bandung, 1996. 

Suryani. Hadits Tarbawi; Ananlisis Paedagogis Hadits-Hadits Nabi, Yogyakarta: 

Teras, 2012. 

Anshari, Saefudin, Endang. Wawasan Islam: Pokok-pokok Pikiran tentang Islam 

dan Umatnya, Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Anwar, Qomari. Pendidikan sebagai karakter budaya bangsa, Jakarta: UHAMKA 

Press, 2003. 

Arifin, M. Ilmu Pendidikan Islam (Suatu Tinjauan Teoritis dan Praktis 

Berdasarkan Pendekatan Interdisipliner), Jakarta: 1994. 

Azis, Abdul, Wahab. Metode dan Model-Model Mengajar; Ilmu Pengetahuan 

Sosial (IPS), Bandung: Alfabeta, 2012. 

Aziz, Abd. Filsafat Pndidikan Islam, Yogyakarta: Teras, 2009. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam; Tradisi dan Modernisasi di Tengah 

Tantangan, Milenium III, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2012. 

Baidan, Nasruddin. Metode Penafsiran Al-Quran, Yogyakarta: Pustaka pelajar, 

2002. 

Caniago. Budi. Hamka; Ayahku, Pustaka Panjimas, cet. IV, 1982. 

https://afniafandi.wordpress.com/2013/10/09


258 

 

 
 

Danim, Sudarman. Pengantar Kependidikan, Bandung: Alfabeta, 2010. 

Daradjat, Zakiah, dkk. Metode Khusus Pengajaran Agama Islam, Jakarta: Bumi 

Aksara, 1995. 

Darajat, Zakiah. Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi Aksara,1996. 

Darajat, Zakiyah. Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Bumi aksara, 2000. 

Daulay, Putra dan Haidar. Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, Jakarta: 

Kencana Prenadamedia Group, 2014. 

Departeman Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya Juz 1-30, 

Jakarta: Yayasan Penyelenggara Penterjemah/ Pentafsir Al-Qur‟an. 

Djamarah, Bahri, Syaiful. dan Aswan Zain, Strategi Belajar Mengajar Jakarta: PT. 

Rineka Cipta, 2002. 

Faizin, Nur, Maswan. Kajian Diskriptif Tafsir Ibnu Katsir, Yogyakarta: Menara 

Kudus, 2002. 

Fatah, Abdul, Jalal. Azas-azas Pendidikan Islam, Terj.Herry Noer Ali, Bandung, 

CV. Diponogoro, 1988. 

Fattah „Abd, Jalal. Azas-Azas Pendidikan Islam, terj. Noer Ali, Bandung: 

Diponegoro 1980. 

Filisyamala, Jihan. Makalah Metode Pembelajaran SosiodramaDengan Metode 

Biorema, dikutip dari https://jihanmandda.wordpress.com, 18 Desember 

2010, Jam 13:36 WIB. 

Hadi, Sutrino. Metode Penelitian Research, Yogyakarta: Andi Offset, 1990. 

Hadi, Sutrisno. Metode Reseach, Yogyakarta: Andi Offset, 1993. 

Haitami, Moh, Salim. dan Syamsul Kurniawan. Studi Ilmu Pendidikan Islam, 

Yokyakarta: Ar-Ruzz Media, 2012. 

Halaqah Malam Kamisan Pemuda persatuan Islam No:32 Ciawi Tasikmalaya, 

Tafsir Ibnu Katsir al-Maidah ayat 31, Dikutip dari 

http://pemudapersis32.blogspot.co.id/2015/05/27. 

Hamka, Lembaga Hidup, Jakarta: Djajamurni, 1962. 

Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 2, Depok: Gema Insani, 2015. 

Hamka, Tafsir Al-Azhar Jilid 7, Depok: Gema Insani, 2015. 

HAMKA, Tafsir Al-Azhar jilid 5, Singapore: Kerjaya Printing Indusries Pte Ltd. 

HAMKA, Tafsir Al-Azhar jilid ,6 Singapore: Kerjaya Printing Indusries Pte Ltd. 

Heri Noer Aly, Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: PT. Logos Wacana Ilmu, 1999, 

http://www.yayasantazakka.com/index.php/artikel/tausyiah-ustadz-

anang/399. 

Ibnu, Khaldun. Mukaddimah terj Ahmadie Thoha (Jakarta: Pustaka Firdaus, 

2001). 

Ismail, Faisal. Paradigma Kebudayaan Islam; Studi Kritis dan Refleksi Historis, 

Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 1996. 

Jalaluddin. Pendidikan Islam, Pendekatan Sistem dan Proses, PT. Raja Grafindo 

Persada: 2016. 

Mahmud Yunus, Qamus, Jakarta: Mahmud Yunus Wadzuriyah. 1990. 

Mardeli, Konsep Al-Qur‟an Tentang Metode Pendidikan Islam, 

http://download.portalgaruda.org/article.php. 

Muhadjir, Noeng. Metode Penelitian Kualitatif, Yogyakarta: Rake Sarasin, 1996. 

http://pemudapersis32.blogspot.co.id/2015/05/27
http://www.yayasantazakka.com/index.php/artikel/tausyiah-ustadz-anang/399
http://www.yayasantazakka.com/index.php/artikel/tausyiah-ustadz-anang/399
http://download.portalgaruda.org/article.php


259 

 

 
 

Muhammad, Metodologi Penelitian Ekonomi Islam Pendekatan Kuantitati. 

Jakarta: Rajawali Pers. 2008. 

Muhammad, Omar. Falsafah Pendidikan Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1979. 

Mujib, Abdul. Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana, 2006. 

Mujib, Abd dan Muhaimin. Pemikiran Pendidikan Islam Kajian Filosofi Dari 

Kerangka Dasar Operasionalnya, Bandung: Trigerda, 1993. 

Mujib, Abdul dan Mudzakkir. Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana Prenada 

Media group. 2008. 

Mujib, Abdul. Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Kencana, 2006. 

Munir, Muhammad, Mursa. al-Tarbiyah al-Islamiyah: Ushuluha wa 

Ththawwuruha fi al-Bilad al-Arabiyah, Kairo: 'alam al-kutub, 1977. 

Munjin, Ahmad, Nasih. Metode dan teknik Pembelajaran, Bandung: PT. Refika 

Aditya. Muslimminang, Journal Biografi-full-hamka. files. 

wordpress.com/ 2013. 

Nasution, Harun. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, Bandung: Mizan, 2000. 

Nata, Abuddin. Manajemen Pendidikan; Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam 

di Indonesia. 

Nizar, Samsu dan Ramayulis. Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia, 

2009. 

Nizar, Samsul dan Ramayulis. Ensiklopedi Tokoh Pendidikan Islam, Jakarta: PT. 

Ciputat Press Group, 2002. 

Noviyanti, Enny. Metode Dalam Pendidikan Islam, Analisis Perbandingan 

Pemikiran Al-Ghazali dan Abdurrahman al-Nahlawi, Dikutip dari 

http://repository.uin-suska.ac.id/1133/1/2010. 

Poerwadarminta, W.J.S. Kamus Umum Bahasa Indonesia. Pusat Pembinaan dan 

Pengembangan Bahasa Indonesia Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan: Balai Pustaka, 1994. 

Portal Ilmu Komunikasi Indonesia. Dua Puluh Teknik Komunikasi Yang Efektif 

dan Efisien. Dikutip dari https://pakarkomunikasi.com/teknik komunikasi 

efektif. 

Putra, Haidar, Daulay. Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, Jakarta: 

Kencana, Prenadamedia group, 2014. 

Qutb, Sayyid. Tafsir Fi Zilal al-Qur‟an jilid 15, Beirut: Dar al-Ihya‟. 

Quthb, Muhammad. Sistem Pendidikan Islam, Bandung: PT. Al-Ma‟arif,1984. 

Rachmat Kriyantono, Teknik Praktis Riset Komunikasi, Jakarta: Kencana Prenada 

Media Grup, 2010. 

Rahmad, Jalaludin. Islam Alternatif, Bandung: Mizan, 1991. 

Rahman, Abd. Aktualisasi Konsep Dasar Pendidikan Islam; rekonstruksi 

pemikiran dalam tinjauan filsafat pendidikan Islam, Yogyakarta: UII 

Yogyakarta Press, 2001. 

Rahman, Fatkhur. Jurnal Berbakti Kepada Orang Tua Menurut Penafsiran 

HAMKA Dalam Tafsir Al-Azhar Dan Hasbi Ash-Shiddieqy Dalam Tafsir 

An-Nur (Study Komparatif). 

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia, 1994. 

Ramayulis. Ilmu Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia, 2004. 

Raper, J.H. Filsafat Politik Plato, Jakarta: Rajawali, 1988. 

http://repository.uin-suska.ac.id/1133/1/2010


260 

 

 
 

Rasyidin, Ali, dkk. Filsafat Pendidikani Islam, Jakarta: Ciputat Press, 2005. 

Resa, Hafni, Az-Zahra. Analisis Potensi Sikap dan Kecenderungan Anak Beserta 

Penangananya, Artikel dikutip dari web. http://simfoniilmu.blogspot.co.id, 

Senin, 29 /12/ 2014. 

Rosita, Viga. Journal Mengembangkan Potensi Peserta Didik Dengan Metode 

Hypno Teaching. Dikutip dari https://vigarosita.wordpress.com, 5 Juni 

2013. 

Safroni, Ladzi. al-Ghazli Berbicara tentang Pendidikan Islam, Malang: Aditya 

Media Publishing, 2013. 

Said, Usman, Jalaluddin. Filsafat Pendidikan Islam, Konsep dan 

perkembangannya, Raja Grafindo Persada, jakarta, 1979. 

Samsu, Nizar dan Ramayuslis. Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia, 

2009. 

Samsul Nizar dan Ramayulis. Ensiklopedi Tokoh Pendidikan Islam, Jakarta: 

Quantum Teaching, 2005. 

Shihab, Quraish. Tafsir al-Azhar, Jakarta: Lentera Hati, 2002. Vol. 6. 

Shihab, Quraish. Tafsir al-Misbah, Jakarta: Lentera Hati, 2002. Vol 10. 

Shihab, Quraish. Tafsir al-Misbah Vol. 3, Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Sufri, Noor, Chozin dkk. Analisis jurnal Studi Keislaman, Bandar Lampung: pusat 

penelitian IAiN Raden Intan Bandar Lampung, 2004. 

Surakhman, Winarno. Pengantar Interaksi Belajar Mengajar, Bandung: Tarsito, 

1998. 

Suyitno, Y. Jurnal Tokoh-tokoh Pendidikan Dunia, Universitas Pendidikan 

Indonesia: 1990. 

Suyudi, Pendidikan dalam Perspektif al-Qur'an: al-Qur'an Integrasi, Epistimologi, 

Bayani, Burhani dan Irfani, Yogyakarta: Mikhraj, 2005. 

Syah, Muhibbin. Psikologi Belajar, ed. Revisi, cet.4; Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2003. Syaifudin, Muhammad dan Syamsul Nizar. Isu-isu 

Kontemporer Tentang Pendidikan Islam, Jakarta: Kalam Mulia, 2010. 

Thamrin, Husni. Pendidikan: Dinamika dan Problematika, Pekanbaru: Suska 

Press, 2008. 

Thoha, M. Chabib. Kapita Selekta Pendidikan Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1996. 

Uhbiyati, Nur. IlmuPendidikan Islam, Bandung: PustakaSetia, 1998. 

UIN Syarif Kasyim Pekan Baru. Pedoman Tesis, edisi refisi 2017. 

Umiarso & Zamroni, Pendidikan Pembebasan dalam Perspektif Barat dan Timur, 

Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2011. 

Yunus, Muhammad. Kamus bahasa Arab-Indonesia. 

Yunus, Muhammad. Pokok-pokok Pendidikan dan Pengajaran, Hidakarya Agung: 

Jakarta, 1990. 

Yusuf, Muri. Pengantar Ilmu Pendidikan, Jakarta: GhaliaIndah, 1986. 

Zainuddin, Journal Urgensi Metode Pengajaran dalam Pendidikan Agama Islam. 

Dikutip dari 

ejournal.kopertais4.or.id/sasambo/index.php/arrahmahnw/article/view/163

5/1207. 

http://simfoniilmu.blogspot.co.id/


261 

 

 
 

Akhdiyat, Beni Ahmad Saebani dan Hendra. “Ilmu Pendidikan Islam.” Bandung: 

Pustaka Setia, 2009, 146. 

Anas, Akhmad Ibad Zaenul, Nova Khairul Anam, and Fitri Hariwahyuni. 

“Implementasi Kurikulum Merdeka Madrasah Ibtidaiyah (MI) (Studi 

Analisis Kebijakan KMA RI No. 347 Tahun 2022).” Journal of Creative 

Student Research (JCSR) 1, no. 1 (2023): 99–116. 

https://ejurnal.politeknikpratama.ac.id/index.php/jcsr/article/download/104

3/1032. 

Ansari, Akhmad Hapis, Alpisah, and Muhammad Yusuf. “Konsep Dan 

Rancangan Manajemen Kurikulum Merdeka Di Tingkat Sekolah 

Menengah Pertama.” Manajemen Administrasi Sekolah-AKWF2305 1, 

no. 1 (2022). 

Aprilia, A, and B M R Bustam. “Persepsi Guru Bidang Studi IPS Dalam 

Pelaksanaan Kurikulum Merdeka Belajar Di SMP Negeri Se-Kecamatan 

Tanjung Kemuning Kabupaten Kaur.” TARBAWY: Indonesian Journal of 

Islamic … 8, no. 2 (2021): 159–68. https://doi.org/10.17509/t.v8i2.39858. 

Dafiki, Abdullah Dafiki. “Relevansi Pemikiran Fazlur Rahman Dalam 

Modernisasi Pendidikan Islam (Studi Analisis Di Madrasah Aliyah Al-

Djufri Desa Blumbungan Kecamatan Larangan Kabupaten Pamekasan).” 

Rabbani: Jurnal Pendidikan Agama Islam 3, no. 2 (2022): 250–66. 

https://doi.org/10.19105/rjpai.v3i2.6515. 

Daga, Agustinus Tanggu. “Kebijakan Pengembangan Kurikulum Di Sekolah 

Dasar (Sebuah Tinjauan Kurikulum 2006 Hingga Kebijakan Merdeka 

Belajar).” Jurnal Edukasi Sumba (JES) 4, no. 2 (2020): 103–10. 

https://doi.org/10.53395/jes.v4i2.179. 

Dani, Rahmat, and Nur Aisyah Zukifli. “Konsep Dasar Kurikulum Pendidikan 

Islam.” Islamic Education Studies: An Indonesia Journal 6, no. 1 (2023): 

32–46. https://doi.org/10.30631/ies.v6i1.47. 

Devi, Sinthia, Masduki Asbari, and Carolina Anggel. “Kurikulum Merdeka Yang 

Memerdekakan Manusia: Perspektif Munif Chatib.” Journal of 

Information Systems and Management (JISMA) 3, no. 1 (2024): 48–52. 

Fidayani, Eka Fitria, and Farikh Marzuki Ammar. “The Use of Azhari Curriculum 

in Arabic Language Learning at Islamic Boarding School.” Nazhruna: 

Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 1 (2023): 25–45. 

https://doi.org/10.31538/nzh.v6i1.2866. 

Halim, Abdul, Helmun Jamil, Miswanto Miswanto, and Ita Tryas Nur Rochbani. 

“The Curriculum of Islamic Religious Education in the Whirlwind of 

Independent Education and Its Implementation on Learning.” Progresiva: 

Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 12, no. 02 (2023): 261–74. 

https://doi.org/10.22219/progresiva.v12i02.29415. 

Hasnawati. “Pola Penerapan Merdeka Belajar Pada Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam Dalam Meningkatkan Daya Kreativitas Peserta Didik Di 

Sman 4 Wajo Kabupaten Wajo.” Tesis, 2021, i-103 hlm. 

Hudri, S, and K Umam. “Konsep Dan Implementasi Merdeka Belajar Pada 

Evaluasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.”: Journal of Islamic 

Studies 2, no. 1 (2022): 51–59. 



262 

 

 
 

Idris, Muh, and Sabil Mokodenseho. “Model Pendidikan Islam Progresif.” J-PAI: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam 7, no. 2 (2021): 72–86. 

https://doi.org/10.18860/jpai.v7i2.11682. 

Inayati, Ummi. “Konsep Dan Implementasi Kurikulum Merdeka Pada 

Pembelajaran Abad-21 Di SD/MI.” 2st ICIE: International Conference on 

Islamic Education 2, no. 1 (2022). 

KBBI. Pusat Pembinaan Bahasa Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan RI, 

2018. 

Kemendikbud. “Karakteristik Kurikulum Merdeka,” 2023. 

Leu, Baktiar. “Komparasi Kurikulum Merdeka Belajar Dan Al-Quran Surat Al 

Baqarah Ayat 31.” Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan 

Keislaman, 2022. https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v11i2.598. 

Ma‟zumi, Ma‟zumi, Syihabudin Syihabudin, and Najmudin Najmudin. 

“Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur‟an Dan Al-Sunnah: Kajian Atas 

Istilah Tarbiyah, Taklim, Tadris, Ta‟dib Dan Tazkiyah.” TARBAWY: 

Indonesian Journal of Islamic Education 6, no. 2 (2019): 193–209. 

https://doi.org/10.17509/t.v6i2.21273. 

Mabud, Shaikh Abdul. “World Conferences on Muslim Education: Shaping the 

Agenda of Muslim Education in the Future.” Philosophies of Islamic 

Education: Historical Perspectives and Emerging Discourses, 2016, 129–

44. https://doi.org/10.4324/9781315765501. 

Marisa, Mira. “Inovasi Kurikulum „Merdeka Belajar‟ Di Era Society 5.0.” 

Santhet: (Jurnal Sejarah, Pendidiikan Dan Humaniora) 5, no. 1 (2021): 72. 

https://doi.org/10.36526/js.v3i2.e-ISSN. 

Masturin, Mhd Rasid Ritonga, and Siti Amaroh. “Tawhid-Based Green Learning 

in Islamic Higher Education: An Insan Kamil Character Building.” Qudus 

International Journal of Islamic Studies 10, no. 1 (2022): 215–52. 

https://doi.org/10.21043/qijis.v10i1.14124. 

Masykur, Fuad. “Dimensi-Dimensi Pendidikan Dalam Islam.” Tarbawi : Jurnal 

Pemikiran Dan Pendidikan Islam 3, no. 3 (2020): 34–52. 

Miswanto, and Abdul Halim. “Inovasi Dalam Kurikulum Pendidikan Islam Untuk 

Meningkatkan Karakter Dan Etika Siswa.” Journal on Education 06, no. 

01 (2023): 17279–87. https://www.mendeley.com/catalogue/c27b914f-

175e-322b-bd86-

d13dd9923cb4/?utm_source=desktop&utm_medium=1.19.8&utm_campai

gn=open_catalog&userDocumentId=%7Bf92f2786-a97f-4e05-9db8-

22d3bf21c0af%7D. 

Muhammad Muttaqin. “Konsep Kurikulum Pendidikan Islam.” TAUJIH: Jurnal 

Pendidikan Islam 3, no. 1 (2021): 1–16. 

https://doi.org/10.53649/taujih.v3i1.88. 

Mutholingah, Siti, and Basri Zain. “Metode Penyucian Jiwa (Tazkiyah Al-Nafs) 

Dan Implikasinya Bagi Pendidikan Agama Islam.” Journal TA‟LIMUNA 

10, no. 1 (2021): 69. https://doi.org/10.32478/talimuna.v10i1.662. 

Nizar, Ali. “Tujuan Pendidikan Islam Prespektif Hadis.” Antologi Pendidikan 

Islam, n.d., 222. 



263 

 

 
 

Noordin, Zidni Nuran, and Zaizul AB. Rahman. “Perbandingan Proses Tazkiyah 

Al Nafs Menurut Imam Al-Ghazali Dan Ibnu Qayyim.” Journal Al-Tutrath 

2, no. 1 (2017). 

Novriadi, Feri. “Tinjauan Filsafat Perspektif Islam Terhadap Kurikulum 

Merdeka.” Jurnal Pendidikan Dan Konseling 5 (2023): 1349–58. 

Nugraha, Tono Supriatna. “Inovasi Kurikulum,” 2022, 250–61. 

Prasetiya, Angga, Warto Warto, and Sudiyanto Sudiyanto. “Sejarah Lokal Dalam 

Kurikulum Merdeka: Situs Loyang Mendale Dan Loyang Ujung Karang 

Sebagai Muatan Sejarah Lokal Dalam Pembelajaran Sejarah.” Jurnal 

Pendidikan Sejarah Indonesia 5, no. 2 (2022). 

https://doi.org/10.17977/um0330v5i2p238-250. 

Prasetyo, Arif Rahman, and Tasman Hamami. “Prinsip-Prinsip Dalam 

Pengembangan Kurikulum.” Palapa 8, no. 1 (2020): 42–55. 

https://doi.org/10.36088/palapa.v8i1.692. 

Profil, Karakter, and Pelajar Pancasila. “Implementasi Kurikulum Merdeka 

Berorientasi Pembentukan.” Jurnal Moral Kemasyaraktan 8, no. 2 (2023): 

179–90. 

Puspita, Yanti, and Cucu Atikah. “Analisis Perubahan Kebijakan Pendidikan Dari 

Kurikulum 2013 Ke Kurikulum Merdeka.” NOKEN : Jurnal Pengelolaan 

Pendidikan 4, no. 1 (2023): 09–21. 

https://doi.org/10.31957/noken.v4i1.2888. 

Rasmini, Rasmini, Maria Botifar, and Deriwanto Derwanto. “Pembaharuan 

Pendidikan Islam Dalam Sudut Pandang Kemajuan Humanisme.” Jurnal 

Literasiologi 9, no. 2 (2023): 54–69. 

https://doi.org/10.47783/literasiologi.v9i2.464. 

Redana, Dewa Nyoman, and I Nyoman Suprapta. “Implementasi Kurikulum 

Merdeka Di Sma Negeri 4 Singaraja.” Locus 15, no. 1 (2023): 77–87. 

https://doi.org/10.37637/locus.v15i1.1239. 

Rodin, Rhoni, and Miftahul Huda. “Pemikiran Pendidikan Ki Hajar Dewantara 

Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Agama Islam Multikultural.” Jurnal 

Al-Qiyam 2, no. 1 (2021): 110–19. 

https://doi.org/10.33648/alqiyam.v2i1.136. 

Rosyidin, Muhammad Abror, Muhammad Latif, Mukti Universiti, Islam Sultan, 

Sharif Ali, Seri Begawan, and Brunei Darussalam. “Merdeka Belajar 

Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Vol. 2, n.d. 

Sadewo, Yosua Damas, Bella Ghia Dimmera, and Pebria Dheni Purnasari. 

“Persepsi, Kebutuhan Dan Tantangan Implementasi Kebijakan „Merdeka 

Belajar, Kampus Merdeka‟ Pada Perguruan Tinggi Swasta Di Wilayah 

Perbatasan.” Sebatik. STMIK Widya Cipta Dharma, 2022. 

https://doi.org/10.46984/sebatik.v26i2.1980. 

Solihin, Ahmad. “Konsep Kurikulum Pendidikan Dalam Perspektif Az-Zarnûjî.” 

IQ (Ilmu Al-Qur‟an): Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 02 (2021): 236–58. 

https://doi.org/10.37542/iq.v4i02.247. 

Sopacua, Jems, and Muhammad Rijal Fadli. “Konsep Pendidikan Merdeka 

Belajar Perspektif Filsafat Progresivisme (The Emancipated Learning 



264 

 

 
 

Concept of Education in Progressivism Philosophy Perspective).” Potret 

Pemikiran. IAIN Manado, 2022. https://doi.org/10.30984/pp.v26i1.1413. 

Susanti, Heni, Marta Desi Putri, and Nizwardi Jalinus. “Paradigma Karakteristik 

Kurikulum Merdeka Dalam Pembentukan Kreativitas Siswa” 8 (2024): 

3253–60. 

Tamjidnoor, Tamjidnoor. “Pendidikan Islam Dalam Perspektif Hadis.” 

EDUKATIF : JURNAL ILMU PENDIDIKAN 4, no. 6 (2022). 

https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i6.4093. 

Tangerang, Universitas Muhammadiyah. “Merdeka Belajar Dalam Perspektif 

Pendidikan Islam” 3, no. 2 (2021): 393–404. 

Taufik, Ahmad, Dosen Stai, and Bumi Silampari Lubuklinggau. “Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Islam,” n.d. 

Ulum, Fahmi Bahrul, Abdul Halim, and Mira Arfina Oktanovia. “Pengembangan 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Berbasis Integrasi Islam Dan Sains 

Perspektif Hadis.” Arriyadhah XX, no. 2 (2023): 79–89. 

http://jurnalstaiibnusina.ac.id/index.php/ary/article/view/223. 

Uswatiyah, Wiwi, Neni Argaeni, Masruroh Masrurah, Dadang Suherman, and 

Ujang Cepi Berlian. “Implikasi Kebijakan Kampus Merdeka Belajar 

Terhadap Manajemen Kurikulum Dan Sistem Penilaian Pendidikan 

Menengah Serta Pendidikan Tinggi.” Jurnal Dirosah Islamiyah 3, no. 1 

(2021): 28–40. https://doi.org/10.47467/jdi.v3i1.299. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.47467/jdi.v3i1.299


 
 

 
 

BIODATA PENULIS 

 

 

 

Nama      : Mukhlis 

Tempat Tanggal Lahir   : Dabo Singkep, 6 Oktober 1980 

Alamat Rumah : Perum. Tiban Palem Blok D8 No.5, Sekupang    

Batam – Provinsi Kepulauan Riau 

Orang Tua: 1. Ayah : E. Munir E. Arifin 

2. Ibu  : Zubaidah (Almarhum) 

3. Saudara  : Abang: 

- Achyar, Edwin Djunaidi, M. Riza Mashud    
 

Kakak: 

- Yelly Rahmawati, Diana Yulianti  
 

Adik: 

- M. Nova Saputra 

Istri/Suami   : Dewi Yusnaisih 

Pendidikan   : 1. SD Negeri 01 Dabo Singkep, Lingga, 1993 

  2. SMP Negeri 02 Dabo Singkep, Lingga, 1996 

  3. SMP Negeri 02 Dabo Singkep, Lingga, 1999 

  4. Ma‟had Said Bin Zaid Batam 2010 

  5. STAI Ibnu Sina Batam (S1), 2015 

  6. UIN Syarif Kasim Riau, Pekanbaru, (S2), 2018 
 

Pengalaman Pekerjaan : 1. Mengajar di Yayasan Jabal Nur 

      2. Wakil Kepala SD IT Ulil Albab di Kota Batam 

      3. Kepala SMP IT Ulil Albab Kota Batam 
 

Pengalaman Organisasi : 1. Sekretaris PMB Sekupang, Batam, 2017 

  2. Ketua UPZ Ulil Albab Batam2019 

   3. Pengurus BKPRMI Sekupang, Batam, 2015 

 

 

Pekanbaru, 19 Maret 2025 

Mahasiswa, 

 

 

MUKHLIS 

NIM. 31990415697 

 


	1. COVER MUKHLIS.pdf
	2. PENGESAHAN.pdf
	3. PERSETUJUAN.pdf
	4. NOTA DINAS 1.pdf
	5. NOTA DINAS 2.pdf
	6. PERNYATAAN.pdf
	7. Disertasi-Terbuka-Mukhlis-METODE PENDIDIKAN ISLAM DALAM TAFSIR AL AZHAR HAMKA.pdf

