
 

 

MANAJEMEN STRATEGIK DALAM  

PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM  

DI PONDOK PESANTREN AL-MUNAWWARAH 

KOTA PEKANBARU  

 
 

TESIS 
 

Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat guna memperoleh gelar 

Magister Manajemen Pendidikan Islam (M. Pd) pada program studi 

Manajemen Pendidikan Islam 

 

 
 

 

Oleh : 

IRWAN SUANTO 

NIM. 22190613095 
 

 

 

PROGRAM PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (UIN) 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

2025 M / 1446 H 













i 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

 

1. Konsonan Tunggal 

               f   =    ف                                         r    =    ر                                         a    =   ا 

 q    =    ق                                          z   =   ز                                         b    =  ب

  k    =    ك                                          s   =  س                                          t    =  ت

 l    =    ل                                         sy   =  ش                                        ts    =  ث

 m    =    م                                          sh  =  ص                                         j    =   ج

 n    =   ن                                          dh  =  ض                                       h     =   ح

 w    =    و                                         th   =   ط                                      kh     =   خ

 h    =    ه                                         zh   =   ظ                                         d    =    د

 ‘   =    ء                                          ‘    =   ع                                       dz     =    ذ

 y   =  ي                                        gh     =   غ                                                       

a. Vokal Panjang (mad) a = aa 

b. Vokal Panjang (mad) I  = ii 

c. Vokal Panjang (mad ) u = uu 

2. Konsonan Rangkap 

 Konsonan rangkap ditulis rangkap, misalnya  العا مة   ditulis al-‘ammah 

3. Vokal Pendek 

 Fathah ditulis a, misalnya  شريعة  (syari’ah), kasrah ditulis  i , misalnya   الجبال  

(al-Jibali),  dan dhammah ditulis u,  misalnya  ظلوما  (dzuluman). 

4. Vokal Rangkap 

 .ditulis iy  اي ditulis ay, dan  أي ,ditulis uw  اُُُُو ,ditulis aw   او 

5. Ta’ Marbuthah 

 Ta’ marbuthah yang dimatikan ditulis h, misalnya  عربية  ditulis ‘arabiyyah, 

kecuali telah diserap ke dalam bahasa Indonesia yang baku, seperti mait, bila 

dihidupkan ditulis t, misalnya  الميتة  ditulis al-maitatu. 

 

 

 



ii 
 

6. Kata Sandang Alif Lam  

 Alif Lam yang diikuti oleh huruf qamariyyah dan syamsiyyah, ditulis al, 

misalnya  المسلم  ditulis al-Muslim,  الدار  ditulis al-Dar. Kecuali untuk nama diri 

yang diikuti kata Allah, misalnya  عبد الله  ditulis Abdullah. 

 

7. Huruf Besar 

Penulisan huruf besar disesuaikan dengan Ejaan Yang Disempurnakan (EYD).



 

 

iii 
 

ABSTRAK 

Irwan Suanto (2025): MANAJEMEN STRATEGIK DALAM  

PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI 

PONDOK PESANTREN AL-MUNAWWARAH 

KOTA PEKANBARU 

Rumusan masalah : (1) Bagaimana penerapan manajemen strategik pada tahapan 

pengamatan dan analisis lingkungan dalam pengembangan pendidikan Islam di 

Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru? (2) Bagaimana penerapan 

manajemen strategik pada tahapan perumusan strategi dalam pengembangan 

pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru ? (3) 

Bagaimana penerapan manajemen strategik pada tahapan implementasi strategi 

dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota 

Pekanbaru ? dan (4) Bagaimana penerapan manajemen strategik pada tahapan 

evaluasi dan pengendalian (control strategi) dalam pengembangan pendidikan 

Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru? Metode penelitian: 

Penelitian ini termasuk jenis penelitian lapangan (field research) dengan 

pendekatan penelitian kualitatif, dilakukan di Pondok Pesantren al-Munawwarah 

Kota Pekanbaru. Waktu penelitian selama 6 bulan, dari bulan Januari s.d. Mei 2025. 

Informan dalam penelitian ini terdiri dari: pendiri, pengelola, dan guru/ustadz 

Pondok Pesantren al-Munawwarah. Pengumpulan data menggunakan teknik 

observasi, wawancara dan studi dokumentasi. Hasil penelitian: penerapan 

manajemen strategik dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren 

al-Munawwarah Pekanbaru dapat dilihat dari 4 (empat) tahapan: (1) Penerapan 

manajemen strategik dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren 

al-Munawwarah pada tahapan pengamatan dan analisis lingkungan mencakup: (a) 

pengamatan dan analisis lingkungan eksternal, yang meliputi geografis, agama, 

sosial, budaya dan ekonomi, dan (b) pengamatan dan analisis lingkungan internal, 

terdiri dari : Sumber Daya Manusia (SDM) (pimpinan, pengelola, guru dan 

pegawai), santri, sumber dana, sarana dan prasarana, (2) Penerapan manajemen 

strategik dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-

Munawwarah pada tahapan perumusan strategi, mencakup : (a) merumuskan dan 

menetapkan visi, misi dan tujuan, dan (b)merumuskan dan menetapkan strategi, 

arah dan kebijakan, (3) Penerapan manajemen strategik dalam pengembangan 

pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru pada tahapan 

implementasi strategi, mencakup : (a) penerapan sistem pendidikan, (b) penerapan 

kurikulum pendidikan, (c) penerapan jadwal kegiatan pembelajaran, (d) penerapan 

kultur pembelajaran, dan (e) penerapan metode pembelajaran, (4) Penerapan 

manajemen strategik dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren 

al-Munawwarah pada tahapan evaluasi dan pengendalian strategi. 

Kata Kunci: Manajemen Strategik, Pengembangan Pendidikan Islam, Pesantren 

Al-Munawwarah 

 

 

 



 
 

iv 
 

ABSTRACT 

 

Irwan Suanto (2025): Strategic Management in the Advancement of 

Islamic Education at the Al-Munawwarah Islamic 

Boarding School in Pekanbaru 

       This research commences with the articulation of the problem: How is strategic 

management applied throughout the environmental observation and analysis phase 

in the development of Islamic education at the Al-Munawwarah Islamic Boarding 

School in Pekanbaru? What is the role of strategic management during the plan 

formulation phase in the advancement of Islamic education at Al-Munawwarah 

Islamic Boarding School in Pekanbaru? What is the role of strategic management 

throughout the strategy implementation phase in the advancement of Islamic 

education at Al-Munawwarah Islamic Boarding School in Pekanbaru? What is the 

application of strategic management throughout the assessment and control phases 

(control strategy) in the advancement of Islamic education at the Al-Munawwarah 

Islamic Boarding School in Pekanbaru? This study employs a qualitative field 

research methodology, conducted in the Islamic Boarding School al-Munawwarah 

in Pekanbaru. The research duration was six months, spanning from January to May 

2025. The participants in this study included founders, managers, and 

educators/ustadz of the al-Munawwarah Islamic Boarding School in Pekanbaru. 

The data collection employed observation, interviews, and documentation analysis 

methodologies. Findings from the research: The implementation of strategic 

management in the advancement of Islamic education at the Al-Munawwarah 

Islamic Boarding School in Pekanbaru can be observed via four stages. The 

implementation of strategic management in the advancement of Islamic education 

at the al-Munawwarah Islamic Boarding School in Pekanbaru during the 

environmental observation and analysis phase encompasses: (a) external 

environment observation and analysis, which includes geography, religion, society, 

culture, and economy, and (b) internal environment observation and analysis, 

comprising Human Resources (HR) (leaders, managers, educators, and staff), 

students, funding sources, facilities, and infrastructure. The implementation of 

strategic management in the advancement of Islamic education at the al-

Munawwarah Islamic Boarding School in Pekanbaru during the strategy 

formulation phase encompasses: (a) the formulation and establishment of a vision, 

mission, and objectives, and (b) the formulation and establishment of strategies, 

directions, and policies. Implementation of strategic management in the 

advancement of Islamic education at Al-Munawwarah Islamic Boarding School in 

Pekanbaru during the strategy execution phase encompasses: (a) execution of the 

education system, (b) execution of the education curriculum, (c) execution of the 

learning activity schedule, (d) execution of learning culture, and (e) execution of 

learning methods. The execution of strategic management in the advancement of 

Islamic education at Al-Munawwarah Islamic Boarding School in Pekanbaru 
during the strategy evaluation and control phase encompasses. 

 

Keywords: Strategic Management, Advancement of Islamic Education, Al-    

Munawwarah Islamic Boarding School 



 
 

v 
 

 ملخّص 
(: الإدارة الإستراتيجية فى تطوير التربية الإسلامية فى معهد المنورة بمدينة  2025إروان سوانتو، )

 بكنبارو 
الإدارية الإستراتيجية فى تطوير  وأما أسئلة هذا البحث فهي ما يأتى : الأول كيف تطبيق  

التربية الإسلامية فى معهد المنورة بمدينة بكنبارو من حيث مجال الملاحظة وتحليل البيئة، والثاني كيف 
تطبيق الإدارية الإستراتيجية فى تطوير التربية الإسلامية فى معهد المنورة بمدينة بكنبارو من حيث مجال 

تطبيق الإدارية الإستراتيجية فى تطوير التربية الإسلامية فى معهد    تكوين الإستراتيجي، والثالث كيف
المنورة بمدينة بكنبارو من حيث مجال تنفيذ الإستراتيجي، والرابع كيف تطبيق الإدارية الإستراتيجية فى  
تطوير التربية الإسلامية فى معهد المنورة بمدينة بكنبارو من حيث مجال التقويم وتحكم الإستراتيجي.  

نهجية البحث المستخدمة ميدانية من خلال المدخل النوعي. قام الباحث بالبحث فى معهد المنورة  م
ابتداء من شهر يناير حتى شهر مايو سنة ألفين وخمسة  بمدينة بكنبارو. وزمان البحث ستة أشهر 

بكنبارو. وعشرين. ومصدر إعلام البحث يتكون من المؤسس والمدبر والأساتذة فى معهد المنورة بمدينة  
تطبيق  ما يأتى : الأول أن  البحث  نتائج  البيانا ملاحظة ومقابلة ووثيقة. فمن  ومن أساليب جمع 
الإدارية الإستراتيجية فى تطوير التربية الإسلامية فى معهد المنورة بمدينة بكنبارو من حيث مجال الملاحظة  

بيئة من حيث الناحية الخارجية تحتوى  وتحليل البيئة يحتوى على ما يأتى : )أ( أن الملاحظة وتحليل ال
على الجغرافية، والدين، والاجتماعي، والثقافة والاقتصاد. )ب( أن الملاحظة وتحليل البيئة من حيث  
والتلاميذ،   والمؤظفين(،  والأستاذة،  والمدبر،  المدير،  أى  البشري  المورد  على  الداخلية تحتوى  الناحية 

تطبيق الإدارية الإستراتيجية فى تطوير التربية الإسلامية فى معهد  والمصروفات والتسهيلات. والثاني أن 
المنورة بمدينة بكنبارو من حيث مجال تكوين الإستراتيجي يحتوى على ما يأتى : )أ( التكوين وتثبيت  
الإدارية   تطبيق  أن  والثالث  والسياية.  والتجاه  الإستراتيجي،  وتثبيت  التكوين  والرؤية، )ب(  الطيف 

تنفيذ  الإستراتيج مجال  حيث  من  بكنبارو  بمدينة  المنورة  معهد  فى  الإسلامية  التربية  تطوير  فى  ية 
الإستراتيجي يحتوى على ما يأتى : )أ( تطبيق النظام التربوي، )ب( تطبيق المنهج التربوي، )ج( تنفيذ  

ا تطبيق  أن  والرابع  التدريس.  طريقة  تطبيق  )ه(  التعليم،  ثقافة  تطبيق  )د(  التعليم،  لإدارية  جداول 
الإستراتيجية فى تطوير التربية الإسلامية فى معهد المنورة بمدينة بكنبارو من حيث مجال التقويم وتحكم  

 الإستراتيجي 
 الإدارة الإستراتيجية، تطوير التربية الإسلامية، معهد المنورة بمدينة بكنباروالكلمات الرئيسية: 

 



 
 

vi 
 

MOTTO 

 

  َ ُ علَيَْهي وَسَلََّّ ُّ صَلََّّ اللّه  : قاَلَ النَّبِي

  َ سًا فتَََْلِي بًّا وَلََ تَكُنْ خَامي عًا أَوْ مُحي تَمي مًا أَوْ مُس ْ  كُنْ عاَليمًا أَوْ مُتَعَلهي

 ( )رواه بيهقى

"Jadilah engkau orang berilmu, atau orang yang menuntut ilmu, 

atau orang yang mau mendengarkan ilmu, atau orang yang 

menyukai ilmu, dan janganlah engkau menjadi orang yang kelima 

maka kamu akan celaka”  

(HR. Baihaqi). 

 

“Mati-matian dalam mengajar, 

Mengajar sampai mati..!” 

(Buya H. TM. Busra, BA) 

 

 

“Waqaf Jiwa Raga Untuk Agama” 

(Irwan Suanto) 

 

 

 

 



 
 

vii 
 

KATA PENGANTAR 

 بسم الله الرحمن الرحيم 

Puji dan syukur penulis persembahkan ke hadirat Allah SWT. karena hanya 

dengan petunjuk dan bimbinganNya serta karunia dan pertolonganNya Tesis yang 

berjudul: ”MANAJEMEN STRATEGIK DALAM PENGEMBANGAN 

PENDIDIKAN ISLAM  DI PONDOK PESANTREN AL-MUNAWWARAH 

KOTA PEKANBARU,” ini dapat diselesaikan. Demikian juga Shalawat dan 

Salam penulis sanjungkan ke haribaan Junjungan Alam Nabi Besar Muhammad 

SAW. yang telah membimbing manusia ke jalan yang benar. Penulis menyadari 

bahwa dalam penyusunan tesis ini tidak terlepas dari bantuan berbagai pihak, baik 

bantuan materil maupun spirituil. Oleh karena itu, penulis menyampaikan ucapan 

terima kasih dan penghargaan yang setinggi-tingginya kepada: 

1. Ibu Prof. Dr. Leny Nofianti MS, SE., M.Si., Ak., CA, Rektor Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, yang telah memberikan kesempatan kepada 

penulis untuk menimba ilmu di Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Sulthan Syarif Kasim Riau, 

2. Bapak Prof. Dr. H. Ilyas Husti, M.Ag selaku Direktur Program Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, yang telah memberikan 

fasilitas, sarana dan prasarana kepada penulis dalam mengikuti perkuliahan pada 

Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 

3. Bapak Dr. H. Agustiar, M.Ag selaku Ketua Program Studi Manajemen 

Pendidikan Islam Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau, 

4. Bapak Dr. H. Agustiar, M.Ag selaku Pembimbing I dan Bapak Dr. M. Fitriadi, 

MA selaku Pembimbing II, yang telah memberikan bimbingan, arahan dan 

perbaikan tesis ini. 

5. Bapak dan Ibu para Dosen beserta Karyawan Program Pascasarjana Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, yang telah membimbing, memberikan 

dan menyumbangkan ilmu pengetahuannya kepada penulis. 



 
 

viii 
 

6. Kepala Perpustakaan al-Jami'ah Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

Riau, berserta karyawan yang telah memberikan kesempatan kepada penulis 

untuk memimjam buku-buku yang diperlukan dalam penyusunan tesis ini, 

7. Kepala Perpustakaan Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau berserta karyawan yang telah memberikan kesempatan 

kepada penulis untuk memimjam buku-buku yang diperlukan dalam penyusunan 

tesis ini, 

8. Istri dan anak-anak tercinta yang senantiasa memberi dukungan dan do’a yang 

tulus untuk penulis dalam menjalani pendidikan di Pascasarjana Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

9. Ayahanda dan Ibunda tercinta, Kakak dan adik-adikku tersayang yang telah 

banyak memberikan dorongan, semangat dan motivasi kepada penulis untuk 

menyelesaikan studi pada Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau sampai dengan penyusunan tesis ini. 

10. Yang mulia Abuya beserta Ummy sebagai guru, panutan sekaligus mertua 

yang selalu memberi motivasi kepada penulis untuk terus menuntut ilmu dan 

mengajarkannya sepanjang hayat 

11. Keluarga besar Pondok Pesantren Al-Munawwarah baik sebagai informan 

maupun rekan seperjuangan dalam pengabdian di pesantren Al-Munawwarah 

12. Semua rekan-rekan yang sama-sama duduk menimba ilmu pengetahuan di 

Kampus Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, yang 

telah memberikan masukan, kritik dan saran dalam penulisan tesis ini. 

Penulis juga menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari kesempurnaan, oleh 

karena itu kritik dan saran dari berbagai pihak demi perbaikan di masa mendatang 

sangatlah penulis harapkan, Demikian, semoga tesis ini ada manfaatnya. 

Wassalam 

Penulis, 

 

 

 

 

IRWAN SUANTO 

NIM. 22190613095 



 
 

ix 
 

DAFTAR ISI 

PEDOMAN TRANSLITERASI ............................................................................i  

ABSTRAKS  ......................................................................................................... iii 

MOTTO .................................................................................................................vi 

KATA PENGANTAR ......................................................................................... vii 

DAFTAR ISI ..........................................................................................................ix 

BAB I : PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah................................................................. 1 

B. Defenisi Istilah ............................................................................... 9 

C. Permasalahan ............................................................................... 13 

1. Identifikasi Masalah ................................................................ 13 

2. Batasan Masalah ...................................................................... 14 

3. Rumusan Masalah ................................................................... 14 

D. Tujuan Penelitian ......................................................................... 15 

E. Kegunaan Penelitian .................................................................... 16 

F. Sistematika Penulisan .................................................................. 16 

BAB II : LANDASAN TEORI 

A. Manajemen Strategik ................................................................... 18 

1. Pengertian Manajemen Strategik .......................................... 18 

2. Tujuan dan Manfaat Manajemen Strategik ........................... 24 

3. Kerangka Penerapan Manajemen Strategis .......................... 27 

B. Pengembangan Pendidikan Islam ................................................ 34 

1. Pengertian Pengembangan Pendidikan Islam ....................... 34 

2. Model-model Pengembangan Pendidikan Islam .................. 47 

3. Faktor-faktor Yang Mempengaruhi Pengembangan 

Pendidikan Islam ................................................................... 54 

C. Pesantren ...................................................................................... 62 

1. Pengertian dan Ruang Lingkup ............................................. 62 

2. Elemen Pesantren .................................................................. 67 

3. Peran, Fungsi dan Pengembangan Pendidikan Pesantren ..... 71 

D. Tinjauan Penelitian Yang Relevan ............................................... 83 



 
 

x 
 

E. Konsep Operasional ..................................................................... 87 

BAB III : METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian ............................................................................ 89 

B. Tempat dan Waktu Penelitian ..................................................... 90 

C. Informan Penelitian ..................................................................... 90 

D. Sumber Data ................................................................................ 90 

E. Teknik Pengumpulan Data .......................................................... 92 

F. Teknik Analisis Data ................................................................... 93 

G. Validitas dan Reabelitas Data Penelitian .................................... 95 

 

BAB IV : HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. HASIL PENELITIAN ................................................................ 99 

1. Profil Pondok Pesantren Al-Munawwarah ........................... 99 

2. Penerapan Manajemen Strategik Pada Tahapan Pengamatan 

dan Analisis Lingkungan Dalam Pengembangan Pendidikan 

Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru ..... 117 

3. Penerapan Manajemen Strategik Pada Tahapan Perumusan 

Strategi Dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Pondok 

Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru ................................ 129 

4. Penerapan Manajemen Strategik Pada Tahapan Implementasi 

Strategi Dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Pondok 

Pesantren Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru ............... 134 

5. Penerapan Manajemen Strategik Pada Tahapan Evaluasi dan 

Pengendalian (Control Strategi) Dalam Pengembangan 

Pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah 

Pekanbaru ............................................................................ 150 

B. PEMBAHASAN ....................................................................... 158 

1. Pengamatan dan Analisis Lingkungan Dalam Pengembangan 

Pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah 

Pekanbaru ............................................................................ 158 



 
 

xi 
 

2. Perumusan Strategi Dalam Pengembangan Pendidikan Islam 

di Pondok Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru ............... 165 

3. Implementasi Strategi Dalam Pengembangan Pendidikan 

Islam di Pondok Pesantren Pesantren al-Munawwarah 

Pekanbaru ............................................................................ 170 

4. Evaluasi dan Pengendalian (Control Strategi) Dalam 

Pengembangan Pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-

Munawwarah Pekanbaru ..................................................... 172 

 

BAB V        : PENUTUP 

A. Kesimpulan .............................................................................. 175 

B. Saran-saran .............................................................................. 176 

DAFTAR PUSTAKA  ........................................................................................ 177 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Pondok pesantren dan madrasah merupakan lembaga pendidikan dalam 

sub sistem pendidikan Nasional yang sudah dikenal dan menjadi ciri khas 

lembaga pendidikan Islam tradisional sekaligus pendidikan tertua khas 

Indonesia,1 sementara Pendidikan Diniyah Formal (PDF) dan Ma’had Aly 

adalah lembaga pendidikan keagamaan dalam ruang lingkup pendidikan Islam 

di pesantren yang ditempuh secara resmi pada satuan lembaga atau organisasi 

yang terstruktur dan berjenjang yang terdiri dari pendidikan dasar, pendidikan 

menengah dan pendidikan tinggi.2  Ketiga lembaga pendidikan Islam tersebut 

memiliki peranan yang sangat strategis dalam pembangunan budaya dan 

peradaban dan dalam upaya mencerdaskan kehidupan bangsa.3 Gambaran 

tentang lembaga pendidikan Islam pesantren sebagai berikut : 

Selain sebagai lembaga pendidikan Islam, pondok pesantren 

merupakan sumber inspirasi yang tidak pernah kering bagi para pencita 

ilmu dan peneliti yang berupaya mengurai anatominya dari berbagai 

demensi. Dari kawahnya, sebagai obyek studi telah lahir doktor-doktor 

dari berbagai disiplin ilmu, mulai dari antropologi, sosiologi, 

pendidikan, politik, agama dan lain sebagainya sehingga pesantren 

 
1Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren : Sebuah Potret Perjalanan, (Jakarta : 

Paramadina, 2014), hlm. 3. 
2Lihat Maksum, Madrasah: Sejarah dan Perkembangannya, (Jakarta:  Logos Wacana 

Ilmu, 2010), hlm. 81. Umar, M., Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta : PT. Bumi Aksara dan 

Kementerian Agama RI, 2014), hlm. 29. 
3Sejalan dengan amanat Undang-undang Dasar 1945 pasal 31 ayat (3) menyatakan: 

“Pemerintah mengusahakan dan menyelenggarakan pendidikan satu sistem pendidikan nasional 

yang meningkatkan keimanan dan ketakwaan serta akhlak mulia  dalam rangka mencerdaskan 

kehidupan bangsa yang diatur dengan undang-undang.” M. Kholid Fathoni, Pendidikan Islam dan 

Pendidikan Nasional (Paradigma Baru), (Jakarta: Depag RI, 2011), hlm. 9. 



2 
 

 
 

sebagai sistem pendidikan Islam di negeri ini kontribusinya sangat 

besar bagi pembangunan manusia seutuhnya.4 

Pondok pesantren sebagai pranata pendidikan ulama pada umumnya 

terus menyelenggarakan misinya agar umat memiliki pemahaman dalam ilmu-

ilmu agama (tafaqquh fi al-din) dan memotivasi kader ulama dalam misi dan 

fungsinya sebagai pewaris para Nabi (warasat al-anbiya).5 Eksistensi Pondok 

pesantren di tengah-tengah lajunya modernisasi sampai hari ini tetap bisa 

bertahan dengan identitasnya sendiri. Mengingat adanya beberapa nilai 

fundamental pendidikan pesantren selama ini, antara lain : (1) komitmen untuk 

melakukan transfer ilmu-ilmu agama (tafaquh fi al-din), nilai-nilai untuk teguh 

terhadap konsep dan ajaran agama, (2) pendidikan sepanjang waktu/ sepanjang 

hayat (long life education), (3) pendidikan integrative dengan 

mengkolaborasikan antara pendidikan formal dan non formal (pendidikan 

seutuhnya, teks dan kontekstual atau teoritis dan praktis, (4)adanya keragaman, 

kebebasan, kemandirian dan tanggungjawab, (5) dalam pesantren diajarkan 

bagaimana hidup bermasyarakat.6  

Eksistensi pondok pesantren dalam mewujudkan nilai-nilai 

fundamental tersebut ternyata tidak dapat dipisahkan dari keberadaan Kyai 

sebagai tokoh sentral,7 yang merupakan gelar yang diberikan oleh masyarakat 

 
4Mujamil Qomar, Pesantren  Dari Transformasi Metodologi Menuju Demokrasi Institusi, 

(Jakarta: Erlangga, 2012), hlm. xv. M. Dawam Raharjo, “Perkembangan Masyarakat dalam 

Perspektif Pesantren; Pergaulan Dunia Pesantren : Membangun dari Bawah, (P3M, Jakarta, 2015), 

hlm. vii.  
5Irwan Abdullah, dkk. (Editor), Agama, Pendidikan Islam dan Tanggung Jawab Sosial 

Pesantren, (Yogyakarta : Sekolah Pascasarjana UGM, 2010), hlm. 1-2. 
6Sukamto, Kepemimpinan Kiyai Dalam Pesantren, (Jakarta : LP3ES, 2015), hlm. 1-2. 
7Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia : Lintasan Sejarah Pertumbuhan dan 

Perkembangannya,  (Jakarta :,  PT. Grafindo Persada,  2012), hlm. 144. 



3 
 

 
 

kepada ulama yang memiliki dan menjadi pemimpin pondok pesantren 

sekaligus mengajarkan kitab-kitab Islam klasik kepada para santrinya.8 Gelar 

Kyai ini lazim digunakan di pondok Pesantren yang ada di Pulau Jawa dan 

Madura, sementara di pondok pesantren yang ada di Pulau Sumatera (Sumatera 

Barat dan Riau), gelar Kyai jarang digunakan dan lebih banyak menggunakan 

istilah Buya yang secara sosiologis masih diakui oleh masyarakat sebagai figur 

ideal karena adanya kedudukan kultural dan struktural yang tinggi.9 Pernyataan 

yang lebih spesifik tentang kultur, struktur dan unsur-unsur penting dalam 

ruang lingkup pendidikan Islam di pondok pesantren antara lain ditulis oleh 

KH. Imam Zarkasyi bahwa pondok pesantren adalah : 

Lembaga Pendidikan Agama Islam dengan sistem asrama, di mana kyai 

sebagai figur sentralnya, masjid sebagai pusat kegiatan yang 

menjiwainya dan pengajaran agama Islam di bawah bimbingan kyai 

yang diikuti santri sebagai kegiatan utamanya. Kyai, santri, masjid, 

pondok atau asrama, dan Pendidikan Agama Islam adalah unsur 

terpenting dalam ruang lingkup pesantren.10  

Uraian di atas memberikan gambaran bahwa eksistensi seorang kyai/ 

buya adalah figur sentral dan ideal sekaligus sebagai pemimpin tertinggi (top 

leader/ top manajer) yang bertanggungjawab dalam menerapkan ketiga fungsi 

pondok pesantren, yaitu :  

(1) sebagai lembaga pendidikan yang melakukan transfer ilmu-ilmu 

agama (tafaqquh fi al-din) dan nilai-nilai Islam (Islamic values), 

(2)sebagai lembaga keagamaan yang melakukan kontrol sosial, dan (3) 

sebagai lembaga keagamaan yang melakukan rekayasa sosial (social 

 
8Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren (Studi tentang Pandangan Hidup Kiai, (Jakarta; 

LP3ES, 2010), hlm. 55. 
9Karel A. Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah, (Jakarta ; LP3ES, 2009),  hlm. 109. 
10Tim Penyusun, Biografi KH. Imam Zarkasyi ; Dari Gontor Merintis Pesantren Moderen, 

(Ponorogo: Gontor Press, 2013), hlm. 56.  



4 
 

 
 

engineering) atau perkembangan masyarakat (community 

development).11   

Dalam upaya menghubungkan ketiga fungsi tersebut, perlu adanya 

suatu keputusan strategik, yang terangkum dalam proses manajemen strategic 

yang dilakukan semata-mata untuk menjadikan lembaga pesantren menjadi 

efektif, program-programnya sistemetis, terukur, dapat dicapai, rasional, 

terjadwal dan berkelanjutan. Manajemen strategik oleh Masrokan Mutohar 

didefenisikan sebagai berikut : 

Manajemen strategik adalah serangkaian keputusan dan tindakan 

manajerial meliputi yang kegiatan formulasi, implementasi dan 

evaluasi baik jangka pendek maupun jangka panjang secara berulang 

dan berkelanjutan dalam suatu organisasi yang melibatkan sumber daya 

manusia dan non manusia dalam menggerakkannya dan memberikan 

kontrol secara strategis untuk mencapai tujuan yang diinginkan. 12 

Menurut Nawawi : 

Manajemen strategik adalah proses atau rangkaian kegiatan 

pengambilan keputusan yang bersifat mendasar dan menyeluruh, 

disertai dengan penetapan cara melaksanakannya, yang dibuat oleh 

manajemen puncak dan diimplementasikan oleh seluruh jajaran di 

dalam suatu organisasi, untuk mencapai tujuannya.13 

Salah satu Pondok Pesantren yang menerapkan manajemen strategik 

dalam upaya mengembangkan ketiga fungsi pesantren di atas adalah Pondok 

Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru sebagai salah satu lembaga 

pendidikan Islam tradisional (salafiah) transformatif yang didirikan oleh 

Abuya H. TM. Busra, BA melalui Yayasan Syekh Burhanuddin (YASBU) 

 
11Abdurrahman Mas’ud, Sejarah dan Budaya Pesantren: Dinamika Pesantren dan 

Madrasah, (Semarang :, Pustaka Pelajar, 2014), hlm. 3. 
12Masrokan Mutohar, Manajemen Strategik dalam Meningkatkan Mutu Pendidikan dan 

Daya Saing Lembaga Pendidikan Islam, (Yogyakarta : Ar-Ruz, 2014), hlm. 158. 
13Akdon, Strategic Management For Education Management, (Bandung: Alfabeta, 2011), 

hlm. 5.   



5 
 

 
 

Pekanbaru pada tanggal 15 Syawal 1406 H/ 21 Juni 1986, dengan maksud dan 

tujuan mencetak ulama yang intelektual dan pemimpin ummat, berilmu dan 

kreatif, terampil dan mandiri, serta beriman dan bertaqwa kepada Allah 

SWT.  Visi dan Misi Pondok Pesantren al-Munawwarah adalah :  

Visi : “Menghasilkan Lulusan Yang Berilmu, Beriman, Bertaqwa, 

Berakhlaq Mulia, Mandiri dan Terampil.” Misi : (1) Melaksanakan 

Pendidikan Formal, informal dan non formal (2) Melaksanakan 

pelatihan keterampilan (3) Melaksanakan pembinaan sikap mental (4) 

Melaksanakan bimbingan ibadah dan kemasyarakatan (5) Membangun 

kesopanan, kesantunan dan akhhlak mulia.14 

Dalam keterbatasan sarana dan prasarana yang tersedia di pondok 

pesantren Al-Munawwarah, ditambah lagi minimnya tenaga profesional yang 

melaksanakan segala kegiatan pembelajaran dan pembinaan di Pondok 

Pesantren ini, seperti yang tergambar dalam data tenaga pendidikan dan 

kependidikan sebagai berikut: 

TABEL 1.1 

DATA TENAGA PENDIDIK DAN KEPENDIDIKAN 

PONPES. AL-MUNAWWARAH PEKANBARU 

TAHUN 2024-202515 

 

NO TINGKAT PENDIDIKAN JUMLAH 

1. Magister (S2) 11 Orang 

2. Sarjana (S1) 62 Orang 

3. D3 2 Orang 

4. SLTA/MA Sederajat 65 Orang 

 

Terdapat pula suatu fakta menarik bahwa Pondok Pesantren Al-

Munawwarah termasuk salah satu Pondok Pesantren yang unggul dari segi 

 
14Sumber Data, Dokumentasi, Pondok Pesantren al-Munawwarah, Jalan Pesantren 

Pematang Kapau, Kulim,  Pekanbaru, 2025. 
15Sumber Data, Dokumentasi, Pondok Pesantren al-Munawwarah, Jalan Pesantren 

Pematang Kapau, Kulim,Pekanbaru, 2025. 



6 
 

 
 

kualitas dengan pembuktian data-data prestasi santrinya baik di bidang 

akademik maupun non akademik menjadi bukti nyata yang tidak terbantahkan. 

TABEL 1.2 

DATA PRESTASI SANTRI 

PONPES. AL-MUNAWWARAH PEKANBARU 

TAHUN 2022-202516 

NO PRESTASI TINGKAT TAHUN 

1.  Juara I Olimpiade Sejarah Nasional 2025 

2.  
Juara I CBT Imtihan Wathony 

Wustho 
Nasional 2025 

3.  Juara I Lomba Baca Puisi Nasional 2024 

4.  
Medali Emas Olimpiade Ilmu 

Sosial 
Nasional 2024 

5.  Juara I Lomba Mading 3 Dimensi Nasional 2024 

6.  Juara I Musabaqah Bahtsul Kitab Nasional 2023 

7.  Juara I Musabaqah Qiroatil Kutub Nasional 2023 

8.  Juara I MQK Fiqih Sumatra 2025 

9.  Juara II Olimpiade PAI Sumatra 2025 

10.  Juara III Olimpiade Bahasa Arab Suamtra 2025 

11.  Pesilat Terbaik Riau Open Sumatra 2025 

12.  
Medali Emas Pencak Silat Riau 

Open 
Sumatra 2025 

13.  Juara I Pionering Scouting Skill Sumatra 2025 

14.  Juara I MQK Fiqih Sumatra 2023 

15.  
Juara I  Pencak Silat Piala 

KADISPORA  
Riau 2025 

16.  Juara I Syarhil Qur’an Riau 2024 

17.  Juara I Morse Riau 2024 

18.  Juara III Turnament Futsal Riau 2024 

19.  Juara II Lomba Fotograpi Riau 2024 

20.  Juara I MQK Tarekh Riau 2023 

21.  Juara I MQK Fiqih Riau 2023 

 
16 Sumber Data, Dokumentasi, Pondok Pesantren al-Munawwarah, Jalan Pesantren 

Pematang Kapau, Kulim,  Pekanbaru, 2025. 



7 
 

 
 

22.  Juara I MQK Ushul Fiqih Riau 2023 

23.  Juara I MQK Ulumul Qur’an Riau 2023 

24.  Juara I MQK Tauhid Riau 2023 

25.  Juara I MQK Hadits Riau 2023 

 

Catatan prestasi gemilang para santri Pondok Pesantren Al-

Munawwarah sangat berpengaruh positif kepada kepercayaan dan minat 

masyarakat untuk memondokkan anaknya di Pondok Pesantren Al-

Munawwarah. Berdasarkan data yang ada, jumlah santri yang belajar di 

Pondok Pesantren ini dari tahun ke tahun terus mengalami peningkatan yang 

cukup signifikan sebagaimana tabel berikut:  

TABEL 1.3 

JUMLAH SANTRI PONPES. AL-MUNAWWARAH PEKANBARU 

DARI TA. 2019-2020 SD. TA. 2024-202517 

 

NO TAHUN AJARAN JUMLAH SANTRI 

1. 2019-2020 820 

2. 2020-2021 842 

3. 2021-2022 860 

4. 2022-2023 879  

5. 2023-2024 892 

6. 2024-2025 908 

 

Bahkan keberadaan Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota 

Pekanbaru sejak didirikan mendapat dukungan positif, baik moral maupun 

materil dari Pemerintah Daerah dan lapisan masyarakat sekitar, sehingga 

mengalami kemajuan yang sangat menggembirakan. Sejak berdiri Pondok 

 
17Sumber Data, Dokumentasi, Pondok Pesantren al-Munawwarah, Jalan Pesantren 

Pematang Kapau, Kulim,  Pekanbaru, 2025. 



8 
 

 
 

Pesantren ini telah mengeluarkan alumni sebanyak lk. 5.000 orang yang 

tersebar di berbagai daerah di Provinsi Riau. 18 

Uraian di atas menunjukkan bahwa pencapaian prestasi yang gemilang, 

peningkatan jumlah santri yang belajar dari tahun ke tahunnya dan dukungan 

positif, baik moral maupun materil dari Pemerintah Daerah serta lapisan 

masyarakat sekitar dapat dijadikan sebagai indikator meningkatnya harapan 

dan kepercayaan dari masyarakat (stakeholder) terhadap eksistensi Pondok 

Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru. Berdasarkan hal ini, penerapan 

manajemen strategik di Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru 

merupakan suatu keniscayaan, dan patut diakui bahwa pada tahapan 

pengamatan dan analisis lingkungan telah menunjukkan adanya beberapa 

keuanggulan dan kelebihan yang dimiliki.  

Berdasarkan uraian di atas pada gilirannya mendorong penulis untuk 

menggali lebih dalam lagi tentang bagaimana penerapan manajemen strategi di 

Pondok Pesantren Al-Munawwarah Kota Pekanbaru sehingga mampu 

menorehkan prestasi gemilang para santrinya dan terus meningkatkan minat 

dan kepercayaan masyarakat kepada lembaga ini, dan pada akhirnya menarik 

minat penulis untuk melakukan satu penelitian berjudul: MANAJEMEN 

STRATEGIK DALAM PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI 

PONDOK PESANTREN AL-MUNAWWARAH KOTA PEKANBARU.   

 

 
18Sumber Data, Dokumentasi, Pondok Pesantren al-Munawwarah, Jalan Pesantren 

Pematang Kapau, Kulim,  Pekanbaru, 2025. 



9 
 

 
 

B. Defenisi Istilah 

Untuk menghindari kesalahan pahaman terhadap istilah yang terdapat 

dalam judul penelitian ini, maka penulis perlu mendefenisikan istilah-istilah 

yang digunakan, sebagai berikut : 

1. Manajemen strategik adalah serangkaian keputusan dan tindakan manajerial 

lembaga pendidikan Islam yang meliputi kegiatan formulasi, implementasi 

dan evaluasi baik jangka pendek maupun jangka panjang secara berulang 

dan berkelanjutan dalam sebuah organisasi lembaga pendidikan Islam yang 

melibatkan sumber daya manusia dan non manusia dalam 

menggerakkannya dan memberikan kontrol secara strategis untuk mencapai 

tujuan yang diinginkan.19 

2. Pengembangan, kata “pengembangan” berasal dari kata “kembang” yang 

mendapat awalan “pe” dan akhiran “an,” yang berarti : (1) proses, cara, 

perbuatan mengembangkan, misalnya dikatakan “pemerintah selalu 

berusaha dalam pengembangan pembangunan secara bertahap dan teratur 

yang menjurus ke sasaran yang dikehendaki,” (2) pengembangan bahasa 

berarti “upaya meningkatkan mutu bahasa agar dapat dipakai untuk 

berbagai keperluan dalam kehidupan masyarakat modern,” 

(3)pengembangan masyarakat berarti proses kegiatan bersama yang 

dilakukan oleh penghuni suatu daerah untuk memenuhi kebutuhannya.20 

Kata pengembangan dalam bahasa Inggris development. Menurut Moris 

 
19Masrokan Mutohar, op. cit., hlm. 158. 
20Admin, Kamus Besar Bahasa Indonesia, dalam http://kbbi.web.id/kembang, Diakses 

Tanggal 02 Januari 2025.  



10 
 

 
 

dalam The American Herritage Dictionary of the English Language, 

dikatakan sebagai “development is the act of development” (perbuatan 

mengembangkan), kemudian pengembangan didefenisikan sebagai upaya 

memperluas atau mewujudkan potensi-potensi, membawa suatu keadaan 

secara bertingkat kepada suatu keadaan yang lebih lengkap, lebih besar, atau 

lebih baik, memajukan sesuatu dari yang lebih awal kepada yang lebih akhir 

atau dari yang sederhana kepada tahapan perubahan yang lebih kompleks.21 

Pengembangan merupakan fungsi menejemen selanjutnya setelah adanya 

perencanaan (planning), pengorganisasian (organizing), penggerakan 

(motivating), pembinaan (conforming), penilaian (evaluating), oleh karena 

fungsi selanjutnya adalah pengembangan (developing). Fungsi manajemen 

ini muncul apabila keputusan yang diambil dilaksanakan perlu dilanjutkan 

atau ditingkatkan penyelenggaraanya. Secara operasional pengembangan 

dapat diartikan sebagai upaya mentindaklanjuti program yang lebih baik, 

lebih luas dan lebih kompleks. Pengembangan merupakan salah satu 

perilaku manajerial yang meliputi pelatihan yang digunakan sebagai sarana 

untuk meningkatkan keterampilan seseorang dan memudahkan penyesuaian 

terhadap pekerjaan dan kemajuan kariernya. Dengan demikian, 

pengembangan adalah suatu kegiatan yang menghasilkan sesuatu alat atau 

cara merevisi sesuatu yang telah ada menjadi baik. Selama kegiatan itu 

dilaksanakan dengan maksud mengadakan penyempurnaan yang akhirnya 

 
21Morris, The American Herritage Dictionary of The English Language, (New York: 

Harper and Row Publishers, 2010). Nana Sudjana, Penilaian Hasil Proses Belajar Mengajar, 

(Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2015). 



11 
 

 
 

alat atau cara tersebut dipandang cukup bagus untuk digunakan seterusnya 

maka berakhirlah kegiatan pengembangan.22 Pengembangan (developing) 

merupakan salah satu perilaku manajerial yang meliputi pelatihan 

(couching) yang digunakan sebagai sarana untuk meningkatkan 

keterampilan seseorang dan memudahkan penyesuaian terhadap pekerjaan 

dan kemajuan kariernya.23  

3. Pendidikan Islam, mencakup 3 (tiga) pengertian ; (1) pendidikan (menurut) 

Islam, (2) pendidikan (dalam) Islam, dan (3) pendidikan (agama) Islam.24 

Pendidikan Islam menurut Fazlur Rahman mencakup dua pengertian, yaitu: 

(1) pendidikan Islam dalam pengertian praktis, yaitu pendidikan yang 

dilaksanakan di dunia Islam seperti yang diselenggarakan di Pakistan, 

Mesir, Sudan, Saudi, Iran, Turki, Maroko, Indonesia dan sebagainya, mulai 

dari pendidikan dasar sampai perguruan tinggi, dan (2)Pendidikan Tinggi 

Islam yang disebut dengan intelektualisme Islam.25 Pengertian yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah Pendidikan Islam yang berarti 

“pendidikan dalam Islam,” sebagaimana dikemukakan oleh Fazlurrahman, 

yaitu pendidikan yang secara praktis dilaksanakan di dunia Islam khususnya 

di Indonesia, dalam hal ini pendidikan pesantren dan madrasah (Madrasah 

 
22Ibid.  
23Muhammad Munir dan Wahyu Ilaihi, op. cit., hlm. 243. 
24Ahmad Tontowi, op. cit., hlm. 7. 
25Sutrisno, Fazlur Rahman: Kajian Terhadap Metode, Epistemologi dan Sistem 

Pendidikan, (Jakarta : Pustaka Pelajar, 2017), hlm. 170.  



12 
 

 
 

Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah, Madrasah Aliyah),26 dan Perguruan 

Tinggi Agama Islam.27 

4. Pondok Pesantren : pengertian pondok pesantren menurut Kementerian 

Agama RI : (1) Pondok pesantren adalah lembaga pendidikan dan 

pengajaran Agama Islam yang pada umumnya pendidikan dan 

pengajaran tersebut diberikan dengan cara non-klasikal (sistem 

bandongan dan sorogan) di mana seorang kyai mengajar santri-santri 

berdasarkan kitab-kitab yang ditulis dalam bahasa Arab oleh ulama-

ulama besar sejak abad pertengahan, (Sistem Bandongan dan Sorongan) 

di mana seorang kyai mengajar santri-santri berdasarkan kitab-kitab yang 

tertulis dalam bahasa Arab oleh ulama-ulama besar sejak abad pertengahan, 

sedang para santri biasanya tinggal dalam  pondok/asrama dalam 

lingkungan pesantren tersebut, (2) Pesantren adalah lembaga pendidikan 

dan pengajaran agama Islam yang pada dasarnya sama dengan pondok 

pesantren tersebut diatas tetapi para santrinya tidak disediakan pondokan 

di kompleks pesantren, namun tinggal tersebar di seluruh penjuru desa 

sekeliling pesantren tersebut (santri kalong), dimana cara dan metode 

pendidikan dan pengajaran agama Islam diberikan dengan sistem 

wetonan, para santri berduyun-duyun pada waktu-waktu tertentu (tiap 

hari jum'at, ahad, selasa atau tiap-tiap waktu shalat dan sebagainya), dan 

(3) Pondok pesantren dewasa ini adalah gabungan antara sistem pondok 

 
26Ibid., hlm. 91. 
27Tim Penyusun Depag RI, Sejarah Madrasah; Pertumbuhan, Dinamika dan 

Perkembangan di Indonesia, (Jakarta,: Daprtemen Agama RI, 2012), hlm. 67, dan 160. 



13 
 

 
 

dan pesantren yang memberikan pendidikan dan pengajaran agama Islam 

dengan sistem bandongan, sorogan atau wetonan dengan disediakan 

pondokan untuk para santri yang berasal dari jauh dan juga menerima 

santri kalong, yang dalam istilah pendidikan moderen telah menuhi 

kriteria pendidikan non formal serta menyelenggarakan juga pendidikan 

formal berbentuk madrasah dan bahkan sekolah umum dalam berbagai 

bentuk tingkatan dan aneka kejuruan sesuai dengan kebutuhan 

masyarakat masing-masing.28 

C. Permasalahan 

1. Identifikasi Masalah 

Adapun permasalahan-permasalahan yang terkait dengan penelitian ini 

jika diidentifikasikan, mencakup : 

a. Sejarah berdirinya Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru. 

b. Latar belakang berdirinya Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota 

Pekanbaru. 

c. Pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah 

Kota Pekanbaru. 

d. Manajemen strategik Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru 

dalam pengembangan pendidikan Islam. 

 
28Marwan Saridjo, dkk, Sejarah Pondok Persantren di Indonesia, (Jakarta: Dharma Bhakti, 

2012), hlm. 9-10. Mujamil Qomar, op. cit., hlm. 58. 



14 
 

 
 

e. Penerapan manajemen strategik pada tahapan pengamatan dan analisis 

lingkungan di Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru dalam 

pengembangan pendidikan Islam. 

f. Penerapan manajemen strategik pada tahapan perumusan strategi di Pondok 

Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru dalam pengembangan 

pendidikan Islam. 

g. Penerapan manajemen strategik pada tahapan implementasi strategi di 

Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru dalam pengembangan 

pendidikan Islam. 

h. Penerapan manajemen strategik pada tahapan evaluasi dan pengendalian 

(control strategi) di Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru 

dalam pengembangan pendidikan Islam. 

2. Batasan Masalah 

Ruang lingkup penelitian ini dibatasi pada penerapan manajemen 

strategik dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-

Munawwarah Kota Pekanbaru. 

3. Rumusan Masalah 

Berdasarkan batasan masalah di atas, maka rumusan masalah dalam 

penelitian ini sebagai berikut :  

a. Bagaimana penerapan manajemen strategik pada tahapan pengamatan dan 

analisis lingkungan dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok 

Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru? 



15 
 

 
 

b. Bagaimana penerapan manajemen strategik pada tahapan perumusan 

strategi dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-

Munawwarah Kota Pekanbaru ? 

c. Bagaimana penerapan manajemen strategik pada tahapan implementasi 

strategi dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-

Munawwarah Kota Pekanbaru ? 

d. Bagaimana penerapan manajemen strategik pada tahapan evaluasi dan 

pengendalian (control strategi) dalam pengembangan pendidikan Islam di 

Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru? 

D. Tujuan Penelitian 

Adapun yang menjadi tujuan dan hasil yang diharapkan dari penelitian 

ini sebagai berikut :  

a. Untuk mengetahui penerapan manajemen strategik pada tahapan 

pengamatan dan analisis lingkungan dalam pengembangan pendidikan 

Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru. 

b. Untuk mengetahui penerapan manajemen strategik pada tahapan perumusan 

strategi dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-

Munawwarah Kota Pekanbaru. 

c. Untuk mengetahui penerapan manajemen strategik pada tahapan 

implementasi strategi dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok 

Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru. 



16 
 

 
 

d. Untuk mengetahui penerapan manajemen strategik pada tahapan evaluasi 

dan pengendalian (control strategi) dalam pengembangan pendidikan Islam 

di Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru. 

E. Kegunaan Penelitian 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat dan 

kegunaan, yaitu : 

a. Bagi penyelenggara dan pengelola pendidikan Islam, penelitian ini 

diharapkan dapat dijadikan sebagai : (1) masukan, kritik dan saran dalam 

upaya meningkatkan mutu dan kualitas pendidikan, melakukan berbagai 

inovasi dan perubahan yang diperlukan lembaga pendidikan yang 

dipimpinnya, (2) sebagai sebagai sumber informasi dan inspirasi untuk 

menambah ilmu dan wawasan dalam pengembangan mutu dan kualitas 

pendidikan, dan (3) sebagai bahan kajian bagi penelitian yang terkait pada 

masa yang akan datang dan menambah khazanah ilmu pendidikan. 

b. Bagi peneliti ; penelitian ini selain sebagai salah satu persyaratan dan tugas 

akhir guna mencapai gelar Magister dalam Ilmu Pendidikan Islam di 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, juga penelitian ini 

diharapkan dapat menambah, meningkatkan dan memperdalam ilmu dan 

wawasan dalam bidang pendidikan. 

F. Sistematika Penelitian 

Tesis ini terdiri dari lima bab, masing-masing bab memiliki keterkaitan 

dan kesatuan pemikiran yang utuh dengan sistematika sebagai berikut : 



17 
 

 
 

Bab I berisi pendahuluan, yang mencakup latar belakang masalah, 

alasan pemilihan judul, penegasan istilah, identifikasi masalah, pembatan dan 

perumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat penelitian dan sistematika 

penulisan. 

Bab II berisi kerangka teoretis, yang mencakup pembahasan teori 

tentang manajemen strategic, pengembangaan pendidikan Islam, pondok 

pesantren dan penelitian terdahulu. 

Bab III berisi metode penelitian, yang mencakup pembahasan : jenis 

penelitian, waktu dan tempat penelitian, sumber data, teknik pengumpulan data, 

teknik analisis data, serta validitas dan rebelitas data penelitian 

Bab IV berisi hasil penelitian yang mencakup : penerapan manajemen 

strategik pada tahapan pengamatan dan analisis lingkungan dalam 

pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota 

Pekanbaru, penerapan manajemen strategik pada tahapan perumusan strategi 

dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah 

Kota Pekanbaru, penerapan manajemen strategik pada tahapan implementasi 

strategi dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-

Munawwarah Kota Pekanbaru, dan penerapan manajemen strategik pada 

tahapan evaluasi dan pengendalian (control strategi) dalam pengembangan 

pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru 

Bab V merupakan penutup, yang terdiri dari kesimpulan dan saran-

saran.



 

 

18 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

 

 

A. Manajemen Strategik  

1. Pengertian Manajemen Strategik 

Manajemen strategik terdiri dari 2 (dua) kata “manajemen” dan 

“strategik.” Manajemen berasal dari bahasa Inggris management yang berarti 

pengelolaan, ketata laksanaan, atau tata pimpinan, dari akar kata to manage 

yang berarti mengurus, mengatur, melaksanakan, mengelola dan 

memperlakukan.29 Menurut istilah, manajemen dirumuskan oleh Robbin dan 

Coulter sebagai “proses mengkordinasikan aktifitas-aktifitas kerja sehingga 

dapat selesai secara efesien dan efektif dengan dan melalui orang lain.”30 

Menurut Sondang P. Siagian mengartikan manajemen sebagai kemampuan 

atau keterampilan untuk memperoleh suatu hasil dalam rangka mencapai 

tujuan melalui kegiatan-kegiatan orang lain.31 Menurut Nanang Fatah, 

manajemen merupakan pengaturan yang dilakukan melalui proses dan diatur 

berdasarkan urutan fungsi manajemen untuk mewujudkan tujuan yang 

diinginkan oleh sebuah lembaga atau organisasi, di mana fungsi manajemen 

mencakup perencanaan (planning), pengorganisasian (organizing), 

penggerakan (actuating) dan pengawasan (controling).32 Dalam dunia 

pendidikan, manajemen merupakan proses kegiatan kerja sama sekelompok 

 
29John M. Echols dan Hasan Shadily, Kamus Inggris – Indonesia, (Jakarta : Gramedia 

Pustaka Utama, 2011), hlm. 372.  
30Robbin dan Coulter, Manajemen (Jakarta : PT. Indeks, 2013), hlm. 8.  
31Sondang P. Siagian, Filsafah Administrasi, (Jakarta: CV. Mas Agung, 2010), hlm. 5. 
32Nanang Fattah, Landasan Manajemen Pendidikan, (Bandung : PT. Remaja Rosda Karya, 

2012), hlm.1. 



19 

 

 
 

orang untuk mencapai tujuan bersama menyangkut tujuan pendidikan, personal 

yang melakukan kerjasama, proses yang sistemik dan sistematik, serta 

behubungan dengan sumber-sumber yang didayagunakan. Proses tersebut 

menyangkut perencanaan, pengorganisasian, penggerakan, dan pengawasan.33 

Adapun kata “strategik” dari kata startegi, berasal dari bahasa Yunani 

“strategos” dengan bentuk plural (jamak) strategy yang berarti jenderal atau 

perwira yang memiliki fungsi dan tugas yang luas (state officer). Istilah 

tersebut digunakan untuk mewakili 10 (sepuluh) suku di Yunani yang dikenal 

dengan sebutan Board of Tai Strategy, dan The Art of General (seni jenderal).34 

Sementara dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata strategi memiliki arti 

sebagai berikut :  

(1) ilmu dan seni menggunakan semua sumber daya bangsa-bangsa 

untuk melaksanakan kebijaksanaan tertentu dalam perang dan damai, 

(2)ilmu dan seni memimpin bala tentara untuk menghadapi musuh 

dalam perang, dalam kondisi yang menguntungkan, (3) rencana yang 

cermat mengenai kegiatan untuk mencapai sasaran khusus, (4) tempat 

yang baik menurut siasat perang.35 

Pengertian strategi menurut berbagai pendapat dan sisi tinjauan yang 

berbeda dapat dikemukakan sebagai berikut :  

a. Strategi sebagai alat didefenisikan sebagai strategi adalah alat untuk 

mencapai tujuan. Tujuan utamanya adalah agar perusahaan dapat melihat 

secara obyektif kondisi-kondisi internal dan eksternal, sehingga perusahaan 

 
33E Mulyasa, Menjadi Kepala Sekolah Profesional Dalam Konteks Menyukseskan MBS 

dan KBK, (Bandung : PT. Remaja Rosda Karya, 2012), hlm. 17. 
34Sondang P. Siagian, Teori dan Praktek Kepemimpinan, (Jakarta : Rinneka Cipta, 2013), 

hlm. 21.  
35Admin, “Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Online,” dalam 

http://kbbi.web.id/strategi, diakses Tanggal 03 Januari 2025.  



20 

 

 
 

dapat mengantisipasi perubahan lingkungan eksternal. Dalam hal ini dapat 

dibedakan secara jelas fungsi manajemen, konsumen, distributor, dan 

pesaing. Dengan demikian perencanaan strategis penting untuk memperoleh 

keunggulan bersaing dan memiliki produk yang sesuai dengan keinginan 

konsumen dengan dukungan yang optimal dari sumber daya yang ada.36  

b. Strategi sebagai rencana adalah program atau langkah terencana (a directed 

course of action) untuk mencapai serangkaian tujuan atau cita cita yang 

telah ditentukan; sama halnya dengan konsep strategi perencanaan.  

c. Strategi sebagai pola (pattern) adalah sebuah pola perilaku masa lalu yang 

konsisten, dengan menggunakan strategi yang merupakan kesadaran 

daripada menggunakan yang terencana ataupun diniatkan. Hal yang 

merupakan pola berbeda dengan berniat atau bermaksud, maka strategi 

sebagai pola lebih mengacu pada sesuatu yang muncul begitu saja 

(emergent).  

d. Strategi sebagai posisi adalah menentukan merek, produk ataupun 

perusahan dalam pasar, berdasarkan kerangka konseptual para konsumen 

ataupun para penentu kebijakan; sebuah strategi utamanya ditentukan oleh 

faktor faktor ekternal.  

e. Strategi sebagai taktik, merupakan sebuah manuver spesifik untuk 

mengelabui atau mengecoh lawan (competitor).  

 
36Freddy Rangkuti, Strategi Promosi Yang Kreatif dan A1alisis, Kasus Integrated 

Marketing Communication, (Jakarta : PT. Gramedia Pustaka Utama, 2009), hlm. 3.  



21 

 

 
 

f. Strategi sebagai perspektif adalah mengeksekusi strategi berdasarkan teori 

yang ada ataupun menggunakan insting alami dari isi kepala atau cara 

berpikir ataupun ideologis.37  

Menurut Koteen sebagaimana dikutip J. Salusu, ada beberapa tipe 

strategi, yaitu :  

a. Corporate Strategy (strategi organisasi) ; strategi ini berkaitan 

dengan perumusan misi, nilai, tujuan, nilai-nilai inisiatif-inisiatif 

strategi yang baru pembahasan-pembahasan ini diperlukan, yaitu apa 

yang dilakukan dan untuk siapa. 

b. Program Stategy (strategi program); startegi ini memberikan 

perhatian pada implikasi-implikasi strategi dari suatu program 

tertentu, apa dampaknya apabila suatu program tertentu dilancarkan, 

apa dampaknya bagi sasaran organisasi. 

c. Resource Support Strategy (strategi pendukung sumber daya) ; 

strategi ini memusatkan perhatian pada maksimalisasi pemanfaatan 

sumber daya essensial yang tersedia guna meningkatkan kualitas 

kinerja organisasi. Sumber daya itu dapat berupa tenaga, keuangan 

dan teknologi. 

d. Institutional Strategy (strategi institusi); fokus dari strategi 

institusional ialah mengembangkan kemampuan organisasi untuk 

melaksanakan inisiatif-inisiatif strategis.38 

Kedua kata di atas digabungkan menjadi manajemen strategik, 

mengandung pengertian sebagai berikut : 

Serangkaian keputusan dan tindakan manajerial meliputi kegiatan 

formulasi, implementasi dan evaluasi baik jangka pendek maupun 

jangka panjang secara berulang dan berkelanjutan dalam suatu 

organisasi yang melibatkan sumber daya manusia dan non manusia 

dalam menggerakkannya dan memberikan kontrol secara strategis 

untuk mencapai tujuan yang diinginkan. 39 

 
37J. Hutabarat dan M. Huseini, Pengantar Manajemen Strategik Kontemporer, Strategik di 

Tengah Operasional, (Jakarta: PT. Elex Media, 2012). 
38J. Salusu, Pengambilan Keputusan Strategik Untuk Organisasi Publik dan. Organisasi 

Non Profit, (Jakarta : Gramedia Pustaka Utama, 2012), hlm. 104-105. 
39Masrokan Mutohar, Manajemen Strategik Dalam Meningkatkan Mutu Pendidikan dan 

Daya Saing Lembaga Pendidikan Islam, (Yogyakarta : Ar-Ruz, 2014), hlm. 158. 



22 

 

 
 

Beberapa pengertian manajemen strategik menurut para ahli dapat 

dikemukakan sebagai berikut:  

a. Menurut Wahyudi, manajemen strategik adalah suatu seni dan ilmu dari 

pembuatan (formulating), penerapan (implementing), dan evaluasi 

(evaluating) tentang keputusan-keputusan strategis antar fungsi-fungsi yang 

memungkinkan sebuah organisasi mencapai tujuan-tujuan masa 

mendatang.40 

b. Menurut Gluek & Jauch, manajemen strategik merupakan arus keputusan 

dan tindakan yang mengarah pada perkembangan suatu strategi atau 

strategi-strategi yang efektif untuk membantu mencapai sasaran 

perusahaan.41 

c. Menurut Nawawi, manajemen strategik adalah proses atau rangkaian 

kegiatan pengambilan keputusan yang bersifat mendasar dan menyeluruh, 

disertai penetapan cara melaksanakannya, yang dibuat oleh manajemen 

puncak dan diimplementasikan oleh seluruh jajaran didalam suatu 

organisasi, untuk mencapai tujuannya.42  

d. Menurut Pearce II dan Robinson, Jr., manajemen strategik adalah 

sekumpulan keputusan dan tindakan yang merupakan hasil dari formula dan 

implementasi dari rencana yang telah didesain untuk mencapai tujuan 

perusahaan. 43  

 
40Akdon, Strategic Management For Education Management, (Bandung: Alfabeta, 2011), 

hlm. 5.   
41Ibid.  
42Ibid., hlm. 6.  
43Pearce II dan Robinson, Jr., Manajemen Strategi. Formulasi, Implementasi, dan 

Pengendalian. (Jakarta: Salemba Empat, 2011), hlm. 5.  



23 

 

 
 

e. Menurut Stepen P. Robbins, manajemen strategis adalah sekelompok 

keputusan dan tindakan manajerial yang menentukan kinerja jangka panjang 

organisasi. Manajemen strategis penting karena dapat membuat perbedaan 

dalam seberapa baik kinerja suatu organisasi dan berhubungan dengan 

kenyataan bahwa organisasi dari semua jenis dan ukuran menghadapi situasi 

yang terus berubah.44 

f. Menurut Mudrajad Kuncoro, manajemen strategi terdiri dari analisis, 

keputusan, dan aksi yang di ambil organisasi untuk menciptakan dan 

mempertahankan keunggulan kompetitif.45 

g. Menurut Fred R. David, manajemen strategis dapat di definisikan sebagai 

seni dan pengetahuan dalam merumuskan, mengimplementasi dan  

mengevaluasi keputusan-keputusan lintas fungsional yang memampukan 

sebuah organisasi mecapai tujuannya.46 

h. Menurut Sondang P. Siagian, manajemen strategis adalah serangkaian 

keputusan dan tindakan mendasar yang dibuat oleh manajemen puncak dan 

diimplementasikan oleh seluruh jajaran suatu organisasi dalam rangkai 

tujuan organisasi tersebut.47 

 
44Stephen P. Robbins dan A. Judge Timothy, Perilaku Organisasi, (Jakarta : Salemba 

Empat, 2010), hlm. 218.  
45Mudrajad Kuncoro, Strategi Bagaimana Meraih Keunggulan Kompetitif, (Jakarta : 

Gramedia Pustaka Utama, 2006), hlm. 7.  
46Fred R. David, Manajemen Strategis, (Jakarta : Salemba, 2010), hlm. 5.  
47Sondang P. Siagian, Teori dan Praktek Kepemimpinan, hlm. 7.  



24 

 

 
 

i. Menurut Musa Hubies dan Muhammad Najib, manajemen strategis adalah 

seperangkat keputusan dan tindakan manajerial yang menentukan kinerja 

organisasi dalam jangka panjang.48 

Berdasarkan uraian di atas dapat difahami bahwa manajemen strategis 

adalah serangkaian atau sekumpulan keputusan dan tindakan untuk 

menciptakan keunggulan kompetitif serta menentukan kinerja perusahaan 

dalam mencapai tujuan jangka panjang, atau kumpulan keputusan dan tindakan 

manajerial yang dibuat manajemen puncak demi tercapai tujuan organisasi 

yang mencakup perumusan, implementasi dan evaluasi rencana strategi. 

2. Tujuan dan Manfaat Manajemen Strategik 

Menurut Suwandiyanto, terdapat empat tujuan manajemen strategik 

bagi suatu organisasi/ perusahaan, yaitu : 

1) Memberikan arah pencapaian tujuan organisasi/perusahaan.Dalam hal ini 

manajer startegi harus mampu menunjukkan kepada semua pihak kemana 

arah tujuan organisasi/ perusahaa. Karena arah yang jelas akan dapat 

dijadikan landasan untuk pengendalian dan mengevaluasi keberhasilan. 

2) Membantu memikirkan kepentingan beberapa pihak, organisasi/ perusahaan 

harus mempertemukan kebutuhan berbagai pihak, pemasok, karyawan, 

pemegang saham, pihak perbankkan, dan masyarakat luas lainnya yang 

memegang peranan terhadap sukses atau gagalnya perusahaan. 

 
48Musa Hubies dan Muhammad Najib, Manajemen Stratejik Dalam Pengembangan Daya 

Saing Organisasi, (Jakarta: PT. Gramedia, 2012), hlm. 18.  



25 

 

 
 

3) Mengatasi setiap perubahan kembali secara merata,Manajemen strategi 

memungkinkan eksekutif puncak untuk mengantisipasi perubahan dan 

menyiapkan pedoman dan pengendalian, sehingga dapat memperluas 

karangka waktu/ berpikir mereka secara perspektif dan memahami kontibusi 

yang baik untuk hari ini dan hari esok. 

4) Berhubungan dengan efesiensi dan efektivitas, tanggung jawab seorang 

manajer bukan hanya mengkonsentrasikan terhadap kemampuan atas 

kepentingan efesiensi, akan tetapi hendaknya juga mempunyai perhatian 

yang serius agar bekerja keras melakukan suatu secara lebih baik dan 

efektif.49 

Menurut John dan Richard, manajemen strategik adalah seperangkat 

alat keputusan dan tindakan yang menghasilkan formulasi dan implementasi 

dari rencana yang didesain untuk mencapai tujuan, yaitu :  

a. Memformulasikan misi perusahaan. 

b. Mengembangkan model analisis tentang strategi perusahaan yang 

merefleksikan kondisi internal dan kemampuan perusahaan. 

c. Menilai lingkungan eksternal perusahaan. 

d. Menganalisis strategi pilihan yang paling cocok bagi perusahaan. 

e. Mengidentifikasi setiap pilihan strategi dan memilih strategi. 

f. Mengidentifikasi dan menentukan strategi utama perusahaan yang bersifat 

jangka panjang. 

 
49M. Suwandyanto, Manajemen Strategi dan Kebijakan Perusahaan, (Jakarta: Salemba 

Empat, 2010), hlm. 23-24.  



26 

 

 
 

g. Mengembangkan tujuan dan strategi perusahaan yang bersifat jangka 

pendek. 

h. Mengimplementasikan strategi yang telah dipilih dengan anggaran dan 

alokasi sumber daya. 

i. Mengevaluasi keberhasilan dari strategi yang telah diimplementasikan.50 

Menurut Fred R. David, manajemen strategik memiliki beberapa 

manfaat sebagai berikut: 

1) Memungkinkan sebuah organisasi untuk lebih produktif.  

2) Memungkinkan sebuah organisasi untuk mengarahkan dan memengaruhi 

berbagai aktifitas.  

3) Membantu organisasi merumuskan strategi-strategi yang lebih baik melalui 

penggunaan pendekatan terhadap pilihan strategi yang lebih sistematis, 

logis, dan rasional.  

4) Mencapai pemahaman dan komitmen dari semua manajer.•Hadirnya 

peluang bahwa proses tersebut menyediakan ruang yang mampu 

memberdayakan individu.51 

Menurut Greenley sebagaimana dikutip Fred R. David, manajemen 

strategis memberikan manfaat sebagai berikut :  

a. Memungkinkan untuk identifikasi, penentuan prioritas, dan eksploitasi 

peluang. 

b. Memberikan pandangan objektif atas masalah manajemen.  

 
50Ibid., hlm. 25-26. 
51Fred R. David, Manajemen Strategis, hlm. 23.  



27 

 

 
 

c. Merepresentasikan kerangka kerja untuk aktivitas kontrol dan koordinasi 

yang lebih baik.  

d. Meminimalkan efek dari kondisi dan perubahan yang jelek.  

e. Memungkinkan agar keputusan besar dapat mendukung dengan lebih baik 

tujuan yang telah ditetapkan.  

f. Memungkinkan alokasi waktu dan sumber daya yang lebih efektif untuk 

peluang yang telah terindentifikasi.  

g. Memungkinkan alokasi sumber daya dan waktu yang lebih sedikit untuk 

mengoreksi keputusan yang salah atau tidak terencana.  

h. Menciptakan kerangka kerja untuk komunikasi internal di antara staf.  

i. Membantu mengintegrasikan perilaku individu kedalam usaha bersama.  

j. Memberikan dasar untuk mengklarifikasi tanggungjawab individu.  

k. Mendorong pemikiran ke masa depan. Menyediakan pendekatan kooperatif, 

terintegrasi, dan antusias untuk menghadapi masalah dan peluang.  

l. Mendorong terciptanya sikap positif akan perubahan. 

m. Memberikan tingkat kedisiplinan dan fomralitas kepada manajemen suatu 

bisnis.52 

3. Kerangka Penerapan Manajemen Strategik 

Kerangka manajemen strategi dalam penerapannya mencakup 4 

(empat) tahapan utama, yaitu: (1) pengamatan dan analisis lingkungan, 

 
52Ibid., hlm. 25. 



28 

 

 
 

(2)perumusan strategi, (3) implementasi strategi, dan (4)evaluasi dan 

pengendalian (control strategi).53  

5) Pengamatan dan Analisis Lingkungan  

Suatu organisasi hidup dalam sistem yang selalu saling berhubungan 

dan saling mempengaruhi. Untuk mempertahankan eksistensinya tersebut, 

organisasi perlu mengenali dan menguasai berbagai informasi lingkungan 

strategiknya. Tujuan pengamatan lingkungan adalah untuk mengenali kekuatan 

dan kelemahan internal organisasi dan memahami peluang dan tantangan 

eksternal organisasi sehingga organisasi dapat mengantisipasi perubahan-

perubahan di masa akan datang.54  

Terdapat dua faktor yang membuat pengamatan dan analisis lingkungan 

menjadi suatu analisa penting dalam manajemen strategik dan harus selalu 

dilakukan oleh manajer puncak, yaitu : (1) bahwa organisasi/ perusahaan tidak 

berdiri sendiri (terisolasi), akan tetapi berinteraksi dengan bagian-bagian dari 

lingkungannya dan lingkungan itu sendiri selalu berubah setiap saat. Dalam 

banyak kasus, beberapa perusahaan akan hancur karena ketidakmampuan 

menganalisa dan beradaptasi dengan kondisi lingkungan yang selalu 

berfluktuasi, dan (2) pengaruh lingkungan yang sangat rumit dan kompleks 

dapat mempengaruhi kinerja banyak bagian yang berbeda dari sebuah 

perusahaan.55 

 
53J. David Hunger & Thomas L. Wheelen, Strategic Management and Business Policy 

Achieving Sustainability, (Manajemen Strategis), Terjemahan, (Yogyakarta : Andi Ofset, 2012), 

hlm.  9.  
54Akdon, Strategic Management For Education Management,  hlm. 107.  
55Agustinus Sri Wahyudi, Manajemen Strategic, (Jakarta: Binarupa Aksara, 2013), hlm. 

49-50. 



29 

 

 
 

Bryson menyebutkan tiga langkah utama dalam telaah lingkungan 

strategik, yaitu : (1) mengidentifikasi sumber-sumber untuk melakukan 

scanning, (2) melakukan scanning terhadap lingkungan internal dan eksternal, 

dan (3) melakukan analisis untuk menilai hasil scanning.56 Salah satu proses 

manajemen strategik adalah penilaian lingkungan organisasi melalui proses 

analisis lingkungan organisasi. Yang dimaksudkan di sini meliputi kondisi, 

situasi, keadaan, peristiwa dan pengaruh-pengaruh di dalam dan di sekeliling 

organisasi yang berdampak pada kehidupan organisasi berupa kekuatan 

internal, kelemahan internal, peluang eksternal dan tantangan eksternal.57 

5) Perumusan Strategik  

Perumusan strategi adalah pengembangan rencana jangka panjang 

untuk manajemen efektif dari kesempatan dan ancaman lingkungan, dilihat 

dari kekuatan dan kelemahan organisasi. Perumusan strategi meliputi 

menentukan visi dan misi organisasi, menentukan tujuan-tujuan yang ingin 

dicapai, pengembangan strategi, dan penetapan pedoman kebijakan.58 

a. Misi, misi organisasi adalah tujuan atau alasan mengapa organisasi hidup. 

Misi dapat ditentukan secara sempit dan luas. Pernyataan misi harus dengan 

: (1) menunjukkan secara jelas mengenai apa yang hendak dicapai oleh 

organisasi dan bidang kegiatan utama dari organisasi yang bersangkutan, (2) 

secara eksplisit mengandung apa yang harus dilakukan untuk mencapainya, 

(3) Mengundang partisipasi masyarakat luas terhadap perkembangan bidang 

 
56Akdon, Strategic Management For Education Management, hlm. 108-109.  
57Ibid., hlm. 111.  
58J. David Hunger & Thomas L. Wheelen, Manajemen Strategis, (Yogyakarta: Andi, 

2013), hlm. 12.  



30 

 

 
 

utama yang digeluti organisasi.59 Kriteria perumusan misi meliputi: (1) 

penjelasan tentang bisnis/ produk atau pelayanan yang ditawarkan yang 

sangat diperlukan oleh masyarakat, (2)harus jelas memiliki sasaran public 

yang akan dilayani, (3) kualitas produk dan pelayanan yang ditawarkan 

memiliki daya saing yang meyakinkan masyarakat, (4) penjelasan aspirasi 

bisnis yang diinginkan pada masa dating juga manfaat dan keuntungannya 

bagi masyarakat dengan produk dan pelayanan yang tersedia.60  

b. Tujuan. Tujuan adalah hasil akhir aktivitas perenncanaan. Tujuan 

merumuskan apa yang akan dijelaskandan kapan akan diselesaikan, dan 

sebaiknya diukur jika memungkinkan.61  Kriteria tujuan adalah: (1) tujuan 

harus serasi dan mengklarifikasi misi, visi dan nilai-nilai dari organisasi, 

(2)pencapaian tujuan akan dapat memenuhi atau berkontribusi memenuhi 

misi, program dan sub program organisasi, (3)tujuan akan menjangkau 

hasil-hasil penilaian lingkungan internal/ eksternal dan yang diprioritaskan, 

serta mungkin dikembangkan dalam merespon isu-isu strategic, (4) tujuan 

cenderung untuk secara esensial tidak berubah, kecuali terjadi pergeseran 

lingkungan atau dalam hal isu strategic hasil yang diinginkan telah dicapai, 

(5) tujuan biasanya secara relatif berjangka panjang, yaitu sekurang-

kurangnya tiga tahun atau lebih, jangka waktu tujuan disesuaikan dengan 

tingkat organisasi, kondisi, posisi dan lokasi, (6) tujuan harus dapat 

mengatasi kesenjangan antara tingkat pelayanan saat ini dengan yang 

 
59Ibid., hlm. 13.  
60Akdon, Strategic Management For Education Management,  hlm. 98.  
61J. David Hunger & Thomas L. Wheelen, Manajemen Strategis,  hlm. 13. 



31 

 

 
 

diinginkan, (7) tujuan menggambarkan hasil program/ sub program yang 

diinginkan, (8) tujuan menggambarkan arah yang jelas dari organisasi, 

program dan sub program, tetapi belum menetapkan ukuran-ukuran spesifik 

atau strategi, dan (9) tujuan harus menantang, namun realistic dan dapat 

dicapai.62 

Strategi organisasi adalah suatu pernyataan mengenai arah dan tindakan 

yang diinginkan oleh organisasi di waktu yang akan datang. Strategi organisasi 

merupakan suatu pernyataan mengenai arah dan tindakan yang diinginkan 

waktu yang akan datang, strategi organisasi mencangkup kebijakan, program 

dan kegiatan-kegiatan manajemen untuk melaksanakan misinya.  Strategi 

organisasi berkaitan dengan: (2) bagaimana target-target kinerja yang harus 

dipenuhi, (3) bagaimana organisasi akan memberikan fokus (perhatian pada 

pelanggan), (3) bagaimana organisasi akan memperbaiki kinerja pelayanan 

serta segi-segi lainnya, dan (4) bagaimana organisasi akan melaksanakan 

misinya.63 

c. Penerapan Kebijakan  

Strategi menentukan garis besar atau dasar-dasar pokok pedoman 

pencapaian tujuan dan sasaran organisasi. Untuk mencapai tujuan dan sasaran 

organisasi maka strategi memerlukan persepsi dan tekanan khusus dalam 

bentuk kebijakan. Kebijakan adalah pedoman pelaksanaan tindakan-tindakan 

tertentu. Kebijakan merupakan kumpulan keputusan-keputusan yang berisi 

 
62Akdon, Strategic Management For Education Management,   hlm. 144-145.  
63J. David Hunger & Thomas L. Wheelen, Manajemen Strategis,  hlm. 15. 



32 

 

 
 

langkah-langkah dan tindakan : (1) menentukan secara teliti bagaimana strategi 

akan dilaksanakan. (2) mengatur suatu mekanisme tindakan lanjutan untuk 

pelaksanaan pencapaian tujuan dan sasaran, (3) menciptakan kebijakan di 

mana setiap pejabat dan pelaksana dalam organisasi mengetahui apakah 

memperoleh dukungan untuk bekerja dan mengimplementasikan keputusan.64 

d. Implementasi Strategik  

Implementasi strategi adalah proses di mana manajemen mewujudkan 

strategi dan kebijakan dalam tindakan melalui pengembangan program, 

anggaran, dan prosedur. Proses tersebut mungkin meliputi perubahan budaya 

secara menyeluruh, struktur dan atau system manajemen dari organisasi secara 

keseluruhan. Kecuali ketika diperlukan perubahan secara drastic pada 

perusahaan, manajer level menengah dan bawah akan mengimplementasi 

strateginya secara khusus dengan pertimbangan dari menajamen puncak.65 

a. Program. Program adalah pernyataan aktivitas-aktivitas atau langkah-

langkah yang diperlukan untuk menyelesaikan perencanaan sekali pakai.  

b. Anggaran. Anggaran adalah program yang dinyatakan dalam bentuk satuan 

uang, setiap program akan dinyatakan secara rinci dalam biaya, yang dapat 

digunakan oleh manajemen untuk merencanakan dan mengendalikan. 

c. Prosedur. Prosedur adalah system langkah-langkah atau teknik-teknik yang 

berurutan yang menggambarkan secara rinci bagaimana suatu tugas atau 

pekerjaan diselesaikan.Prosedur secara khusus merinci berbagai aktivitas 

 
64Ibid., hlm 150.  
65Ibid.  



33 

 

 
 

yang harus dikerjakan untuk menyelesaikan program-program 

perusahaan.66 

e. Evaluasi dan Pengendalian  

Evaluasi dan pengendalian adalah proses yang melaluinya aktifitas-

aktifitas perusahaan dan hasil kinerja dimonitor dan kinerja sesungguhnya 

dibandingkan dengan kinerja yang diinginkan. Para manajer di semua level 

menggunakan informasi hasil kinerja untuk melakukan tindakan perbaikan dan 

memecahkan masalah. Walaupun evaluasi dan pengendalian merupakan 

elemen akhir yang utama dari manajemen strategis, elemen itu juga dapat 

menunjukkan secara tepat kelemahan-kelemahan dalam implementasi strategi 

sebelumnya dan mendorong proses keseluruhan untuk dimulai kembali.67 

Pengendalian strategik merupakan pengendalian yang mengikuti 

strategi yang sedang diimplementasikan, mendeteksi masalah atau perubahan 

yang terjadi pada landasan pemikirannya, dan melakukan penyesuaian yang 

diperlukan.68 Tahap pengendalian strategi ini merupakan suatu jenis khusus 

dari pengendalian organisasi yang berfokus pada pemantauan dan 

pengevaluasian proses manajemen strategi, dengan maksud untuk 

memperbaiki dan memastikan bahwa sistem tersebut berfungsi sebagaimana 

mestinya. Dalam tahap ini akan coba dievaluasi apakah implementasi strategi 

benar-benar sesuai dengan formulasi strategi atau tidak, atau apakah asumsi-

asumsi yang digunakan dalam analisis lingkungan masih valid atau tidak dan 

 
66J. David Hunger & Thomas L. Wheelen, Manajemen Strategis,  hlm. 16-17. 
67Ibid., hlm. 19.  
68Amirullah Haris dan Budiyono, Pengantar Manajemen, (Jakarta: Rajawali Press, 2010), 

hlm. 122.  



34 

 

 
 

sebaliknya. Hasil dari tahap pengendalian strategi ini akan sangat bermanfaat 

dan akan menjadi input untuk proses manajemen strategi perusahaan 

selanjutnya. Dengan demikian perusahaan diharapkan akan tetap memiliki 

daya saing yang berkelanjutan dalam persaingan,69 oleh karena itu arena 

strategi diimplementasikan dalam suatu lingkungan yang terus berubah, 

implementasi yang sukses menuntut pengendalian dan evaluasi pelaksanaan. 

Sehingga jika diperlukan dapat dilakukan tindakan-tindakan perbaikan yang 

tepat.70 

B. Pengembangan Pendidikan Islam  

1. Pengertian Pengembangan Pendidikan Islam 

Kata “pengembangan” berasal dari kata “kembang” yang mendapat 

tambahan awalan “pe” dan akhiran “an,” dengan beberapa arti sebagai berikut:  

a. Proses, cara, perbuatan mengembangkan, misalnya dikatakan 

“pemerintah selalu berusaha dalam pengembangan pembangunan 

secara bertahap dan teratur yang menjurus ke sasaran yang 

dikehendaki.” 

b. Proses, cara, perbuatan mengembangkan, misalnya “pengembangan 

bahasa,” berarti “upaya meningkatkan mutu bahasa agar dapat 

dipakai untuk berbagai keperluan dalam kehidupan masyarakat 

modern.” 

c. Pengembangan masyarakat,” berarti “proses kegiatan bersama yang 

dilakukan oleh penghuni suatu daerah untuk memenuhi 

kebutuhannya. 71 

Kata pengembangan dalam bahasa Inggris development. Menurut 

Moris dalam The American Herritage Dictionary of the English Language, 

 
69Hari Purnomo, Setiawan dan Zulkiefli Manysah, Manajemen Strategi, (Jakarta : 

Gramedia Pustaka Utama, 2014), hlm. 14.  
70Tedjo Tripomo, Pengantar Manajemen Strategi, (Jakarta : Gramedia Pustaka Utama, 

2014), hlm. 27.  
71Admin, Kamus Besar Bahasa Indonesia, dalam http://kbbi.web.id/kembang, Diakses 

Tanggal 08 Januari 2025.  



35 

 

 
 

dikatakan sebagai “development is the act of development” (perbuatan 

mengembangkan), kemudian pengembangan didefenisikan sebagai upaya 

memperluas atau mewujudkan potensi-potensi, membawa suatu keadaan 

secara bertingkat kepada suatu keadaan yang lebih lengkap, lebih besar, atau 

lebih baik, memajukan sesuatu dari yang lebih awal kepada yang lebih akhir 

atau dari yang sederhana kepada tahapan perubahan yang lebih kompleks.72  

Pengembangan merupakan fungsi menejemen selanjutnya setelah kita 

melakukan perencanaan (planning), pengorganisasian (organizing), 

penggerakan (motivating), pembinaan (conforming), penilaian (evaluating), 

dan fungsi selanjutnya adalah pengembangan (developing). Fungsi manajemen 

ini muncul apabila keputusan yang diambil dilaksanakan perlu dilanjutkan dan 

atau ditingkatkan penyelenggaraanya. Secara operasional pengembangan dapat 

diartikan sebagai upaya mentindaklanjuti program yang lebih baik, lebih luas 

dan lebih kompleks. Pengembangan merupakan salah satu perilaku manajerial 

yang meliputi pelatihan yang digunakan sebagai sarana untuk meningkatkan 

keterampilan seseorang dan memudahkan penyesuaian terhadap pekerjaan dan 

kemajuan kariernya.73  

Berdasarkan uraian di atas dapatlah dipahami bahwa pengembangan 

adalah suatu kegiatan yang menghasilkan sesuatu alat atau cara merevisi 

sesuatu yang telah ada menjadi baik. Selama kegiatan itu dilaksanakan dengan 

 
72Morris, The American Herritage Dictionary of The English Language, (New York: 

Harper and Row Publishers, 2010). Nana Sudjana, Penilaian Hasil Proses Belajar Mengajar, 

(Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2013). 
73Muhammad Munir dan Wahyu Ilaihi, Manajemen Dakwah, (Jakarta : Kencana Prenada 

Media Group, 2013), hlm. 243. 



36 

 

 
 

maksud mengadakan penyempurnaan yang akhirnya alat atau cara tersebut 

dipandang cukup bagus untuk digunakan seterusnya, maka berakhirlah 

kegiatan pengembangan.74  

Dikaitkan dengan pengembangan pendidikan, dengan sendirinya  

mencakup pengembangan pada : sistem pendidikan, kurikulum, metode 

pendidikan, lembaga pendidikan, sarana dan prasarana pendidikan serta 

anggaran pendidikan, dan termasuk manajemen pendidikan. Beberapa teori 

yang menjelaskan tentang pentingnya pengembangan pendidikan berkaitan 

dengan tujuan ke arah perbaikan masyarakat. Teori-teori dimaksud di 

antaranya adalah Teori Sumber Daya Manusia dari Theodore W. Schultz, Teori 

Modernisasi dari Daniel Lerner, dan Teori Struktural Fungsional dari Talcott 

Parsons. 

Teori Investasi Sumber Daya Manusia (Investment In Human Capital) 

atau Modal Manusia (Human Capital) yang dipelopori oleh Theodore W. 

Schultz, ia menjelaskan : 

Perkembangan suatu masyarakat pada dasarnya berlandaskan pada 

investasi manusia. Dengan semakin berkualitasnya manusia sebagai 

penduduk bangsa akan mendorong meningkatanya produktifitas 

mereka. Peningkatan produktifitas akan mempenagruhi peningkatan 

penghasilan penduduk, sehingga pada gilirannya secara agregat dapat 

mengangkat masyarakat secara keseluruhan ke arah taraf yang lebih 

tinggi, kuncinya adalah kualitas manusianya. Oleh karenanya, dalam 

konteks ini pendidikan memegang peranan sangat penting dalam 

rangka membangun masyarakat.75 

 
74Ibid.  
75Theodore W. Schultz, “Invesment in Human Capital,” In Karabel, Jeremo and Halsey, 

A.H. (Eds). Power and Ideology in Education, (New York: Oxford University Press, 2011), hlm. 

313.  



37 

 

 
 

Theodore W, Schultz dalam pidatonya yang berjudul “Investment In 

Human Capital” di hadapan pada ekonom Amerika pada tahun 1960, 

kemudian di publikasikan melalui Jurnal American Economic Review, pada 

Maret 1961.76 Sebelumnya, para ekonom hanya mengenal kapital fisik berupa 

alat-alat, mesin, dan peralatan produktif lainnya yang di tengarai memberikan 

konstribusi bagi pertumbuhan ekonomi dan pembangunan. Gagasan kapital 

manusia yang di ajukan oleh Schultz melalui “Investment In Human Capital” 

adalah bahwa proses perolehan pengetahuan dan keterampilan melalui 

pendidikan bukan sekedar sebagai suatu kegiatan konsumtif, melainkan suatu 

bentuk investasi Sumber Daya Manusia (SDM).77 Pendidikan, sebagai suatu 

sarana pengembangan kualitas manusia, memiliki konstribusi langsung 

terhadap pertumbuhan pendapatan negara melalui peningkatan keterampilan 

dan kemampuan produksi dari tenaga kerja. 

Dari pengertian konsep dan teori Investasi Sumber Daya Manusia 

(Investment In Human Capital) yang berkembang terlihat bahwa pengetahuan, 

keterampilan, kemampuan, dan atribut serupa lainnya yang diperoleh seorang 

yang diperlukan untuk melakukan suatu kegiatan dalam kehidupannya dapat 

diperoleh melalui berbagai pendidikan, yaitu pendidikan formal seperti 

sekolah, pendidikan non formal seperti pelatihan di tempat kursus, maupun 

pendidikan in formal seperti belajar life skill di masyarakat.78 Kesemua 

pengetahuan, keterampilan, kemampuan, dan atribut  serupa lainnya ini 

 
76Ibid.  
77Ibid.  
78Gary S. Becker, Human Capital: A Theoretical and Empirical Analysis, with Special 

Reference to Education, (New York: Columbia University Press, 2010), hlm. 22.  



38 

 

 
 

dipandang sebagai kapital manusia. Pengakuan kepemilikan kapital manusia 

berupa pengetahuan, keterampilan, kemampuan, dan atribut serupa lainya, oleh 

karena itu diwujudkan dalam cara yang berbeda. Pengakuan terhadap kapital 

manusia yang diperoleh melalui pendidikan formal diwujudkan dalam bentuk 

ijazah pendidikan. Dengan kata lain, ketika seorang melamar suatu pekerjaan 

tertentu, maka ijazah pendidikan formal yang dimiliki diterima sebagai salah 

satu persyaratan atau kualifikasi untuk pekerjaan ini. Bisa saja pengakuan yang 

diberikan terhadap suatu ijajah dikaitkan dengan apakah lemabaga dimana 

ijajah tersebut dikeluarkan terakreditasi sesuai dengan lembaga akreditasi yang 

berhak untuk melaksanakan.  

Pengakuan terhadap Investasi Sumber Daya Manusia (Investment In 

Human Capital) yang didapatkan lewat pendidikan non formal ditunjukan oleh 

penerimaan terhadap sertifikasi yang dimiliki. Sertifikat yang di miliki dapat 

saja dipertanyakan oleh pemberi kerja, namun keraguan terhadap suatu 

sertifikat dapat sirna ketika pengetahuan keterampilan, kemampuan, atau 

atribut serupa lainnya dipertontonkan atau diperlihatkan kepada pemberi kerja. 

Pengakuan terhadap Investasi Sumber Daya Manusia (Investment In Human 

Capital) yang didapat lewat pendidikan informal biasanya tidak melalui ijazah 

atau sertifikat yang dimiliki, tetapi cenderung bersifat informal.79 Dengan kata 

lain, masyarakat mengakui seseorang memiliki suatu pengetahuan, 

keterampilan, kemampuan, atau atribut serupa lainya yang diperlukan oleh 

 
79Ibid.  



39 

 

 
 

masyarakat. Seperti kemampuan memijat atau melakukan pengobatan 

alternatif misalnya: ketika mereka langsung merasakannya. 

Teori Modernisasi yang diperkenalkan oleh Daniel Lerner, dalam “The 

Passing of Traditional Society: Modernizing the Middle East” menyatakan : 

Modernisasi merupakan suatu trend unilateral yang sekuler dalam 

mengarahkan cara-cara hidup dari tradisional menjadi partisipan. Ia 

menekankan pada peningkatan mutu sumber daya manusianya dan 

peningkatan infrastuktur sosial menuju yang lebih modern. Infra stuktur 

sosial menuju yang lebih modern tersebut adalah infra struktur sosial 

yang antara lain meliputi: lembaga-lembaga sosial, alat-alat 

komunikasi, termasuk juga lembaga pendidikan. Dalam pandangan 

teori ini, banyak terjadi di negara-negara berkembang bahwa ada 

lembaga-lembaga modern yang diisi oleh manusia yang kualitasnya 

masih tradisional seperti manusia-manusia yang memiliki ciri-ciri 

kurang produktif, malas, kurang mampu bekerja secara profesional. 

Manusia-manusia dengan kualitas rendah atau tradisional tersebut 

banyak bekerja di pabrik-pabrik, stasiun TV, badan usaha swasta, dan 

birokrasi perkantoran pemerintah. Sebaliknya banyak pula manusia-

manusia yang sudah dididik maju akan tetapi bekerja dan menjalankan 

kelembagaan yang alat-alat kelengkapannya masih tradisioanal. Oleh 

karena itu, menurut teori ini pembangunan masyarakat di samping perlu 

dimulai dengan upaya peningkatan sumberdaya manusia juga dengan 

penyediaan infrastruktur sosial yang lebih modern.80 

Sementara Teori Structural Fungsional yang dipelopori oleh Talcott 

Pasons, mengajarkan bahwa masyarakat sebenarnya terdiri atas kelompok-

kelompok manusia yang mempunyai tempat dalam struktur dengan fungsinya 

masing-masing, yang kesemuanya saling berhubungan serta harmonis 

sehingga masyarakat akan berkembang manakala kelompok-kelompok 

tersebut ditingkatkan kedudukannya menurut struktur, peran, dan fungsi 

masing-masing secara harmonis pula. Bila tidak, maka menurutnya akan terjadi 

 
80Nabia Abbott, "The Passing of Traditional Society: Modernizing the Middle East. Daniel 

Lerner," Journal of Near Eastern Studies 19, (No. 3, July, 1960), hlm. 238-240. 

https://doi.org/10.1086/371589.  



40 

 

 
 

apa yang disebut keadaan “disequilibrium” atau “sosial diorder.” Sudah 

barang tentu peranan pendidikan sangat penting dalam rangka pengembangan 

masyarakat sebagaimana inti dari teori ketiga ini. Ada beberapa tahap yang 

dapat dikembangkan, antara lain adalah: (1) penidikan universal berlandaskan 

kebijakan wajib belajar untuk semua warga masyarakat, (2) setelah 

diadakannya pendidkan universal, kemudian untuk memenuhi minat dan 

perhatian tiap kelompok maka dikemangkan kemampuannya baik yang bersifat 

akademik-imiah maupun kemampuan vokasional, teknologi, dan profesional. 

Dengan kedua tahapan inilah maka perkembangan masyarakat dapat 

ditingkatknan secara lebih efektif.81 

Istilah “pendidikan” dalam kajian kependidikan Islam, ditemukan 

dalam beberapa istilah, yaitu ”‘al-tarbiyah’ (التربية), ‘al-ta’lim’(التعليم) dan ‘al-

ta’dib’(التأديب), siyasat (السياسة), mawa’izh (الموعظ), 'ada ta'awwud (التعود  (أداء 

dan tadrib (التدريب).82 Istilah tarbiyah, tahzib dan ta'dib sering dikonotasikan 

sebagai pendidikan, ta'lim diartikan sebagai pengajaran, siyasat diartikan 

sebagai taktik, strategi, pemerintahan, politik atau pengaturan, mauwa'izh 

diartikan sebagai pengajaran atau peringatan, ’Ada Ta'awwud diartikan sebagai 

pembiasaan dan tadrib diartikan sebagai pelatihan. Istilah-istilah di atas sering 

dipergunakan oleh beberapa ilmuwan sebagaimana Ibn Miskawaih dalam 

bukunya berjudul Tahzib al-Akhlak, Ibn Sina memberi judul salah satu 

bukunya Kitab al-Siyasat, Ibn al-Jazzar al-Qairawani membuat judul salah satu 

 
81Ibid.  
82Karim al-Bastani dkk, al-Munjid fi al-Lughat wa al-‘Alam, (Beirut : Dar al-Masyriqi, tt), 

hlm. 243-244. 



41 

 

 
 

bukunya berjudul Siyasat al-Shibyan wa Tadribuhum, dan Burhanuddin al-

Zarnuji memberikan judul salah satu karyanya Ta'lim al-mula'allim Thariq al-

Ta'allum.83 

Dari keseluruhan istilah bahasa Arab yang lazim digunakan sebagai 

kata yang menunjukkan kepada makna pendidikan dalam konteks kekinian 

adalah kata al-tarbiyyah sebagaimana dijelaskan oleh Abd al-Rahman al-

Nahlawi, terdiri dari tiga akar kata, yaitu :(1) raba-yarbu ( يربو-ربا ) yang 

mempunyai arti “bertambah” dan “berkembang,” (2) rabiya-yarbaa ( يربى-ربى ), 

yang berarti “tumbuh” dan “berkembang,” dan (3) rabba-yarubbu ( يرب-رب ) 

yang berarti “memperbaiki”, “mengurusi kepentingan”, “mengatur”, 

“menjaga”  dan “memperhatikan.”84 

Abdurrahman al-Nahlawi mengambil dan mengembangan konsep-

konsep pendidikan dari akar-akar kata tersebut lebih jauh lagi, menurutnya 

bahwa dari kata al-tarbiyah itu tiga unsur, yakni menjaga dan memelihara anak, 

mengembangkan potensi anak sesuai dengan ke khasan masing-masing, 

mengarahkan potensi dan bakat agar mencapai kebaikan dan kesempurnaan; 

dan seluruh proses di atas dilakukan secara bertahap sesuai dengan konsep 

“sedikit demi sedikit”atau “prilaku demi prilaku.” 85  Dalam konteks ini 

Muhammad Athiyah al-Abrasyi, bahwa kata al-tarbiyah merupakan istilah 

yang mencakup keseluruhan kegiatan pendidikan, yang merupakan upaya 

mempersiapkan individu untuk kehidupan yang lebih sempurna etika, 

 
83Ibid., hlm. 244.  
84Abdur Rahman al-Nahlawi, Pendidikan Islam di Rumah Sekolah dan Masyarakat, Terj. 

Shihabuddin, (Jakarta ; Gema Insani Press, 2013), hlm. 12. 
85Ibid., hlm. 13. 



42 

 

 
 

sistematis dalam berpikir, memiliki ketajaman intuisi, giat dalm berkreasi, 

memiliki toleransi yang yang lain, berkopetensi dalam mengungkap bahasa 

lisan dan tulisan, serta memiliki beberapa ketrampilan.86  

Pakar pendidikan Islam lainnya menggunakan kata al-ta’lim untuk 

menunjukkan kepada makna pendidikan dan pengajaran. Menurut Abdul 

Fattah Jalal dari kata al-ta’lim dapat dimaknai sebagai proses pemberian 

pengetahuan, pemahaman, pengertian, tanggung jawab, dan penanaman 

amanah, sehingga penyucian atau pembersihan manusia dari segala kotoran 

dan menjadikan diri manusia berada dalam kondisi yang memungkinkan untuk 

menerima al-hikmah serta mempelajari apa yang bermanfaat baginya dan yang 

tidak diketahuinya. Term al-Ta’lim menyangkut aspek pengetahuan dan 

keterampilan yang dibutuhkan seseorang dalam hidup serta pedoman prilaku 

yang baik. Al-Ta’lim merupakan proses yang terus menerus diusahakan 

semenjak dilahirkan, sebab menusia dilahirkan tidak mengetahui apa-apa, 

tetapi dia dibekali dengan berbagai potensi yang mempersiapkannya untuk 

meraih dan memahami ilmu pengetahuan serta memanfaatkanya dalam 

kehidupan.87 

Menurut Rasyid Ridha, term al-ta’lim adalah proses transmisi berbagai 

ilmu pengetahuan pada jiwa individu tanpa adanya batasan dan ketentuan 

tertentu. Definisi ini berpijak pada firman Allah al-Baqarah ayat 31     َوَعَلَّمَ آدَم

َدِ ِ  َْْ أْ لَّ أََّمأ ِ ُِ  ِ َِ اََِ  ءَ َّ ْْأ ََ بئَأوَِِّ ئِأ سمِسَ َِ اََََ مأ عَلَْ الَأاَكَةَِ  اَّ َْْ اَََ  لَّلَّاََ مَّمَّ عَضَه ْْأ سَ نَ الْأ  (Dan Dia 

 
86Muhammad Athiyah al-Abrasyiy, Ruh al-Tarbiyah wa al-Ta’lim, (Saudi Arabiah : Dar 

al-Ihya, tt),  hlm. 7. 
87Abdul Fattah Jalal, Min al-Usuli al-Tarbawiyah fi al-Islam, (Mesir: Darul Kutub 

Misriyah, tt), hlm. 10. 



43 

 

 
 

mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda-benda) seluruhnya, kemudian 

mengemukakannya kepada para Malaikat lalu berfirman: "Sebutkanlah 

kepada-Ku nama benda-benda itu jika kamu memang orang-orang yang 

benar!"), sedangkan proses tranmisi dilakukan secara bertahap sebagaimana 

Adam menyaksikan dan menganalisis asma-asma yang diajarkan Allah 

kepadanya. Pengertian al-Ta’lim lebih luas/lebih umum sifatnya daripada 

istilah al-Tarbiyah yang khusus berlaku pada anak-anak. Hal ini karena al-

Ta’lim mencakup fase bayi, anak-anak, remaja, dan orang dewasa, sedangkan 

al-Tarbiyah, khusus pendidikan dan pengajaran fase bayi dan anak-anak.88 

Syed Muhammad Naquid al-Attas mengartikan al-ta’lim disinonimkan 

dengan pengajaran tanpa adanya pengenalan secara mendasar, namun bila al-

ta’lim disinonimkan dengan al-tarbiyah, al-ta’lim mempunyai arti pengenalan 

tempat segala sesuatu dalam sebuah system. Menurutnya ada hal yang 

membedakan antara al-tarbiyah dengan al-ta’lim, yaitu raung lingkup al-ta’lim 

lebih umum daripada al-tarbiyah, karena al-tarbiyah tidak mencakup segi 

pengetahuan dan hanya mengacu pada kondisi eksistensial dan juga al-tarbiyah 

merupakan terjemahan dari bahasa latin education, yang keduanya mengacu 

kepada segala sesuatu yang bersifat fisik mental, tetapi sumbernya bukan dari 

wahyu. al-ta’dib, lebih cocok untuk digunakan dalam pendidikan Islam, 

konsep inilah yang diajarkan oleh Rasul. Al-ta’dib berarti pengenalan, 

pengakuan yang secara berangsur-angsur ditanamkan kepada manusia tentang 

 
88Sayyid  Muhammad  Rasyid Ridha, Tafsir al-Manaar, (Kairo ; Maktabah Dar al-Salam, 

2010), Juz I, hlm. 35. 



44 

 

 
 

tempat-tempat yang tepat dari segala sesuatu dalam tatanan penciptaan 

sedimikian rupa, sehingga membimbing ke arah pengenalan dan pengakuan 

kekuasaan dan keagungan Tuhan dalam tatanan wujud dan keberadaanya.  Kata 

‘addaba’ yang juga berarti mendidik dan kata ‘ta’dib’ yang berarti pendidikan 

sebagaimana hadis Nabi : (ادبنى ربى فأحسن تأديبى).89 

Berdasarkan uraian di atas dapat difahami bahwa pendidikan pada 

hakikatnya adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana 

belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif 

mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki potensi spiritual keagamaan, 

pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta ketrampilan 

yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan negara.90 Menurut Hasbullah, 

“Pendidikan adalah usaha orang dewasa dalam pergaulannya dengan anak 

didik melalui kontak atau komunikasi yang berlangsung secara terus menerus 

sampai anak didik mencapai kedewasaan.”91 Pengertian ini sejalan dengan 

Undang-undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional, pasal (1) menyatakan :  

Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan 

suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif 

mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual 

keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, 

serta ketrampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan 

negara.”92  

 
89Syed Muhammad al-Naquib al-Attas, Konsep Pendidikan Dalam Islam, Terj. Haidar 

Baqir, (Bandung : Mizan, 2012), hlm. 66. 
90Achmad Munib, Ilmu Pendidikan, (Semarang: Unes Press, 2012), hlm. 142. 
91Hasbullah, Dasar-dasar Ilmu Pendidikan, (Yakarta : Rinneka Cipta, 2013), hlm. 5. 
92Tim Penyusun Kemendiknas RI, Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 

2013 Tentang (SISDIKNAS), (Bandung : Penerbit Citra Umbara, 2013), hlm. 4. Ari Gunawan, 

Kebijakan-Kebijakan Pendidikan, (Jakarta: Penerbit Rineka Cipta, 2013), hlm. 164. 



45 

 

 
 

Pendidikan merupakan persoalan yang berhubungan langsung dengan 

kehidupan manusia sebagai makhluk yang memiliki unsur rohani yang 

mencakup dua segi kejiwaan, yaitu hakikat sebagai individu dan sebagai 

makhluk sosial, dan satu hakikat lagi, yang membedakan manusia dengan 

makhluk-makhluk lain ialah, hakikat sebagai makhluk susila dan makhluk 

berketuhanan.93 Istilah “Pendidikan Islam” memiliki konotasi yang berbeda, 

yaitu : (1) Pendidikan (Menurut) Islam, (2) Pendidikan (Dalam) Islam, dan 

(3)Pendidikan Agama Islam.94 Ketiga  pengertian tersebut secara rinci dapat 

dijelaskan sebagai berikut : 

a. Istilah pertama, Pendidikan (Menurut) Islam, berdasarkan sudut pandang 

bahwa Islam adalah ajaran tentang nilai-nilai dan norma-norma kehidupan 

yang ideal, yang bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah/Hadis. Dengan 

demikian, pembahasan mengenai pendidikan (menurut) Islam lebih bersifat 

filosofis. 

b. Istilah kedua, Pendidikan (Dalam) Islam, berdasar atas perspektif bahwa 

Islam adalah ajaran-ajaran, sistem budaya dan peradaban yang tumbuh dan 

berkembang sepanjang perjalanan sejarah umat Islam, sejak zaman Nabi 

Muhammad SAW., sampai dengan masa sekarang. Dengan demikian, 

pendidikan (dalam) Islam ini dapat dipahami sebagai proses dan praktik 

 
93Hasan Langgulung, Manusia dan Pendidikan ; Suatu Analisa Antara Psikologi Dan 

Pendidikan, (Jakarta : Pustaka al-Husna, 2013), hlm. 48. Abdurrahman al-Nahlawi, Ushul al-

Tarbiyah al-Islamiyyah wa Asalibuha fi al-Bayt wa al-Madrasah wa al-Mujtama’, (Beirut : Dar al-

Fikr, tt), hlm. 14. 
94Lihat Ahmad Tontowi, Pendidikan Islam di Era Transformasi Global, (Semarang : 

Pustaka Rizqi Putra, 2012), hlm. 7. Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama  

Islam, (Jakarta:  Rajawali Press, 2013), hlm. 6. 



46 

 

 
 

penyelenggaraan pendidikan di kalangan umat Islam, yang berlangsung 

secara berkesinambungan dari generasi ke generasi sepanjang sejarah Islam. 

Dengan pendidikan (dalam) Islam lebih bersifat historis atau disebut sejarah 

pendidikan Islam.  

c. Istilah ketiga, Pendidikan Agama Islam, muncul dari pandangan bahwa 

Islam adalah nama bagi agama yang menjadi panutan dan pandangan hidup 

umat Islam. Agama Islam diyakini oleh pemeluknya sebagai ajaran yang 

berasal dari Allah, yang memberikan petunjuk ke jalan yang benar menuju 

kebahagiaan di dunia dan keselamatan di akhirat. Pendidikan Agama Islam 

dalam hal ini dipahami sebagai proses dan upaya serta cara transformasi 

ajaran-ajaran Islam tersebut, agar menjadi rujukan dan pandangan hidup 

bagi umat Islam.95 

Bertitik tolak dari poin ketiga, maka pengertian Pendidikan Agama 

Islam didefenisikan sebagai : 

Upaya sadar dan terencana dalam menyiapkan peserta didik untuk 

mengenal, memahami, menghayati, hingga mengimani, bertaqwa dan 

berakhlaq mulia dalam mengamalkan ajaran Agama Islam dari sumber 

utamanya kitab suci al-Qur'an dan Hadis, melalui kegiatan bimbingan, 

pengajaran, latihan, serta penggunaan pengalaman, dibarengi tuntunan 

untuk menghormati penganut agama lain dalam hubungannya antar 

umat beragama dalam masyarakat hingga terwujud persatuan dan 

kesatuan bangsa.96  

Muhaimin berpendapat bahwa Pendidikan Agama Islam bermakna 

upaya memberikan pendidikan ajaran Islam dan nilai-nilainya agar menjadi 

 
95Ibid., hlm. 7-8.  
96Ramayulis, Metodologi Pengajaran Agama  Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 2012), hlm. 

61. Nazarudin, Manajemen Pembelajaran. (Yogyakarta: Teras, 2013), hlm. 12. 



47 

 

 
 

pandangan dan sikap hidup seseorang. Dari aktivitas upaya memberikan 

Pendidikan Agama Islam itu bertujuan untuk membantu seseorang atau 

sekelompok anak didik dalam menanamkan dan menumbuh kembangkan 

ajaran Islam dan nilai-nilainya untuk dijadikan sebagai pandangan hidupnya.97 

Senada dengan pengertian ini, Azyumardi Azra menulis :  

Pendidikan Agama Islam adalah proses tranformasi dan internalisasi 

pengetahuan nilai-nilai dan ketrampilan melaksanakan ajaran agama 

Islam yang dilakukan oleh pendidik terhadap peserta didik, internalisasi 

Pendidikan Agama Islam dalam diri manusia melalui proses pendidikan 

merupakan suatu proses persiapan generasi muda untuk menjalankan 

kehidupan dan memenuhi tujuan hidupnya secara lebih efektif dan 

efisien.98 

2. Model-model Pengembangan Pendidikan Islam 

Dalam pengembangan Pendidikan Islam, terdapat beberapa model 

sebagai berikut : 

a. Model Dikhotomis  

Pada model ini, aspek kehidupan dipandang sangat sederhana, dan kata 

kuncinya adalah dikotomi atau diskrit. Segala sesuatu hanya dilihat dari dua 

sisi yang berlawanan. Pandangan dikotomis tersebut pada gilirannya 

dikembangkan dalam memandang aspek kehidupan dunia dan akhirat, 

kehidupan jasmani dan rohani, sehingga pendidikan agama Islam hanya 

diletakkan pada aspek kehidupan akhirat saja atau kehidupan rohani saja. 

Dengan demikian, pendidikan agama dihadapkan dengan pendidikan non 

 
97Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan Islam, dari Paradigma Pengembangan, Manajemen 

Kelembagaan, Kurikulum hingga Strategi Pembelajaran, (Jakarta: Rajawali Press, 2009), hlm. 7-8.  
98Azyumardi Azra, Pendidikan Islam dan Modernisasi Menuju Millennium Baru, (Jakarta: 

Logos Wacana, 2009), hlm. 5.  



48 

 

 
 

agama, pendidikan keislaman dengan nonkeislaman, demikian seterusnya.99 

Pandangan ini akan berimplikasi pada pengembangan pendidikan agama Islam 

yang hanya berkisar pada aspek kehidupan ukhrowi yang terpisah dengan 

kehidupan duniawi, atau aspek kehidupan rohani yang terpisah dari kehidupan 

jasmani. Pendidikan (agama) Islam hanya mengurusi persoalan ritual dan 

spiritual, sementara kehidupan ekonomi, politik, seni-budaya, ilmu 

pengetahuan dan teknologi, seni dan sebagainya dianggap sebagai urusan 

duniawi yang menjadi garapan bidang pendidikan non agama.  

Pandangan dikotomis inilah yang menimbulkan dualism dalam sistem 

pendidikan, yaitu istilah pendidikan agama dan non agama. Sikap dikotomi 

(dualisme) ini terkait erat dengan world view umat Islam dalam memandang 

dan menempatkan dua sisi ilmu, yaitu ‘ilm al-dînîyah dan ‘ilm ghair al-

dînîyah.100 Demikian pula pendekatan yang dipergunakan lebih bersifat 

keagamaan yang normatif, doktriner dan absolutis. Peserta didik diarahkan 

untuk menjadi pelaku (actor) yang loyal, memiliki sikap commitment 

(keberpihakan), dan dedikasi (pengabdian) yang tinggi terhadap agama yang 

dipelajari. Sementara itu, kajian-kajian keilmuan yang bersifat empiris, 

rasional, analitis-kritis, dianggap dapat menggoyahkan iman, sehingga perlu 

ditindih oleh pendekatan yang normatif dan doktriner tersebut. Pola dikotomi 

yang demikian, telah menimbulkan sejumlah efek negatif. Abdurrahman 

Mas’ud dalam salah satu penelitiannya sebagaimana dikutip Ma’arif--

 
99Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan Islam, dari Paradigma Pengembangan, Manajemen 

Kelembagaan, Kurikulum hingga Strategi Pembelajaran, hlm. 60. 
100I. R. Poedjawajatna, Tahu dan Pengetahuan: Pengantar ke Ilmu dan Filsafat Ilmu, 

(Jakarta: Bina Aksara, 2010), hlm. 62-73. 



49 

 

 
 

menunjukkan bahwa cara pandang yang dikotomik tersebut akhirnya telah 

membawa kemunduran dalam dunia pendidikan Islam. Di antaranya adalah 

menurunnya tradisi belajar yang benar di kalangan muslim, layunya 

intelektualisme Islam, melanggengkan supremasi ilmu-ilmu agama yang 

berjalan secara monotomik, kemiskinan penelitian empiris serta menjauhkan 

disiplin filsafat dari pendidikan Islam.101  

b. Model Mekanisme  

Model mekanisme memandang kehidupan terdiri atas berbagai aspek, 

dan pendidikan dipandang sebagai penanaman dan pengembangan seperangkat 

nilai kehidupan, yang masing-masing bergerak dan berjalan menurut 

fungsinya, bagaikan sebuah mesin yang terdiri atas beberapa komponen atau 

elemen-elemen, yang masing-masing menjalankan fungsinya sendiri-sendiri, 

dan antara satu dengan lainnya bisa berkonsultasi atau tidak. Aspek-aspek atau 

nilai-nilai kehidupan itu sendiri terdiri atas nilai agama, nilai individu, nilai 

sosial, nilai politik, nilai ekonomi, nilai rasional, nilai estetik, nilai biofisik, dan 

lain-lain. Demikian juga dalam proses pendidikan dibutuhkan sistem nilai agar 

dalam pelaksanaannya berjalan dengan arah yang pasti, karena berpedoman 

pada garis kebijaksanaan yang ditimbulkan oleh nilai-nilai fundamental, 

misalnya nilai agama, ilmiah, sosial, ekonomi, kualitas kecerdasan dan 

sebagainya.102  

 
101Syamsul Maarif, Revitalisasi Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Graha Ilmu, 2013), 

hlm.15. 
102Muhaimin dan Abdul Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam, Kajian Filosofis dan 

Kerangka Dasar Operasionalisasinya, (Bandung: Trigenda Karya, 2012), hlm. 124.   



50 

 

 
 

Ketika membahas nilai-nilai pendidikan akan jelas melalui rumusan 

dan uraian tentang tujuan pendidikan, sebab di dalam rumusan tujuan 

pendidikan itu tersimpul dari semua nilai pendidikan yang hendak diwujudkan 

di dalam pribadi peserta didik. Demikian pula, jika berbicara tentang tujuan 

pendidikan Islam, berarti berbicara nilai-nilai ideal yang bercorak Islami. Hal 

ini mengandung makna bahwa tujuan pendidikan Islam adalah tujuan yang 

merealisasi idealitas Islami. Sedang idealitas Islami itu sendiri pada hakikatnya 

adalah mengandung nilai perilaku manusia yang didasari atau dijiwai oleh 

iman dan taqwa kepada Allah sebagai sumber kekuasaan mutlak yang harus 

ditaati.  

Dengan demikian, aspek atau nilai agama merupakan salah satu aspek 

atau nilai kehidupan dari aspek-aspek kehidupan lainnya. Hubungan antara 

nilai agama dengan nilai-nilai lainnya kadang-kadang bersifat horizontal-

lateral (independent) atau bersifat lateral-sekuensial, tetapi tidak sampai pada 

vertikal linier. Relasi yang bersifat horizontal-lateral (independent), 

mengandung arti bahwa beberapa mata pelajaran yang ada dan pendidikan 

agama mempunyai hubungan sederajat yang independen, dan tidak saling 

berkonsultasi. Relasi yang bersifat lateral-sekuensial, berarti di antara masing-

masing mata pelajaran tersebut mempunyai relasi sederajat yang bisa saling 

berkonsultasi. Sedangkan relasi vertikal linier berarti mendudukkan 

pendidikan agama sebagai sumber nilai atau sumber konsultasi, sementara 

seperangkat mata pelajaran yang lain termasuk pengembangan nilai insani 

yang mempunyai relasi vertikal linier dengan agama. Dalam konteks tersebut, 



51 

 

 
 

selama ini di sekolah-sekolah masih ada proses sekularisasi ilmu, yakni 

pemisahan antara ilmu agama dan pengetahuan umum. Nilai-nilai keimanan 

dan ketakwaan seolah-olah hanya merupakan bagian dari mata pelajaran 

pendidikan agama, sementara mata pelajaran yang lain mengajarkan ilmunya 

seolah-olah tidak ada hubungannya dengan masalah nilai keimanan dan 

ketakwaan. Dampak berupa gejala kegersangan batin dan kejiwaan modern 

adalah konsekuensi dari hal itu. Bahkan pendidikan di dunia muslim pun 

berurat berakar mengadopsi konsep sekuler yang dikotomis dan tidak utuh.103  

Model tersebut tampak dikembangkan pada sekolah yang di dalamnya 

diberikan seperangkat mata pelajaran atau ilmu pengetahuan, yang salah 

satunya adalah mata pelajaran pendidikan agama yang hanya diberikan 2 atau 

3 jam pelajaran per minggu, dan didudukkan sebagai mata pelajaran, yakni 

sebagai upaya pembentukan kepribadian yang religius. Kebijakan ini sangat 

prospektif dalam membangun watak, moral dan peradaban bangsa yang 

bermartabat. Namun demikian, dalam realitasnya pendidikan agama Islam 

sering termarginalkan, bahkan guru Pendidikan Agama Islam di sekolah pun 

kadang-kadang terhambat karirnya untuk menggapai jabatan fungsional 

tertinggi, karena tidak tersedia program studi sebagai induknya.104  

Kebijakan tentang pembinaan pendidikan agama Islam secara terpadu 

di sekolah umum misalnya, antara lain menghendaki agar pendidikan agama 

 
103Abdurrahmansyah, Wacana Pendidikan Islam, Khazanah Filosofis dan Implementasi 

Kurikulum, Metodologi dan Tantangan Pendidikan Moralitas, (Yogyakarta: Global Pustaka Utama, 

2013), hlm. 145. 
104Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah, Madrasah, 

dan Perguruan Tinggi, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2009), hlm. 37.  



52 

 

 
 

dan sekaligus para guru agamanya mampu memadukan antara mata pelajaran 

agama dengan pelajaran umum. Kebijakan ini akan sulit diimplementasikan 

pada sekolah yang cukup puas hanya mengembanhkan pola relasi horizontal-

lateral (independent). Barangkali kebijakan tersebut relatif mudah 

diimplementasikan pada lembaga pendidikan yang mengembangkan pola 

lateral-sekuensial. Hanya saja implikasi dari kebijakan tersebut adalah para 

guru agama harus menguasai ilmu agama dan memahami substansi ilmu-ilmu 

umum, sebaliknya guru umum dituntut untuk menguasai ilmu umum (bidang 

keahliannya) dan memahami ajaran dan nilai-nilai agama. Bahkan guru agama 

dituntut untuk mampu menyusun buku-buku teks keagamaan yang dapat 

menjelaskan hubungan antara keduanya.105  

 

c. Model Organism/Sistemik  

Meminjam istilah biologi, organism dapat berarti susunan yang 

bersistem dari berbagai bagian jasad hidup untuk suatu tujuan. Dalam konteks 

pendidikan Islam, model organism bertolak dari pandangan bahwa aktivitas 

kependidikan merupakan suatu system yang terdiri atas komponen-komponen 

yang hidup bersama dan bekerja sama secara terpadu menuju tujuan tertentu, 

yaitu terwujudnya hidup yang religius atau dijiwai oleh ajaran dan nilai-nilai 

agama.106 Pandangan tersebut menggaris bawahi pentingnya kerangka 

pemikiran yang dibangun dari fundamental doctrines dan fundamental values 

 
105Ibid., hlm. 37-38.   
106Muhaimin, Rekonstruksi Pendidikan Islam, dari Paradigma Pengembangan, 

Manajemen Kelembagaan, Kurikulum hingga Strategi Pembelajaran, (Jakarta: Rajawali Press, 

2012), hlm. 67. 



53 

 

 
 

yang tertuang dan terkandung dalam al-Qur’an dan al-Sunnah al-Shahîhah 

sebagai sumber pokok. Ajaran dan nilai-nilai ilahi didudukkan sebagai sumber 

konsultasi yang bijak, sementara aspek kehidupan lainnya didudukkan sebagai 

nilai-nilai insani yang mempunyai hubungan vertikal-linier dengan nilai ilahi / 

agama.107  

Nilai ilahi dalam aspek teologi tak pernah mengalami perubahan, 

sedangkan aspek amaliahnya mungkin mengalami perubahan sesuai dengan 

tututan zaman dan lingkungan. Sebaliknya nilai insani selamanya mengalami 

perkembangan dan perubahan menuju ke arah yang lebih maju dan lebih tinggi. 

Tugas pendidikan adalah memadukan nilai- nilai baru dengan nilai-nilai lama 

secara selektif, inovatif, dan akomodatif guna mendinamisasikan 

perkembangan pendidikan yang sesuai dengan tuntutan zaman dan keadaan, 

tanpa meninggalkan nilai fundamental yang menjadi tolok ukur bagi nilai-nilai 

baru. Melalui upaya semacam itu, maka sistem pendidikan Islam diharapkan 

dapat mengintegrasikan nilai-nilai ilmu pengetahuan, nilai-nilai agama dan 

etik, serta mampu melahirkan manusia-manusia yang menguasai dan 

menerapkan ilmu pengetahuan, teknologi dan seni, memiliki kematangan 

profesional, dan sekaligus hidup di dalam nilai-nilai agama.  

Paradigma tersebut tampaknya mulai dirintis dan dikembangkan dalam 

sistem pendidikan di madrasah, yang dideklarasikan sebagai sekolah umum 

yang berciri khas agama Islam, atau sekolah-sekolah (swasta) Islam unggulan. 

Kebijakan pengembangan madrasah berusaha mengakomodasikan tiga 

 
107Ibid., hlm. 67. 



54 

 

 
 

kepentingan utama, yaitu: pertama, sebagai wahana untuk membina roh atau 

praktik hidup keislaman; kedua, memperjelas dan memperkokoh keberadaan 

madrasah sederajat dengan sistem sekolah, sebagai pembinaan warga negara 

yang cerdas berpengetahuan, berkepribadian, serta produktif; dan ketiga, 

mampu merespon tuntutan-tuntutan masa depan dalam arti sanggup 

melahirkan manusia yang memiliki ke siapan memasuki era globalisasi, 

industrialisasi maupun era informasi.108  

Oleh karena itu model organisme/sistemik dapat diimplementasikan 

dalam pengembangan pendidikan agama Islam di sekolah, mengingat kegiatan 

pendidikan agama yang berlangsung selama ini lebih banyak bersikap 

menyendiri, kurang berinteraksi dengan kegiatan-kegiatan pendidikan lainnya. 

Cara kerja semacam ini kurang efektif untuk keperluan penanaman suatu 

perangkat nilai yang kompleks. Selain itu, metodologi pendidikan agama 

kurang mendorong penjiwaan terhadap nilai-nilai kegamaan serta terbatasnya 

bahan-bahan bacaan keagamaan. Buku-buku paket pendidikan agama saat ini 

belum memadai untuk membangun kesadaran beragama, memberikan 

keterampilan fungsional keagamaan dan mendorong perilaku bermoral dan 

berakhlak mulia pada peserta didik. 

3. Faktor-faktor Yang Mempengaruhi Pengembangan Pendidikan Islam 

Hingga saat ini masih ditengarai bahwa sistem pendidikan Islam belum 

mampu menghadapi perubahan dan menjadi counter ideas terhadap globalisasi 

kebudayaan. Oleh sebab itu pola pengajaran maintenance learning yang 

 
108Ibid., hlm. 68.   



55 

 

 
 

selama ini dipandang terlalu bersifat adaptif dan pasif harus segera 

ditinggalkan. Dengan begitu, maka lembaga pendidikan Islam setiap saat 

dituntut untuk selalu melakukan rekonstruksi pemikiran kependidikan dalam 

rangka mengantisipasi setiap perubahan yang terjadi. Setidaknya ada tiga 

faktor yang menjadikan model pendidikan Islam berwatak statis dan tertinggal: 

pertama, subject matter pendidikan Islam masih bertahan pada orientasi ke 

masa, bersifat normatif dan tekstual. (Ini bukan berarti bahwa kita harus 

meninggalkan warisan masa lalu. Tentu warisan masa lalu yang masih relevan 

tidak boleh diabaikan. Prinsip: tetap memelihara tradisi warisan masa lalu yang 

baik dan mengambil tradisi yang lebih baik (al-muhafadhat ala al-Qadim al-

Shalih wa al-akhdzu bi al-Jadid al-Ashlah) merupakan prinsip yang tepat bagi 

sebuah rekonstruksi pemikiran pendidikan Islam; kedua, masih mengentalnya 

sistem pengajaran maintenance learning yang bercirikan lamban, pasif dan 

menganggap selalu benar terhadap warisan masa lalu (taqdis al-afkar al-

diniyyah); ketiga masih ada pandangan dikotomis terhadap ilmu secara 

substansial (ilmu agama dan ilmu umum). Secara umum Johan Hendrik 

Meuleman melihat adanya beberapa kelemahan tradisi ilmiah di kalangan 

Muslim, yaitu : 

Pertama, adanya logosentrisme (tektualis). Akibat logosentrisme 

tersebut kemudian mengabaikan  unsur tak tertulis dari agama dan 

kebudayaan Islam, seperti tindakan sosial, seni dst.; kedua sikap 

apologetik terhadap aliran (teologi, fiqh dst.); ketiga adanya 

kecenderungan yang verbalistik dan memberikan wibawa terlalu besar 

pada tradisi, yang berimplikasi pada sikap ekskulisivisme.109  

 
109Johan Hendrik Meuleman, Tradisi Kemodernan dan Metamodernisme, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2012), hlm. 16-17. 



56 

 

 
 

Kondisi demikian menurut Meuleman, bebannya masih terasa sampai 

sekarang ini. Malangnya hal serupa juga dialami oleh Islamolog Barat. Pada 

sebagian besar masyarakat kita sekarang ini juga masih muncul anggapan, 

bahwa “agama” dan “ilmu” merupakan entitas yang berbeda dan tidak bisa 

ditemukan, keduanya dianggap memiliki wilayah sendiri-sendiri baik dari segi 

objek formal-material, metode penelitian, kriteria kebenaran, peran yang 

dimainkan oleh ilmuwan maupun status teori masing-masing, bahkan sampai 

pada penyelenggaraan institusinya. Kenyataan ini bisa kita lihat misalnya pada 

pemisahan departemen dalam sistem pemerintahan Indonesia (ada departemen 

agama ada pula departemen pendidikan). 

Dalam sejarah kependidikan Islam telah terbelah dua wajah paradigma 

integralistik-ensiklopedik di satu pihak dan paradigma spesifik-paternalistik di 

pihak lain. Paradigma pengembangan keilmuan yang integralistik-ensiklopedik 

dimotori oleh ilmuwan Muslim, seperti Ibn Sina, Ibn Rusyd, Ibn Khaldun, 

sementara yang spesifik-paternalistik diwakili oleh ahli hadis dan ahli fiqh. 

Keterpisahan secara diametral antara keduanya (dikotomis) dan sebab lain 

yang bersifat politis-ekonomis itu menurut Amin Abdullah dalam Abu Bakar, 

berakibat pada rendahnya kualitas pendidikan dan kemunduran dunia Islam 

saat itu.  Oleh sebab itu ia menawarkan gerakan rapproachment (kesediaan 

untuk saling menerima keberadaan yang lain dengan lapang dada) antara dua 

kubu keilmuan yang dianggap sebagai sebuah keniscayaan. Gerakan ini juga 



57 

 

 
 

disebut dengan reintegrasi epistemologi.110 Brian Fay menyarankan agar kita 

waspada terhadap adanya dikotomi, menghindari dualisme buruk dan berpikir 

secara dialektis. Disarankan oleh Fay, agar kita tidak terjebak pada kategori-

kategori yang saling bertolak belakang. Kategori-kategori atau dikotomi-

dikotomi itu harus disikapi secara terbuka dan dipikirkan secara dialektis.111 

Dalam perspektif keilmuan Islam, posisi filsafat Islam adalah sebagai 

landasan adanya integrasi berbagai disiplin dan pendekatan  yang makin 

beragam, karena dalam konstruks epistemologi Islam, filsafat Islam dengan 

metode rasional-transendentalnya dapat menjadi dasarnya. Sebagai contoh, 

fiqh pada hakikatnya adalah pemahaman yang dasarnya adalah filsafat, yang 

kemudian juga dikembangkan dalam ushul fiqh. Tanpa filsafat, fiqh akan 

kehilangan semangat inovasi, dinamisasi dan perubahan. Oleh karena itu jika 

terjadi pertentangan antara fiqh dan filsafat seperti yang pernah terjadi dalam 

sejarah pemikiran Islam, maka menurut Musa Asy’ari hal ini lebih disebabkan 

karena terjadinya kesalahpahaman dalam memahami risalah kenabian. Filsafat 

bukan anak haram Islam, melainkan anak kandung yang sah dari risalah 

kenabian tersebut.112 

Senada dengan Musa, Nursamad berpendapat, bahwa setiap diskursus 

tentang metodologi haruslah dibangun di atas sentuhan-sentuhan  filsafat. 

Tanpa sense of philosophy menurut Nursamad, maka sebuah metodologi akan 

 
110Lihat Abu Bakar, Integrasi Keilmuwan : Membangun Pendidikan Merdeka, (Parapare : 

Perbit IAIN Parepare Nusantara Press, 2022),  hlm. 31-32.  
111Ibid.  
112Musa Asy’ari, Filsafat Islam Sunnah Nabi Dalam Berpikir, (Yogyakarta: LESFI, 2009), 

hlm. 34.  



58 

 

 
 

kehilangan substansinya. Metodologi Studi Islam (MSI) perlu dikembangkan 

lebih lanjut agar visi epistemologisnya dapat menjabarkan secara integral dan 

terpadu tiga arus utama dalam ajaran Islam: aqidah, syari’ah dan akhlaq. 

Integritas ketiga aspek tersebut hendaknya dimantapkan berdasarkan 

kecenderungan intelektual masa kini, bukan mencatat metodologi setiap ilmu 

yang berkembang dalam sejarah pemikiran Islam secara parsial, melainkan 

berupaya menemukan hubungan-hubungan logis antar pelbagai disiplin ilmu 

yang berkembang dalam wacana pemikiran Islam kontemporer.113 

Para ilmuwan dulu memang mengklasifikasi ilmu dalam berbagai 

macam jenis, Ibn Khaldun misalnya membuat klasifikasi ilmu dalam dua jenis 

ilmu pokok: naqliyah dan ‘aqliyah. Ilmu naqliyah adalah ilmu yang 

berdasarkan wahyu, dan ilmu aqliyyah adalah ilmu yang berdasarkan rasio. 

Menurut Khaldun yang termasuk ilmu naqliyah adalah: al-Qur’an, hadis, fiqh, 

kalam, tasawuf dan bahasa; sedangkan yang termasuk ilmu aqliyah adalah: 

filsafat, kedokteran, pertanian, geometri, astronomi, dan seterusnya. Tetapi 

klasifikasi ilmu tersebut menurut Azyumardi Azra  bukan dimaksud 

mendikotomi ilmu antara satu dengan yang lain, tatapi hanya sekadar 

klasifikasi. Klasifikasi tersebut menunjukkan betapa ilmu tersebut berkembang 

dalam peradaban Islam. Dalam konteks ini ilmu agama Islam merupakan salah 

sau saja dari berbagai cabang ilmu secara keseluruhan.114 

 
113Muhammad Nursamad, Epistemologi Islam Pengantar Filsafat, (Bandung : PT. Remaja 

Rosda Karya, 2012), hlm. 19-20.  
114Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Dalam Millenium Baru, (Jakarta : PT. Raja Grafindo 

Persada, 2012), hlm. 16.  



59 

 

 
 

Jadi persoalannya bukan “ilmu agama” dan “non agama”, tetapi lebih 

kepada “kepentingan”, untuk apa ilmu tersebut digunakan (karena ilmu sebagai 

instrumen, bukan tujuan), apalagi jika kita sepakat bahwa pada dasarnya 

sumber ilmu itu dari Tuhan. Dengan demikian terminologi “ilmu agama” dan 

“ilmu umum”, “non agama” adalah peristilahan sehari-hari dalam pengertian 

sempit saja. Yang harus diprioritaskan bahwa sebagai seorang Muslim harus 

menguasai ilmu yang berkaitan langsung dengan ibadah mahdhah itu, misalnya 

ilmu tentang shalat, puasa, zakat, haji dan seterusnya, yang ilmu tersebut sering 

disebut ilmu syar’iah/ fiqh; dan ilmu tentang ketuhanan/ keimanan kepada 

Allah SWT, yang biasa disebut sebagai ilmu tauhid/ kalam. Ilmu-ilmu inipun 

sebetulnya jika dipahami secara mendalam dan kritis tampak sangat berkaitan 

dan tak terpisahkan dengan ilmu-ilmu yang selama ini disebut “ilmu umum” 

itu, misalnya ilmu sosial dan humaniora dan juga ilmu alam. Karena semua 

sistem peribadatan (al-’ibadah, worship) didalam Islam mengandung dimensi 

ajaran yang tidak lepas dari hubungan antara Allah SWT sebagai Zat pencipta 

(al-Khaliq) dan manusia atau alam sebagai yang dicipta (al-makhluq). Dan 

hubungan ini dalam al-Qur’an disebut sebagai hablun min Allah wa hablun min 

al-nas, hubungan vertikal dan hubungan horizontal.  Di sini rukun iman dalam 

ajaran Islam lebih berorientasi pada hubungan vertikal, manusia dengan Allah 

atau yang ghaib, sedang rukun Islam lebih berorientasi pada hubungan 

horizontal antara manusia dengan manusia yang lain ataupun alam semesta. 

Tetapi keduanya (iman dan Islam) tak dapat dipisahkan tak ubahnya seperti 

hubungan ilmu dan amal (integral). 



60 

 

 
 

Dalam perspektif sejarah, pengadilan inquisi yang dialami oleh baik 

Copernicus (1543), Bruno (1600) maupun Galileo (1633) oleh geraja karena 

pendapatnya yang bertolak belakang dengan agama, telah mempengaruhi 

proses perkembangan berpikir di Eropa, yang pada dasarnya ingin terbebas dari 

nilai-nilai di luar bidang keilmuan yang berjuang untuk menegakkan ilmu yang 

berdasarkan penafsiran alam sebagaimana adanya (das sein) dengan 

semboyan: “ilmu yang bebas nilai”. Setelah pertarungan + 250 tahun, atau yang 

dikenal dengan gerakan renaissance (abad 15) dan aufklarung (abad 18), para 

ilmuwan mendapat kemenangannya. Sejak saat itulah filsafat Barat menjadi 

sangat antrosopentris, terbebas dari ikatan agama dan sistem nilai. Di saat 

inilah  terjadinya benih “sekularisasi” di dunia Barat. Para ilmuwan tidak lagi 

percaya dengan agama yang dianggap “membelenggu” kemajuan ilmu 

pengetahuan. Kepercayaan agama luntur karena dianggap tidak mendukung 

pertumbuhan ilmu dan cara berpikir yang ilmiah. Oleh sebab itu saatnya kini 

kita tidak perlu mengulang lagi sejarah kelabu pertentangan antara ilmu dan 

agama (ilmuwan dan agamawan) yang akan melahirkan sekularisasi. Harus ada 

sinergi dan integrasi antara ilmu dan agama. Kecenderungan untuk 

memaksakan nilai-nilai moral secara dogmatik ke dalam argumentasi ilmiah 

menurut Jujun Suriasumantri hanya akan mendorong ilmu surut ke belakang 

(set back) ke zaman Pra-Copernicus dan mengundang kemungkinan 

berlangsungnya inquisi ala Galileo (1564-1642 M) pada zaman modern ini.115 

 
115Jujun Suriasumantri, Ilmu dalam Perspektif Moral, Sosial dan Politik, (Jakarta : 

Gramedia, 2013), hlm.  4.  



61 

 

 
 

Begitu juga sebaliknya, bahwa kecenderungan mengabaikan nilai-nilai moral 

dalam pengembangan ilmu dan teknologi juga akan menjadikan 

dishumanisme. Di sinilah perlunya paradigma integralisme dan desekularisasi 

tadi. 

Lebih dari itu dalam era modern dan globalisasi ini, kita perlu 

mengembangkan ilmu agama Islam pada wilayah praksis, bagaimana ilmu-

ilmu agama Islam mampu memberikan kontribusi paling berharga bagi 

kepentingan kemanusiaan sebagaimana yang pernah dilakukan oleh ilmuwan-

ilmuwan Muslim sebelumnya. Berpadunya aspek idealisme dan realisme atau 

rasionalisme dan empirisme dalam paradigma keilmuan Islam perlu 

dikembangkan. Karena menurut pengamatan Amin Abdullah, selama ini ruang 

lingkup filsafat Islam lebih cenderung menitikberatkan pada aspek ontologis 

dan aksiologis ketimbang epistemologisnya, dan epistemologi yang 

dibangunnya memenangkan epistemologi Plato/ Platonisme yang rasionalistik-

normatif seperti yang nampak dalam dominasi kalam dan sufisme, katimbang 

empirisme-historis Aristoteles. Kini saatnya kita harus membangun kultur 

akademik dan keilmuan yang inklusif dan inovatif serta mengorientasikan pada 

kehidupan yang bersifat praksis. Di sinilah perlunya mata kuliah Filsafat Ilmu 

bagi pengembangan teori keilmuan dan wawasan berpikir akademik-

substansial.116 

 

 
116Amin Abdullah, Dinamika Islam Kultural, Pemetaan Atas Wacana Keislaman, 

(Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2012), hlm. 16. 



62 

 

 
 

C. Pondok Pesantren 

1. Pengertian dan Ruang Lingkup 

Pesantren secara etimologi, berasal dari kata "santri", yang dengan 

awalan pe- dan akhiran -an berarti tempat tinggal para santri. Kata "santri" 

juga merupakan penggabungan antara suku kata sant (manusia baik) dan tra 

(suka menolong), sehingga kata pesantren dapat diartikan sebagai tempat 

mendidik manusia yang baik.117 Sementara, Zamakhsyari Dhofier 

menyebutkan bahwa menurut Profesor Johns, istilah "santri" berasal dari 

bahasa Tamil yang berarti guru mengaji, sedang C.C. Berg berpendapat bahwa 

istilah tersebut berasal dari istilah shastri yang dalam bahasa India berarti 

orang yang tahu buku-buku suci Agama Hindu, atau seorang sarjana ahli kitab 

suci Agama Hindu. Kata shastri  berasal dari kata shastra yang berarti buku-

buku suci, buku-buku agama atau buku-buku tentang ilmu pengetahuan.118 

Dalam hubungan dengan usaha pengembangan dan pembinaan yang 

dilakukan oleh Pemerintah (Kementrian Agama RI), pengertian yang lazim 

dipergunakan untuk pesantren adalah sebagai berikut:  

a. Pondok pesantren adalah lembaga pendidikan dan pengajaran agama 

Islam yang pada umumnya pendidikan dan pengajaran tersebut diberikan 

dengan cara non-klasikal (sistem Bandongan dan Sorogan) di mana 

seorang kyai mengajar santri-santri berdasarkan kitab-kitab yang ditulis 

 
117Ridwan Nasir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal; Pondok Pesantren di Tengah 

Arus Perubahan, (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2012), hlm. 80-81. Abdurrahman Assegaf, 

Pendidikan Islam di Indonesia, (Yogyakarta: SUKA Press, 2013), hlm. 86. 
118Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren (Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, (Jakarta 

: LP3ES, 2010), hlm. 18. 



63 

 

 
 

dalam bahasa Arab oleh ulama-ulama besar sejak abad pertengahan, 

(Sistem Bandongan dan Sorongan) di mana seorang kyai mengajar santri-

santri berdasarkan kitab-kitab yang tertulis dalam bahasa Arab oleh ulama-

ulama besar sejak abad pertengahan, sedang para santri biasanya tinggal 

dalam  pondok/asrama dalam lingkungan pesantren. 

b. Pesantren adalah lembaga pendidikan dan pengajaran agama Islam yang 

pada dasarnya sama dengan pondok pesantren tersebut diatas tetapi para 

santrinya tidak disediakan pondokan di kompleks pesantren, namun 

tinggal tersebar di seluruh penjuru desa sekeliling pesantren tersebut 

(Santri kalong), dimana cara dan metode pendidikan dan pengajaran 

agama Islam diberikan dengan sistem wetonan, para santri berduyun-

duyun pada waktu-waktu tertentu (tiap hari jum'at, ahad, selasa atau tiap-

tiap waktu shalat dan sebagainya). 

c. Pondok pesantren dewasa ini adalah gabungan antara sistem pondok dan 

pesantren yang memberikan pendidikan dan pengajaran agama Islam 

dengan sistem bandongan, sorogan atau wetonan dengan disediakan 

pondokan untuk para santri yang berasal dari jauh dan juga menerima 

santri kalong, yang dalam istilah pendidikan moderen telah menuhi 

kriteria pendidikan non formal serta menyelenggarakan juga pendidikan 

formal berbentuk madrasah dan bahkan sekolah umum dalam berbagai 



64 

 

 
 

bentuk tingkatan dan aneka kejuruan sesuai dengan kebutuhan 

masyarakat masing-masing.119 

Masuknya Islam ke bumi Nusantara  ini, baik pada gelombang pertama 

(abad ke-7 M) maupun gelombang ke-2 (abad ke-13) tidak diikuti oleh muncul 

atau berdirinya madrasah. Lembaga-lembaga pendidikan yang bermunculan 

seiring dengan penyebaran Islam di Nusantara, terutama di Jawa, ketika itu ialah 

pesantren. Dengan alasan itu pula pesantren secara historis seringkali disebut 

tidak hanya identik dengan makna keislaman, tetapi juga mengandung makna 

keaslian Indonesia (indigenous). Sementara madrasah merupakan 

perkembangan lebih lanjut dari pesantren. Karena itu menjadi penting untuk 

mengamati proses historis sebagai mata rantai yang menghubungkan 

perkembangan pesantren di masa lalu dengan munculnya madrasah di 

kemudian hari.120 

Pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan tertua di Indonesia 

dan sejarahnya telah mengakar secara berabad-abad. Sebagai lembaga 

pendidikan Islam khas Indonesia, khususnya di Pulau Jawa. Pesantren 

memiliki keunikan tersendiri yang tidak dapat ditemui dalam sejarah peradaban 

Timur Tengah sekalipun. Pesantren atau pondok pesantren merupakan 

lembaga pendidikan Islam yang cukup unik karen memiliki elemen dan 

karakteristik yang berbeda dengan lembaga pendidikan Islam lainnya. 

 
119Marwan Saridjo, dkk, Sejarah Pondok Persantren di Indonesia, (Jakarta: Dharma 

Bhakti, 2012), hlm. 9-10. Mujamil Qomar, Strategi Baru Pengelolaan Lembaga Pendidikan Islam; 

Manajemen Pendidikan Islam, (Jakarta : Erlangga, 2013), hlm. 58. 
120Harjati Soebadio dan Parsudi Suparlan, Agama sebagai Sasaran Penelitian Filologi, 

Pengetahuan Budaya, Ilmu-ilmu Sosial dan Pengkajian Masalah-masalah Agama, (Jakarta : 

Balitbang Depag RI, 2010), hlm. 32. 



65 

 

 
 

Elemen-elemen Islam yang paling pokok, yaitu: pondok atau tempat tinggal 

para santri, masjid, kitab-kitab klasik, kyai dan santri.121 Kelima elemen 

inilah yang menjadi persyaratan terbentuknya sebuah pcsantren, dan 

masing-masing elemen tersebut saling terkait satu sama dengan lain untuk 

tercapainya tujuan pesantren khususnya, dan tujuan pendidikan Islam, pada 

umumnya, yaitu membentuk pribadi muslim seutuhnya (insan kamil).  

Adapun yang dimaksud dengan pribadi muslim seutuhnya adalah 

pribadi ideal meliputi aspek individual dan sosial, aspek intelektual dan 

moral, serta aspek material dan spiritual. Sementara, karakteristik pesantren 

muncul sebagai implikasi dari penyelenggaraan pendidikan yang 

berlandaskan pada keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian (menolong diri 

sendiri dan sesama), Ukhuwwah Diniyyah, Ukhuwwah Islamiyyah dan 

kebebasan. Dalam pendidikan yang seperti itulah terjalin jiwa yang kuat, 

yang sangat menentukan falsafah hidup para santri.122 

Sementara madarasah ; kata "madrasah" dalam bahasa Arab, adalah 

bentuk kata "keterangan tempat" (zharaf makan) dari akar kata "darasa". 

Secara harfiah "madrasah" diartikan sebagai "tempat belajar para pelajar", atau 

"tempat untuk memberikan pelajaran."123 Dari akar kata  "darasa" juga bisa 

diturunkan kata "midras" yang mempunyai arti "buku yang dipelajari" atau 

"tempat belajar"; kata "al-midras" juga diartikan sebagai "rumah untuk 

 
121Zamakhsyari Dhofier,  Tradisi  Pesantren  (Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai, hlm. 

44. 
122Ibid., hlm. 45. 
123Mehdi Nakosteen, Kontribusi Islam atas Dunia Intelektual Barat: Deskripsi Analisis 

Abad Keemasan Islam, Edisi Indonesia (Surabaya: Risalah Gusti, 2013), hlm. 66. 



66 

 

 
 

mempelajari kitab Taurat." Kata "madrasah" juga ditemukan dalam bahasa 

Hebrew atau Aramy, dari akar kata yang sama yaitu "darasa", yang berarti 

"membaca dan belajar" atau "tempat duduk  untuk belajar."124 Dari kedua 

bahasa tersebut, kata "madrasah" mempunyai arti yang  sama: "tempat 

belajar." Jika diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia, kata "madrasah"  

memiliki arti "sekolah" kendati pada mulanya kata "sekolah" itu sendiri bukan 

berasal dari bahasa Indonesia, melainkan dari bahasa asing, yaitu “school” atau 

“scola.” 125 

Dalam perkembangannya, sistem pendidikan madrasah mengalami 

perubahan tidak menggunakan sistem pendidikan yang sama dengan 

pendidikan Islam pesantren. Karena madrasah mulai memasukkan pelajaran-

pelajaran umum dan metode yang digunakan tidak lagi dengan metode sorogan 

atau bandongan, melainkan mengikuti sistem pendidikan moderen dengan 

model klasikal. Madrasah memiliki metode pengajaran seperti hafalan, latihan 

dan praktek. Ini kelanjutan dari masa Rasulullah SAW. Terutama ketika beliau 

memberikan pelajaran al-Qur’an, pada masa perkembangan berikutnya, 

pendidikan Islam yang dilakukan di Madrasah menggunakan metode talqin, 

dimana guru mendikte dan murid mencatat lalu menghafal. Setelah, hafalan 

guru lalu menjelaskan maksudnya.metode ini oleh maksidi disebut sebagai 

metode tradisional; murid mencatat, menuliskan materi pelajaran, membaca, 

mengahafal dan setelah itu berusaha memahami arti dan maksud pelajaran 

 
124Abu Luwis al-Yasu'i, al-Munjid Fi al-Lughah Wa al-Munjid Fi al-A'lam, (Beirut : Dar 

al-Masyriq, tt),  hlm. 221-221. 
125Ahmad  Malik  Fadjar, Visi Pembaruan Pendidikan Islam,  (Jakarta: LP3NI, 2012), hlm. 

1l. 



67 

 

 
 

yang diberikan. Pada perkembangan selanjutnya pendidikan madrasah 

dikembangkan menjadi beberapa jenjang pendidikan, yaitu Madrasah 

Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah dan Madrasah Aliyah. Madrasah Model 

adalah madrasah yang secara khusus diformulasikan untuk meningkatkan 

kualitas bidang sains dan matematika.126 

2. Elemen Pesantren 

Sebagaimana telah dijelaskan bahwa pondok pesantren merupakan 

lembaga pendidikan Islam yang cukup unik karen memiliki elemen dan 

karakteristik yang berbeda dengan lembaga pendidikan Islam lainnya. 

Elemen-elemen Islam yang paling pokok, yaitu : kyai, santri, pondok atau 

tempat tinggal para santri, masjid, dan kitab-kitab klasik. Kelima elemen 

inilah yang menjadi persyaratan terbentuknya pondok pcsantren, secara 

rinci dapat dijelaskan sebagai berikut : 

a. Kyai : peran penting kyai dalam pendirian, pertumbuhan, perkembangan 

dan pengurusan sebuah pesantren berarti dia merupakan unsur yang paling 

esensial. Sebagai pemimpin pesantren, watak dan keberhasilan pesantren 

banyak bergantung pada keahlian dan kedalaman ilmu, karismatik dan 

wibawa, serta ketrampilan kyai. Dalam konteks ini, pribadi kyai sangat 

menentukan sebab dia adalah tokoh sentral dalam pesantren.127 Istilah kyai 

bukan berasal dari bahasa Arab, melainkan dari bahasa Jawa.128 Dalam 

 
126Tim Penyusun Depag RI, Sejarah Madrasah; Pertumbuhan, Dinamika dan 

Perkembangan di Indonesia, (Jakarta,: Daprtemen Agama RI, 2012), hlm. 67, dan 160. 
127Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia : Lintasan Sejarah Pertumbuhan dan 

Perkembangannya, (Jakarta :  PT. Grafindo Persada, 2009), hlm. 144. 
128Manfred Ziemek, Pesantren Dalam Peruabahan Sosial,   hlm. 130. 



68 

 

 
 

bahasa Jawa, perkataan kyai dipakai untuk tiga jenis gelar yang berbeda, 

yaitu: (1) Sebagai gelar kehormatan bagi barang-barang yang dianggap 

keramat; contohnya, “kyai garuda kencana” dipakai untuk sebutkan kereta 

emas yang ada di Kraton Yogyakarta, (2) Gelar kehormatan bagi orang-

orang tua pada umumnya, dan (3) Gelar yang diberikan oleh masyarakat 

kepada orang ahli agama Islam yang memiliki atau menjadi pimpinan 

pesantren dan mengajar kitab-kitab Islam klasik kepada para santrinya.129 

b. Masjid ; sangkut paut pendidikan Islam dan masjid sangat dekat dan erat 

dalam tradisi Islam di seluruh dunia. Dahulu, kaum muslimin selalu 

memanfaatkan masjid untuk tempat beribadah dan juga sebagai tempat 

lembaga pendidikan Islam. Sebagai pusat kehidupan rohani,sosial dan 

politik, dan pendidikan Islam, masjid merupakan aspek kehidupan sehari-

hari yang sangat penting bagi masyarakat. Dalam rangka pesantren, masjid 

dianggap sebagai “tempat yang paling tepat untuk mendidik para santri, 

terutama dalam praktek sembahyang lima waktu, khutbah, dan sembahyang 

Jumat, dan pengajaran kitab-kitab Islam klasik.”130 Biasanya yang pertama-

tama didirikan oleh seorang kyai yang ingin mengembangkan sebuah 

pesantren adalah masjid. Masjid itu terletak dekat atau di belakang rumah 

kyai. 

c. Santri ; santri merupakan unsur yang penting sekali dalam perkembangan 

sebuah pesantren karena langkah pertama dalam tahap-tahap membangun 

 
129Zamakhsyari Dhofier, Tradisi  Pesantren  (Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai,  hlm. 

55. 
130Ibid., hlm. 49.  



69 

 

 
 

pesantren adalah bahwa harus ada murid yang datang untuk belajar dari 

seorang alim. Kalau murid itu sudah menetap di rumah seorang alim, baru 

seorang alim itu bisa disebut kyai dan mulai membangun fasilitas yang lebih 

lengkap untuk pondoknya. Santri biasanya terdiri dari dua kelompok, yaitu 

santri kalong dan santri mukim. Santri kalong merupakan bagian santri yang 

tidak menetap dalam pondok tetapi pulang ke rumah masing-masing 

sesudah selesai mengikuti suatu pelajaran di pesantren. Santri kalong 

biasanya berasal dari daerah-daerah sekitar pesantren jadi tidak keberatan 

kalau sering pergi pulang. Makna santri mukim ialah putera atau puteri yang 

menetap dalam pondok pesantren dan biasanya berasal dari daerah jauh. 

Pada masa lalu, kesempatan untuk pergi dan menetap di sebuah pesantren 

yang jauh merupakan suatu keistimewaan untuk santri karena dia harus 

penuh cita-cita, memiliki keberanian yang cukup dan siap menghadapi 

sendiri tantangan yang akan dialaminya di pesantren.131 

d. Pondok ; istilah ‘pondok’ adalah tempat sederhana yang merupakan tempat 

tinggal kyai bersama para santrinya.132 Di Jawa, besarnya pondok 

tergantung pada jumlah santrinya. Adanya pondok yang sangat kecil dengan 

jumlah santri kurang dari seratus sampai pondok yang memiliki tanah yang 

luas dengan jumlah santri lebih dari tiga ribu. Tanpa memperhatikan berapa 

jumlah santri, asrama santri wanita selalu dipisahkan dengan asrama santri 

laki-laki. Komplek pesantren memiliki gedung-gedung selain dari asrama 

 
131Ibid., hlm. 52.  
132Hasbullah, op. cit., hlm. 142. 



70 

 

 
 

santri dan rumah kyai, termasuk perumahan ustad, gedung madrasah, 

lapangan olahraga, kantin, koperasi, lahan pertanian dan/atau lahan 

pertenakan. Kadang-kadang bangunan pondok didirikan sendiri oleh kyai 

dan kadang-kadang oleh penduduk desa yang bekerja sama untuk 

mengumpulkan dana yang dibutuhkan. Salah satu niat pondok selain dari 

yang dimaksudkan sebagai tempat asrama para santri adalah sebagai tempat 

latihan bagi santri untuk mengembangkan ketrampilan kemandiriannya agar 

mereka siap hidup mandiri dalam masyarakat sesudah tamat dari pesantren. 

Santri harus memasak sendiri, mencuci pakaian sendiri dan diberi tugas 

seperti memelihara lingkungan pondok. Sistem asrama ini merupakan ciri 

khas tradisi pesantren yang membedakan sistem pendidikan pesantren 

dengan sistem pendidikan Islam lain seperti sistem pendidikan di daerah 

Minangkabau yang disebut surau.133 

e. Kitab-Kitab Islam Klasik ; kitab-kitab Islam klasik dikarang para ulama 

terdahulu dan termasuk pelajaran mengenai macam-macam ilmu 

pengetahuan agam Islam dan Bahasa Arab. Dalam kalangan pesantren, 

kitab-kitab Islam klasik sering disebut kitab kuning oleh karena warna 

kertas edisi-edisi kitab kebanyakan berwarna kuning. Menurut Dhofier : 

Pada masa lalu, pengajaran kitab-kitab Islam klasik…. merupakan satu-

satunya pengajaran formal yang diberikan dalam lingkungan 

pesantren.” Pada saat ini, kebanyakan pesantren telah mengambil 

pengajaran pengetahuan umum sebagai suatu bagian yang juga penting 

dalam pendidikan pesantren, namun pengajaran kitab-kitab Islam klasik 

masih diberi kepentingan tinggi. Pada umumnya, pelajaran dimulai 

dengan kitab-kitab yang sederhana, kemudian dilanjutkan dengan 

 
133Zamakhsyari Dhofier, Tradisi  Pesantren  (Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai,  hlm. 

45. 



71 

 

 
 

kitab-kitab yang lebih mendalam dan tingkatan suatu pesantren bisa 

diketahui dari jenis kitab-kitab yang diajarkan.134 

Ada delapan macam bidang pengetahuan yang diajarkan dalam kitab-kitab 

Islam klasik, yaitu : (1) Nahwu dan Sharaf (Morfologi), (2) Fiqh, (3) Ushul 

Fiqh, (4) Hadis/Ilmu Hadis, (5) Tafsir/ Ilmu Tafsir, (6) Tauhid/ Ilmu Kalam, 

(7) Akhlak Tasawwuf, dan (8) cabang-cabang lain seperti Tarikh dan Ilmu 

Balaghah. Semua jenis kitab ini dapat digolongkan ke dalam kelompok 

menurut tingkat ajarannya, misalnya: tingkat dasar, menengah dan lanjut.135 

3. Peran, Fungsi dan Pengembangan Pendidikan Pesantren 

Sistem pendidikan pesantren dan madrasah sebagai ciri khas lembaga 

pendidikan Islam tradisional sekaligus pendidikan tertua khas Indonesia 

(indigenous),136 telah menjadi sumber inspirasi yang tidak pernah kering bagi 

para pencita ilmu dan peneliti yang berupaya mengurai anatominya dari 

berbagai demensi. Dari kawahnya, sebagai obyek studi telah lahir doktor-

doktor dari berbagai disiplin ilmu, mulai dari antropologi, sosiologi, 

pendidikan, politik, agama dan lain sebagainya sehingga pesantren sebagai 

sistem pendidikan Islam di negeri ini kontribusinya tidak kecil bagi 

pembangunan manusia seutuhnya.137  

Eksistensi Pesantren ternyata sampai hari ini, di tengah-tengah deru 

modernisasi, pesantren tetap bisa bertahan (survive) dengan identitasnya 

 
134Ibid., hlm. 50.  
135Ibid., hlm. 51.  
136Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren : Sebuah Potret Perjalanan, (Jakarta : 

Paramadina, 2013), hlm. 3. 
137Mujamil Qomar, Pesantren Dari Transformasi Metodologi Menuju Demokrasi Institusi, 

hlm. xv. M. Dawam Raharjo, “Perkembangan Masyarakat dalam Perspektif Pesantren; Pergaulan 

Dunia Pesantren : Membangun dari Bawah, hlm. vii.  



72 

 

 
 

sendiri. Mengingat adanya beberapa nilai fundamental pendidikan pesantren 

selama ini, antara lain : (1) Komitmen untuk tafaquh fi ad-din, nilai-nilai untuk 

teguh terhadap konsep dan ajaran agama, (2) Pendidikan sepanjang waktu 

(fullday school), (3) Pendidikan integrative dengan mengkolaborasikan antara 

pendidikan formal dan nonformal (pendidikan seutuhnya, teks dan kontekstual 

atau teoritis dan praktis, (5) Adanya keragaman, kebebasan, kemandirian dan 

tanggungjawab, (6) Dalam pesantren diajarkan bagaimana hidup 

bermasyarakat.138  

Menurut menurut Abdurrahman Mas’ud, Pondok Pesantren memiliki 

fungsi-fungsi : (1) Pondok Pesantren sebagai lembaga pendidikan yang 

melakukan transfer ilmu-ilmu agama (tafaqquh fi al-din) dan nilai-nilai Islam 

(Islamic values); (2) Pondok Pesantren sebagai lembaga keagamaan yang 

melakukan kontrol sosial; dan (3) Pondok Pesantren sebagai lembaga 

keagamaan yang melakukan rekayasa sosial (social engineering) atau 

perkembangan masyarakat (community development).139 

Sebagai pranata pendidikan ulama (intelektual), pesantren telah 

menyelenggarakan misinya agar umat menjadi tafaqquh fiddin dan memotifasi 

kader ulama dalam misi dan fungsinya sebagai warasat al anbiya.140 Hal ini 

terus dipertahankan agar pesantren tidak tercabut dari akar utamanya yang 

 
138Sukamto, Kepemimpinan Kiyai Dalam Pesantren, (Jakarta : LP3ES, 2009), hlm. 1-2. 
139Abdurrahman Mas’ud, Sejarah dan Budaya Pesantren, dalam Ismail Sm (ed), : 

Dinamika Pesantren dan Madrasah, hlm. 3. Tim Penulis Depag RI, Sinergi Madrasah dan Pondok 

Pesantren, Suatu Konsep Pengembangan Mutu Madrasah, (Jakarta: Ditjen Binbaga Islam, 2013), 

hlm. 7. 
140Irwan Abdullah, dkk. (Editor), Agama, Pendidikan Islam dan Tanggung Jawab Sosial 

Pesantren, (Yogyakarta : Sekolah Pascasarjana UGM, 2012), hlm. 1-2. 



73 

 

 
 

telah melembaga selama ratusan tahun. Bahwa kemudian muncul tuntutan 

modernisasi pesantren, sebagai dampak dari modernisasi pendidikan pada 

umumnya, tentu hal itu merupakan suatu yang wajar sepanjang menyangkut 

aspek teknis operasional penyelenggaraan pendidikan. Jadi, modernisasi tidak 

kemudian membuat pesantren terbawa arus sekularisasi karena ternyata 

pendidikan sekuler yang sekarang ini menjadi tren, dengan balutan pendidikan 

moderen, tidak mampu menciptakan generasi mandiri. Sebaliknya, pesantren 

yang dikenal dengan tradisionalnya justru dapat mencetak lulusan yang 

berkepribadian dan mempunyai kemandirian. Pondok pesantren yang tersebar 

di pelosok-pelosok kepulauan nusantara, turut pula menyumbangkan darma 

bakti dalam usaha mulia dalam pembentukan karakter (character building) 

bangsa Indonesia.141  

Menurut Said Agil Siraj, ada tiga hal yang perlu dikuatkan dalam 

pesantren, yaitu :  

1) Tamaddun yaitu memajukan pesantren. Banyak pesantren yang dikelola 

secara sederhana. Manajemen dan administrasinya masih bersifat 

kekeluargaan dan semuanya ditangani oleh kiainya. Dalam hal ini, pesantren 

perlu berbenah diri.  

2) Tsaqafah, yaitu bagaimana memberikan pencerahan kepada umat Islam 

agar kreatif-produktif, dengan tidak melupakan orisinalitas ajaran Islam. 

Salah satu contoh para santri masih setia dengan tradisi kepesantrenannya. 

 
141Faisal Ismail, Percikan Pemikiran Islam, (Yogyakarta: Bina Usaha, 2012), hlm. 69. 

Mahmud Arief, Pendidikan Islam Transformatif, (Yogyakarta: LKIS, 2012), hlm. 165. 



74 

 

 
 

Tetapi, mereka juga harus akrab dengan komputer dan berbagai ilmu 

pengetahuan serta sains modern lainnya.  

3) Hadharah, yaitu membangun budaya. Dalam hal ini, bagaimana budaya kita 

dapat diwarnai oleh jiwa dan tradisi Islam. Di sini, pesantren diharap mampu 

mengembangkan dan mempengaruhi tradisi yang bersemangat Islam di 

tengah hembusan dan pengaruh dahsyat globalisasi yang berupaya 

menyeragamkan budaya melalui produk-produk teknologi.142 

Saat ini pesantren tidak hanya berfungsi sebagai sarana pendidikan 

keagamaan semata. Dalam perkembangannya, ternyata banyak juga pesantren 

yang berfungsi sebagai sarana pendidikan non formal, di mana para santrinya 

dibimbing dan dididik untuk memiliki skill dan keterampilan atau kecakapan 

hidup sesuai dengan bakat para santrinya sehingga pesantren akan tetap eksis 

sebagai lembaga pendidikan Islam yang mempunyai visi mencetak manusia-

manusia unggul.143 Akar historis-kultural pesantren tidak terlepas dari masuk 

dan berkembangannya Islam di Indonesia yang bercorak sufistik atau mistik. 

Dalam pergumulannya, pesantren banyak menyerap budaya masyarakat jawa 

pedesaan yang pada saat itu cenderung statis dan sinkretis. Oleh karena itulah, 

di samping karena basis pesantren adalah masyarakat pinggiran yang berada di 

desa-desa, pesantren sering disebut sebagai masyarakat atau Islam tradisional. 

Santri tradisional berkeyakinan bahwa unsur batin (esensi) dari kehidupan 

 
142Abdurrahman  Mas’ud, Sejarah dan Budaya Pesantren, dalam Ismail Sm (ed), : 

Dinamika Pesantren dan Madrasah,  hlm. 18. 
143Mujamil, Pesantren, (Jakarta :  Erlangga, 2012), hlm. 5. 



75 

 

 
 

keagamaan lebih penting, namun kesalehan luar merupakan ekpresi iman batin 

sebagai media memperkokoh spritualitas.144 

Sejak awal kelahirannya, pesantren tumbuh, berkembang, dan tersebar 

di berbagai pedesaan. Keberadaan pesantren sebagai lembaga keislaman yang 

sangat kental dengan karakteristik Indonesia ini memiliki nilai-nilai strategis 

dalam pengembangan masyarakat Indonesia. Realitas menunjukan, pada satu 

sisi, sebagian besar penduduk Indonesia terdiri dari umat Islam, dan pada sisi 

lain, mayoritas dari mereka tinggal di pedesaan.145 Pondok pesantren selain 

sebagai lembaga pendidikan keagamaan (tafaqquh fiddin) juga berfungsi 

sebagai lembaga pengembangan sosial masyarakat, karena tumbuh dan 

berkembangannya ada di tengah-tengah masyarakat. Pengembangan potensi 

sosial diarahkan pada keamampuan pesantren dalam menganalisis sosial 

(Ansos), advokasi kepada yang lemah pada problem-problem yang terjadi di 

masyarakat, seperti keterbelakangan, kebodohan, kemiskinan, serta dekadensi 

sosial.146 Pondok Pesantren juga mempunyai peranan dalam transformasi 

masyarakat, di antaranya: (1) peranan instrumental dan fasilisator, (2)peranan 

mobilisasi, (3) peranan sumber daya manusia, (4) perubahan sosial, dan 

(5)pusat keagamaan, pendidikan, dan pengembangan masyarakat.147 

 
144M. Hasyim Affan, Menggagas Pesantren Masa Depan, (Yogyakarta:  CV. Qalam, 

2013), hlm. 77. 
145Abd A’la, Pembaruan Pesantren, (Yogyakarta : Pustaka Pesantren, 2013), hlm. 1.  
146Tim Penulis Depag RI, Pedoman Pembinaan Pondok Pesantren dan Madrasah Diniyah, 

(Jakarta: Ditjen Binbaga Islam, 2013), hlm. 33. 
147Tim Penulis Depag RI, Pola Pengembangan Pondok Pesantren, (Jakarta: Ditjen Binbaga 

Islam, 2013), hlm. 93. 



76 

 

 
 

Pondok pesantren juga merupakan institusi yang telah memberikan 

sumbangan besar bagi pemeliharaan tata nilai dan peri kehidupan beragama 

yang sangat dibutuhkan dalam bangunan sosial agama. Posisi demikian 

disebabkan oleh kemampuan pesantren menciptakan suatu sikap hidup 

universal yang merata, kemampuan memelihara sub-kulturnya sendiri serta 

cara pandang santri dalam menilai lingkungan sosialnya yang memperlihatkan 

fleksibilitas ditengah ketatnya kaidah fiqih yang diyakininya. Begitu juga 

dengan kedekatan dan keeratan para kyai terhadap masyarakat dengan segala 

problematika umat yang kompleks sehingga dalam kehidupan sehari-hari 

pesantren dengan figur kyainya menyediakan diri sebagai pemecah 

permasalaahn (problem solving), tempat masyarakat mengadukan hampir 

seluruh persoalan kehidupan baik sosial, hukum, budaya, ekonomi, politik, 

kesehatan, kesemuanya diselesaikan dengan sumbangsih kyai. Corak dan 

ragam masyarakat yang heterogen itulah akhirnya memberikan dampak 

dominan dan mendorong keragaman kyai dan pesantren itu sendiri, yang satu 

sama lainnya bisa saling mengisi dan menyempurnakan. Hal inilah yang akan 

menciptakan kehidupan pesantren menjadi lebih dinamis dan berkualitas.148 

Pesantren sesuai dengan peranan politik kemasyarakatannya berada 

dalam tatanan hubungan yang mempunyai tiga komponen yaitu: pesantren (dan 

/atau kyai), masyarakat, serta kelembagaan negara (pemerintah daerah/ 

lingkungan instansi negara). Hubungan antara pesantren dan masyarakat sangat 

erat dan pimpinan pedesaan seringkali mewakili kedua unsur tersebut, maka 

 
148M. Hasyim  Affan, Menggagas Pesantren Masa Depan Pesatren, hlm. 52. 



77 

 

 
 

mereka mewakili kepentingan bersama sebagai kesatuan dalam menghadapi 

instansi-instansi di luar lingkungan pedesaan. Dalam masyarakat, pesantren dan 

para pemimpinannya memperoleh kedudukan yang tinggi. Dalam masyarakat 

Islam pedesaan arti “alim ulama” secara tradisional masih sangat dihormati.149  

Interaksi masyarakat dengan pesantren juga menyangkut hubungan 

antara warga pesantren dan warga masyarakat sekitarnya. Hubungan antara 

warga pesantren di satu pihak dan warga masyarakat di lain pihak meliputi 

berbagai aspek kehidupan. Namun demikian, yang tampaknya paling menonjol 

adalah hubungan yang bersifat ekonomi, warga pesantren berperan sebagai 

pihak pembeli. Sedangkan, warga masyarakat berperan sebagai pihak penjual 

berbagai macam kebutuhan santri dan peralatan shalat, mengaji, sekolah sampai 

ke kebutuhan makan dan minum. Bahkan, warga masyarakat juga menyediakan 

rumah atau kamar bagi para santri yang tidak ingin tinggal di asrama yang di 

sediakan oleh pesantren. Kemudian dalam hubungan yang bersifat pendidikan 

yang merupakan tujuan dari didirikannya pesantren tersebut, pihak warga 

pesantren (terutama para kyai dan para mubalighnya) berperan sebagai pemberi 

informasi (komunikator), baik yang bersifat agama (melalui pesantren) maupun 

ilmu pengetahuan umum melalui lembaga-lembaga pendidikan formal yang ada 

di lingkungan pesantren. Sedangkan, warga masyarakat dalam hal ini, berperan 

sebagai informasi (komunikasi).150 

 
149Suismanto, Metode Sorogan dalam Meningkatkan. Kemampuan Membaca al-Qur’an 

pada Anak, hlm. 73. 
150Sindu Galba, Pesantren sebagai Wadah Komunikasi, (Jakarta: Rineka Cipta, 2013), hlm. 

65. 



78 

 

 
 

Secara teoritis akademis, tujuan pendidikan pondok pesantren di 

Indonesia dan proses pendidikannya, memadukan secara komprehensif, 

mencakup semua aspek nilai dasar, kecerdasan, kedewasaan/kematangan 

dengan aspek kepribadian yang bulat dan utuh. Tujuan pendidikan pesantren 

meliputi aspek normatif (berdasarkan norma yang mengkristalisasi nilai-nilai 

yang hendak diinternalisasi), aspek fungsional (tujuan yang memiliki sasaran 

teknis manajerial).151  

Pondok pesantren juga memperkenalkan program ketrampilan semisal 

agro industri, industri rumah tangga, pertanian, perikanan, dan kelautan. Di 

samping itu, pelayanan terhadap masyarakat sekitar terus ditingkatkan, 

misalnya dengan menggerakan ekonomi masyarakat melalui kegiatan-kegiatan 

yang dapat memberikan keuntungan ekonomi atau pelatihan-pelatihan dasar.152 

Perkembangan lain dari suatu pondok pesantren dapat dilihat pada orientasi 

pendidikannya yang lebih mementingkan penguasaan ilmu alat, seperti bahasa 

Arab, dan bahasa Inggris sebagai bahasa pergaulan sehari-hari.153  

Pesantren-pesantren dalam melakukan transformasi sosial keagamaan 

di tengah-tengah masyarakat pada mulanya ditawarkan sangat sederhana, yakni 

dalam bentuk silaturrahim dan pengajian dengan penekanan kepada masalah-

masalah yang berkaitan langsung dengan keagamaan murni. Fiqh-Sufistik 

sebagai salah satu karakteristik pesantren menjadi tema besar yang 

 
151Ahmad Tafsir, dkk., Cakrawala Pemikiran Pendidikan Islam, (Bandung: Mimbar 

Pustaka, 2012), hlm. 213. 
152Tim Penulis Depag RI, Pedoman Pembinaan, hlm. 4. 
153Yasmadi, Modernisasi Pesantren, Kritik Nurcholish Madjid Terhadap Pendidikan Islam 

Tradisional, (Ciputat: Quantum Teaching, 2013), hlm. 117. 



79 

 

 
 

dikembangkan kepada santri dan masyarakat luas. Pola tersebut berhasil 

mengantarkan masyarakat pada pola kehidupan yang lebih mencerminkan 

nilai-nilai keagamaan yang substansial. Masyarakat mulai akrab dengan 

ketentuan-ketentuan yang bersifat agama serta mulai mengenal nilai-nilia 

moralitas yang perlu dijadikan pijakan dalam kehidupan mereka. Sebagai 

realisasi dari hal itu, pesantren juga mengembangkan program pengembangan 

masyarakat.154 

Agar pendidikan formal di lingkungan pesantren dapat meningkatkan 

kualitas sumber daya manusia, maka perlu adanya kesamaan pelajaran umum 

di pesantren dan sekolah umum lainnya. Untuk itu perlu peningkatan-

peningkatan di bidang: (1) kurikulum, (2) buku pelajaran; alat pendidikan 

lainnya dan sarana pendidikan pada umumnya, dan (3) Pengajar.155 

Penyelenggaraan pendidikan dan pengajaran di pondok pesantren saat ini 

hendaknya dapat menggunakan paradigma belajar pendidikan modern seperti 

paradigma belajar dalam empat visi pendidikan menuju abad 21 versi 

UNESCO yaitu learning to know, learning to do, learning to be, dan learning 

to live together. Secara rinci dapat dijelaskan sebagai berikut : 

1) Proses belajar yang bersifat teoritis dan berorientasi pada pengetahuan 

rasional dan logis (learning to know) sebagai sesuatu yang inheren dalam 

pendidikan pondok pesantren. Di pondok pesantren para santri tidak hanya 

 
154Abd A’la, Pembaharuan Pesantren,  hlm. 61. 
155Ridwan Nasir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal; Pondok Pesantren di Tengah 

Arus Perubahan, hlm. 92.  



80 

 

 
 

belajar untuk mengetahui tetapi juga belajar menyatakan pendapat secara 

kritis melalui berbagai fasilitas yang disediakan untuk itu.  

2) Belajar untuk melakukan atau berbuat sesuatu (learning to do). Visi ini lebih 

terkait dengan sisi praktis dan teknis yang pencapaiannya dilakukan melalui 

pembekalan santri dengan keterampilan-keterampilan yang dapat 

membantunya menyelesaikan persoalan-persoalan keseharian yang 

dihadapinya. Ini tercermin, misalnya, dalam pendidikan kemandirian yang 

sangat kentara dalam kehidupan keseharian santri.  

3) Learning to be. Penguasaan pengetahuan dan keterampilan merupakan 

bagian dari proses belajar menjadi diri sendiri (learning to be) di lingkungan 

pondok pesantren. Menjadi diri sendiri diartikan sebagai proses pemahaman 

terhadap kebutuhan dan jati diri. Belajar berperilaku sesuai dengan norma 

dan kaidah yang berlaku di masyarakat, serta belajar menjadi orang yang 

berhasil, sesungguhnya adalah proses pencapaian aktualisasi diri. 

Pengembangan diri secara maksimal (learning to be) di pondok pesantren 

erat hubungannya dengan bakat dan minat, perkembangan fisik dan 

kejiwaan, tipologi pribadi anak dan kondisi lingkungan seorang santri. 

Kemampuan diri yang terbentuk di sekolah secara maksimal 

memungkinkan seorang santri untuk mengembangkan diri pada tingkat 

yang lebih tinggi. 

4) Learning to live together. Pendidikan di pondok pesantren hendaknya 

menanamkan kesadaran bahwa kita sedang hidup dalam sebuah masyarakat 

global dengan aneka ragam latar belakang sosial, budaya, bahasa, suku, 



81 

 

 
 

bangsa dan agama. Dalam kehidupan masyarakat yang demikian ini, nilai-

nilai toleransi, tolong-menolong, persaudaraan, saling menghormati dan 

perdamaian hendaknya dijunjung tinggi oleh setiap santri. Maka tidak 

berlebihan jika dikatakan bahwa pondok pesantren harus menjadi pionir 

bagi terciptanya suatu tatanan kehidupan masyarakat plural yang harmonis, 

karena keadaan santri-santri pondok pesantren yang memang berbeda latar 

belakang sosial budayanya. Keempat visi belajar di atas selanjutnya 

mengarah pada “learning how to learn” (belajar bagaimana belajar). Di 

pondok pesantren, santri hendaknya dapat dididik untuk menjadi pembelajar 

sejati, dia dapat belajar dari apa saja, dari siapa dan apa saja, kapan saja dan 

di mana saja, bahkan pada alam. Proses belajar harusnya telah menjadi suatu 

sikap atau kepribadian yang melekat pada diri seorang santri.156 

Di pondok pesantren, learning how to learn dapat ditanamkan  melalui 

berbagai cara, baik melalui pengajaran formal, pengajian, pengarahan, 

bimbingan, penugasan, pelatihan, dan seterusnya. Jadi segala yang didengar, 

dilihat, dirasakan, dikerjakan, dan dialami para santri dimaksudkan supaya 

santri mengerti tentang “learning how to learn” (belajar bagaimana belajar). 

Untuk menjawab tantangan dan kebutuhan sosial pondok pesantren, 

semestinya pondok pesantren dapat mengambil langkah-langkah pembaruan. 

Sekurang-kurangnya ada empat hal yang perlu digarap oleh pondok 

pesantren  dengan tidak meninggalkan jati diri pesantren, yaitu : 

 
156Syamsul Kurniawan, “Memajukan Pendidikan Pondok Pesantren,“ dalam 

https://catatansyamsul.wordpress.com/2013/07/11/memajukan-pendidikan-pondok-pesantren/, 

Diakses Tanggal 08 Januari 2025.  



82 

 

 
 

1) Pondok pesantren sebagai lembaga “pengkaderan ulama”. Fungsi ini 

hendaknya tetap dapat dipertahankan di pondok pesantren. Pondok 

pesantren adalah lembaga pendidikan yang bertugas melahirkan ulama. 

Namun demikian, tantangan globalisasi dan modernisasi mengharuskan 

ulama mempunyai kemampuan lebih, kapasitas intelektual yang memadai, 

wawasan, akses pengetahuan dan informasi yang cukup serta responsif 

terhadap perkembangan dan perubahan. 

2) Pondok pesantren sebagai lembaga pengembangan ilmu pengetahuan 

agama, khususnya agama Islam. Pada tataran ini, sebagian pondok 

pesantren boleh dibilang masih lemah dalam penguasaan ilmu dan 

metodologi. Kecenderungan demikian harus dipikirkan langkah-langkah 

antisipasinya. Semisal dengan menyusun pola kurikulum yang terencanakan 

dan sistematis dan dengan target pencapaian yang jelas. Dapat dipahami 

bahwa sebagian pondok pesantren dalam sistem pengajarannya masih 

menggunakan standar acuan kitab-kitab kuning klasik tanpa diubah dan 

dimodifikasi sistem penyampaian/pengajarannya meskipun telah 

menerapkan sistem pendidikan madrasah. Langkah lainnya adalah dengan 

kembali menggairahkan kegiatan-kegiatan diskusi atau musyawarah, 

bahtsul masail, dan pola-pola pembelajaran yang dipandang bisa 

menumbuhkan daya inisiatif, kreatif dan kritis di kalangan para santri. 

3) Pondok pesantren hendaknya mampu menempatkan dirinya sebagai sarana 

transformasi, motivasi sekaligus inovasi. Kehadiran sebagian pesantren 

dewasa ini diakui memang telah memainkan perannya dalam fungsi itu, 



83 

 

 
 

meskipun boleh dikatakan masih dalam tahapan yang perlu dikembangkan 

lebih lanjut. Karena itu pondok pesantren mesti mengembangkan wawasan 

pengetahuan agama santri-santrinya dengan mengintegrasikan materi 

seperti ilmu-ilmu al-Quran, hadits, ushul fiqh, dan lain-lain dengan materi-

materi umum seperti sejarah, sosiologi, antropologi, dan seterusnya. Pondok 

pesantren jangan dibuat terkesan fiqh-oriented, tapi menjadi pusat 

pengkajian segala macam disiplin ilmu. 

4) Sebagai salah satu komponen penting dalam pembangunan sumber daya 

masyarakat, pondok pesantren juga mesti memiliki kekuatan dan daya tawar 

untuk melakukan perubahan yang berarti di masyarakat. Seorang santri 

hendaknya dapat dididik untuk dapat menjadi pionir dalam usaha 

pemberdayaan ekonomi masyarakat sekitarnya, bukan malah menjadi beban 

masyarakat.157 

D. Tinjauan Penelitian Yang Relevan (Literatur Reviuw) 

Beberapa karya tulis yang ada relevansinya dengan judul tesis ini, dapat 

penulis jelaskan dalam uraian berikut. 

Ponidi menulis tesis berjudul ”Pesantren dan Pemberdayaan 

Masyarakat (Tela’ah Konstribusi Pendidikan di Pondok Pesantren al-Taufiq 

Petapahan  Kabupaten Kampar),” pada Program Pascasarjana UIN Suska Riau 

tahun 2010. Penelitian ini dilakukan dengan tujuan : (1) untuk mengetahui 

program pendidikan Pondok Pesantren al-Taufiq Petapahan Kabupaten 

 
157Syamsul Kurniawan, “Memajukan Pendidikan Pondok Pesantren, “ dalam 

https://catatansyamsul.wordpress.com/2013/07/11/memajukan-pendidikan-pondok-pesantren/, 

Diakses Tanggal 08 Januari 2025.  



84 

 

 
 

Kampar,  (2) untuk mengetahui peranan Pondok Pesantren al-Taufiq Petapahan 

dalam Pemberdayaan Masyarakat di bidang Pendidikan, dan (3) untuk 

mengetahui faktor-faktor yang mempengaruhi pelaksanaan Program 

Pendidikan Pondok Pesantren al-Taufiq Petapahan Kabupaten Kampar. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa program Pendidikan Pondok Pesantren al-

Taufiq ini awalnya menyelenggarakan Pendidikan Islam Tingkat Dasar dan 

Menengah: Taman Kanak-kanak Islam (Raudhatul Athfal), Madrasah 

Diniyyah Awaliyyah (MDA), Madrasah Ibtidiaiyah (MI), Madrasah 

Tsanawiyah (MTs) dan Madrasah Aliyah (MA) dan dengan Program tersebut 

diharapkan sebagai bentuk peran serta Pondok Pesantren al-Taufiq dalam 

pemberdayaan masyarakat di bidang pendidikan. Sementara program 

pendidikan yang diasuh saat ini, hanya dua jenjang pendidikan : Madrasah 

Tsanawiyah (MTs) dan Madrasah Aliyah (MA) saja, sementara jenjang 

pendidikan lainnya tidak terlaksana.  Hal ini disebabkan karena : (1) di wilayah 

sekitar Pondok Pesantren al-Taufiq telah banyak berdiri Taman  Kanak-kanak  

dan  Sekolah Dasar  Negeri sehingga masyarakat lebih memilih memasukkan 

anak-anak mereka ke Lembaga Pendidikan tersebut, (2) Lokasi Pondok 

Pesantren al-Taufiq agak jauh dari pemukiman penduduk, (3) Sarana dan Pra 

sarana yang ada dipandang belum memenuhi standar sehingga kurang menarik 

perhatian warga masyarakat untuk memasukkan anaknya di Pondok Pesantren 

al-Taufiq, dan (4) Kurangnya minat masyarakat untuk memasukkan anaknya 

ke Lembaga Pendidikan Agama dan (5) Kurangnya Sosialisasi dari Pengelola 



85 

 

 
 

Pondok Pesantren al-Taufiq.158 Persamaan tesis ini dengan tesis yang penulis 

teliti adalah sama-sama meneliti pengembangan lembaga pendidikan Islam di 

Pondok Pesantren, sedangkan perbedaannya adalah: Penelitian yang dilakukan 

oleh saudara Ponidi lebih berfokus kepada faktor pendukung dan faktor 

penghambat pengembangan lembaga pendidikan Islam di lokasi terkait, 

sementara penelitian dalam tesis ini berfokus kepada penerapan manajemen 

strategik dalam mengembangkan lembaga pendidikan Islam di Pondok 

Pesantren yang dimaksud. 

Idris menulis tesis berjudul Manajemen Kurikulum Pondok Pesantren 

Khairul Ummah Batu Gajah Air Molek  Kec. Pasir Penyu Kab. Indragiri Hulu 

(Studi Pengembangan Kurikulum Pendidikan Non Formal),” pada Program 

Pascasarjana UIN Suska Riau tahun 2013. Penelitian ini dilakukan dengan 

tujuan : (1) untuk mengetahui manajemen pengembangan kurikulum 

pendidikan non formal di Pondok Pesantren Khairul Ummah Batu Gajah Air 

Molek Kecamatan Pasir Penyu Kabupaten Indragiri Hulu, dan (2)untuk 

mengetahui faktor-faktor pendukung dan penghambat dalam pengembangan 

kurikulum pendidikan non formal di Pondok Pesantren Khairul Ummah Batu 

Gajah Air Molek Kecamatan Pasir Penyu Kabupaten Indragiri Hulu. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pelaksanaan pengembangan kurikulum 

pendidikan non formal di Pondok Pesantren Khairul Ummah Batu Gajah Air 

Molek Kecamatan Pasir Penyu Kabupaten Indragiri Hulu dilakukan sebagai 

 
158Ponidi, “Pesantren dan Pemberdayaan Masyarakat (Tela’ah Konstribusi Pendidikan di 

Pondok Pesantren al-Taufiq Petapahan  Kabupaten Kampar),” Tesis, (Pekanbaru : Program 

Pascasarjana UIN Suska Riau, 2010). 



86 

 

 
 

kegiatan inti pondok pesantren (ma’hadiyyah) yang wajib diikuti, meski tidak 

mesti berada di dalam kelas, yang mencakup : (1) Pembinaan Tahsin al-Qur’an 

(Bacaan al-Qur’an), (2)Pembinaan Tahfizh al-Qur’ân (Hafalan al-Qur’an Juz 

28-30), (3) Kajian Hadis (Beberapa Hadis Pilihan), (4)Bimbingan Mahfuzhaat, 

(5) Pengajaran Imla’, (6) Pengajaran Nahwu, (7) Pengajaran Sharaf, (8) 

Bimbingan Muthala’ah, (9) Bimbingan Ta’lim Muta’allim, dan (10) 

Bimbingan Bahtsul Masail. Faktor-faktor pendukung dan penghambat dalam 

pengembangan kurikulum pendidikan Non Formal di Pondok Pesantren 

Khairul Ummah Batu Gajah Air Molek Kecamatan Pasir Penyu Kabupaten 

Indragiri Hulu ; adanya  kendala pada perencanaan pondok pesantren yang 

kurang optimal. sehingga dalam pelaksanaan fungsi tugasnya tdak berjalan 

sebagaimana yang diharapkan. juga  disebabkan  minimnya personil yang 

kompeten  pada  bidangnya,  dan  sumber  dana  kurang memadai. Dalam 

penyusunan perencanaan program kerja hendaknya  diperhitungkan secara 

terperinci tentang kondisi obyektif pondok pesantren, pemasalahan, alternatif 

pemecahan, faktor pendukung dan penghambat program, prioritas 

pengembangan program, indikator keberhasilan dan langkah-langkah 

mencapai keberhasilan program, pengalokasian dan waktu dalam mencapai 

tujuan yang telah ditetapkan. Jika perencanaan disusun dengan jelas dan 

bersifat terbuka serta rasional maka tujuan dapat mudah dicapai.159 Persamaan 

penelitian ini dengan tesis tersebut adalah sama-sama meneliti tentang 

 
159Idris, “Manajemen Kurikulum Pondok Pesantren Khairul Ummah Batu Gajah Air Molek  

Kec. Pasir Penyu Kab. Indragiri Hulu (Studi Pengembangan Kurikulum Pendidikan Non Formal),” 

Tesis, (Pekanbaru : Program Pascasarjana UIN Suska Riau, 2013). 



87 

 

 
 

pengembangan pendidikan Islam di pondok pesantren, sedangkan 

perbedaannya adalah tesis tersebut lebih fokus membahas tentang 

pengembangan kurikulum pada lembaga pondok pesantren tersebut, sementara 

penelitian ini dimaksudkan untuk lebih fokus kepada sisi manajemen strategik 

dalam mengembangkan lembaga pendidikan Islam di pondok pesantren terkait. 

B. Konsep Operasional 

Bertitik tolak dari konsep-konsep teori terkait penerapan manajemen 

strategik Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru, maka variabel 

yang digunakan dapat dijelaskan dalam konsep operasional dan indikator 

sebagai berikut : 

1. Pengamatan dan analisis lingkungan, dengan indikator : 

a. Pengamatan dan analisis lingkungan eksternal 

b. Pengamatan dan analisis lingkungan internal 

2. Perumusan strategi, dengan indikator : 

a. Merumuskan visi, misi dan tujuan  

b. Merumuskan dan menetapkan strategi, arah dan kebijakan  

3. Implementasi strategi, dengan indikator :  

a. Menerapkan system pendidikan  

b. Menerapkan komponen kurikulum 

c. Menerapkan jadwal kegiatan pembelajaran 

d. Menerapkan kultur pembelajaran pesantren 

e. Menerapan metode pembelajaran 

4. Evaluasi dan control strategi, dengan indikator : 



88 

 

 
 

a. Menerapkan peraturan, adab dan etika santri/ siswa  

b. Menerapkan peraturan, adab dan etika ustadz/ guru  

c. Melakukan komunikasi dan mengadakan rapat koordinasi 

d. Menyusun laporan bulanan 

e. Menyusun laporan tahunan



 

 

89 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini termasuk jenis penelitian lapangan (field research) 

dengan pendekatan penelitian kualitatif, yaitu penelitian yang berupaya 

menggambarkan data hasil penelitian dengan kata-kata atau kalimat yang 

dipisah-pisah menurut kategori dan dianalisis untuk memperoleh kesimpulan, 

sebelum dianalisis data yang dihasilkan dari penelitian akan dideskripsikan 

terlebih dahulu.160 Metode penelitian kualitatif dapat digunakan untuk 

mengungkap dan memahami sesuatu di balik fenomena yang belum diketahui. 

Data berasal dari bermacam sumber biasanya dari wawancara dan pengamatan. 

Peneliti di sini mengumpulkan data dan menyajikannya sedemikian rupa 

sehingga para informannya dibiarkan berbicara, tujuan adalah mendapatkan 

laporan apa adanya. Kemudian kondisi yang diuraikan harus relapan, 

khususnya dengan situasi yang ada, jadi teori dapat dijadikan sebagai kendali 

(kontrol) atas perlakuan terhadap fenomena yang ada.161 

Peneliti memilih jenis penelitian kualitatif ini dengan pertimbangan 

bahwa metode ini lebih mudah apabila berhadapan langsung dengan kenyataan 

yang ada, dengan pendekatan ini peneliti bisa mendapatkan data yang akurat 

dikarenakan peneliti bertemu atau berhadapan langsung dengan informan, dan 

pendekatan ini juga lebih peka dan lebih dapat menyesuaikan diri dengan 

 
160Soeharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek (Jakarta: PT. 

Rineka Cipta, 2012), hlm. 243-244. 
161Ibid., hlm. 244. 



90 

 

 
 

banyak penajaman pengaruh bersama terhadap pola-pola nilai yang dihadapi, 

dan yang terakhir yang paling penting adalah peneliti lebih mudah dalam 

melakukan penelitian dan mendapatkan banyak pengalaman dan pengetahuan 

tentang suatu masyarakat. 

B. Tempat dan Waktu Penelitian  

Penelitian ini dilakukan di Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota 

Pekanbaru. Waktu penelitian selama 6 bulan, dari bulan Januari s.d. Juni 2025. 

C. Informan Penelitian 

Informan dalam penelitian ini terdiri dari : pendiri, anggota keluarga 

pendiri, dan guru/ustadz Pondok Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru. 

Untuk lebih jelasnya, informan penelitian ini dapat dilihat pada tabel sebagai 

berikut : 

TABEL 3.1 

INFORMAN PENELITIAN 

2.  

NO NAMA JABATAN  

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 

8. 

9.   

Buya H. TM. Busra, BA 

Guskholil, M.Pd.I 

Nelfitri, SH., M.Pd 

Ramarni, M.Si 

A. Al-Munawwir, M.Pd 

Ahmadi, S.Pd 

Sirojuddin, M.Pd 

Bukhori, M.Ag., M.Pd 

Khairisadi, S.Pd 

Pendiri dan Pimpinan PP. al-Munawwarah 

Wakil Pimpinan Umum 

Wakil Pimpinan Bidang Kepesantrenan 

Wakil Pimpinan Bidang SDM 

Wakil Pimpinan Bidang Kesantrian 

Kepala MA PP. al-Munawwarah 

Kepala MTS PP. al-Munawwarah 

Kepala PDF Ulya Al-Munawwarah 

Kepala PDF Wustho Al-Munawwarah 

 

D. Sumber Data 

Data yang akan dikumpulkan dan diperoleh dalam penelitian ini dapat 

dikelompokkan kepada : 



91 

 

 
 

1. Data Primer ; atau data dasar (primary data/basic data) atau juga disebut 

sumber data lapangan,162 diperoleh langsung dari sumbernya, yang diamati 

dan dicatat untuk pertama kalinya.163 Data primer ialah data yang diperoleh 

secara langsung dari sumber pertama di lapangan berupa hasil wawancara 

langsung dari informan yang diteliti. Data primer juga dapat berupa opini 

subjek (orang) secara individual dan kelompok, hasil observasi terhadap 

suatu benda (fisik), kejadian atau kegiatan dan hasil penguji.164 Dalam 

penelitian ini, data primer diperoleh dengan menggunakan metode 

wawancara atau interview yang ditujukan kepada responden. 

2. Data Sekunder ; (secondary data) atau sumber data dokumenter ialah data-

data yang mendukung data utama, data yang sengaja ditulis oleh 

pembuatnya sebagai suatu dokumen sejarah atau dokumen tertulis yang 

diabadikan.165 Data sekunder antara lain mencakup dokumen-dokumen 

resmi, buku-buku maupun hasil penelitian yang berwujud laporan.166 Data 

sekunder ini membantu peneliti untuk mendapatkan bukti maupun bahan 

yang akan diteliti, sehingga peneliti dapat memecahkan atau menyelesaikan 

suatu penelitian dengan baik karena didukung dari buku-buku, baik yang 

sudah dipublikasikan maupun yang belum dipublikasikan.167  Termasuk 

 
162Dadang Kahmad, op. cit., hlm. 115.  
163Soerjono Soekanto, Penelitian Hukum Normatif, (Jakarta: Raja Grafindo, 2012), hlm. 

12.  
164Marzuki, Metodologi Riset, (Yogyakarta: Fakultas Ekonomi UII, 2013), hlm. 55. 
165Gabriel Amin Silalahi, Metode Penelitian dan Study Kasus, (Sidoarjo: CV. Citra Media, 

2014), hlm. 57. 
166Dadang Kahmad, loc. cit. 
167Gabriel Amin Silalahi, op. cit., hlm. 578. 



92 

 

 
 

data sekunder dalam penelitian ini adalah : dokumentasi profil Pondok 

Pesantren al-Munawwarah Kota Pekanbaru. 

E. Teknik Pengumpulan Data  

Data dalam penelitian ini diperoleh dengan teknik pengumpulan data 

yaitu: 

1. Observasi : teknik pengumpulan data yang dilakukan dengan cara datang, 

menemui dan mengamati secara langsung aktivitas responden di lokasi 

penelitian untuk mendapatkan data terkait penerapan manajemen strategik 

dalam pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-

Munawwarah Kota Pekanbaru. 

2. Wawancara: teknik pengumpulan data yang dilakukan dengan cara 

mengajukan beberapa pertanyaan berdasarkan kisi-kisi pertanyaan 

wawancara yang telah disusun sebelumnya. Hal ini dilakukan guna 

mendapatkan hasil atau data yang lebih lengkap dan sistematis dengan 

melakukan tanya jawab secara langsung kepada responden untuk 

memperoleh data terkait penerapan manajemen strategik dalam 

pengembangan pendidikan Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah 

Kota Pekanbaru. 

3. Dokumentasi ; dokumentasi dari asal kata dokumen yang artinya barang-

barang tertulis seperti buku, majalah, catatan dan lain-lain yang berkaitan 

dengan permasalahan penelitian yaitu tentang penerapan manajemen 

strategik. Data yang diperoleh dari dokumentasi ini merupakan data 

sekunder sebagai pelengkap data primer, termasuk data sekunder dalam 



93 

 

 
 

penelitian ini adalah: dokumentasi profil Pondok Pesantren al-Munawwarah 

Kota Pekanbaru. 

F. Teknik Analisis Data  

Pada tahap ini data yang telah diperoleh, setelah dipelajari akan 

diklasifikasikan sesuai dengan permasalahan yang ada, kemudian dianalisis 

secara cermat di samping menggunakan teknik : (1) deduktif, yaitu 

menganalisis data yang berisi ide-ide atau keterangan-keterangan yang bersifat 

umum, kemudian ditarik menjadi suatu kesimpulan yang khusus, (2)induktif, 

yaitu menganalisis data yang berisi ide-ide atau keterangan-keterangan yang 

bersifat khusus, kemudian ditarik menjadi suatu kesimpulan yang umum, dan 

(3) komperatif, yaitu : membandingkan ide, pemikiran dan pendapat yang satu 

dengan yang lain tentang hal yang sama, baik yang memiliki nuansa pemikiran 

yang hampir sama atau bahkan yang sangat bertentangan.168 

Data yang telah terkumpul dianalisis setiap waktu secara induktif, 

deduktif dan komperatif selama penelitian berlangsung dengan mengolah 

bahan empirik, supaya dapat disederhanakan ke dalam bentuk yang lebih 

mudah dibaca, dipahami dan diinterpretasikan. Data diinterpretasikan untuk 

memperoleh makna dan implikasi hubungan yang ada. Analisis induktif 

dimulai dengan terlebih dahulu merumuskan sejumlah permasalahan ke dalam 

beberapa pertanyaan yang dijadikan tujuan penelitian. Beberapa pertanyaan 

yang menjadi permasalahan utama telah dikemukakan dalam perumusan 

 
168Anton Bakker dan Achmad Charis Zubar, Metodologi Penelitian Filsafat, (Yogyakarta 

: Kanisius, 2012), hlm. 71.  



94 

 

 
 

masalah, akan tetapi pertanyaan-pertanyaan yang lain dapat digali melalui 

wawancara, atau observasi di lokasi penelitian sehingga dapat mengumpulkan 

ungkapan kognitif, emosional atau intuisi dari para pelaku yang terlibat. Data 

ini dirangkum secara deskriptif untuk membantu menemukan konsep-konsep 

keaslian yang diungkapkan oleh subjek penelitian sendiri sesuai dengan 

kenyataannya. Dengan cara ini tetap akan dapat menyajikan realitas sesuai 

dengan kenyataan yang ada (emik) sebagaimana yang diharapkan dalam 

penelitian kualitatif.169 

Dalam melakukan analisis, diterapkan cara pentahapan, yaitu 

mereduksi data, memaparkan data empirik, menarik kesimpulan dan 

memverifikasikan. Mereduksi data dimaksudkan sebagai penyederhanaan, 

pengabstrakkan dan mentransformasikan data yang masih kasar dari beberapa 

catatan lapangan. Dengan tahap ini dimaksudkan dapat mengklasifikasikan, 

mengarahkan, membuang yang tidak perlu hingga dapat mengorganisir data 

yang sangat diperlukan. Pemaparan maksudnya menyajikan data yang telah 

direduksi dalam bentuk bahan yang diorganisir melalui ringkasan terstruktur, 

diagram, bagan maupun sinopsis dan beberapa teks. Cara ini dapat membantu 

menyusun analisis yang dikehendaki, serta diarahkan kepada upaya 

merumuskan temuan konsep. Tahap penarikan kesimpulan serta verifikasi, 

dimaksudkan membuat penafsiran makna dari data, kemudian 

 
169Michael Quin Patton, Qualitative Evolution and Reasearch Methode, (Newbury Park : 

Sage Publication, 2010), hlm. 390.  



95 

 

 
 

memverifikasinya. Hasil verfikasi ini selanjunya perlu diperiksa ulang dengan 

melihat kembali ke lokasi penelitian dan didiskusikan kembali. 

G. Validitas dan Rebelitas Data Penelitian 

Pengecekan keabsahan temuan penelitian merupakan kegiatan penting 

bagi peneliti dalam upaya menjamin dan meyakinkan pihak lain, bahwa temuan 

penelitiannya benar-benar absah. Temuan yang absah akan sangat penting bagi 

upaya membahas posisi temuan penelitian terhadap teori-teori dan temuan-

temuan sebelumnya, serta penafsiran dan penjelasan dari temuan/teori yang 

diungkap dari lapangan. Usaha-usaha yang ditempuh oleh peneliti untuk 

memperoleh keabsahan temuan penelitian adalah dengan menggunakan 

teknik-teknik perpanjangan kehadirannya di lapangan, observasi yang 

diperdalam, triangulasi (menggunakan beberapa sumber metode, teori), 

pembahasan sejawat, analisis kasus negatif, pelacakan kesesuaian hasil, dan 

pengecekkan anggota. Selanjutnya perlu dilakukan pengecekkan dapat 

tidaknya ditransfer ke latar lain (transferability), ketergantungan pada 

konteksnya (dependability), dan dapat tidak dikonfirmasikan pada sumbernya 

(konfirmability). Pengecekan keabsahan data sanngat perlu dilakukan agar data 

yang dihasilkan dapat dipercaya dan dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Pengecekan keabsahan data merupakan suatu langkah untuk mengurangi 

kesalahan dalam proses perolehan data penelitian yang tentunya akan berimbas 

terhadap hasil akhir dari suatu penelitian. Dalam proses pengecekan keabsahan 

data pada penelitian ini harus melalui beberapa teknik pengujian data. Teknik 

pengecekkan keabsahan data yang digunakan dalam penelitian ini, yaitu: 



96 

 

 
 

1. Perpanjangan Keikutsertaan 

Dalam penelitian kualitatif, peneliti terjun ke lapangan dan ikut serta 

dalam kegiatan-kegiatan subyek penelitian. Keikutsertaan tersebut tidak hanya 

dilakukan dalam waktu singkat, akan tetapi memerlukan waktu yang lebih lama 

dari sekedar untuk melihat dan mengetahui subyek penelitian. Dengan 

perpanjangan keikutsertaan ini berarti peneliti tinggal di lapangan penelitian 

sampai data yang dikumpulkan penuh.170 

Perpanjangan keikutsertaan peneliti dapat menguji kebenaran informasi 

yang diperoleh secara distorsi baik berasal dari penelti sendiri maupun dari 

kepala sekolah. Distorsi tersebut memungkinkan tidak disengaja. Perpanjangan 

keikutsertaan ini dapat membangun kepercayaan dari subjek penelitian, kepada 

peneliti, sehingga antara penelti dan informan kunci pada akhirnya tercipta 

hubungan yang baik sehingga memudahkan kepala sekolah untuk 

mengungkapkan sesuatu secara lugas dan terbuka. Lama perpanjangan 

tergantung pada kedalaman, keluasan, dan kepastian data. Kedalaman artinya 

peneliti ingin menggali lebih mendalam lagi hingga diperoleh makna di balik 

yang nampak dari kasat mata.171 

2. Ketekunan Pengamatan 

Ketekunan pengamatan dimaksudkan untuk menentukan data dan 

informasi yang relevan dengan persoalan yang sedang dicari oleh peneliti, 

kemudian peneliti memusatkan diri pada hal-hal tersebut secara rinci. 

 
170Lexi J. Maloeng, op. cit., hlm. 327. 
171Djama’an, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Yogyakarta : Kanisius, 2012), hlm. 169. 



97 

 

 
 

Ketekunan Peneliti dalam penelitian kualitatif menunjukkan suatu kegigihan 

dalam dalam menemukan/mengejar data yang sudah diperoleh untuk lebih 

diperdalam, dan data yang belum ada terus diupayakan keberadaanya.172 

3. Triangulasi Data 

Dalam pengecekan keabsahan data penelitian ini, peneliti juga 

menggunakan triangulasi, yakni teknik pemeriksaan data memanfaatkan 

sesuatu yang lain di luar data tersebut bagi keperluan pengecekan atau sebagai 

bahan pembanding terhadap data tersebut. Untuk pengecekan data melalui 

pembandingan terhadap data dari sumber lainnya.173 Pengecekan keabsahan 

data dengan triangulasi ini, paling tidak ada 3 bentuk triangulasi yaitu:  

a. Triangulasi Sumber ; cara meningkatkan kepercayaan penelitian adalah 

dengan mencari data dari sumber data yang beragam yang masih terkait satu 

sama lain.  

b. Triangulasi Teknik ; triangulasi teknik adalah penggunaan beragam teknik 

pengungkapan data yang dilakukan kepada sumber data. Menguji 

kredibilitas data dengan triangulasi teknik yaitu mengecek data kepada 

sumber yang sama dengan teknik yang berbeda.  

c. Triangulasi Waktu; untuk menguji kredibilitas data dengan menggunakan 

triangulasi waktu dilakukan dengan cara mengumpulkan data pada waktu 

yang berbeda. Peneliti yang melakukan wawancara di sore hari, bisa 

mengulanginya di pagi hari dan mengeceknya kembali di sore hari. 

 
172Ibid.  
173Ibid., hlm. 170.  



98 

 

 
 

Pengujian ini dilakukan melalui Informan, pagi hari, siang hari, dan sore 

hari.174 Triangulasi waktu juga sering mempengaruhi kredibilitas data. Data 

dengan teknik wawancara di pagi hari pada saat nara sumber masih segar, 

belum banyak masalah, akan memberikan data valid dan lebih kredibel.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
174Ibid., hlm. 170-171.  



 

 

175 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

 

A. Kesimpulan 

Penerapan manajemen strategik dalam pengembangan pendidikan 

Islam di Pondok Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru dapat dilihat dari 4 

(empat) tahapan  : 

1. Penerapan manajemen strategik dalam pengembangan pendidikan Islam di 

Pondok Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru pada tahapan pengamatan 

dan analisis lingkungan mencakup : (1) pengamatan dan analisis lingkungan 

eksternal, yang melipuyi geografis, agama, sosial, budaya dan ekonomi, dan 

(2)pengamatan dan analisis lingkungan internal, terdiri dari : Sumber Daya 

Manusia (SDM) (pimpinan, pengelola, guru dan pegawai), santri/ siswa, 

sumber dana, sarana dan prasarana.  

2. Penerapan manajemen strategik dalam pengembangan pendidikan Islam di 

Pondok Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru pada tahapan perumusan 

strategi, mencakup : (1) merumuskan dan menetapkan visi, misi dan tujuan, 

dan (2) merumuskan dan menetapkan strategi, arah dan kebijakan.  

3. Penerapan manajemen strategik dalam pengembangan pendidikan Islam di 

Pondok Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru pada tahapan implementasi 

strategi, mencakup : (1) penerapan sistem pendidikan, (2) penerapan 

kurikulum pendidikan, (3) penerapan jadwal kegiatan pembelajaran, (4) 

penerapan kultur pembelajaran, dan (5) penerapan metode pembelajaran.  



176 

 

 
 

4. Penerapan manajemen strategik dalam pengembangan pendidikan Islam di 

Pondok Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru pada tahapan evaluasi dan 

pengendalian strategi, mencakup : (1) menerapkan peraturan, adab dan etika 

santri/ siswa, (2) menerapkan peraturan, adab dan etika ustadz/ guru, 

(3)melakukan komunikasi dan rapat koordinasi (briefing), (4) menyusun  

laporan bulanan, dan (5) menyusun laporan tahunan. 

A. Saran-saran 

Di akhir penulisan tesis ini, penulis menyampaikan saran-saran kepada 

pimpinan/ pengelola dan guru Pondok Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru 

agar terus melanjutkan perjuangannya dalam menerapkan manajemen strategik 

dalam pengembangan pendidikan Islam dengan tidak mengabaikan pentingnya 

menjalin hubungan baik, komunikasi, kerja sama dan mitra dengan masyarakat 

sekitar, tokoh agama (ulama) dan instansi pemerintah terkait.



177 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, dkk. (Editor), Irwan. Agama, Pendidikan Islam dan Tanggung Jawab 

Sosial Pesantren, (Yogyakarta : Sekolah Pascasarjana UGM, 2010). 

Abrasyiy, Muhammad Athiyah al-. Ruh al-Tarbiyah wa al-Ta’lim, (Saudi Arabiah 

: Dar al-Ihya’, tt). 

Al-Yamin, Susanto dan Al-Munawwir, Ahmad,  Buya H. TM Busra, BA: Kisah Perjuangan 

dan Inspirasi, (Yogyakarta: Zahir Publishing, 2021) 

Arikunto, Soeharsimi. Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek (Jakarta PT. 

Rineka Cipta, 2012). 

Asrohah, Hanun. Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta:  Logos Wacana Ilmu, 2011). 

Assegaf, Abdurrahman. Pendidikan Islam di Indonesia, (Yogyakarta: SUKA Press, 

2014). 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam dan Modernisasi Menuju Millennium Baru, 

(Jakarta: Logos Wacana, 2011).  

_____________. Esei-esei Intelektual Muslim & Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 2015).  

Depag RI, Tim Penyusun. Direktori Pesantren, (Jakarta: Direktorat Pendidikan 

Diniyyah dan Pesantren Departemen Agama RI, 2007). 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren (Studi tentang Pandangan Hidup Kiai, 

(Jakarta; LP3ES, 2000). 

Fathoni, M. Kholid. Pendidikan Islam dan Pendidikan Nasional (Paradigma Baru), 

(Jakarta: Depag RI, 2015).  

Ghazali,  Bahri Pondok  Pesantren Berwawasan Lingkungan, (Jakarta: CV. 

Prasasti, 2012).  

Gunawan, Ari. Kebijakan-Kebijakan Pendidikan, (Jakarta: Penerbit Rineka Cipta, 

2015). 

Hamalik, Oemar. Dasar-Dasar Pengembangan Kurikulum, (Jakarta : Bumi Aksara, 

2014). 

Hamidi, Metode Penelitian Kualitatif, (Malang: UMM Press, 2014).  

Hasbullah, Dasar-dasar Ilmu Pendidikan, (Yakarta : Rinneka Cipta, 2015). 

________, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia : Lintasan Sejarah Pertumbuhan 

dan Perkembangannya,  (Jakarta :,  PT. Grafindo Persada,  2010). 

Idris, “Manajemen Kurikulum Pondok Pesantren Khairul Ummah Batu Gajah Air 

Molek  Kec. Pasir Penyu Kab. Indragiri Hulu (Studi Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Non Formal),” Tesis, (Pekanbaru : Program 

Pascasarjana UIN Suska Riau, 2013). 



178 
 

Jalal, Abdul Fattah. Min al-Usuli al-Tarbawiyah fi al-Islam, (Mesir: Darul Kutub 

Misriyah, tt). 

Karim al-Bastani dkk, al-Munjid fi al-Lughat wa al-‘Alam, (Beirut : Dar al-

Masyriqi, 1tt). 

Karni, Asrori S. Etos Kerja Kaum Santri; Wajah Baru Pendidikan Islam, (Bandung: 

Mizan Media Utama, 2009). 

Kemendiknas RI, Tim Penyusun. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 

Tahun 2003 Tentang (SISDIKNAS), (Bandung : Penerbit Citra Umbara, 

2007).  

Kusuma, Nana Sudjana dan Ahwal. Proposal Penelitian di Perguruan Tinggi 

(Bandung: Sinar Baru Algasindo, 2000). 

Langgulung, Hasan. Manusia dan Pendidikan ; Suatu Analisa Antara Psikologi 

Dan Pendidikan, (Jakarta : Pustaka al-Husna, 2006).  

Madjid, Nurcholish. Bilik-Bilik Pesantren : Sebuah Potret Perjalanan, (Jakarta : 

Paramadina, 2007). 

Majid, Abdul. Belajar dan Pembelajaran Pendidikan Agama Islam, (Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya, 2012). 

Margono, S. Metodologi Penelitian Pendidikan, (Jakarta: Rineka Cipta, 2014). 

Marzuki, Metodologi Riset, (Yogyakarta: Fakultas Ekonomi UII, 2013). 

Mas’ud, Abdurrahman. Sejarah dan Budaya Pesantren: Dinamika Pesantren dan 

Madrasah, (Semarang :, Pustaka Pelajar, 2012). 

Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Sekolah, 

Madrasah dan Perguruan Tinggi, (Jakarta : Rinneka Cipta, 2013). 

Mulyasa, E. Kurikulum Yang Disempurnakan: Pengembangan Standar Kompetensi 

dan Kompetensi Dasar, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2014). 

Munib, Achmad. Ilmu Pendidikan, (Semarang: Unes Press, 2014). 

Murni, Veithal Rivai dan Sylviana. Education Manajement, Analisis Teori dan 

Praktik, (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2009). 

Nahlawi, Abdur Rahman al-. Pendidikan Islam di Rumah Sekolah dan Masyarakat, 

Terj. Shihabuddin, (Yakarta ; Gema Insani Press, 2015). 

Nasir, H.M. Ridwan. Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal; Pondok 

Pesantren di Tengah Arus Perubahan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012). 

Noor Mahpuddin, Potret Dunia Pesantren, (Bandung: Humaniora, 2014). 

Patton, Michael Quin. Qualitative Evolution and Reasearch Methode, (Newbury 

Park : Sage Publication, 2010).  

Qomar, Mujamil. Pesantren Dari Transformasi Metodologi Menuju Demokrasi 

Institusi, (Jakarta: Erlangga, 2012).  



179 
 

Qomar, Mujamil. Strategi Baru Pengelolaan Lembaga Pendidikan Islam; 

Manajemen Pendidikan Islam, (Jakarta : Erlangga, 2014). 

Raharjo, M. Dawam. Pesantren dan Pembaharuan, (Jakarta: LP3ES, 2015). 

________________. “Perkembangan Masyarakat dalam Perspektif Pesantren; 

Pergaulan Dunia Pesantren : Membangun dari Bawah, (P3M, Jakarta, 2015).  

Ramayulis, Metodologi Pengajaran Agama  Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 2014).  

Saridjo, dkk, Marwan. Sejarah Pondok Persantren di Indonesia, (Jakarta: Dharma 

Bhakti, 2012).  

Silalahi, Gabriel Amin. Metode Penelitian dan Study Kasus (Sidoarjo: CV. Citra 

Media, 2013). 

Siraj, Sa’id Aqiel. Pesantren Masa Depan, (Bandung: Pustaka Hidayah, 2010). 

Soekanto, Soerjono. Penelitian Hukum Normatif, (Jakarta: Raja Grafindo, 2013).  

Steenbrink, Karel A. Pesantren,  Madrasah, Sekolah, (Jakarta ; LP3ES, 2009). 

Sugiono, Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan 

R&D,  (Bandung: Alfabeta, 2009). 

Sukamto, Kepemimpinan Kiyai Dalam Pesantren, (Jakarta : LP3ES, 2009). 

Syaodih, Nana. Pengembangan Kurikulum Teori Dan Praktek, (Bandung: PT. 

Remaja Rosdakarya, 2012). 

The Team, The New Oxford Illustrated Dictionary,  (Oxford : Oxford University 

Press, 2012). 

Tontowi, Ahmad. Pendidikan Islam di Era Transformasi Global, (Semarang : 

Pustaka Rizqi Putra, 2013). 

Yunus, Mahmud. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia, (Jakarta : Bina Aksara, 

2012). 

Zais, Robert S. Curriculum Principles and Foundatoin, (New York:  Harper & Row 

Publiser). 

Ziemek, Mamfred. Pesantren dalam Perubahan Sosial, (Jakarta: P3M, tt). 

Zubar, Anton Bakker dan Achmad Charis. Metodologi Penelitian Filsafat, 

(Yogyakarta : Kanisius, 2012). 

Zuhairini, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakata: Penerbit  Bumi Aksara, 2010). 

 

 

 

 



 
 

KISI-KISI PERTANYAAN WAWANCARA 

Judul   : PENERAPAN MANAJEMEN STRATEGIK DALAM 

PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI PONDOK 

PESANTREN AL-MUNAWWARAH KOTA PEKANBARU 

Nama   :    

Jabatan  :    

Hari/ Tanggal  :    

 

NO DAFTAR PERTANYAAN JAWABAN 

A. Analisis Lingkungan Internal dan Eksternal 

1. Bagaimana keadaan ustadz/ guru 

menurut tingkat pendidikan, keahlian 

dan profesi ? 

 

 

 

 

 

 

2. 
Bagaimana keadaan pegawai / tenaga 

kependidikan menurut keahlian dan 

profesi ? 

 

 

 

 

 

 

 

3. Bagaimana keadaan siswa / santri 

kelas VII, VIII, IX, X, XI dan XII 

menurut jenis kelamin, tingkat 

kemampuan belajar dan prestasi ? 

 

 

 

 

 

 



 
 

4. Bagaimana Keadaan sarana dan 

prasarana belajar, asrama, ruang 

belajar, perpustakaan, MCK ? 

 

 

 

 

 

5. 
Bagaimana hubungan pengelola 

Pondok Pesantren (pengasuh, kepala 

sekolah dan guru) dengan orangtua 

siswa/ santri ?  

 

 

 

 

 

 

6. 
Bagaimana hubungan pengelola 

Pondok Pesantren (pengasuh, kepala 

sekolah dan guru) dengan tokoh 

agama dan tokoh masyarakat ? 

 

 

 

 

 

 

 

7. 
Bagaimana hubungan pengelola 

Pondok Pesantren (pengasuh, kepala 

sekolah dan guru) dengan masyarakat 

sekitar ? 

 

 

 

 

 

 

 

8. Bagaimana hubungan pengelola 

Pondok Pesantren (pengasuh, kepala 

sekolah dan guru) dengan instansi 

terkait ? 

 

 

 

 

 



 
 

B. Perumusan Strategi 

9. 
Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) merumuskan visi, misi dan 

tujuan pondok pesantren ? 

 

 

 

 

10. 
Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) membentuk tim dalam 

perumusan strategi ? 

 

 

 

 

 

11. 
Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) mendatangkan tenaga ahli 

dalam bidang manajemen strategik ? 

 

 

12. 
Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) mengidentifikasi peluang 

di lingkungan eksternal ? 

 

 

13. Apakah dan bagaimana pengelola 

Pondok Pesantren (pengasuh, kepala 

sekolah dan guru) mengidentifikasi 

ancaman di lingkungan eksternal ? 

 

 

 

 

 

 

14. Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

 



 
 

dan guru) mengukur dan menetapkan 

kekuatan di lingkungan internal ? 

 

15. Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) mengukur dan menetapkan 

kelemahan di lingkungan internal ? 

 

 

16. Apakah dan bagaimana pengelola 

Pondok Pesantren (pengasuh, kepala 

sekolah dan guru) menetapkan tujuan 

jangka pendek ? 

 

 

17. Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) menetapkan tujuan jangka 

panjang 

 

 

18. Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) mengumpulkan alternative 

dan memilih strategi-strategi khusus 

yang akan diberlakukan untuk kasus-

kasus tertentu ? 

 

C. Implementasi Strategi 

19. Apakah dan bagaimana pengelola 

Pondok Pesantren (pengasuh, kepala 

sekolah dan guru) menetapkan 

rumusan tujuan tahunan ? 

 

 

 

 

 



 
 

20. Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) merumuskan kebijakan ? 

 

 

 

 

 

21. Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) memetakan alokasi sumber 

daya, motivasi individu dan budaya 

yang mendukung pengembangan 

organisasi ? 

 

22. Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) menciptakan struktur 

organisasi yang efektif ? 

 

 

 

 

23. Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) merefleksikan berbagai 

usaha pengembangan ? 

 

 

 

 

24. Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) mempersiapkan anggaran 

pengembangan dan pemanfaatan 

sistem informasi ? 

 

 

 

 

25. Bagaimana pengelola Pondok 

Pesantren (pengasuh, kepala sekolah 

dan guru) sosialisasi program dan 

kegiatan ? 

 

 

 

 

 



 
 

D. Evaluasi dan Kontrol Strategi 

26. Bagaimana dan kapan saja pengelola 

Pondok Pesantren (pengasuh, kepala 

sekolah dan guru) melakukan 

briefing? 

 

 

27. Apakah, bagaimana dan kapan saja 

pengelola Pondok Pesantren 

(pengasuh, kepala sekolah dan guru) 

melakukan monitoring? 

 

 

 

 

 

28. Bagaimana dan kapan saja pengelola 

Pondok Pesantren (pengasuh, kepala 

sekolah dan guru) menyusun Laporan 

Tahunan? 

 

 

29. Bagaimana dan kapan saja pengelola 

Pondok Pesantren (pengasuh, kepala 

sekolah dan guru) membuat 

martikulasi input, proses dan output 

pelaksanaan kegiatan pendidikan? 

 

 

 

 

 

30. Bagaimana dan kapan saja pengelola 

Pondok Pesantren (pengasuh, kepala 

sekolah dan guru) Diagnosis 

Evalution kegiatan pendidikan? 

 

 

 

 

 

&&&&& 

 

 



 
 

PEDOMAN PENGUMPULAN DATA DOKUMENTASI 

Judul   : PENERAPAN MANAJEMEN STRATEGIK DALAM 

PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI PONDOK 

PESANTREN AL-MUNAWWARAH KOTA PEKANBARU 

 

NO. DOKUMEN / ARSIP LEMBAGA 

ADA 

() 

TDK 

ADA 

() 

KET 

1. Sejarah Berdiri dan Identitas Pondok 

Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru 

   

2. Denah Lokasi Pondok Pesantren Al-

Munawwarah Pekanbaru 

   

3. Program Pendidikan Pondok Pesantren Al-

Munawwarah Pekanbaru 

   

4. Pengelola, Jumlah Guru dan Tenaga 

Pendidik Pondok Pesantren Al-

Munawwarah Pekanbaru  

   

5. Jumlah Santri/ Siswa MTs dan MA Pondok 

Pesantren Al-Munawwarah Pekanbaru 

   

6. Struktur Organisasi Pondok Pesantren Al-

Munawwarah Pekanbaru 

   

7. Peraturan & Tata Tertib Pondok Pesantren 

Al-Munawwarah Pekanbaru 

   

8. Sarana dan Prasarana Pondok Pesantren Al-

Munawwarah Pekanbaru 

   

9. Brosur Pondok Pesantren Al-Munawwarah 

Kota Pekanbaru 

   

10. Laporan Bulanan Pondok Pesantren Al-

Munawwarah Pekanbaru 

   

11. Laporan Tahunan Pondok Pesantren Al-

Munawwarah Pekanbaru 

   

     

 

&&&&& 

 



 
 

KISI-KISI PEDOMAN OBSERVASI 

 

Judul Penelitian : PENERAPAN MANAJEMEN STRATEGIK DALAM 

PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM DI PONDOK 

PESANTREN AL-MUNAWWARAH KOTA 

PEKANBARU 

NO. DAFTAR PERTANYAAN HARI/ TANGGAL 

1. Lokasi Penelitain/ Letak Geografis Pondok 

Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru 

Kamis, 22 Mei 2025 

2. Keadaan Lingkungan Sekitar Pondok Pesantren al-

Munawwarah Pekanbaru 

Kamis, 22 Mei 2025 

3. Keadaan Sarana dan Prasarana Pendidikan di 

Pondok Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru 

Jum’at, 23 Mei 2025 

 

4. Aktivitas Keseharian Guru/ Ustadz dan Siswa 

Pondok Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru 

Sabtu, 23 Mei 2025 

5. Jadwal Kegiatan Rutin Siswa/ Santri Pondok 

Pesantren al-Munawwarah Pekanbaru 

Sabtu, 23 Mei 2025 

&&&&& 

























 

 

BIODATA PENULIS 

 

Nama : Irwan Suanto           FOTO 

Tempat / Tanggal Lahir : Kasikan / 01 Nopember 1984  

Pekerjaan : Guru  

Alamat Rumah : Jl. Pesantren No. 52 Pebatuan, Kec. Kulim - Pekanbaru  

No. Telp/HP : 0811 665 696  

Nama Orang Tua : Yusbakar  

Riwayat Pendidikan: 

SDN 005 Kasikan     Lulus Tahun  1997 

MTS Almunawwarah  Pekanbaru   Lulus Tahun  2001 

MA Almunawwarah Pekanbaru   Lulus Tahun  2004 

S1 Universitas Al – Azhar Cairo   Lulus Tahun  2014 

S2 UIN SUSKA RIAU     Lulus Tahun  2025 

Riwayat Pekerjaan: 

Kepala Bidang Kesantrian Pondok Pesantren Al-Munawwarah  Tahun 2010-2013 

Wakil Kepala Bidang Kesiswaan MA Al-Munawwarah  Tahun 2012-2016 

Wakil Pimpinan Pondok Pesantren Al-Ikhwan Pekanbaru   Sejak Tahun 2013 

Karya Ilmiah 

Thesis dengan Judul “MANAJEMEN STRATEGIK DALAM PENGEMBANGAN 

PENDIDIKAN ISLAM DI PONDOK PESANTREN AL-MUNAWWARAH 

KOTA PEKANBARU” 


