
  61 

 

MODEL PEMBELAJARAN TAFSIR AYAT SOSIAL 

BUDAYA INTEGRASI DENGAN PENDIDIKAN 

LOCAL WISDOM DI FAKULTAS USHULUDDIN  

UIN SULTAN SYARIF KASIM RIAU 
 

 

 DISERTASI  
 

Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat guna memperoleh 

Gelar Doktor (Dr) pada Program Studi Pendidikan Agama Islam 

 

 

Oleh : 

EDI HERMANTO 
NIM. 32290413834 

 
Promotor  

Prof. Dr. Syamruddin Nasution, M.Ag 

 

Co. Promotor 

Dr. Agustiar, M.A 

 

COVER 

PROGRAM PASCASARJANA (PPS) 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446 H / 2025 M 



n

KBMEI{TERIAIT AGAMA RI
{JN{IVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

ANA
W,&

THtr GR.AB EJATE PROGR.AE{MS
rltr.l f')r6ti-:.i i! { lLl,il, :li1,'.,x ii,AU phone a r,* 0i6ii'rutubi ,'ffit$f.lft$?i,S?.?1i.:5i1ff.:'.:3lA'*:fl ifiIiJ8u1n..ruxa.ac.id.

Lembaran Pengesahan

PASCASARI
l+l*Il iilllllrall

Nama
Nomor Induk Mahasiswa
Gelar Akademik
Iudul

Tim Penpuii

Prof. Dr. H. Hairunas, M, AB..
Ketua/Penguji I

Dr. Alpizar, M.Si.
Sekretaris / Penguji II

Prof. Dr. H. NizarAli, MA.
Penguji III

Prof. Dr. H.Ilyas Husti, MA.
Penguji IV

Prof.Dr.H.Syamrudin Nasution,M.Ag.
Penguji V/Promotor

Dr. Agustiar, M.Ag..
Penguji VI/Co-Promotor

Dr, Zamsiswaya, M.Ag..
Penguji VII

Tanggal Ujian/Pengesahan : L4 Mei2025

: Edi Hermanto
:322904L3834
: Dr. [DoktorJ
: Model Pembelajaran Tafsir Ayat Sosal Budaya

Dengan Pendidikan Local Wisdom Di Fakultas
Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau

Nf

fl. KH. Ahmad Dahlan No. 94 Pekanbaru {25t29) PO. Box 1004 Telp./Faks": (07611 858832
Website: http//pasca-uinsuska.info Email: ppsuinriau@grnail.com



PERSETUJUAN TIM PENGTIJI
UJIAN TERTUTUP DISERTAST

Disertasi i,ang beriudul. NIODEL PFiMBELAJARAF{ TAFSIR AYA'I SOSIAL
BTiDAYA TNTEGRAST DEh{GAN PENDIDIKAN LOCAL WISDOM DI
IIAKUL.TAS TJST{TII,T]DDIN TIIi!\i SI]LTAI{I SYARIF KASIM RLAT], yang ditulis
oleh sar-rdara Edr Hermanto, NIM. 32090413834 Prograrn Str.rdi Pendidikan Agama
Islam (PAI) telah diuii dan diperbarki sesuai dengan masukan dari Tim Penguji [Jjian
Tertutup Diserlasi pada tanggal 15 April 20?5 dan dapat disetujui untuk diajukan dalam
sidang U;ian Terbr-rka pada Pascasariana Universitas Islarn Negeri Sultarr Syarif- Kasim
Riau.

TIM PENGUJI

Penguji I / Ketua
Prof" Dr. H. Ilyas Husti, MA.

Tg1

Penguji II i Sekretaris

Dr. Alpizar, M.Si

Tgl:

Penguji III
Pro Dr. Nizar Alir, M. Ag

Tgi
Penguji trV

Prof. Dr. Zarnsiswaya, M.Ag

Penguji Vi Promotor
Prof. Dr. Syamruddin Nasution, M.Ag

Fenguji Vl Co-Prornotor
Dr. Agustiar, M.Ag

T,rl,51

Tgi



Dr. Agustiar, M.Ag
DOSE,N PASCASAR.IANA
UNIVI]RS ITAS ISLAM NEGERI
SIJI,]'AN SYARIF' KASIM RIAT-]

NOTA DINAS

Peril-ral : Diserlasi Saudara
An. Edi llermanto

Kepada Yth :

Direktrr Pascasarjana
UIN Sultan Syarif Kasim Riau
Di

Pekantraru

A,y,y ttl crnt t.r' a I ai kum t{ r. Ltlh "

Setelah kami men-rbaca, meneliti, mengoreksi, dan mengadakan perbaikan terhadap isi
disertasi saudara:

Nama : Edil{er:manto

NIM : -i2290413834

Program StLrdi : Pendidikan Agama islam

Judul : "MOl)llL PEN4BELAJARAN TAFSIR AYAT SOSIAI- BUDAYA

INT'EGRASI DENGAN PENDIDIKAN I.OCAL WISDOM DI

FAKULTAS IJSHULUDDIN TIIN S{-ILTAN SYARIF KASIM RIAU"

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diu"ii dan diberikan penilaian. ujian Terbuka
Pascasarjana UiN Sr-rska Riau

Demikian kami san-rpaikan clan atas perhatiannya cliucapkan terimakasih.

Wassalctntu' al aikum. Wr. lYb

Pekanbaru. 22 Aprit 202,5

Co Promotur

19710805 199803 1 004

I



Prof. Dr. Syamruddin Nasution, M.Ag
DOSEN PASCASARJANA
TJNIVERSITAS iSl.AM NEGER}
SULTAN SYARIF KASIM RIAU

NOTA DINAS

Perihal: Disertasi Saudara
An. Edi Hermanto

Kepacla Yth :

l)ire ktur Fascasarj ana
UIN Sultan Syarif Kasim Riau
Di-

Pekanbaru

Assulamu' alaikum Wr. Wb.

Setelah kami membaca, rneneliti, mengoreksi. dan rlrengadakan perbaikan terhadap isi
disertasi saudara:

Nama : Edi Hermanto

NIM :32290413834

Program Studi : Pendidikan Agama Islarr

.ludul : "MODEL PEN4BELAJARAN TAFSIR AYAT SOSIAL BLIDAYA

INTEGRASI DENGAN PENDIDIKAN LOCAL WISDOM DI

FAKUL'i'AS USHULIJDDIN UIN SI]LTAN SYARIF KASIM RIALI"

Maka dengan ini dapat disetuiui untuk diuji dan diberikan peniiaian. Ujian Terbuka
Pascasariana LIIN Sr-rska Riau

Demikian kami sampaikan dan atas perhatiannya diucapkan terimakasih.

Wtrssalamu' o I aikum. Wr. Lttb

22 April2025

NIP I I 003



PERSETUJUAN KETUA PRODI

Kami yang bertanda tangan di bawah ini selaku Promotor dan Co-Promotor Disertasi,
dengan ini mengesahkan dan meny"tujui bahwa Disertasi yang berjudul: "MODEL
PEMBELAJARAN TAFSIR AYAT SOSIAL BUDAYA INTEGRASI DENGAN
PENDIDIKAN LOCAL WISDOM DI FAKULTAS USHULUDDIN UIN SULTAN
SYARIF KASIM R[AU".

Nama

NIM

Prograrn Studi

: Edi llermantcr

: 3229[t413834

: Pendidikan Agama Islam

asution, M.Ag.

'Ianggal: 21 April2025
Co. Promotor,

Telah diperbaiki sesuai dengan saran '["im Pembimbing Promotor dan Co-Promotor
Diseflasi Pascasarjana lliN Sultan S,varif Kasirn Riau Pekanbaru. serta siap rLntuk diujikan pada

Sidang Ujian Terbuka Disertasi.

Tanggal: 1 5

Prof. Dr.
NIP. 195 198703 1003

Ketua Pro

. 1971080s 199803 1 004

Agama Islan'l

Dr. Zamsiswaya. M.Ag.
NIP. 1973 1 105200003 1003

,



lv

SURAT PERNYATAAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Edi Hermanto

NIM : 322944fi834

ProdiiKosentrasi : Doktoral (S3) Pendidikan Agama Islam

Judul Disertasi : Model Pembeiajaran Tafsir Ayat Sosbud Integrasi
dengan Pendidikan Locsl Wisdorn Di Fakultas
Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau.

Dengan ini menyatakan bahwa:

1. Disertasi ini adalah asli karya tulis saya dan belum pernah diajukan oleh
siapapun untuk mendapatkan gelar akademik (Doktor), baik di Universitas
Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau maupun di perguruan tinggi lainnya.

2. Karya tulis ini murni gagasan, rumusan, dan penelitian saya sendiri, tanpa

bantuan pihak lain, kecuali arahan tim pembimbing.

3. Dalam karya tulis ini tidak terdapatkarya atau pendapatyang telah ditulis atau

dipublikasikan orang lain, kecuali secara tertulis dengan jetas dicantumkan
sebagai acuan daiam naskah dengan disebutkan nama pengarang dan

dicantumkan dalam daft ar kepustakaan.

4. Saya dengan ini menyerahkan karya tulis ini kepada Pascasadana UIN Suska

Riau. Mulai dari sekarang dan seterusnya Hak Cipta atas karya tulis ini adalah

milik Pascasarjana UiN Suska Riau, dan publikasi dalam bentuk apapun harus

mendapat izin tertulis dari Pascasaqana UIN Suska Riau.

5. Pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya dan apabila dikemudian hari
terdapat penyimpangan dan ketidakbenaran dalam pernyataan ini, maka saya

bersedia menerima sanksi akademik sesuai dengan peraturan yang berlaku.

Pekanbar-r"r, 03 Januari 2025
pernyataan,

L,

32290413834



i 

 

KATA PENGANTAR 

 

Bismillahirrahmanirrahim, 

 Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah SWT  yang telah melimpahkan 

rahmat dan karunia-Nya hingga penulis dapat menyelesaikan disertasi ini untuk 

memenuhi tugas akhir sebagai syarat memperoleh gelar Doktor. Sholawat serta 

salam senantiasa tercurahkan kepada teladan umat manusia yaitu Rasulullah SAW 

yang kasih sayangnya pada ummat tak pernah padam, bahkan hingga akhir hayat 

Beliau. 

Pembahasan disertasi ini bertujuan untuk mengetahui Model Pembelajaran 

Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi dengan Pendidikan Local Wisdom Di 

Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Tulisan ini dimasukkan 

untuk dijadikan sebagai tambahan informasi dalam kajian Ilmu al-Qur‘an dan 

Tahsin sekaligus juga memenuhi syarat penyelesaian program doktor di Program 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa dalam penulisan disertasi ini tidak 

akan selesai tanpa dorongan langsung, baik moral, maupun material. Untuk itu 

penulis ucapkan terima kasih yang sedalam-dalamnya kepada : 

1. Orang tua penulis tercinta yakni Ayahanda Abu Bakar dan Ibunda Nurbaiti 

atas kasih sayang, jika ayah dapat mendengarkan, penulis ingin mengatakan 

bahwa aku sangat merindukan kehadiranmu. Untuk ibu di Alam Baqa, terima 



 

 

ii 

 

kasih atas cinta dan kasih sayangnya. Meski tanpa keberadaan kamu berdua di 

sini, namun penulis masih bisa merasakan cinta dan kasih sayangnya. 

2. Prof. Dr. Khairunnas, M.Ag., Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau, Prof. Dr. H. Ilyas Husti MA., Direktrur Program Pascasarjana 

(PPs) Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, dan Dr. 

Zamsiswaya., M. Ag Ketua Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

3. Penghargaan tertinggi kepada yang mulia Prof. Dr. Syamruddin, MA. Sebagai 

Promotor penulis yang telah membantu memberikan bimbingan dalam 

penyelesaian disertasi ini. Demikian juga kepada yang terhormat Dr. Agustiar, 

M.Ag. sebagai Co. Promotor penulis yang telah banyak memberikan arahan 

dalam penulisan disertasi ini. 

4. Semua Dosen dan staf Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau yang juga telah banyak memberikan kemudahan dan pelayanan 

administrasinya dengan baik. 

5. Para ulama, cendekiawan dan ilmuwan yang tulisannya penulis jadikan 

sebagai rujukan dalam penulisan disertasi ini. 

6. Universitas Islam Riau yang telah memberikan bantuan secara materil. 

7. Para sahabat seperjuangan yang terlibat dalam penulisan yang tidak dapat 

penulis sebutkan satu persatu namanya dalam lembar pengantar ini. 

8. Istriku tercinta yakni Syartini, Amd. Keb, dan anak-anakku tersayang yakni 

Delanna Althafus Syifa, Muhammad Syafiq Alfurqan dan Muhammad Hanif 

Alfaiq yang selalu memberikan motivasi, semangat dan doa kepada penulis, 



 

 

iii 

 

sehingga penulis dapat menyelesaikan studi S3 di Program Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Penulis menyadari akan keterbatasan kemampuan yang penulis miliki dalam 

penulisan disertasi ini. Karena itu tentulah terdapat kekurangan serta kejanggalan 

yang memerlukan kritikan yang bersifat membangun demi kesempurnaan disertasi 

ini. Semoga disertasi ini bermanfaat bagi kita semua. Kepada Allah SWT penulis 

berdo‘a semoga kebaikan dan kontribusi yang telah mereka berikan dinilai 

sebagai ibadah yang baik, sehingga selalu mendapat Rahmat dan karunia-Nya. 

Aamiin.. 

Pekanbaru,   Januari 2025 

       Penyusun, 

 

 

        EDI HERMANTO 

        NIM. 32290413834 

 

  



iv 

 

DAFTAR ISI 

 

KATA PENGANTAR ............................................................................................ i 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... iv 

PEDOMAN TRANSLITERASI ........................................................................ vii 

ABSTRAK ............................................................................................................. x 

ABSTRACT .......................................................................................................... xi 

 xii ...................................................................................................................... الملخص

BAB I  PENDAHULUAN ..................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .............................................................................. 1 

B. Penegasan Istilah ....................................................................................... 12 

C. Permasalahan ............................................................................................. 14 

1. Identifikasi Masalah ........................................................................... 14 

2. Batasan Masalah ................................................................................. 16 

3. Rumusan Masalah .............................................................................. 16 

D. Tujuan Penelitian ....................................................................................... 17 

E. Manfaat Penelitian ..................................................................................... 18 

1. Secara Teoretis ................................................................................... 18 

2. Secara Praktif ..................................................................................... 19 

F. Sistematika Penulisan ................................................................................ 21 

BAB II  KERANGKA TEORI ........................................................................... 23 

A. Local Wisdom (Kearifan Lokal) ................................................................ 23 

1. Pengertian Local Wisdom (Kearifan Lokal) ....................................... 23 

2. Nilai-Nilai Kearifan Lokal ................................................................. 26 

3. Pendidikan Local Wisdom ................................................................. 29 

B. Prinsip Dasar Pendidikan Agama Islam .................................................... 31 

1. Pengertian Pendidikan Agama Islam ................................................. 34 

2. Ruang Lingkup Pendidikan Agama Islam ......................................... 46 

3. Pendidikan Dalam Perspektif Islam ................................................... 54 

4. Integrasi Pendidikan ........................................................................... 59 

5. Konsep dan Hakikat Pendidikan Nilai ............................................... 61 



 

 

v 

 

C. Pengembangan Model Pembelajaran ........................................................ 67 

D. Mode Tafsir Integratif ............................................................................. 108 

E. Tinjauan Umum Mengenai Tafsir ........................................................... 110 

F. Penelitian Terdahulu ............................................................................... 154 

G. Konsep Operasional dan Indikator .......................................................... 160 

1. Konsep Operasional ......................................................................... 160 

2. Indikator ........................................................................................... 162 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................. 164 

A. Model Pengembangan ............................................................................. 165 

B. Prosedur Pengembangan ......................................................................... 167 

C. Tempat dan Waktu Penelitian ................................................................. 169 

D. Subjek dan Objek Penelitian ................................................................... 170 

E. Analisis Kebutuhan Model ...................................................................... 172 

F. Teknik Pengumpulan Data ...................................................................... 173 

1. Dokumentasi..................................................................................... 173 

2. Uji Coba (Experimen) ...................................................................... 173 

3. Wawancara ....................................................................................... 174 

G. Teknik Analisis Data ............................................................................... 174 

BAB IV  HASIL PEMBASAHAN DAN ANALISIS DATA ......................... 177 

A. Gambaran Lokasi Penelitian ................................................................... 177 

1. UIN Sultan Syarif Kasim Riau ......................................................... 177 

2. Fakultas Ushuluddin ......................................................................... 188 

B. Hasil Pembahasan dan Analisis Data ...................................................... 195 

1. Pelaksanaan Pembelajaran Tafsir Ayat-Ayat Sosial Budaya di 

       Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau ....................... 195 

2. Model Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi dengan  

       Pendidikan  local wisdom di Fakultas Ushuluddin .......................... 217 

3. Efektifitas Model Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi 

       dengan Pendidikan  Local Wisdom di Fakultas Ushuluddin ............ 275 

 

 

 

 

 



 

 

vi 

 

BAB V  PENUTUP ............................................................................................ 283 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 283 

B. Saran ........................................................................................................ 286 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 288 

 

 

  



vii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Transliterasi dalam penulisan disertasi ini berpedoman kepada buku pedoman 

penulisan dan pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas 

Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, Tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0534.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.  

A. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‗ ع T ت

 Gh غ Ts خ

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M و Dz ر

 R ٌ N ر

 Z ً W ز



 

 

viii 

 

 H ه S ش

 ‗ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan ―a‖, kasrah dengan ―i‖, dan dlommah dengan ―u‖ sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang = A   misalnya قال menjadi qala 

Vokal (i) panjang = I   misalnya قٍم menjadi qila  

Vokal (u) panjang = U  misalnya ًٌد menjadi duna 

Khusus untuk bacaan Ya‘ nisbat, maka tidak boleh diganti dengan ―i‖, 

melainkan tetap ditulis dengan ―iy‖ agar dapat menggambarkan ya‘ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‘ setelah fathah 

ditulis dengan ―aw‖dan ―ay‖. 

Diftong (aw) = ً    misalnya  قٌل menjadi qawlun 

Diftong (ay) = ي    misalnya  خٍر menjadi khayrun 

C. Ta’ marbuthah (ة) 

Ta‘ marbuthah ditransliterasikan dengan ―t‖ jika berada ditengah 

kalimat, tetapi apabila Ta‘ marbuthah tersebut berada diakhir kalimat, maka 



 

 

ix 

 

ditransliterasikan dengan menggunakan ―h‖ misalnya انرسانة نهًذرسة menjadi 

al-risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada ditengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlah ilaih, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  ًف

ة اللهًرح  menjadi fii rahmatillah.  

D. Kata Sandang dan Lafadh al-Jalalah 

Kata sandang berupa ―al‖ (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali 

terletak diawal kalimat, sedangkan ―al‖ dalam lafadh jalalah yang berada 

ditengah-tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. 

Misalnya: 

1. al-Imam al-Bukhariy mengatakan....... 

2. al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan.... 

3. Masya‘ Allah kana wa ma lam yasya‘ lam yakun.  

E. Daftar Singkatan 

AS   : Alaihis Salam 

SAW  : Shalallahu ‗Alaihi Salam 

SWT  : Subhanahu Wa Ta‘ala 

RA  : Radhiyallahu Anhuma 

 

 

 

 

 



 

 

x 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana integrasi Pendidikan local 

Wisdom pada mata kuliah Tafsir Ayat Sosial budaya di Fakultas Ushuluddin UIN 

Sultan Syarif Kasim Riau selama ini dan menemukan model integrasi Pendidikan 

local Wisdom pada pada mata kuliah Tafsir Ayat Sosial budaya yang relevan 

dengan konteks Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Untuk 

menjawab pertanyaan penelitian, maka pendekatan penelitian digunakan adalah 

pendekatan Kualitatif. Data penelitian dikumpulkan dengan menggunakan 

observasi, wawancara, dan dokumentasi. Data yang terkumpul kemudian dianalisa 

dengan menggunakan pendekatan kualitatif. Hasil analisis menunjukkan bahwa 

pertama, belum ditemukan adanya integrasi Pendidikan local Wisdom pada mata 

kuliah Tafsir Ayat Sosial budaya di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau. Kedua, berbasis data lapangan dan analisis tehadap literatur-literatur 

yang relevan, peneliti menemukan satu model integrasi Pendidikan local Wisdom 

pada mata kuliah Tafsir Ayat Sosial budaya yang relevan dengan konteks Fakultas 

Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Model yang dimaksud adalah 

Pembelajaran Kooperatif integrasi local Wisdom. Dengan didesainnya model 

integrasi ini berdasarkan permasalahan dan kebutuhan di lapangan serta teori yang 

relevan, model ini dipandang mampu menjadi solusi bagi belum terlaksananya 

integrasi Pendidikan local Wisdom pada mata kuliah Tafsir Ayat Sosial budaya di 

Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. 

Kata kunci: Pembelajaran, Tafsir, sosial-budaya, Local Wisdom, Fakultas 

Ushuluddin. 

  



 

 

xi 

 

ABSTRACT 

 

This research aims to analyse how the integration of local Wisdom Education in 

the course of Tafsir Ayat Sosial budaya at the Faculty of Ushuluddin UIN Sultan 

Syarif Kasim Riau so far and find a model of integration of local Wisdom 

Education in the course of Tafsir Ayat Sosial budaya that is relevant to the context 

of the Faculty of Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. To answer the 

research questions, the research approach used is a qualitative approach. The 

research data were collected using observation, interviews, and documentation. 

The data collected was then analysed using a qualitative approach. The research 

data was collected using observation, interviews, and documentation. The 

collected data were then analysed using a qualitative approach. The results of the 

analysis show that first, there is no integration of local Wisdom Education in the 

course of Tafsir Ayat Sosial culture at the Faculty of Ushuluddin UIN Sultan 

Syarif Kasim Riau. Second, based on field data and analysis of relevant literature, 

researchers found one model of integration of local Wisdom Education in the 

course of Tafsir Ayat Sosial budaya which is relevant to the context of the Faculty 

of Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. The model in question is Co-

operative Learning integration of local Wisdom. With the design of this 

integration model based on problems and needs in the field as well as relevant 

theories, this model is considered capable of being a solution to the 

unimplemented integration of local Wisdom Education in the course of Tafsir 

Ayat Sosial budaya at the Faculty of Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. 

Keywords : Learning, Tafsir, socio-cultural, Local Wisdom, Faculty of 

Ushuluddin. 

  



 

 

xii 

 

 الملخص

تهدف ىذه الدراسة إلى تحليل كيفية إدماج تعليم الحكمة المحلية في مقرر تفسير آيات الأحكام في كلية  
ة المحلية في أصول الدين بجامعة السلطان الشريف قاسم رياو حتى الآن، وإيجاد نموذج لإدماج تعليم الحكم

مقرر تفسير آيات الأحكام في الثقافة الاجتماعية ذات الصلة بسياق كلية أصول الدين بجامعة السلطان 
الشريف قاسم رياو. للإجابة عن أسئلة البحث، كان منهج البحث المستخدم ىو المنهج الكيفي. تم جمع 

ليل البيانات الي  تم جمعها باستخدام بيانات البحث باستخدام الملاحظة والمقابلات والتوثيق. ثم تم تح
المنهج الكيفي. أظهرت نتائج التحليل أنو أولًا، لا يوجد دمج لتعليم الحكمة المحلية في مقرر تفسير آيات 
الأحكام في كلية أصول الدين بجامعة السلطان الشريف قاسم رياو. ثانيًا، استنادًا إلى البيانات الميدانية 

الصلة، وجد الباحثون نموذجًا واحدًا لدمج تعليم الحكمة المحلية في مقرر تفسير وتحليل الأدبيات ذات 
 UINآيات الذكر الحكيم في مقرر تفسير آيات الذكر الحكيم وىو ذو صلة بسياق كلية أوشول الدين 

مع النموذج المعني ىو نموذج التعلم التعاوني الذي يدمج الحكمة المحلية السلطان شريف قاسم رياو. 
صميم نموذج التكامل ىذا على أساس المشاكل والاحتياجات في ىذا المجال وكذلك النظريات ذات ت

الصلة، يعتبر ىذا النموذج قادراً على أن يكون حلًا للتكامل غير المنفذ لتعليم الحكمة المحلية في مقرر 
 تفسير آيات الأحكام في كلية أصول الدين جامعة السلطان الشريف قاسم رياو.

 التعليم، التفسير، الاجتماعية والثقافية، الحكمة المحلية، كلية أصول الدين :لمات الرئيسيةالك



1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Sistem perencanaan pembelajaran pendidikan merupakan proses 

dalam mempengaruhi peserta didik supaya mampu menyesuaikan diri 

sebaik mungkin dengan lingkungannya agar menimbulkan perubahan 

pada dirinya yang memungkinkan berfungsi sesuai kompetensinya dalam 

kehidupan masyarakat.
1
 Dilihat dari sudut pengertian, dengan demikian 

dapat dikatakan bahwa pendidikan adalah usaha sadar yang dilakukan 

oleh keluarga, masyarakat dan pemerintah melalui bimbingan, 

pengajaran dan atau latihan yang berlangsung di kelas dan luar kelas.  

Usaha sadar tersebut dilakukan dalam bentuk pembelajaran, di 

mana adanya pendidik yang melayani para muridnya dalam melakukan 

kegiatan belajar, dan menilai atau mengukur tingkat keberhasilan belajar 

murid tersebut dengan prosedur yang ditentukan lebih luas dalam lintas 

kultural masyarakat Indonesia yang majemuk, maka pendidikan 

diselenggarakan berdasarkan rencana yang matang, mantap, jelas dan 

lengkap, menyeluruh, rasional, dan obyektif menjadikan peserta didik 

menjadi warga negara yang baik.  

Keberhasilan pendidikan ditentukan bagaimana optimalisasi upaya 

pendidik dalam merencanakan dan melaksanakan serta mengevaluasi 

                                                 
1

 Syaiful Sagala 2005, Konsep dan Makna Pembelajaran (Cet. II, Bandung: 

Alfabeta,), h. 4 



 

 

 

 

 

2 

sistem pengajarannya. Namun tidak dapat dipungkiri bahwa banyak 

kalangan masyarakat yang mengkritik sistem pembelajaran sekarang ini.  

Dalam analisis N.S. Degeng, asumsi-asumsi yang melandasi 

program-program pendidikan seringkali tidak sejalan dengan hakekat 

belajar, hakekat orang yang belajar dan hakekat orang yang mengajar. 

Dunia pendidikan, lebih khusus lagi dunia belajar, didekati dengan 

paradigm yang tidak mampu menggambarkan hakekat belajar dan 

pembelajaran secara komprehensif. Praktek-praktek pendidikan dan 

pembelajaran diwarnai oleh landasan teoretik dan konseptual yang tidak 

akurat. Pendidikan dan pembelajaran selama ini hanya mengagungkan 

pada aspek pembentukan perilaku keseragaman, dengan harapan akan 

menghasilkan keteraturan, ketaatan dan kepastian.
2
 

Globalisasi telah menciptakan dunia yang semakin terhubung, di 

mana batas geografis dan budaya menjadi semakin kabur. Namun, di 

balik kemajuan ini, globalisasi juga membawa tantangan serius, terutama 

bagi kelestarian budaya lokal dan nilai-nilai tradisional. Nilai-nilai global 

yang sering kali bersifat homogen cenderung mendominasi, sehingga 

budaya lokal yang kaya dengan kearifan tradisional sering terpinggirkan. 

Dalam konteks ini, penting untuk memahami bahwa integrasi antara ilmu 

agama dan budaya lokal merupakan salah satu langkah strategis untuk 

                                                 
2

 N.S. Degeng 2005, Pandangan Behavioristik vs Konstruktivistik: Pemecahan 

Masalah Belajar Abad XXI, dalam C. Asri Budianingsih, Belajar dan Pembelajaran (Jakarta: 

Rineka Cipta,), h. 2. 



 

 

 

 

 

3 

menjaga identitas komunitas sekaligus memperkaya praktik 

keberagamaan.
3
 

Globalisasi tidak hanya mempengaruhi aspek ekonomi dan 

teknologi, tetapi juga menyentuh dimensi sosial-budaya masyarakat. 

Budaya lokal yang mengandung nilai-nilai luhur, seperti solidaritas, 

kebijaksanaan, dan spiritualitas, sering kali tergeser oleh nilai-nilai 

modern yang cenderung pragmatis dan individualistis. Akibatnya, 

masyarakat lokal mulai kehilangan akar budaya mereka, yang berpotensi 

menyebabkan krisis identitas.
4
 

Selain itu, pengaruh budaya global sering kali bertentangan dengan 

prinsip-prinsip agama. Misalnya, pola hidup konsumtif, materialisme, 

dan relativisme moral dapat mengikis kesadaran spiritual dan komitmen 

terhadap nilai-nilai agama. Dalam situasi seperti ini, pendidikan agama 

memiliki peran vital untuk memberikan pemahaman yang mendalam 

mengenai bagaimana agama dan budaya lokal dapat saling memperkaya.
5
 

Pendidikan Islam memiliki tanggung jawab besar untuk menjadi 

penjaga moral dan identitas budaya masyarakat. Dengan 

mengintegrasikan ajaran agama Islam dan budaya lokal, pendidikan 

                                                 
3
 Listiana, YR (2021). Dampak Globalisasi Terhadap Karakter Peserta Didik dan 

Kualitas Pendidikan di Indonesia. Jurnal Pendidikan Tambusai, jptam.org, 

https://jptam.org/index.php/jptam/article/download/1134/1017 
4
 Ibid,. 

5
 Subhan, S (2022). Globalisasi dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam dan Sosial 

Masyarakat (Studi Kasus di Kabupaten Bima). Ainara Journal (Jurnal Penelitian Dan PKM 

…, journal.ainarapress.org,  

https://jptam.org/index.php/jptam/article/download/1134/1017


 

 

 

 

 

4 

Islam tidak hanya melestarikan nilai-nilai luhur budaya, tetapi juga 

menjadikannya relevan dengan tantangan zaman. 

Pembelajaran adalah proses komunikasi dengan menampilkan alat-

alat dalam pembelajaran sejalan dengan alat-alat dalam komunikasi. 

Artinya proses komunikasi suatu pesan yang bergerak melalui alat 

penghubung (channel) terhadap penerimanya dan sesuai pesan dan 

memberikan umpan balik kepada pengirim pesan.
6

 Proses mengajar 

dilakukan oleh guru sebagai pendidik dan orang yang diajari sebagai 

murid.
7
 Demikian pula pembelajaran tentang tafsir ayat-ayat al-Qur‘an 

yang dibutuhkan juga sama yakni adanya pendidik dan murid. 

Perkembangan pembelajaran tafsir selaras dengan kebutuhan    

ummat Islam untuk mengetahui seluruh segi kandungan Al-Qur‘an  serta   

intensitasnya menjadi perhatian para ulama‘, maka tafsir Al-Qur‘an 

mengalami perkembangan yang pesat, baik dari aspek tafsir maupun  

metodologinya. Meskipun dalam hal ini, perkembangan metodologi  

tafsir  tertinggal  jauh  dari  kajian tentang tafsir itu sendiri. 

Al-Qur‘an yang diajarkan di lembaga pendidikan Islam mulai dari 

cara bacanya, menghafalnya dan mentadabburinya. Mulai di tingkat 

universitas atau sekolah tinggi pembahasan al-Qur‘an menjadi lebih 

berfokus pada aspek maknanya. Di sini para dosen mentransformasikan 

                                                 
6

 Syafaruddin dan Irwan Nasution 2005, Manajamen Pembelajaran (Ciputat: 

Quantum Teaching), h. 35-36 
7
 Tim Laboratorium Pancasila 2001, Bangsa Indonesia dalam Dinamika Reformasi, 

Harapan dan Tantangan (Malang: Laboratorium Pancasila Universitas Negeri Malang), h. 

66. 



 

 

 

 

 

5 

pengetahuan tentang makna-makna yang dikandung ayat-ayat al-Qur‘an. 

Tujuan pembelajaran ini adalah agar mahasiswa bisa memahami, 

menghayati dan mengimplementasikannya dalam kehidupan beragama 

dan sosial di masyarakat. Hal ini adalah keniscayaan yang tidak bisa 

ditawar, karena sebagai lembaga pendidikan Islam, mempunyai tanggung 

jawab mengantarkan para mahasiswanya cakap dalam membaca dan 

memahami makna al-Qur‘an. 

Tetapi pada kenyatannya, pembelajaran baca tulis al-Qur‘an di 

lembaga pendidikan Islam lebih menjadi prioritas dibandingkan 

pembelajaran makna ayat-ayat al-Qur‘an. Hal tersebut terlihat dari 

jargon, program unggulan yang diusung sudah disediakan sedemikian 

rupa bahkan dijadikan semacam daya jual untuk menarik mahasiswa 

baru. 

Secara  khusus,  kajian  Al-Qur‘an  yang dilakukan  ummat  Islam  

lebih  banyak  dilakukan  oleh  lembaga-lembaga  pendidikan  Islam yang  

bertaraf  Perguruan  tinggi.  Hal  itu  memberikan  kesan,  bahwa 

pembelajaran  Al-Qur‘an di tingkat Perguruan  tinggi harus dilakukan  

oleh para pendidik yang mumpuni dan diperuntukkan oleh orang dewasa 

setaraf mahasiswa.  Dampak  akibatnya,  maka  pembelajaran  Al-Qur‘an  

yang  bersifat  substantif  tidak menjadi tradisi yang harus dilakukan 

sejak masa sekolah. 



 

 

 

 

 

6 

Perkembangan pembelajaran mengkaji makna al-Qur‘an tumbuh 

dengan berbagai pendekatan. Seperti halnya penafsiran tentang ayat-ayat 

sosial budaya sebagai bentuk implementatif makna di tingkat perguruan 

tinggi maupun bernegara. Ayat-ayat sosial dan budaya dipandang oleh 

para mufassir sebagai ayat-ayat al-Qur'an, yang jumlahnya lebih banyak 

dibandingkan dengan ayat-ayat ritual ataupun ayat-ayat tentang 

keimanan. Oleh karena itu, penafsiran terhadap ayat-ayat sosial dan 

budaya sangat diperlukan mengingat pentingnya pemahaman tekstual dan 

kontekstualitasnya.
8
  

Pembelajaran tafsir di institusi pendidikan Islam merupakan salah 

satu fondasi penting dalam memahami Al-Qur'an secara mendalam. 

Namun, proses pembelajaran ini tidak lepas dari berbagai tantangan yang 

memengaruhi relevansi dan efektivitasnya.
9
 Salah satu tantangan utama 

adalah pendekatan yang terlalu tekstual, yang sering kali mengabaikan 

konteks sosial dan budaya masyarakat lokal. Akibatnya, pembelajaran 

tafsir menjadi kurang aplikatif dalam kehidupan sehari-hari. 

Pembelajaran tafsir sering kali kurang memperhatikan konteks 

sosial-budaya lokal, sehingga tafsir yang diajarkan cenderung bersifat 

umum dan kurang spesifik terhadap kebutuhan masyarakat. Dampaknya 

meliputi: 

                                                 
8
 Dadan Rusmana 2014, Tafsir Ayat - ayat Sosial Budaya : Tafsir Maudhui terhadap 

Ayat-ayat al-Quran yang Berkaitan dengan Budaya, Sejarah, Bahasa dan Sastra. (Pustaka 

Setia : Bandung). h. 2 
9
 Anisa, S (2024). Pengaruh Budaya Patriaki atas Penafsiran KH. Thaifur Ali Wafa: 

Analisis Ayat Gender dalam Tafsir Firdaus al-Na'im. REVELATIA Jurnal Ilmu al-Quran dan 

Tafsir, ejournal.iainmadura.ac.id,  



 

 

 

 

 

7 

 Alienasi dari masyarakat lokal: Tafsir yang diajarkan tidak 

mencerminkan nilai-nilai lokal yang relevan, sehingga sulit 

diterima oleh masyarakat. 

 Kurangnya pemahaman lintas budaya: Tidak adanya upaya untuk 

menghubungkan tafsir dengan keberagaman budaya di Indonesia 

mengakibatkan lemahnya daya tarik tafsir di kalangan masyarakat 

multikultural. 

 Banyak institusi pendidikan Islam masih memisahkan kajian 

tafsir dari disiplin ilmu lain seperti sosiologi, antropologi, atau 

ilmu lingkungan. Padahal, pendekatan interdisipliner dapat 

memperkaya pemahaman tafsir dengan perspektif baru. Dan 

membantu menjawab isu-isu kontemporer yang kompleks. 

Pembelajaran tafsir yang hanya berfokus pada pendekatan 

tekstual tanpa memperhatikan konteks sosial dan budaya akan kehilangan 

relevansinya di tengah masyarakat modern. Oleh karena itu, diperlukan 

pendekatan yang lebih holistik dan interdisipliner agar tafsir dapat 

menjadi pedoman yang hidup, relevan, dan bermanfaat bagi masyarakat. 

Institusi pendidikan Islam memiliki tanggung jawab besar untuk 

menciptakan generasi yang mampu memahami Al-Qur'an secara 

mendalam dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari.
10

 

                                                 
10

 Mufidah, VH (2022). AL-QUR'AN DAN BUDAYA JAWA (Tata Cara 

Bermasyarakat dalam Kitab Tafsir Al-Ibriz Karya KH. Bisri Musthafa)., 

etheses.iainponorogo.ac.id,  



 

 

 

 

 

8 

Local wisdom (kearifan lokal) adalah hasil dari akumulasi 

pengalaman, tradisi, dan pengetahuan masyarakat yang telah diwariskan 

secara turun-temurun. Kearifan lokal mencerminkan identitas, nilai, dan 

norma yang dipegang oleh suatu komunitas. Dalam konteks masyarakat 

Indonesia yang kaya akan keragaman budaya, local wisdom memiliki 

peran strategis dalam menjaga harmoni sosial dan membentuk karakter 

bangsa. Selain itu, kearifan lokal menjadi pedoman hidup yang sering 

kali sejalan dengan ajaran agama, khususnya Islam.
11

 

Local wisdom menjadi pilar yang membentuk identitas masyarakat. 

Contohnya gotong royong yang engajarkan kebersamaan dan solidaritas 

yang juga selaras dengan prinsip Islam tentang ukhuwah dan ta'awun 

(tolong-menolong). Kemudian Penghormatan terhadap alam, tradisi 

menjaga lingkungan hidup sejalan dengan konsep khalifah dalam Al-

Qur'an yang menekankan manusia sebagai penjaga bumi.
12

 

Hal ini dilakukan karena persoalan yang berkaitan dengan 

kehidupan sosial dan budaya secara tekstual lebih berbasis pada budaya 

lokal sehingga diperlukan pemahaman yang lebih universal terhadap 

makna kontekstualnya. Salah satu pendekatan penafsiran al-Qur'an yaitu 

tafsir sosial-kemasyarakatan (adab wa ijtima'i) yang berusaha memahami 

                                                 
11

 Thohir, M (2022). Islam and Local Wisdom: The Study of ―Islam Nusantara‖ in the 

Cultural Perspective. E3S Web of Conferences, e3s-conferences.org, https://www.e3s-

conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022

_04004.html 
12

 Santoso, G, Karim, AA, & Maftuh, B (2023). Kajian Wawasan Nusantara melalui 

Local Wisdom NRI yang Mendunia dan Terampil dalam Lagu Nasional dan Daerah Abad 21. 

Jurnal Pendidikan Transformatif, jupetra.org,  

https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html
https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html
https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html


 

 

 

 

 

9 

nash-nash al-Qur'an dengan cara mengemukakan ungkapan-ungkapan al-

Qur'an secara teliti, menjelaskan makna yang dimaksud oleh al-Qur'an 

tersebut dengan gaya bahasa yang indah dan menarik, serta 

menghubungkan nash-nash al-Qur'an yang tengah dikaji dengan 

kenyataan sosial dan sistem budaya yang ada. 

Pembelajaran tafsir ayat Sosial Budaya seiring dikaitkan dengan 

pola pendidikan local wisdom.  Fenomena pembelajaran budaya saat ini 

belum maksimal dalam mengembangkan kompetensi afektif 

mahasiswa.
13

 Pembelajaran yang terlalu menekankan pada dimensi 

kognitif perpengaruh pada penilaian yang hanya mengukur penguasaan 

kemampuan kognitif saja. Akibatnya, para dosen hanya memiliki target 

mengajar terbatas pada pencapaian materi-materi kebudayaan. Untuk itu 

perlu dikembangkan model pembelajaran yang dapat mengembangkan 

dimensi afektifitas para mahasiswa. 

Kesadaran memahami kebudayaan juga perlu dikembangkan 

dengan pendidikan berbasis local wisdom. Kesadaran tersebut harus 

dimplimentasikan dalam kehidupan sehari-hari melalui tindakan nyata 

yang ramah lingkungan. Hal ini menunjukkan bahwa dalam penerapan 

belajar dengan integrasi seyogyanya dihubungkan dengan kehidupan atau 

lingkungan mahasiswa yang mengarah kepada tercapainya knowledge 

maupun pengenalan sosial dan kebudayan sekitar masyarakat. 

                                                 
13

 Emi Ramdani 2018, Model Pembelajaran Kontekstual Berbasis Kearifan Lokal 

Sebagai Penguatan Pendidikan Karakter. Jurnal Pendidikan Ilmu-Ilmu Sosial ): h. 10 



 

 

 

 

 

10 

Salah satu inovasi yang perlu dikembangkan dalam pembelajaran 

tafsir Sosial Budaya ialah pembelajaran berbasis kearifan lokal. 

Pendidikan berbasis kearifan lokal merupakan solusi untuk meningkatkan 

kompetensi mahasiswa untuk selalu dekat dengan situasi kongkrit yang 

mereka hadapi sehari-hari. Model pembelajaran yang berorientasi pada 

budaya (kearifan lokal) menjadi contoh pembelajaran yang memiliki 

korelasi yang erat terhadap pengembangan skill (kecakapan hidup) 

dengan berpijak pada pengembangan keterampilan potensi lokal pada 

setiap masing-masing daerah.
14

  

Hal tersebut juga terjadi di berbagai universitas, tak terkecuali di 

Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Di fakultas yang 

notabene nya mempelajari agama sering dipandang mengabaikan nilai-

nilai budaya dalam mempelajari setiap aspek mata kuliah. Dengan 

hadirnya kurikulum merdeka, pembelajaran tersebut dapat diintegrasikan 

melalui review terhadap pembelajaran tafsir. Dan diantara pembahasan 

yang paling dirasa tepat dengan implementasi pengenalan kearifan lokal 

adalah tafsir ayat-ayat Sosial Budaya. 

Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau, sebagai salah 

satu institusi pendidikan tinggi Islam di Indonesia, memiliki peran 

penting dalam pengembangan ilmu keislaman, khususnya tafsir Al-

Qur'an. Namun, tantangan dalam proses pembelajaran masih menjadi 

                                                 
14

 Iyan Setiawan, Pembelajaran Ips Berbasis Kearifan Lokal,. Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Dasar Vol. VII No. 1 Juli 2020 



 

 

 

 

 

11 

hambatan yang signifikan dalam menciptakan generasi yang mampu 

memahami dan mengaplikasikan ajaran Al-Qur'an dalam konteks sosial-

budaya lokal. 

Pembelajaran tafsir cenderung berorientasi pada kitab-kitab tafsir 

klasik tanpa menghubungkannya dengan konteks budaya lokal di Riau. 

Hal ini berdampak pada minimnya relevansi pembelajaran, sehingga 

mahasiswa sulit memahami bagaimana Al-Qur'an dapat diaplikasikan 

dalam kehidupan masyarakat Melayu Riau, yang kaya akan nilai budaya 

seperti adat istiadat, pantun, dan seni lokal. Kemudian alienasi dari tradisi 

lokal, pembelajaran tafsir tidak menekankan bagaimana Al-Qur'an dapat 

memperkuat identitas budaya Melayu yang dikenal religius. 

Metode pengajaran yang digunakan sering kali bersifat 

konvensional, seperti ceramah dan hafalan, tanpa inovasi untuk 

menyesuaikan dengan kebutuhan lokal. Mahasiswa jarang diajak 

berdialog atau menganalisis bagaimana Al-Qur'an dapat menjadi solusi 

untuk persoalan masyarakat Riau, seperti degradasi lingkungan atau 

konflik sosial. 

Dalam penelitian ini akan dibahas tentang konsep dan prosedur 

pembelajaran ilmu pengetahuan sosial yang berbasis pada nilai-nilai 

kearifan lokal. Maka berdasarkan hal di atas, penulis merumuskan 

penelitian ini dengan judul : ―Model Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial 



 

 

 

 

 

12 

Budaya Integrasi Dengan Pendidikan Local Wisdom Di Fakultas 

Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau‖. 

B. Penegasan Istilah 

Dalam rangka menghindari kesalahpahaman dalam memaknai 

istilah-istilah yang digunakan dalam penelitian ini, maka dikemukakan 

definisi operasional sebagai berikut: 

1. Model Pembelajaran  

Model pembelajaran tafsir dalam penelitian ini mengacu pada 

pendekatan sistematis yang digunakan dalam mengajarkan tafsir ayat-

ayat Al-Qur'an, khususnya yang berkaitan dengan isu sosial dan 

budaya. Pembelajaran ini mengintegrasikan metode tafsir klasik dan 

kontemporer dengan pendekatan kontekstual, yang tidak hanya 

menekankan pada teks, tetapi juga pada penerapannya dalam 

kehidupan sehari-hari. Model ini dimaksudkan untuk memberikan 

pemahaman yang lebih dalam kepada mahasiswa mengenai tafsir 

yang relevan dengan konteks sosial-budaya masyarakat lokal. 

2. Ayat Sosial-Budaya (Ayat Sosial Budaya) 

 

Ayat sosial-budaya merujuk pada ayat-ayat dalam Al-Qur'an 

yang membahas tentang hubungan sosial, kemanusiaan, etika, 

moralitas, dan isu-isu budaya yang berlaku dalam kehidupan 



 

 

 

 

 

13 

manusia.
15

 Dalam konteks penelitian ini, ayat sosial-budaya mengacu 

pada ayat-ayat yang tidak hanya bersifat hukum (fiqh) tetapi juga yang 

mencakup prinsip-prinsip dasar dalam berinteraksi dengan 

masyarakat, seperti nilai-nilai keadilan, hak asasi manusia, kesetaraan, 

lingkungan, dan solidaritas sosial. 

3. Integrasi dengan Pendidikan Local Wisdom 

Istilah "integrasi dengan pendidikan local wisdom" dalam 

penelitian ini mengacu pada penggabungan nilai-nilai kearifan lokal 

dalam proses pembelajaran tafsir. Local wisdom adalah pengetahuan, 

nilai, dan praktik budaya yang tumbuh dan berkembang dalam suatu 

masyarakat, yang mencerminkan pemahaman mereka terhadap alam 

dan kehidupan sosial. Integrasi ini bertujuan untuk mengaitkan ajaran 

Al-Qur'an dengan prinsip-prinsip budaya lokal, seperti adat istiadat, 

norma sosial, dan tradisi yang masih berlaku di masyarakat Melayu 

Riau. Integrasi ini berfungsi untuk menjadikan pembelajaran tafsir 

lebih relevan dan sesuai dengan konteks budaya lokal. 

4. Pendidikan Local Wisdom 

Pendidikan local wisdom adalah pendekatan dalam 

pembelajaran yang mengutamakan nilai-nilai tradisional, budaya, dan 

kearifan lokal dalam menyampaikan ilmu pengetahuan.
16

 Dalam 

                                                 
15

 Musa, M, & Gozali, M (2022). Pendidikan Multikultural Perspektif Al-Qur'an 

(Telaah Surah Al Hujurat Ayat 9-13). Ta'lim: Jurnal Pendidikan Agama …, e-

journal.unmuhkupang.ac.id,  
16

 Santoso, G, Karim, AA, & Maftuh, B (2023). Kajian Wawasan Nusantara melalui 

Local Wisdom NRI yang Mendunia dan Terampil dalam Lagu Nasional dan Daerah Abad 21. 



 

 

 

 

 

14 

konteks disertasi ini, pendidikan local wisdom bertujuan untuk 

memperkenalkan dan menerapkan nilai-nilai budaya yang ada dalam 

masyarakat Melayu Riau, seperti adat, etika sosial, dan nilai-nilai 

spiritual, ke dalam pembelajaran Islam. Pendekatan ini 

mengedepankan pentingnya memahami dan melestarikan budaya lokal 

dalam rangka menciptakan pendidikan yang tidak hanya modern tetapi 

juga berakar pada tradisi masyarakat setempat. 

5. Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau 

Fakultas Ushuluddin di UIN Sultan Syarif Kasim Riau adalah 

salah satu fakultas yang mengkaji ilmu-ilmu keislaman secara 

komprehensif, termasuk studi tafsir dan studi keislaman lainnya. 

Penelitian ini berfokus pada Fakultas Ushuluddin sebagai tempat di 

mana proses pembelajaran tafsir ayat sosial-budaya diterapkan dan 

dikaji. Dalam penelitian ini, Fakultas Ushuluddin menjadi konteks 

utama untuk mengembangkan model pembelajaran yang 

mengintegrasikan tafsir dengan local wisdom. 

C. Permasalahan  

1. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas tentang Model 

Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi Dengan 

Pendidikan  Local Wisdom Di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan 

Syarif Kasim Riau, maka dapat diidentifikasikan sebagai berikut : 

                                                                                                                               
Jurnal Pendidikan Transformatif, jupetra.org, 

https://jupetra.org/index.php/jpt/article/view/144 

https://jupetra.org/index.php/jpt/article/view/144


 

 

 

 

 

15 

a) Kurangnya model pembelajaran yang secara langsung 

mengintegrasikan tafsir ayat sosial-budaya dengan konteks nilai 

kearifan lokal. 

b) Mahasiswa seringkali memahami tafsir secara tekstual tanpa 

mengaitkannya dengan realitas sosial-budaya di masyarakat 

sekitar. 

c) Metode pengajaran tafsir di Fakultas Ushuluddin belum 

sepenuhnya mengadopsi pendekatan kontekstual yang relevan 

dengan kebutuhan masyarakat lokal. 

d) Literatur dan sumber belajar tentang kearifan lokal masih 

terbatas, sehingga sulit untuk dijadikan bahan ajar yang 

terintegrasi dalam pembelajaran tafsir. 

e) Ada kesenjangan antara aktivitas akademik di kampus dengan 

pelibatan masyarakat dalam melestarikan nilai-nilai budaya 

lokal. 

f) Model pembelajaran yang digunakan saat ini cenderung tidak 

responsif terhadap perubahan sosial-budaya yang dinamis di 

masyarakat. 

g) Sebagian dosen belum memiliki kompetensi atau pengalaman 

dalam mengintegrasikan tafsir dengan nilai-nilai lokal. 

h) Mahasiswa kurang terlibat aktif dalam kegiatan yang 

mendukung pelestarian budaya lokal, terutama dalam konteks 

pembelajaran agama. 



 

 

 

 

 

16 

i) Evaluasi terhadap model pembelajaran tafsir yang saat ini 

digunakan belum menunjukkan sejauh mana pembelajaran 

berhasil mengintegrasikan nilai-nilai lokal. 

j) Materi ajar tafsir lebih banyak berfokus pada aspek teologis 

tanpa mengeksplorasi tema sosial-budaya secara mendalam. 

k) Kurikulum pendidikan agama Islam belum sepenuhnya 

terintegrasi dengan tujuan pelestarian nilai-nilai lokal. 

l) Belum optimalnya pendekatan interdisipliner dalam 

menghubungkan ilmu tafsir dengan bidang ilmu lain yang 

relevan, seperti sosiologi budaya. 

m) Globalisasi menyebabkan mahasiswa dan dosen kurang 

memperhatikan pentingnya local wisdom sebagai bagian dari 

identitas budaya dalam pembelajaran. 

2. Batasan Masalah 

Berdasarkan beberapa identifikasi masalah, penulis  

memfokuskan pembahasan tentang Model Pembelajaran Tafsir Ayat 

Sosial Budaya Integrasi dengan Pendidikan Local Wisdom Di 

Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau, namun penulis 

batasi pada Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir di Semester kelima. 

3. Rumusan Masalah 

Berdasarkan batasan masalah di atas, penulis merumuskan 

permasalahan sebagai berikut: 



 

 

 

 

 

17 

a. Bagaimana pelaksanaan pembelajaran tafsir ayat-ayat sosial budaya 

di fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau? 

b. Bagaimana model pembelajaran tafsir ayat Sosial Budaya integrasi 

dengan pendidikan  local wisdom di fakultas Ushuluddin? 

c. Bagaimana efektifitas model pembelajaran tafsir ayat Sosial 

Budaya integrasi dengan pendidikan  local wisdom di fakultas 

Ushuluddin? 

D. Tujuan Penelitian  

Tujuan Penelitian ini bertujuan menghasilkan produk (modul) 

berupa bahan ajar pengembangan model pembelajaran tafsir ayat Sosial 

Budaya integrasi dengan pendidikan local wisdom yang berkualitas baik 

secara bentuk, pengembangan maupun implementasi dan layak 

digunakan di Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau. Adapun tujuan 

penelitian yang ingin dicapai adalah:  

1. Untuk mengetahui pelaksanaan pembelajaran tafsir ayat-ayat sosial 

budaya di fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau.  

2. Untuk menganalisis pengembangan model pembelajaran tafsir ayat 

Sosial Budaya integrasi dengan pendidikan  local wisdom di fakultas 

Ushuluddin. 

3. Untuk mengetahui efektifitas model pembelajaran tafsir ayat Sosial 

Budaya integrasi dengan pendidikan  local wisdom di fakultas 

Ushuluddin. 



 

 

 

 

 

18 

E. Manfaat Penelitian 

Dalam penelitian yang penulis lakukan terdapat beberapa 

manfaat, baik secara teoritis maupun praktis: 

1. Secara Teoretis 

a) Pengembangan Konsep Integrasi Ilmu Sosial dan Agama: 

Disertasi ini memberikan kontribusi teoretis terhadap 

pengembangan konsep integrasi antara ilmu agama, khususnya 

tafsir, dengan pengetahuan lokal. Penekanan pada tafsir ayat-

ayat sosial-budaya (Sosial Budaya) dapat memperkaya 

pemahaman mengenai hubungan antara ajaran agama dan 

nilai-nilai budaya lokal yang sudah ada dalam masyarakat, 

membuka wawasan baru tentang pemahaman ayat-ayat Al-

Qur'an dalam konteks sosial dan budaya. 

b) Penanaman Nilai Kearifan Lokal dalam Pendidikan Agama 

Islam: Model pembelajaran ini menawarkan pendekatan untuk 

mengintegrasikan kearifan lokal dalam pembelajaran tafsir, 

memperkaya karakter dan moralitas mahasiswa. Dengan 

memasukkan aspek pendidikan local wisdom, teori yang 

dikembangkan dapat menjadi referensi bagi pengembangan 

kurikulum pendidikan Islam yang lebih relevan dengan 

konteks lokal. 

c) Penyusunan Model Pembelajaran Berbasis Konteks Sosial dan 

Budaya: Disertasi ini berpotensi menghasilkan model 



 

 

 

 

 

19 

pembelajaran yang berbasis konteks sosial-budaya yang lebih 

aplikatif, menghubungkan teori-teori tafsir dengan realitas 

kehidupan sosial-budaya di Riau. Hal ini bisa memperkaya 

teori pembelajaran dalam konteks pendidikan agama Islam 

yang lebih kontekstual. 

d) Peningkatan Pemahaman Tafsir Kontekstual: Salah satu 

manfaat teoretis lainnya adalah memperkenalkan pendekatan 

tafsir kontekstual yang memperhatikan situasi sosial dan 

budaya masyarakat saat ini. Ini memberikan kontribusi 

terhadap perkembangan teori tafsir yang tidak hanya bersifat 

tekstual, tetapi juga relevan dengan perkembangan zaman dan 

budaya lokal. 

e) Pengembangan Metode Pembelajaran yang Adaptif dan 

Inklusif: Model yang diusulkan dapat menginspirasi 

pengembangan metode pembelajaran yang lebih adaptif dan 

inklusif, yang mengakomodasi keberagaman budaya di 

Indonesia, khususnya di Riau. Konsep ini juga dapat 

memperkaya literatur teori pendidikan yang mengedepankan 

inklusivitas dalam pembelajaran agama, memberikan 

kontribusi terhadap teori pendidikan berbasis pluralisme. 

2. Secara Praktif 

a) Peningkatan Kualitas Pembelajaran di Fakultas Ushuluddin: 

Disertasi ini memberikan panduan praktis kepada dosen untuk 



 

 

 

 

 

20 

mengintegrasikan kearifan lokal ke dalam metode pengajaran 

tafsir, sehingga proses pembelajaran lebih relevan dengan 

konteks kehidupan mahasiswa dan masyarakat lokal. 

b) Penguatan Identitas Budaya Mahasiswa: Dengan mengaitkan 

tafsir ayat-ayat sosial-budaya dengan nilai-nilai kearifan lokal, 

model ini membantu mahasiswa memahami dan menghargai 

budaya daerah mereka, sekaligus memperkuat identitas mereka 

sebagai Muslim yang kontekstual. 

c) Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis 

Kontekstual: Model pembelajaran yang dirumuskan dapat 

diimplementasikan dalam pengembangan kurikulum Fakultas 

Ushuluddin, memperkaya materi ajar dengan mengakomodasi 

nilai-nilai lokal tanpa mengabaikan universalitas ajaran Islam. 

d) Peningkatan Keterampilan Aplikatif Mahasiswa dalam 

Kehidupan Nyata: Model ini memfasilitasi mahasiswa untuk 

menerapkan pemahaman mereka tentang tafsir dalam konteks 

sosial dan budaya lokal, menjadikannya lebih mampu 

menghadapi tantangan kehidupan sehari-hari yang berkaitan 

dengan nilai-nilai agama dan budaya. 

e) Pemberdayaan Masyarakat melalui Kolaborasi Akademik: 

Model ini mendorong kolaborasi antara universitas dan 

masyarakat dalam melestarikan kearifan lokal melalui program 



 

 

 

 

 

21 

pendidikan dan penelitian berbasis masyarakat, sehingga 

manfaat dari penelitian ini dirasakan langsung oleh masyarakat. 

F. Sistematika Penulisan 

 

Untuk memudahkan pemahaman dan memberikan penjelasan 

tentang isi penelitian ini, maka penulisannya dilakukan berdasarkan 

sistematika pembahasan sebagai berikut:  

Bab pertama, berupa pendahuluan, yang di dalamnya membahas 

latar belakang, identifikasi, pembatasan, dan perumusan masalah. 

Selain itu juga memuat tujuan dan kegunaan penelitian, penelitian 

terdahulu yang relevan, metodologi penelitian, dan sistematika 

pembahasan. Bab pertama ini merupakan bentuk kerangka pikir dan 

kerangka kerja yang akan dilaksanakan dalam menyelesaikan 

penelitian ini.  

Bab kedua, berisi tinjauan teori-tinjauan teori, baik tentang 

Model Pembelajaran, Tafsir maupun Local Wisdom (pengertian, nilai-

nilai dan pendidikan  dan Landasan  Alqur‘an dan Hadis Pendekatan 

Pendidikan Agama Islam), Local Wisdom sebagai ritus agama dan 

budaya khas Indonesia, dan term ‗Urf sebagai bentuk akomodasi 

budaya dalam hukum Islam.  

Bab ketiga berisi metode penelitian, yang memuat jenis 

penelitian dan pendekatan, lokasi penelitian, informan penelitian, jenis 

data, sumber data, teknik pengumpulan data, dan teknik analisis data.  



 

 

 

 

 

22 

Bab keempat, merupakan hasil temuan penelitian dan 

pembahasan yang mencakup sekilas tentang Fakultas Ushuluddin 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang berada 

dalam lingkungan sosio kultural masyarakat berbudaya, local wisdom 

potret budaya yang kental dengan kondisi dan suasananya secara 

biografis berada dalam Provinsi Riau, Bagaimana pelaksanaan 

pembelajaran tafsir ayat-ayat sosial budaya dan model pembelajaran 

tafsir ayat Sosial Budaya integrasi dengan pendidikan  local wisdom 

serta bagaimana efektifitas model pembelajaran tafsir ayat Sosial 

Budaya integrasi dengan pendidikan  local wisdom di fakultas 

Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau  

Bab kelima, berisi penutup yang mencakup kesimpulan dan 

rekomendasi. Dalam bab ini akan disimpulkan temuan-temuan dari 

penelitian tentang judul tesis ini yang akan dikemas dengan bahasa 

yang singkat dan padat. Selanjutnya akan dilengkapi dengan saran. 

 

 

 

 

 



23 

 

BAB II 

 KERANGKA TEORI 

A. Local Wisdom (Kearifan Lokal) 

1. Pengertian Local Wisdom (Kearifan Lokal) 

Kearifan lokal berasal dari dua kata yaitu Kearifan (wisdown),dan lokal 

(lokal). secara umum maka lokal wisdown Kearifan lokal dapat dipahami 

sebagai gagasan – gagasan setempat(lokal) yang bersifat bijksana, penuh 

kearifan, bernilai baik, yang tertananam dan diikuti oleh masyarakatnya. 

Selanjutnya menurut pendapat Soebadio dalam Luciani bahwa ―kearifan lokal 

merupakan suatu   identitas   yang telah menjadi ciri khas atau kepribadian 

bangsa agar mampu memanfaatkan budaya dari luar sebagai memperkaya 

pengetahuan dan mengasah keterampilan‖.
17

 

Kearifan lokal merupakan identitas yang sangat menentukan harkat 

martabat manusia dalam komonikasinya, mendefenisikan Kearifan lokal 

sebagai kebenaran yang mentradisi dalam suatu daerah. kearifan lokal atau 

sering disebut local Widows sebagai usaha manusia dengan menggunakan 

akal budinya untuk bertindak dan bersikap terhadap suatu objek atau 

peristiwa terjadi dalam ruang tertentu. Dengan melihat kearifan lokal sebagai 

bentuk kebudayaan, maka ia akan mengalami reinforcement secara terus 

menerus sehinnga menjadi yang lebih baik. kerarifan lokal adalah manifase 

                                                 
17

 Sulpi Affandy, Penanaman Nilai Nilai Kearifan Lokal Dalam Meningkatkan 

Perilaku Keberagaman, (Bandung: Atthulab, Vol 02. No 02,2017)hal. 196 



 

 

 

 

 

24 

kebudayaan yang terjadi dengan penguatan sekaligus dapat menunjukan 

sebagai suatu bentuk humanisasi manusia dalam melaui kebudayaan.
18

 

Kearifan lokal sangat banyak fungsinya, seperti yang dituliskan bahwa 

fungsi kearifan lokal adalah (1) konsevasi dan pelestarian sumber daya 

alam;(2) pengembangan sumber daya manusia;(3) pengembangan sumber 

daya manusia;(4) pengembangan kebudayaan dan ilmu pengetahuan;(4) 

petuah, kepercayaan, sastra dan pantangan;(5) bermakna sosial missalnya 

upacara intgrasi komunal /kerabat;(6) bermakna etika dan moral;(7) 

bermakna politik misalnya upacara ngangkuk merana dan kekuasaan patron 

client. Adapun ciri-ciri kearifan lokal menurut Ayat Rohaedi adalah ―mampu 

bertahan terhadap budaya luar, memiliki kemampuan mengakomodasi unsur-

unsur budaya luar kedalam budaya asli, mmpunyai kemampuan 

mengendalikan dan mampu memberi arah pada perkembangan budaya. 

Kearifan lokal juga berfungsi sebagai tatanan masyarakat dalam 

menjaga hubungan yang harmonis dilingkungan sekitarnya, identitas suatu 

daerah, sebagai tempat tinggal atau rumah, juga untuk membentuk karakter di 

masyarakat fungsi kearifan lokal ini menegaskan pentingnya pendekatan yang 

berbasis pada nilai-nilai kearifan lokal.
19

 

Kearifan lokal merupakan nilai budaya yang positif, tetapi perlu 

dipahami juga nilai budaya yang positif pada kelompok masyarakat dahulu 

                                                 
18

 Sabalius Uhai,Firman Sinaga, Kearifan LoKutau Dalam Perayaan Tolak Bala Untuk 

Menangkal , Dampak Covid19, (Denpasar: Universitas M wati,2017) Hal.117 
19

 Sartini, Fungsi kearifan lokal (Universitas sliwangi: Nafiatul Hikmah 2018) Hal.22-

23 



 

 

 

 

 

25 

belum semuanya yang positif bagi kelompok masyarakat pada masa sekarang 

dengan kemudian kearifan lokal kearifan lokal dapat dijadikan sebagai 

sumber dari nilai budaya yang masih tetap dapat ditemukan atau relavan 

dengan kehidupan pada masa sekarang ini. Pada umumnya kearifan lokal 

dapat diwujudkan secara unik oleh suatu kelompok masyarakat dalam 

lingkup sosial. Dari kelompok atau suku masyarakat yang ada di Indonesia 

memiliki kearifan lokal yang berbeda-beda sesuai dengan kultur budaya 

masing-masing. Beragam bentuk pranata sosial yang terdapat pada setiap 

kelompok masyarakat, di antaranya berupa tradisi, kepercayaan, etika, norma, 

nilai, adat istiadat yang di dalamnya terkandung nilai-nilai kearifan  lokal.
20

 

Berdasarkan uraian diatas dapat disimpulkan bahwa Kearifan lokal 

dalam kontek penelitian ini adalah sesuatu yang mengandung nilai luhur atau 

nilai kebaikan yang dapat dijadikan sebagai fungsi untuk pengatur hidup 

dalam bermasyarakat di Kecamatan Kedurang Kabupaten Bengkulu Selatan. 

Indikatornya yaitu: 

a) Mampu mempertahankan budaya adat terhadap budaya luar 

b) Memiliki kemampuan membantu unsur-unsur budaya luar 

c) Memiliki kemampuan menyatukan budaya luar kedalam negeri 

d) Mampu mengendalikan budaya asing yang masuk 

e) Memberi arah pada perkembangan budaya dimasyarakat 

                                                 
20

 Nadlir, Pembelajaran Berbasis Kearifan Lokal, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2014) 

hal.301-302 



 

 

 

 

 

26 

f) Bermakna sosial, tatanan dan interaksi dalam kehidupan masyarakat 

yang meliputi adat istiadat, kepercayaan. 

2. Nilai-Nilai Kearifan Lokal 

Kearifan lokal atau local wisdown merupakan suatu kekayaan lokal 

yang berkaitan dengan pandangan hidup (way ofife) yang 

mengkomondasikan kebijakan berdasarkan tradisi yang berlaku pada suatu 

daerah, sehingga kearifan lokal tidak hanya berupa nilai-nilai dan norma saja, 

melainkan juga segala unsur gagasan, termasuk yang berimplikasi pada 

teknologi, penanganan kesehatan, pembangunan dan estetika. dengan 

pengertian tersebut maka yang termasuk sebagai penjabarab kearifan lokal 

disamping peribahasa dan segala ungkapan kebahasan yang lain juga berbagi 

pola tindakan dan hasil budaya materialnya.
21

 

Kearifan lokal juga dapat defenisikan sebagai nilai budaya lokal yang 

dapat dimamfaatkan untuk mengatur tantanan kehidupan masyarakat secara 

arif /bijaksana. jadi dapat dikatakan bahwa kearifan lokal sebagai keunggulan 

budaya masyarakat setempat berkaitan dengan kondisi geografi dalam arti 

luas.kearaifan lokal merupakan prudok budaya masa lalu yang patut secara 

terus menerus dijadikan pegangan hidup meskipun bernilai lokal tetapi nilai 

yang terkandung didalamnya dianggap sangat universal. kearifan lokal 

merupakan pengetahuan yang ekplisit yang muncul dari prieode panjang yang 

berevolusi bersama-sama. proses revolusi yang begitu panjang dan melekat 

                                                 
21

 Zuhadan Kun Prasetyo, Pembelajaran Sains Berbasis Kearifan Lokal, (Surakarta: 

2008) hal.3 



 

 

 

 

 

27 

masyarakat dan dapat dijadikan kearifan masyarakat untuk hidup bersama 

secara tingkah laku seseorang, tetapi lebih jauh, yaitu mampu 

mendeminasikan kehidupan masyrakat yang penuh kedabaan.
22

 

Secara Substansial, kearifan lokal nilai-nilai yang berlaku dalam suatu 

masyarakat Nilai-nilai yang diyakini kebenarannya dan menjadi acuan dalam 

bertingkah laku sehari-hari masyakarat setempat, Oleh karna itu, sangat 

beralasan jika dikatakan kearifan lokal merupakan etentitas yang menentukan 

harkat dan martabat manusia dalam komonitasnya. hal itu berarti kearifan 

lokal yang didalamnya berisi unsur kecerdasan kreativitas dan pengetahuan 

lokal dari para elit dan masyarakat yang menentukan dalam pembangunan 

peradaban masyarakat.
23

 

Kearifan lokal biasanya tercermin dalam kebiasaan –kebiasaan hidup 

masyarakat yang telah berlangsung lama, keberlangsungan kearifan lokal 

akan tercermin dalam nilai-nilai yang berlaku dalam kelompok masyarakat 

tertentu. Nilai- nilai itu menjadi pegangan yang dapat diamati melalui sikap 

dan perilaku meraka sehari-hari, Nilai-nilai itu menjadi pegangan kelompok 

masyarakat tertentu biasanya yang menjadi bagian hidup tak terpisahkan yang 

dapat diamati melalui sikap dan perilaku mereka sehai-hari, Bahwa didalam 

Budaya terdapat nilai-nilai luhur yang ada pada Kearifan lokal. 

                                                 
22

 Hermanto Suaib, Nilai Nilai Kearifan Lokal dan Modal Sosial Dalam 
pemberdayaan Masyarakat (Malang: FISIP Unmer 2017)hal.6-7 

23
 Sugiyarto, Rabith Jihan Amaruli, Pengembangan Pariwasata Berbasis Budaya dan 

Kearifan Lokal, (Semarang: 2018) hal.46 



 

 

 

 

 

28 

Beberapa nilai dan bentuk kearifan lokal termasuk hukum adat, nilai-

nilai budaya dan kepercayaannya yang ada sebagian bahkan sangat relavan 

untuk diaplikasikan ke dalam prosesi atau kaidah perencanaan dan 

pembangunan wilayah atau kawasan.seperti yang terdapat pada masyarakat 

adat yang ditetapkan untuk aktivitas tertentu. Bentuk kearifan lokal yang 

terwujud nyata meliputi berbagai aspek seperti sistem nilai ,tata cara, 

ketentuan khusus yangdituangkan kedalam bentuk catatan tertulis seperti 

yang ditemui. Dalam upaya menjaga dan melestarikan nilai –nilai kearifan 

lokal penekanan yang harus dilakukan terhadap pelestarian nilai-nilai kearifan 

lokal yaitu dengan menjadikan norma adat dan tradisi budaya sebagai muatan 

dalam peraturan undang-undang. 
24

 

Berdasarkan uraian diatas dapat disimpulkan bahwa dalam kontek 

penelitian ini nilai kearifan lokal adalah bagian dari budaya suatu masyarakat 

yang tidak dapat dipisahkan dari bahasa masyarakat itu sendiri, yang sudah 

diwariskan secara turun menurun dari satu genarasi kegenarasi. Indikatornya 

yaitu: 

 Nilai Religius 

 Nilai estetika 

 Nilai gontong royong 

 Nilai moral 

 Nilai toleransi 

                                                 
24

 Sulpi Affandy, Penanaman Nilai-Nilai Kearifan Loka Dalam Meningkatkan 

Perilaku Keberagaman Peserta Didik, (Bandung: Atthulab, Vol. 02. No. 02. 2017) hal.201-

225 



 

 

 

 

 

29 

 

3. Pendidikan Local Wisdom 

Kearifan lokal atau ―local genius‖ merupakan istilah yang 

diperkenalkan oleh Wales dalam Ayatrohaedi yaitu ―the sum of the cultural 

characteristics which the vast majority of a people have in common as a 

result of their experiences in early life‖.
25

 Tesaurus Indonesia menempatkan 

kata kearifan sejajar dengan kebajikan, kebijakan, kebijaksanaan dan 

kecendekiaan. Sedang kata arif memiliki kesetaraan makna dengan: akil, 

bajik, bakir, bestari, bijak, bijaksana, cendekia, cerdas, cerdik, cergas, 

mahardika, pandai, pintar, dan terpelajar.
26

  

Kearifan lokal dalam bahasa asing sering dikonsepsikan sebagai 

kebijakan setempat (local wisdom), pengetahuan setempat (local knowledge) 

atau kecerdasan setempat (local genious). Menurut Rahyono, kearifan lokal 

merupakan kecerdasan manusia yang dimiliki oleh kelompok etnis tertentu 

yang diperoleh melalui pengalaman masyarakat.
27

 Artinya, kearifan lokal 

adalah hasil dari masyarakat tertentu melalui pengalaman mereka dan belum 

tentu dialami oleh masyarakat yang lain. Nilai-nilai tersebut akan melekat 

sangat kuat pada masyarakat tertentu dan nilai itu sudah melalui perjalanan 

waktu yang panjang, sepanjang keberadaan masyarakat tersebut. Ilmuwan 

antropologi, seperti Koentjaraningrat, Spradley, Taylor, dan Suparlan, telah 

                                                 
25

 Ayatrohaedi, 1986, Kepribadian Budaya Bangsa (Local Genius), (Jakarta: Pustaka 

Pelajar), hal. 30 
26

 Dendy Sugono dan Meity Takdir Qudaratillah, 2008, Tesaurus Bahasa Indonesia, 

(Jakarta: Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional), h. 23 
27

 Rahyono, FX 2009, Kearifan Budaya dalam Kata, (Jakarta: Wedatama 

Widyasastra) h. 11 



 

 

 

 

 

30 

mengkategorisasikan kebudayaan manusia yang menjadi wadah kearifan 

lokal itu kepada idea, aktifitas sosial, artifak.
28

  

Kebudayaan merupakan keseluruhan pengetahuan yang dimiliki oleh 

sekelompok manusia dan dijadikan sebagai pedoman hidup untuk 

menginterpretasikan lingkungannya dalam bentuk tindakan-tindakannya 

sehari-hari. Abubakar mengartikan kearifan lokal sebagai kebijakan yang 

bersandar pada filosofi, nilai-nilai, etika, dan perilaku yang melembaga secara 

tradisional untuk mengelola sumber daya (alam, manusia, dan budaya) secara 

berkelanjutan.
29

 Kearifan lokal sebagai kebenaran yang mentradisi atau ajeg 

merupakan perpaduan nilai-nilai suci firman Tuhan dan nilai turuntemurun 

yang dikembangkan komunitas tertentu. Sternberg dalam Shavinina dan 

Ferrari, seseorang dinilai arif apabila dapat mengakumulasi dan 

mengkolaborasikan antara konteks dan nilai-nilai yang melingkupinya, serta 

dapat mewujudkan pola hidup yang seimbang, tidak mungkin seseorang 

dipandang bijak apabila sikap dan tindakannya berlawanan dengan nilai yang 

berlaku.
30

  

Sibarani menyimpulkan bahwa kearifan lokal adalah pengetahuan asli 

(indigineous knowledge) atau kecerdasan lokal (local genius) suatu 

masyarakat yang berasal dari nilai luhur tradisi budaya untuk mengatur 

                                                 
28

 Koentjaraningrat 2009, Pengantar Ilmu Antropologi, (Jakarta: Aksara Baru), h. 112 
29

 Abubakar, Mustafa 2010, Membangun Semangat Nasionalisme dengan Bingkai 

Kearifan Lokal Rakyat Aceh Tinjauan Ketahanan Pangan [Online], Tersedia: 

www.setneg.go.id, [12 Desember 2022] h. 172&180  
30

 Sternberg, Robert J, Wisdom and Giftedness dalam Shavinina, Larisa V, Ferrari, 

Michel. Ed 2004, Beyond Knowledge Extra Cognitive Aspects of Developing High Ability, 

(New Jersey: Lawrence-Erlbaum). 



 

 

 

 

 

31 

tatanan kehidupan masyarakat dalam rangka mencapai kemajuan komunitas 

baik dalam penciptaan kedamaian maupun peningkatan kesejahteraan 

masyarakat. Kearifan lokal itu mungkin berupa pengetahuan lokal, 

keterampilan lokal, kecerdasan lokal, sumber daya lokal, proses sosial lokal, 

norma-etika lokal, dan adat-istiadat lokal.
31

 

B. Prinsip Dasar Pendidikan Agama Islam 

Al-Qur‘an sebagai pedoman pertama dan utama bagi ummat Islam 

tidak ada perdebatan mengenai pemahaman tentang itu. Al-Qur‘an dipercayai 

sebagai pedoman pemahaman tentang konsep dan ajaran agama Islam melalui 

pemahaman ayat secara holistik, yang didukung dengan hadits-hadits 

Rasulullah. Al-Qur‘an diturunkan Allah melalui malaikat Jibril dengan cara 

berangsur-angsur sesuai dengan peristiwa dan atau perintah tentang ajaran 

agama kepada Nabi Muhammad dengan berbahasa Arab agar mudah 

dipahami oleh ―orang Arab.‖ Untuk memahami pesan pesan Allah di dalam 

Al-Qur‘an maka dibutuhkan timbal balik antara Al-Qur‘an dengan manusia 

masing masing melakukan aksi dan disambut dengan reaksi oleh mitra 

interaksinya. 

Al-Qur‘an mempunyai kompleksitas kandungan ilmu pengetahuan 

yang luas. Hal ini yang mendorong banyaknya cendekiawan Muslim dan non-

Muslim untuk selalu meneliti dan mengembangkan kandungan Al-Qur‘an 

                                                 
31

 Sibarani, R  2013, Pembentukan Karakter Berbasis Kearifan Lokal , [Online], 

Tersedia: http://www.museum.pusaka-nias.org/2013/02/pembentukan-karakter-berbasis-

kearifan.html, [12 Oktober 2022] 



 

 

 

 

 

32 

dengan bermacam-macam disiplin ilmu pengetahuan (politik, ekonomi, 

kesehatan, sosial-budaya dan sebagainya).
32

 

Dengan demikian, Al-Qur‘an saat itu terinternalisasi pada diri Nabi 

Muhammad SAW. yang selalu aktif mempersiapkan diri membuka kaca mata 

analisis sosial dalam merespons realitas sosial-budaya serta ekonomi dan 

politik yang dihadapi masyarakat saat itu. Wahyu yang turun di masa-masa 

awal kerasulannya, misalnya, sangat lekat dengan kritik etik sosial—kritik 

atas orang yang mengakumulasi kekayaan dengan tanpa batas, sebagai mana 

firman Allah SWT, yang berbunyi : 

ثمَُّ كَلََّّ سَوْفَ ) ٣(ۙ  كَلََّّ سَوْفَ تَ عْلَمُوْنَ )٢  (ۙ  حَتّٰى زُرْتمُُ الْمَقَابِرَ ) ١ (ۙ  الَْهٰىكُمُ التَّكَاثُ رُ 

ثمَُّ لتََ رَوُن َّهَا عَيْنَ ) ٦ (ۙ  لتََ رَوُنَّ الْجَحِيْمَ )٥ (ۙ  كَلََّّ لَوْ تَ عْلَمُوْنَ عِلْمَ الْيَقِيْنِ )٤ (عْلَمُوْنَ ت َ 

ذٍ عَنِ النَّعِيْمِ ) ٧ (ۙ  الْيَقِيْنِ   )٨( ࣖثمَُّ لتَُسْ  لَُنَّ يَ وْمَىِٕ

Qs. Al-Takâtsur: 1-8) 

Dengan demikian, artinya bahwa Al-Qur‘an yang diwahyukan 

kepadanya tidak lahir dari ruang hampa yang kedap dari problem sosial-

budaya serta ekonomi dan politik yang melilit masyarakat saat itu. Sebagai 

makhluk Tuhan manusia memiliki kewajiban untuk mengabdi kepada Tuhan, 

dan dan patuh beribadah kepadaNya. Sebagai makhluk individu manusia 

harus memenuhi kebutuhan pribadinya seperti sandang, papan dan lain-lain, 

                                                 
32

 Ali Hasan Al Aridh 1992, Sejarah dan Metodologi Tafsîr (Jakarta: Rajawali Pers), 

hal. 34-36. 



 

 

 

 

 

33 

dan sebagai makhluk sosial budaya manusia harus hidup berdampingan 

dengan orang lain dalam kehidupan yang selaras dan saling membantu. 

Berikut dikemukakan beberapa contoh sosio-kultural yang melatar 

menjadi latar belakang Rasulullah saw. menguraikan hadisnya :a.Perintah 

Mandi di Hari Jum‘at Sebelum Mendatangi Tempat Ṣalat :‖Telah  

menceritakan  kepada  kami  'Abdullāh  bin  Yūsuf  berkata,  telah  

mengabarkan  kepada kami  Malik  dari  Nafi'  dari  'Abdullāh  bin  'Umar  

raḍiallahu  'anhu,  bahwa  Rasulullah ṣallallahu  'alaihi  wasallam bersabda:   

"Jika  salah  seorang  dari kalian  mendatangi  shalat jum'at hendaklah 

ia mandi terlebih dahulu‖. Dalam  kasus  ini  Rasulullah  saw  menghimbau  

kepada  para  sahabatnya  untuk melakukan   mandi   sebelum   mendatangi   

masjid   untuk   shalat Jum‘at.  Sebab dikeluarkannya hadis ini adalah latar 

belakang sahabat pada masa awal Islam masih sangat  terkebelakang  dalam  

ekonomi  sehingga  par  sahabat  menjadi  pekerja  kebun dan mengenakan 

pakaian tebal yang terbuat dari kain wol.  Pada hari Jum‘at para sahabat  

biasanya  bekerja  hingga  waktu  mendekati shalat Jum‘at.  Mereka  (para 

sahabat) tidak lagi mandi saat akan melaksanakan shalat Jum‘at sehingga 

pada saat rasulullah   saw   membacakan   khutbahnya,   bau   tak   sedap   

bercampur   keringat memenuhi  ruangan  masjid  sehingga  mengganggu  

kekhusyukan  jemaah  lainnya. Maka  Rasulullah  kemudian  mengeluarkan  

hadis  ini  dengan  meminta  mereka  (para sahabat)  untuk  mandi  dulu  



 

 

 

 

 

34 

sebelum  melaksanakan  ibadah  shalat.
33

 Konteks  shalat Jum‘at pada hadis 

ini tidak berlaku bagi mereka memiliki aroma    harum  dan  tidak 

mengganggu jamaah lainnya. 

1. Pengertian Pendidikan Agama Islam 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, bahwa pembinaan berarti 

usaha, tindakan dan kegiatan yang diadakan secara berdaya guna dan berhasil 

guna untuk memperoleh hasil yang lebih baik.
34

 Sebelum penulis 

menguraikan tentang pengertian pendidikan agama Islam, perlu kiranya 

penulis mengemukakan terlebih dahulu tentang pengertian pendidikan secara 

umum. Pendidikan secara etimologi berasal dari bahasa Yunani yang terdiri 

dari kata ―Pais‖ artinya seseorang, dan ―again‖ yang berarti membiming. Jadi 

pendidikan (paedagogie) artinya bimbingan yang diberikan pada seseoang.  

Sedangkan secara umum pendidikan merupakan bimbingan secara 

sadar oleh pendidikan terhadap perkembangan jasmani dan rohani peserta 

didik menuju terbentuknya kepribadian yang baik. Oleh karena itu, 

pendidikan dipandang sebagai salah satu aspek yang memiliki peranan pokok 

dalam membentuk generasi muda agar memiliki kepribadian yang lebih baik.  

Pendidikan menurut Oemar Hamalik adalah suatu proses dalam rangka 

mempengaruhi siswa agar dapat menyesuaikan diri sebaik mungkin terhadap 

lingkungan dan dengan demikian akan menimbulkan perubahan dalam 

                                                 
33

 M. Syuhudi Ismail 1994, Hadis Nabi Menurut Pembela, Pengingkar dan 

Pemalsunya (Jakarta: Gema Insani Press), h. 59. 
34

 Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar bahasa Indonesia, 

(Jakarta: Balai Pustaka, 1990, h.37. 



 

 

 

 

 

35 

dirinya yang memungkinkannya untuk berfungsi secara kuat dalam 

kehidupan masyarakat.
35

 

Sementara itu, dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional 

Nomor 20 Tahun 2003 tentang pendidikan dinyatakan bahwa pendidikan 

adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan 

proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi 

dirinya untuk memiliki kekuatan keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, 

kecerdasan, akhlak mulia serta keterampilan yang diperlukan dirinya, 

masyarakat, bangsa dan Negara.
36

 

Ada beberapa pendapat yang mendefinikan tentang pengertian 

Pendidikan Agama Islam. Menurut Zakiyah Darajat Pendidikan Agama Islam 

adalah suatu usaha untuk membina dan mengasuh peserta didik agar 

senantiasa dapat memahami ajaran Islam secara menyeluruh. Lalu 

menghayati tujuan, yang pada akhirnya dapat mengamalkan serta menjadikan 

Islam sebagai pendangan hidup.
37

 

Sedangkan menurut Abdul Majid dalam buku Pendidikan Agama Islam 

adalah usaha sadar yang dilakukan dalam rangka mempersiapkan siswa untuk 

meyakini, memahami dan mengamalkan ajaran Islam melalui bimbingan, 

pengajaran yang ditentukan untuk mencapai tujuan yang telah ditetapkan.
38

 

                                                 
35

 Oemar Hamalik, Proses Belajar Mengajar, (Jakarta: Bumi Aksara, 2001), h. 43 
36

 Undang-Undang tentang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 Tahun 2003 Bab I 

Pasal I 
37

 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1987), h. 87 
38

 Abdul Majid, Dian Andayani, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi, 

(Bandung: PT Remaja Rosda Karya, 2004), h.130. 



 

 

 

 

 

36 

Berdasarkan uraian pengertian yang telah peneliti paparkan dapat ditarik 

kesimpulan bahwa Pendidikan Agama Islam adalah pendidikan dengan 

melalui ajaran-ajaran agama Islam, yaitu berupa bimbingan, dan asuhan 

terhadap siswa agar nantinya setelah selesai dari pendidikan siswa dapat 

memahami, menghayati dan mengamalkan ajaran-ajaran agama Islam yang 

telah diyakininya secara menyeluruh. Serta mampu menjadikan ajaran agama 

Islam itu sebagai suatu pandangan hidup demi keselamatan dan kesejahteraan 

hidup di dunia dan di akhirat. 

Pendidikan agama Islam pada lembaga pendidikan umum adalah 

sekolah-sekolah yang bernaung di bawah Departemen Pendidikan dan 

kebudayaan yang di dalam struktur programnya menempatkan pendidikan 

agama sebagai sebuah bidang studi. 

a. Pendidikan Agama Islam Menurut Ahli 

Di dalam UUSPN No. 2/1989 pasal 39 ayat (2) ditegaskan 

bahwa isi kurikulum setiap jenis, jalur, dan jenjang pendidikan wajib 

membuat antara lain pendidikan agama. Dan dalam penjelasannya 

dinyatakan bahwa pendidikan agama merupakan usaha memperkuat 

iman dan ketakwaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa sesuai dengan 

agama yang dianut oleh peserta didik yang bersangkutan dengan 

memperhatikan tuntutan untuk menghormati agama lain dalam 



 

 

 

 

 

37 

hubungan kerukunan antar umat beragama dalam masyarakat untuk 

mewujudkan persatuan nasional.
39

 

Di dalam GBPP PAI di sekolah umum, dijelaskan bahwa 

pendidikan agama Islam adalah usaha sadar untuk menyiapkan siswa 

dalam meyakini, memahami, menghayati, dan mengamalkan agama 

Islam melalui kegiatan bimbingan, pengajaran, dan latihan dengan 

memperhatikan tuntutan untuk menghormati agama lain dalam 

hubungan kerukunan antar umat beragama dalam masyarakat untuk 

mewujudkan persatuan nasional.
40

 

Pendidikan agama Islam merupakan sebutan yang diberikan 

pada salah satu subyek pelajaran yang harus dipelajari oleh siswa 

muslim dalam menyelesaikan pendidikannya pada tingkat tetentu.
41

 Ia 

merupakan bagian yang tak terpisahkan dari kurikulum sekolah 

sehingga merupakan alat untuk mencapai salah satu aspek tujuan 

sekolah yang bersangkutan. 

Usaha pembelajaran pendidikan agama Islam di sekolah 

diharapkan agar mampu membentuk kesalehan pribadi dan sekaligus 

kesalehan sosial sehingga pendidikan agama terhindar dari sikap: 

1) Menumbuhkan semangat fanatisme. 

                                                 
39

 Muhaimin, et.al., Paradigma Pendidikan Islam “Upaya Mengefektifkan Pendidikan 

Agama Islam di Sekolah”.(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2004), hal. 75 
40

 Ibid, hal. 75-76 
41

 Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo, Metodologi Pengajaran Agama, (Semarang: 

Pustaka Pelajar, 2004), hal. 4 



 

 

 

 

 

38 

2) Menumbuhkan sikap intoleran di kalangan peserta didik dan 

masyarakat Indonesia. 

3) Memperlemah kerukunan hidup beragama serta persatuan dan 

kesatuan nasional. 

Berdasarkan dari definisi tersebut dapat diambil pengertian 

bahwa pendidikan agama Islam adalah usaha sadar untuk menyiapkan 

siswa dalam meyakini, memahami dan mengamalkan ajaran Islam 

melalui kegiatan bimbingan pengajaran sebagai pandangan hidup 

sehingga dapat mendatangkan keselamatan dunia dan akhirat. 

b. Faktor-faktor Pendidikan Agama Islam 

Dalam melaksanakan pendidikan agama Islam, perlu 

diperhatikan adanya faktor-faktor pendidikan yang ikut menentukan 

keberhasilan agama tersebut. 

1) Faktor Peserta Didik 

Faktor peserta didik adalah merupakan faktor pendidikan 

yang paling penting, karena tanpa adanya anak didik maka 

pendidikan tentu tidak akan berlangsung. 

Peserta didik merupakan “raw material” (bahan mentah) 

didalam proses transformasi yang disebut pendidikan.
42

 Oleh 

karena itu faktor peserta didik tidak dapat digantikan oleh faktor 

lain. 

                                                 
42

 Ramayulis, Metodologi Pengajaran Agama Islam. (Jakarta: Kalam Mulia, 2001), 

hal. 29 



 

 

 

 

 

39 

Disisi lain anak didik merupakan setiap orang yang 

menerima pengaruh dari seseorang atau sekelompok orang yang 

menjalankan kegiatan pendidikan. Ia dijadikan sebagai pokok 

persoalan dalam semua gerak kegiatan pendidikan dan pengajaran. 

Sebagai pokok persoalan, anak didik memiliki kedudukan yang 

menempati posisi yang menentukan dalam sebuah interaksi. Jadi, 

anak didik adalah ―kunci‖ yang menentukan untuk terjadinya 

interaksi edukatif.
43

  

Beberapa hal yang perlu dipahami mengenai karakteristik 

peserta didik adalah : 

a. Peserta didik bukan miniatur orang dewasa, ia mempunyai 

dunia sendiri. 

b. Peserta didik memiliki kebutuhan dan menuntut untuk 

pemenuhan kebutuhan itu semaksimal mungkin. 

c. Peserta didik memiliki perbedaan antara individu dan individu 

yang lain, baik perbedaan yang disebabkan dari faktor 

endogen (fitrah) maupun eksogen (lingkungan). 

d. Peserta didik dipandang sebagai kesatuan sistem manusia. 

e. Peserta didik merupakan subyek dan obyek sekaligus dalam 

pendidikan yang dimungkinkan dapat aktif, kreatif serta 

produktif. 

                                                 
43

 Syaiful Bahri Djamarah, Guru dan Anak Didik Dalam Interaksi Edukatif. (Jakarta: 

Rineka Cipta, 2000), hal. 51 



 

 

 

 

 

40 

f. Peserta didik mengikuti periode-periode perkembangan 

tertentu dan mempunyai pola perkembangan serta tempo dan 

iramanya.
44

 

2) Faktor Pendidik 

Salah satu unsur penting dari proses kependidikan adalah 

pendidik. Secara umum, pendidik adalah orang yang memiliki 

tanggung jawab untuk mendidik. Sementara secara khusus, 

pendidik dalam perspektif pendidikan Islam adalah orang-orang 

yang bertanggung jawab terhadap perkembangan peserta didik 

dengan mengupayakan perkembangan seluruh potensi peserta 

didik, baik potensi afektif, kognitif maupun psikomotor sesuai 

dengan nilai-nilai Islam.
45

 

Dalam standar nasional pendidikan (SNP) pasal 28, 

dikemukakan bahwa: ―Pendidik harus memiliki kualitas akademik 

dan kompetensi sebagai agen pembelajaran, sehat jasmani dan 

rohani, serta memiliki kemampuan untuk mewujudkan tujuan 

pendidikan nasional.
46

 

Pendidik tidak sama dengan pengajar. Prestasi yang 

tertinggi yang dicapai oleh seorang pengajar apabila ia berhasil 

membuat pelajar memahami dan menguasai materi yang diajarkan 

                                                 
44

 M. Muntahibun Nafis, Diktat Ilmu Pendidikan Islam Jilid I, (Tulungagung: STAIN, 

2006), hal. 61-62 
45

 Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam. (Jakarta: Ciputat Pers, 2002), hal. 41 
46

 Enco Mulyasa, Standar Kompetensi dan Sertifikasi Guru. (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2007), hal. 53 



 

 

 

 

 

41 

kepadanya. Tetapi seorang pendidik bukan hanya bertanggung 

jawab menyampaikan materi pengajaran kepada murid tetapi juga 

membentuk kepribadian seorang anak didik bernilai tinggi.
47

 

Dalam pendidikan Islam tidak hanya menyiapkan seorang 

anak didik memainkan perannya sebagai individu dan anggota 

masyarakat saja, tetapi juga membina sikapnya terhadap agama, 

tekun beribadat, memenuhi peraturan agama, serta menghayati dan 

mengamalkan nilai luhur agama dalam kehidupan sehari-hari. 

Agar fungsi tersebut dapat terlaksana dengan baik, seorang 

pendidik harus memenuhi persyaratan sebagai berikut : 

a. Cakap dan berkepribadian 

b. Ikhlas 

c. Berkepribadian 

d. Taqwa 

e. Memiliki kompetensi keguruan
48

  

3) Faktor Tujuan Pendidikan 

Tujuan pendidikan adalah suatu faktor yang sangat penting 

di dalam pendidikan, karena tujuan merupakan arah yang hendak 

dicapai atau yang hendak dituju oleh pendidikan. Demikian halnya 

dengan pendidikan agama, maka tujuan pendidikan agama itu 

                                                 
47

 Ramayulis, Metodologi Pengajaran…, hal. 19 
48

 Ibid, hal. 20-23 



 

 

 

 

 

42 

adalah tujuan yang ingin dicapai oleh pendidikan agama dalam 

kegiatan atau pelaksanaan pendidikan agama.  

4) Faktor Alat Pendidikan 

Yang dimaksud dengan alat pendidikan disini ialah segala 

sesuatu yang digunakan dalam usaha untuk mencapai tujuan 

pendidikan. Sedangkan yang dimaksud dengan alat pendidikan 

adalah segala sesuatu yang dipergunakan dalam mencapai tujuan 

pendidikan agama.  

5) Faktor Lingkungan 

Lingkungan mempunyai peranan yang sangat penting 

terhadap berhasil tidaknya pendidikan agama. Karena 

perkembangan jiwa peserta didik itu sangat dipengaruhi oleh 

keadaan lingkungannya. 

Lingkungan ialah segala sesuatu yang tampak dan terdapat 

di dalam alam kehidupan yang senantiasa berkembang. Ia adalah 

seluruh yang ada, baik manusia maupun benda buatan manusia, 

atau alam yang bergerak atau tidak bergerak, kejadian-kejadian 

atau hal-hal yang mempunyai hubungan dengan seseorang.
49

 

Perkembangan dan kematangan jiwa seorang anak 

dipengaruhi oleh faktor pembawaan dan lingkungan. Lingkungan 

dapat dijadikan tempat untuk kematangan jiwa seseorang. Dengan 

                                                 
49

 Munardji, Ilmu Pendidikan…, hal. 114. 



 

 

 

 

 

43 

demikian, baik tidaknya sikap seseorang ditentukan oleh dua 

faktor tersebut.
50

 

Dengan demikian dapat diambil suatu kesimpulan, bahwa 

lingkungan hidup anak itu akan memberikan pengaruh yang besar 

terhadap pembentukan akhlak dan pembentukan pribadinya. 

c. Tujuan Pendidikan Agama Islam 

Tujuan adalah merupakan arah yang hendak dituju dari suatu 

usaha dan  kegiatan. Pada umumnya suatu usaha akan berakhir bila 

tujuan telah tercapai. Dengan demikian tujuan berfungsi untuk 

mengarahkan, mengontrol dan memudahkan evaluasi duatu aktifitas. 

Karena itu tujuan suatu aktifitas haruslah dirumuskan dengan terus 

dan jelas. 

Menurut hasil Konggres Pendidikan Islam sedunia tahun 1980 

di Islamabad, menyebutkan bahwa pendidikan Islam haruslah 

bertujuan mencapai pertumbuhan kepribadian manusia yang 

menyeluruh, secara seimbang melalui latihan jiwa, intelek, diri 

manusia yang rasional, perasaan dan indera.
51

 

Tujuan pendidikan Islam adalah sesuatu yang diharapkan 

setelah proses pendidikan berakhir.
52

 Dapat dikatakan pula tujuan 

pendidikan Islam adalah menanamkan taqwa dan akhlak serta 

                                                 
50

 Syaiful Bahri Djamarah, Guru dan Anak…, hal 54. 
51

 Munardji, Ilmu Pendidikan…, hal. 54 
52

 Armai Arief, Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam. (Jakarta: Ciputat 

Pers, 2002), hal. 27 



 

 

 

 

 

44 

menegakkan kebenaran dalam rangka membentuk manusia yang 

pribadi dan berbudi luhur menurut ajaran Islam.
53

 

Banyak sekali konsep dan teori tujuan pendidikan Islam yang 

telah dikemukakan diatas, baik pada jaman klasik, pertengahan 

maupun dewasa ini. Namun dapat dipahami, bahwa beragamnya 

konsep dan teori tujuan pendidikan Islam tersebut merupakan bukti 

bahwa adanya usaha dari para intelektual muslim dan masyarakat 

muslim umumnya untuk menciptakan suatu sistem pendidikan yang 

baik bagi masyarakatnya. 

Dari rumusan tujuan-tujuan pendidikan agama Islam diatas, 

dapat penulis simpulkan bahwa inti dari tujuan pendidikan Islam 

terfokus kepada : 

a. Terbentuknya kesadaran terhadap hakikat dirinya sebagai manusia 

hamba Allah yang diwajibkan menyembah kepadaNya. 

b. Terbentuknya kesadaran akan fungsi dan tugasnya sebagai 

khalifah Allah dimuka bumi dan selanjutnya dapat ia wujudkan 

dalam kehidupannya sehari-hari. 

Jadi jelaslah membicarakan masalah tujuan pendidikan, 

khususnya Islam tidak terlepas dari masalah nilai-nilai ajaran agama 

Islam itu sendiri, oleh karena itu realisasi nilai-nilai itulah yang pada 

hakikatnya menjadi dasar dan tujuan pendidikan agama Islam. 

                                                 
53

 M. Arifin, Ilmu Pendidikan Islam “Suatu Tinjauan Teoritis dan Praktis 

Berdasarkan Pendekatan Interdisipliner”. (Jakarta: Bumi Aksara, 1991), hal. 41 



 

 

 

 

 

45 

Ruang Lingkup Pendidikan Agama Islam Siswa Sekolah Dasar 

Mata pelajaran pendidikan agama Islam berfungsi untuk 

memperkuat iman dan ketaqwaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa dan 

menghormati agama lain dalam berhubungan antar umat beragama 

dalam masyarakat untuk mewujudkan persatuan nasional. 

Pendidikan agama Islam pada jenjang pendidikan dasar 

bertujuan memberikan kemampuan dasar kepada peserta didik tentang 

agama Islam untuk mengembangkan kehidupan beragama, sehingga 

menjadi manusia muslim yang beriman dan bertaqwa kepada Allah 

SWT serta berakhlak mulia sebagai pribadi, anggota masyarakat, 

warga negara dan anggota umat manusia.
54

 

Penyelenggaraan pendidikan agama adalah tanggung jawab 

keluarga, sekolah dan masyarakat. Oleh karena itu perlu ditentukan isi 

dan bahan pelajaran yang menjadi tenggung jawab yang harus saling 

mendukung dan melengkapi. 

Ruang lingkup pendidikan agama Islam secara garis besar 

mewujudkan keserasian, keselarasan dan keseimbangan antar : 

a. Hubungan manusia dengan Allah SWT 

b. Hubungan manusia dengan dirinya sendiri 

c. Hubungan manusia dengan sesama manusia lain 

d. Hubungan manusia dengan makhluk lainnya 

                                                 
54

 Ahmad Patoni, Metodologi…, hal. 74 



 

 

 

 

 

46 

Agar kemampuan yang diharapkan itu dapat tercapai, maka pada setiap 

jenjang pendidikan diberikan penekanan, pada sekolah dasar diberikan 

kepada empat unsur pokok, yaitu: keimanan, ibadah, Al-Qur‘an dan akhlak 

2. Ruang Lingkup Pendidikan Agama Islam 

Ruang lingkup pendidikan agama Islam meliputi keserasian, 

keselarasan, dan keseimbangan antara hubungan manusia dengan Allah 

SWT, hubungan manusia dengan sesama manusia, dan ketiga hubungan 

dengan dirinya sendiri, serta hubungan manusia dengan makhluk lain dan 

lingkunnya. Sebagaimana telah diketahui inti dari ajaran agama Islam ruang 

lingkupnya meliputi keimanan (aqidah), syariah, dan akhlak. 

a. Akidah 

Akidah, dalam konteks bahasa, mengambil akarnya dari 

kata "al‘- Aqd," yang merujuk pada konsep ikatan, pemantapan, 

keyakinan, atau kepercayaan yang kokoh, dan pengikatan yang 

kuat.
55

 Dalam pengertian lain, akidah mencerminkan keyakinan dan 

penentuan. Selain itu, akidah bisa diibaratkan sebagai penyatuan dua 

utas tali dalam satu simpul, sehingga menjadi satu simpul yang tak 

terputus.
56

 Oleh karena itu, akidah dapat dijelaskan sebagai 

ketetapan hati tanpa keraguan terhadap keputusan yang diambil, baik 

yang benar maupun yang salah. 

                                                 
55

 Ibnu Manzhur, Lisan Al-Arab, Jilid IX. Beirut: Dar Al-Shadr, t.t. hlm. 311. 
56

 Muhammad Yusry, Silsilah Ilm Al-Tauhid „Inda Ahli Sunnah wa Al-Jama‟ah Al-

Mabadiu wa Al-Muqaddimat, Kairo: t.p. 2004, h. 31 



 

 

 

 

 

47 

Aqidah dalam artian bahasa mengacu pada ikatan, 

sedangkan dalam terminologi merujuk pada fondasi yang mengikat, 

yaitu keimanan. Inilah sebabnya mengapa ilmu tauhid sering disebut 

sebagai ilmu aqaid (aqidah), yang berarti ilmu yang mengikat 

keimanan. Dalam konteks ajaran Islam, seperti yang dinyatakan 

dalam Al-Qur'an dan Sunnah, aqidah merupakan ketentuan dan 

panduan untuk keyakinan. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa 

apa yang telah menjadi keyakinan yang pasti dalam hati seseorang 

adalah aqidah, baik itu benar atau pun salah.
57

 

Definisi akidah Islam adalah keyakinan yang kuat terhadap 

Allah, para Malaikat-Nya, Kitab-kitab suci-Nya, para rasul-Nya, hari 

akhirat, takdir baik dan buruk, serta semua ajaran yang terkandung 

dalam Al-Qur'an Al-Karim dan As-Sunnah Ash-Shahihah. Ini 

mencakup prinsip-prinsip agama, perintah-perintah, berita-berita, 

serta konsensus generasi Salafush Shalih (Ijma') dan ketaatan total 

kepada Allah swt. dalam segala aspek hukum, perintah, takdir, dan 

syariat, serta penundukan diri kepada Rasulullah saw dengan patuh, 

penerimaan hukumnya, dan pengikutannya.
58

 Secara terminologi, 

ada beberapa definisi yang berbeda, seperti yang dijelaskan oleh 

beberapa cendekiawan: 

                                                 
57

 Madifuk Zuhdi, Studi Islam (Jakarta: Rajawali Pers, 1988). hlm. 22 
58

 Nashirn Al-Aqli, Mabahits fi Aqidah Ahli Sunnah Wal Jamaah, h. 9-10. 



 

 

 

 

 

48 

a) Menurut Ibnu Khaldun, akidah dalam istilah adalah "ilmu yang 

berisi argumentasi rasional dalam mempertahankan keyakinan 

iman, serta berisi bantahan terhadap keyakinan sesat dan 

kelompok yang menyimpang dari ajaran Salaf dan Ahli 

Sunnah."
59

 

b) Menurut Hasan Al-Banna, "Aqa'id (bentuk jamak dari 'aqidah) 

adalah serangkaian keyakinan yang harus diyakini oleh hati, 

memberikan ketenangan jiwa, dan menjadi keyakinan yang 

bebas dari keraguan." 

c) Menurut Abu Bakar Jabir Al-Jaziry, "Akidah adalah kumpulan 

kebenaran yang dapat diterima secara umum oleh manusia 

berdasarkan akal, wahyu, dan fitrah. Keyakinan ini tertanam 

dalam hati manusia, diyakini dengan keyakinan yang kuat, dan 

menolak segala sesuatu yang bertentangan dengan kebenaran 

tersebut."
 60

 

Setiap individu memiliki naluri untuk mengakui keberadaan yang 

lebih tinggi (Tuhan), inderanya digunakan untuk mencari kebenaran, 

akalnya digunakan untuk menguji kebenaran, dan mereka memerlukan 

wahyu sebagai panduan untuk memahami dengan lebih jelas siapa Tuhan 

sebenarnya.  

                                                 
59

 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, Mesir: Maktaba Tijariyah, t. Th, h. 468. 
60

 Taufik Rahman, Tauhid Ilmu Kalam, C et. 1; Bandung: CV Pustaka Setia. 2013. h. 

12. 



 

 

 

 

 

49 

Ketika seseorang mempertimbangkan keyakinannya, ada beberapa 

tingkat yang dia alami. Pertama, ada keraguan (syak), di mana seseorang 

merasa sama kuat antara membenarkan atau menolak sesuatu. Kedua, ada 

penilaian (zhan), di mana salah satu sisi menjadi sedikit lebih kuat karena 

ada argumen yang mendukungnya. Ketiga, ada dominasi penilaian 

(ghalabutuzhan), di mana satu sisi mulai mendominasi karena memiliki 

argumen yang lebih kuat, tetapi keyakinan penuh belum tercapai. 

Keempat, ada pengetahuan (ilmu), di mana seseorang menerima sesuatu 

dengan sepenuh hati karena mereka yakin pada kebenarannya. Keyakinan 

yang telah mencapai tingkat pengetahuan seperti ini disebut sebagai 

akidah. 

Akidah harus memberikan kedamaian batin. Ini berarti bahwa 

secara nyata, seseorang mungkin pura-pura percaya pada sesuatu, tetapi 

itu tidak akan memberikan ketenangan pikiran karena mereka akan 

terpaksa bertentangan dengan keyakinan mereka saat melakukan 

tindakan yang sebaliknya. Ketika seseorang yakin pada suatu kebenaran, 

mereka harus menolak segala sesuatu yang berlawanan dengan 

kebenaran tersebut. Dengan kata lain, seseorang tidak bisa secara 

bersamaan mempercayai dua hal yang bertentangan. 

b. Syariah 

Kata syariah berasal dari bahasa arab, dari akar kata syara‟a, yang 

memiliki berbagai macam arti, antara lain: jalan, cara, dan aturan. Oleh 

para fuqaha, istilah syariah diartikan sebagai segala hukum dan aturan 



 

 

 

 

 

50 

yang ditetapkan Allah SWT bagi hamba-Nya untuk diikuti, yang 

mengatur hubungan antara manusia dengan Allah, hubungan antara 

manusia dengan manusia, dan hubungan antara manusia dengan 

lingkungan dan kehidupannya. Sedangkan Menurut Manna‘ al-Qathan, 

syariah berarti segala ketentuan Allah yang disyariatkan bagi hamba-

hamban-Nya, baik menyangkut aqidah, ibadah, akhlak maupun 

mua‘amalah. Dengan demikian, syariah merupakan suatu sistem aturan 

yang didasarkan pada ajaran Allah (Al-quran) dan rasul (sunnah)-Nya, 

yang mencakup seluruh aspek kehidupan umat manusia, baik 

menyangkut hubungan manusia dengan Allah maupun hubungan 

manusia dengan manusia dan alam lingkungannya.
61

 

Syariah yang mengatur mengenai interaksi manusia disebut fiqh 

almu‘amalah. Antara lain fiqh al-mu‘amalah mengatur mengenai 

transaksi-transaksi (jasa-jasa atau produk-produk) keuangan. Transaksi-

transaksi keuangan yang dilaksanakan berdasarkan aturanaturan syariah 

tidak hanya berupa transaksitransaksi perbankan sebagaimana dikenal 

dalam perbankan konvensional, tetapi juga transaksi yang biasanya 

dilakukan oleh lembaga-lembaga keuangan nonbank, seperti multifinance 

company, yang berupa transaksi sewa-menyewa (leasing) dan sewa-beli 

(hire purchase), juga berupa transaksitransaksi pasar uang (financial 

                                                 
61

 Fathurrahman Djamil, Hukum Ekonomi Islam, Sejarah, Teori dan Konsep, (Jakarta 

Timur: Sinar Grafika, 2015), 31-32. 



 

 

 

 

 

51 

market), pasar modal (capital market), asuransi, dan transaksitransaksi 

keuangan lainnya.
62

 

Bagi umat Islam syari‘ah adalah tugas umat manusia secara 

menyeluruh meliputi moral, teologi, etika pembinaan umat, aspirasi 

spiritual, ibadah formal dan ritual yang rinci. Syari‘ah mencakup seluruh 

aspek hukum publik dan perorangan, kesehatan bahkan kesopanan dan 

pembinaan budi. Mengingat syari‘ah merupakan pedoman dalam 

hubungannya dengan Allah, sesama, dan lingkungan hidupnya. Mahmud 

Syaltut bahwa syari‘at adalah hukum Allah atau peraturan yang 

diturunkan oleh Allah kepada manusia untuk dijadikan pedoman dalam 

hubungannya secara tiiga dimensi.
63

 

Syari‘ah merupakan hukum integral yang meliputi aspek vertikal 

dalam kaitannya dengan Tuhan, dan aspek horizontal yang berkenaan 

denga sesama dan lingkungan. H.A.R. Gibb menyatakan bahwa syari‘ah 

adalah hukum Allah yang paling efektif untuk membentuk tatanan sosial 

dari segala macam gejolak politik. Kata syari‘ah juga seperti itu, para 

ulama akhirnya menggunakan istilah Syari‘ah dengan arti selain arti 

bahasanya lalu mentradisi. Maka setiap disebut kata Syari‘ah langsung 

dipahami dengan artinya secara tradisi itu. Imam al-Qurthubi menyebut 

bahwa Syari‘ah artinya adalah agama yang ditetapkan oleh Allah 

                                                 
62

 Sutan Remy Sjahdeini, Perbankan Syariah: Produk-Produk dan Aspek-Aspek 

Hukumnya, (Jakarta: Kencana, 2014), 126. 
63

 Ali, Mohammad Daud.. Hukum Islam, Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum 

Islam din Indonesia. Cet. XVI; Jakarta: PT.Rajagrafindo Persada, 2011. 



 

 

 

 

 

52 

swt.untuk hamba-hambaNya yang terdiri dari berbagai hukum dan 

ketentuan. Hukum dan ketentuan Allah itu disebut syariat karena 

memiliki kesamaan dengan sumber air minum yang menjadi sumber 

kehidupan bagi makhluk hidup. Makanya menurut ibn-ul Manzhur 

syariat itu artinya sama dengan agama.
64

 

Dilihat dari segi ilmu hukum, syari‘at merupakan norma hukum 

dasar yang ditetapkan Allah, yang wajib diikuti oleh orang Islam 

bedasarkan iman yang berkaitan dengan akhlak, baik dlam hubungannya 

denganAllah maupun dengan sesama manusia dan benda dalam 

masyarakat. Nrma hukum dasar ini dijelaskan dan atau dirinci lebih 

lanjut oleh Nabi Muhammad saw. sebagai Rasul-Nya. Karena itu, 

syari‘at terdapat di dalam al-Qur‘an dan di dalam kitab-kitab Hadis. 

c. Akhlak 

Istilah akhlak sudah tidak jarang lagi terdengar di tengah kehidupan 

masyarakat. Mungkin hampir semua orang sudah mengetahui arti kata 

akhlak tersebut, karena perkataan akhlak selalu dikaitkan dengan tingkah 

laku manusia. Akan tetapi agar lebih meyakinkan pembaca sehingga 

mudah untuk dipahami maka kata akhlak perlu diartikan secara bahasa 

maupun istilah. Dengan demikian, pemahaman terhadap akhlak akan 

lebih jelas substansinya.  

                                                 
64

 Bak, Ahmad Ibrahim. Ilmu Ushul al-Fiqh wa Yalihi Tarikh al-Tasyri al-Islami 

alQahirah:Dar al-Ansahar, 1862. 



 

 

 

 

 

53 

Secara bahasa kata akhlak berasal dari bahasa Arab yang sudah di-

Indonesiakan. Ia merupakan akhlaaq jama‘ dari khuluqun yang berarti 

―perangai, tabiat, adat, dan sebagainya.
65

Kata akhlak ini mempunyai akar 

kata yang sama dengan kata khaliq yang bermakna pencipta dan kata 

makhluq yang artinya ciptaan, yang diciptakan, dari kata khalaqa, 

menciptakan. Dengan demikian, kata khulq dan akhlak yang mengacu 

pada makna ―penciptaan‖ segala yang ada selain Tuhan yang termasuk di 

dalamnya kejadian manusia.
66

 Sedangkan pengertian akhlak menurut 

istilah adalah kehendak jiwa manusia yang menimbulkan suatu perbuatan 

dengan mudah karena kebiasaan tanpa memerlukan pertimbangan pikiran 

terlebih dahulu.
67

 

Menurut pendapat Imam-al-Ghazali selaku pakar di bidang akhlak 

yang dikutip oleh Yunahar Ilyas yaitu: Akhlak adalah sifat yang tertanam 

dalam jiwa yang menimbulkan perbuatanperbuatan dengan gampang dan 

mudah, tanpa memerlukan pemikiran dan pertimbangan. Jika sifat itu 

melahirkan perbuatan yang baik menurut akal dan syariat, maka disebut 

akhlak yang baik, dan bila lahir darinya perbuatan yang buruk, maka 

disebut akhlak yang buruk.
68

 

Dari beberapa pengertian tersebut di atas, dapat dimengerti bahwa 

akhlak adalah tabiat atau sifat seseorang, yakni keadaan jiwa yang 

                                                 
65

 Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan Bahasa, (2005), Kamus Besar Bahasa 

Indonesi, Jakarta : Balai Pustaka, hal. 19 
66

 Aminuddin, dkk, (2006), Membangun Karakter dan Kepribadian melalui 

Pendidikan Agama Islam, Jakarta: Graha Ilmu, hal. 93 
67

 Oemar Hamalik, Kurikulum dan Pembelajaran,. hal. 57. 
68

 Yunahar Ilyas, (2006), Kuliah Akhlak, Yogyakarta: Pustaka Pelajar Offset, hal. 2 



 

 

 

 

 

54 

terlatih, sehingga dalam jiwa tersebut benar-benar telah melekat sifat-

sifat yang melahirkan perbuatan-perbuatan dengan mudah dan spontan 

tanpa dipikirkan dan diangan-angankan terlebih dahulu. Dapat dipahami 

juga bahwa akhlak itu harus tertanam kuat/tetap dalam jiwa dan 

melahirkan perbuatan yang selain benar secara akal, juga harus benar 

secara syariat Islam yaitu al-Quran dan al-Hadits. 

Akhlak itu bersifat konstan, spontan, tidak temporer dan tidak 

memerlukan pikiran dan pertimbangan serta dorongan dari luar. Akhlak 

juga dapat dianggap sebagai pembungkus bagi seluruh cabang keimanan 

dan menjadi pegangan bagi seseorang yang hendak menjadi seorang 

muslim yang sejati. Bisa juga dikatakan bahwa akhlak itu bersumber dari 

dalam diri seseorang dan dapat berasal dari lingkungan. Maka, secara 

umum akhlak bersumber dari dua hal yaitu dapat berbentuk akhlak baik 

dan akhlak buruk. Dengan demikian akhlak dapat dilatih maupun 

dididikkan. Pendekatan yang dilakukan dalam hal mendidikkan akhlak 

ini dapat berupa latihan, tanya jawab serta mencontoh dan bisa juga 

dilakukan melalui pengetahuan (kognitif) seperti dengan jalan da‟wah, 

ceramah dan diskusi. 

3. Pendidikan Dalam Perspektif Islam 

a. Tarbiyah 

Dalam literatur-literatur berbahasa Arab kata tarbiyah 

mempunyai banyak definisi yang intinya sama yaitu mengacu pada 

proses pengembangan potensi yang dianugrahkan pada manusia. 



 

 

 

 

 

55 

Definisidefinisi itu antara lain sebagai berikut: Tarbiyyah adalah 

proses pengembangan dan bimbingan jasad, akal dan jiwa yang 

dilakukan secara berkelanjutan sehingga mutarabbi (anak didik) bisa 

dewasa dan mandiri untuk hidup di tengah masyarakat.
69

 

b. Taklim  

Taklim berasal dari akar kata  يعلم  –علم  dan ta‘lim (تعليم) 

diartikan dengan mengajarkan, dan ta‘lim artinya pengajaran 

(instruction; teach-of). M. Thalib mengatakan bahwa ta‘lim 

memiliki arti memberitahukan sesuatu kepada seseorang yang belum 

tahu. 
70

 Taklim secara umum hanya terbatas pada pengajaran (proses 

transfer ilmu pengetahuan) dan pendidikan kognitif semata-mata 

(proses dari tidak tahu menjadi tahu).
71

 

Abdul Fatah Jalal, mendefinisi-kan taklim sebagai proses 

pemberi pengetahuan, pemaha-man, pengertian, tanggung jawab, 

dan penanaman amanah. Taklim menyangkut aspek pengetahuan dan 

keterampilan yang dibutuhkan seseorang dalam hidup serta pedoman 

perilaku yang baik. Taklim merupakan proses yang terus menerus 

diusahakan semenjak dilahirkan, sebab manusia dilahirkan tidak 

mengetahui apa-apa, tetapi dia dibekali dengan berbagai potensi 

                                                 
69

 Ma‘zumi, Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur‟an Dan Al-Sunnah, Tarbawy: 

Indonesian Journal of Islamic Education – Vol. 6 No. 2 (2019) 
70

 Muhammad Naquib al-Attas, Konsep Pendidikan Dalam Islam. (Bandung: Mizan, 

1988), hlm. 22 
71

 Yayan Ridwan, Ilmu Pendidikan Islam, Cet. Ke I, (Jakarta: Sedaun, 2011), 65 



 

 

 

 

 

56 

yang memper-siapkannya untuk meraih dan memahami ilmu 

pengetahuan serta memanfaatkannya dalam kehidupan.
72

 

c. Tadris 

Tadris dari akar kata daras – darras, artinya pengajaran, 

adalah upaya menyiapkan murid (mutadaris) agar dapat membaca, 

mempelajari dan mengakaji sendiri, yang dilakukan dengan cara 

mudarris membacakan, menyebutkan berulang-ulang dan bergiliran, 

menjelaskan, mengungkapkan dan mendiskusikan makna yang 

terkandung didalamnya sehingga mutadrris mengetahui, mengingat, 

memahami, serta mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari 

dengan tujuan mencari ridho Allah (definisi secara luas dan 

formal).
73

  

Al-Juzairi memakai tadarrsu dengan membaca dan menjamin 

agar tidak lupa, berlatih dan menjamin sesuatu. Menurut Rusiadi 

dalam tadris tersirat adanya mudarris. Mudarris berasal dari kata 

darasa-yadrusu-darsan-durusan-dirasatan yang artinya terhapus, 

hilang bekasnya, mengahapus, melatih dan mempelajar. Artinya 

guru adalah orang yang berusaha mencerdaskan peserta didiknya, 

menghilangkan ketidaktahuan atau memberantas kebodohan, serta 

melatih keterampilan peserta didik sesuai dengan bakat dan 

                                                 
72

 Abdul Fatah Jalal, Min Ushul al-Tarbiyyah fi al-Islam, (Mesir: Daar al-Kutuh al-

Misriyah, 1977),.hlm.41 
73

 Rusiadi, Metodologi Pembelajaran Agama Islam, Cet. Ke II, (Jakarta: Sedaun, 

2012), hlm. 13 



 

 

 

 

 

57 

minatnya. Mudarris adalah orang yang memiliki kepekaan 

intelektual dan informasi serta memperbaruhi pengetahuan dan 

keahliannya secara berkelanjutan, dan berusaha mencerdaskan 

peserta didiknya, memberantas kebodohan mereka, serta melatih 

keterampilan sesuai dengan bakat, minat, dan kemampuannya.
74

 

d. Ta’dib 

Ta‘dib berasal dari kata addaba (ادَب), yuaddibu (يادب( dan 

ta‘dib ( تأديب) , biasa diartikan dengan ‗allama atau mendidik. Addaba 

diterjemahkan oleh Ibnu Manzhur merupakan padanan kata allama 

dan oleh Azzat dikatakan sebagai cara Tuhan mengajar Nabi-Nya, 

sehingga AlAttas mengatakan bahwa kata addaba (ta‘dib) 

mendapatkan rekanan konseptualnya di dalam istilah ta‘lim.
75

 

Pengunaan ta‘dib lebih cocok untuk pendidikan islam, 

konsep inilah yan diajarkan oleh Rasul. Ta‘dib berarti pengenalan, 

bimbingan, pengakuan yang secara berangsur-angsur ditanamkan 

kepada manusia tentang segala sesuatu dalam tatanan penciptaan, 

sehingga membimbing kearah kesopanan, keramahan, kehalusan 

budi pekerti , dan ketaatan terhadap kekuasaan dan keagunggan 

                                                 
74

 Yayan Ridwan, Ilmu Pendidikan Islam, Cet. Ke I, (Jakarta: Sedaun, 2011), hlm. 65 
75

 Ma‘zumi, Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur‟an Dan Al-Sunnah, Tarbawy: 

Indonesian Journal of Islamic Education – Vol. 6 No. 2 (2019) 



 

 

 

 

 

58 

Allah. Konsep ta‘dib yang digagas al-Attas ini adalah konsep 

pendidikan Islam yang integratif.
76

 

e. Tazkiyah 

Secara bahasa, tazkiyah berarti pembersihan, penyucian atau 

pemurnian diri. tazkiyah tidak saja terbatas pada pembersihan dan 

penyucian diri, tetapi juga meliputi pembinaan dan pengembangan 

diri. Dalam al-Qur‘an kata kerja tazkiyah digunakan sebanyak dua 

belas kali. Subjeknya adalah Allah, dan objeknya adalah manusia. 

Kebanyakan ayat ini berpesan bahwa rahmat dan bimbingan Allah-

lah yang mensucikan dan memberkati umat manusia mempunyai 

peranan penting terhadap hal itu. Tazkiyah dimaksudkan sebagai 

cara untuk memperbaiki seseorang dari tingkat yang rendah ke 

tingkat yang lebih tinggi didalam hal sikap, sifat, kepribadian dan 

karakter. Semakin sering manusia melakukan tazkiyah pada karakter 

kepribadiannya, semakin Allah membawanya ke tingkat yang lebih 

tinggi.
77

 

Secara umum aktivitas tazkiya mengarah pada dua 

kecenderungan, yaitu membersihkan jiwa dari sifat-sifat tercela, 

membuang seluruh penyakit hati, menjauhi kesyirikan, dan 

menghiasi jiwa dengan sifat-sifat terpuji.Tazkiyah merupakan misi 

kerasulan, yaitu upaya untuk membersikan jiwa manusia dari sesuatu 

                                                 
76

 Ibid,. 
77

 Rusiadi, Metodologi Pembelajaran Agama Islam,. hlm. 13 



 

 

 

 

 

59 

yang dapat mengotori tauhid dari keyakinan yang salah, syirik, 

khurafat, bid‘ah serta dosa-dosa lainnya yang disebabkan 

penyimpangan dari jalan yang lurus. Tazkiyah menjadi role value 

dan ultimate goal pendidikan Islam.
78

 

4. Integrasi Pendidikan 

Integrasi berasal dari bahasa inggris ―integration‖ yang berarti 

keseluruhan. Istilah integrasi mempunyai arti pembauran atau penyatuan dari 

unsur-unsur yang berbeda sehingga menjadi kesatuan yang utuh atau bulat.
79

 

Secara harfiah integrasi berlawanan dengan perpisahan, suatu sikap yang 

meletakkan tiap-tiap bidang dalam kotak-kotak yang berlainan.
80

 

 Integrasi memiliki sinonim dengan perpaduan, penyatuan, atau 

penggabungan, dari dua objek atau lebih. Sebagaimana dikemukakan oleh 

poerwandarminta, yang dikutip Trianto, bahwa integrasi adalah penyatuan 

supaya menjadi satu atau kebulatan yang utuh.
81

 Integrasi menurut Sanusi 

adalah suatu kesatuan yang utuh, tidak terpecah belah dan bercerai berai. 

Integrasi meliputi kebutuhan atau kelengkapan anggota-anggota yang 

membentuk suatu kesatuan dengan jalinan hubungan yang erat, harmonis dan 

mesra antara anggota kesatuan itu.
82

 Istilah integrasi dapat dipakai dalam 

                                                 
78

 Ma‘zumi, Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur‟an Dan Al-Sunnah, Tarbawy: 

Indonesian Journal of Islamic Education – Vol. 6 No. 2 (2019) 
79

 Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Balai Pustaka, Jakarta, 2007). h. 437 
80

 Zainal Abiding Bagir, Integrasi Imu Dan Agama, (Bandung: Mizan Pustaka, 2010) 

h. 10. 
81

 Triaanto, Model Pembelajaran Terpadu Dalam Teori Dan Praktik, (Jakarta: 

Prestasi Pustaka Publisher, 2007) h. 17 
82

 Novianti Muspiroh, Integrasi Nilai Islam Dalam Pembelajaran IPA, Jurnal 

Kebijakan Pendidikan Vol. Xxviii No. 3. 2013/1435 



 

 

 

 

 

60 

banyak konteks yang berkaitan dengan hal pengaitan dan penyatuan dua 

unsur atau lebih yang dianggab berbeda, baik dari segi sifat, nama jenis dan 

sebagainya. 

Integrasi pendidikan adalah suatu upaya penyatuan, proses pengubahan 

sikap dan tingkah laku seseorang atau kelompok dalam usaha mendewasakan 

manusia melalui pembelajaran. Dengan adanya integrasi pendidikan 

diharapkan akan melahirkan manusia-manusia yang produktif, menghasilkan 

karya-karya nyata bagi kemajuan dirinya, bangsa dan Negara. Integrasi 

diharapkan dapat menghasilkan pendidikan yang berkualitas tinggi, yaitu 

pendidikan yang memberikan bekal ilmu pengetahuan.  

Berdasarkan penjelasan tersebut integrasi adalah penyatuan dari 

keseluruhan unsur-unsur yang berbeda menjadi kesatuan yang utuh atau 

bulat. Sedangkan integrasi pendidikan adalah usaha manusia yang 

memadukan pembelajaran dalam kesatuan yang utuh, untuk membentuk 

sikap dan perilaku peserta didik. 

Integrasi pendidikan adalah proses memadukan sebuah nilai peduli 

tertentu terhadap sebuah konsep lain sehingga menjadi suatu kesatuan yang 

koheren dan tidak bisa dipisakan atau proses pembauran hingga menjadi 

kesatuan yang utuh atau bulat. Pembelajaran integrasi berpusat pada 

persoalan-persoalan dalam kurikulum sekolah. Integrasi ini akan 

menghubungkan persoalan-persoalan lainnya. Pengorganisasian ini 



 

 

 

 

 

61 

menyajian pernyataan pengetahuan dalam kurikulum agar mudah diterima 

dan bermakna bagi peserta didik 

5. Konsep dan Hakikat Pendidikan Nilai 

Pendidikan nilai pada intinya memberi dua esensi utama sebagai 

sasarannya, yaitu nilai ketuhanan dan nilai kemanusiaan. Nilai ketuhanan 

adalah nilai yang menjadi dasar dalam diri manusia sebagai makhluk 

yang beragama, sedang nilai kemanusiaan adalah nilai dasar manusia 

sebagai makhluk sosial yang selalu berinteraksi dengan sesama manusia 

demi menjaga keharmonisan hidup, baik sebagai individu maupun 

sebagai anggota masyarakat.
83

 

 Hakikat pendidikan nilai berkaitan dengan masalah yang esensial 

dalam hidup manusia yaitu mengenai pertimbangan moral atau non-

moral tentang suatu objek yang meliputi estetika (nilai keindahan), etika 

(nilai baik-buruk), dan logika (nilai benar-salah) dalam kehidupan. 

Hakikat pendidikan nilai selalu dibicarakan selama masih berlangsung 

hubungan interaksi manusia dengan sesama manusia dan hubungan 

antara manusia dan Tuhan yang menyangkut tema-tema sentral mengenai 

makna kehidupan ini.
84

 

Budimansyah mengemukakan bahwa secara konseptual 

pendidikan nilai merupakan bagian tak terpisahkan dari proses 

pendidikan secara keseluruhan, karena pada dasarnya tujuan akhir dari 

                                                 
83

 Ridhahani,  Pengembangan Nilai-Nilai Karakter Berbasis Alquran,. hlm. 67 
84

 Ibid,. hlm. 68 



 

 

 

 

 

62 

pendidikan sebagaimana tersurat dalam UU 20 Tahun 2003 tentang 

Sisdiknas (Pasal 3) adalah ―untuk berkembangnya potensi peserta didik 

agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang 

Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, kreatif, mandiri, dan menjadi 

warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab‖.
 85

 Pendidikan 

nilai secara substantif melekat dalam semua dimensi tujuan tersebut yang 

memusatkan perhatian pada nilai akidah keagamaan, nilai sosial 

keberagaman, nilai kesehatan jasmani dan ruhani, nilai keilmuan, nilai 

kreativitas, nilai kemandirian, dan nilai demokratis yang bertanggung 

jawab.
86

 

Pendidikan nilai pada hakikatnya lebih berorientasi pada aspek 

afektif yang dapat membantu manusia meningkatkan kualitas hidupnya 

melalui proses interaksi ke dalam diri secara bertahap sehingga manusia 

mampu mengembangkan nilai dan sikap secara matang dan dapat 

diterima oleh masyarakat. Karena itu, pendidikan nilai menjadi sangat 

penting dalam proses pendidikan, terutama dalam menjaga keseimbangan 

antara pendidikan nilai dan pengembangan ilmu pengetahuan dan 

teknologi. Dampak penguasaan teknologi yang tanpa dikontrol oleh nilai-

nilai etika dan agama akan melahirkan kesengsaraan dan kemiskinan 

manusia. Manusia yang lepas dari nilai-nilai akan melahirkan manusia 

                                                 
85

 Budimansyah, D. ―Penguatan Pendidikan Kewarganegaraan untuk Membangun 

Karakter Bangsa‖ dalam Budimansyah, D dan Kokom Komalasari (ed) 2011. Pendidikan 

Karakter:Nilai Inti Bagi Upaya Pembinaan Kepribadian Bangsa. (Bandung: Wijaya Aksara 

Press bekerja sama dengan Laboratorium UPI. 2011), hlm. 49 
86

 Ibid,. 



 

 

 

 

 

63 

yang tidak memiliki nilai kemanusiaan. Kegagalan pendidikan yang 

paling fatal adalah manakala output pendidikan itu tidak lagi memiliki 

kepekaan nurani yang berlandaskan pada moralitas dan rasa 

kemanusiaan.
87

 

Ibrahim dalam Jurnal Insania mengungkapkan bahwa yang 

penting dari pendidikan nilai adalah menanamkan nilai-nilai kepada 

siswa untuk menangkis pengaruh nilai-nilai negatif yang cenderung 

mendorong moral hanyut dalam globalisasi dan perubahan zaman yang 

negatif. Pada hakikatnya substansi pendidikan nilai adalah 

memanusiakan manusia (manusia yang manusiawi, manusia yang 

berbudi luhur) yakni menempatkan nilai kemanusiaan pada derajat yang 

tertinggi dengan memaksimalkan karya dan karsa.
88

  

Djahiri (1996: 49) menyimpulkan bahwa hakikat pendidikan 

nilai-moral adalah: (1) proses pembinaan, pengembangan, dan perluasan 

wawasan struktur serta potensi dan pengalaman belajar afektual manusia 

secara layak serta manusiawi, (2) proses pembinaan, pengembangan, dan 

perluasan isi/substansi seperangkat nilai moral dan norma ke dalam 

tatanan nilai dan keyakinan (value & belief sistem) manusia secara layak 

dan manusiawi. Dua haltersebut, yakni pembinaan dan pengembangan 

potensi diri dan substansi, sifatnya interradiasi, di mana substansi 

                                                 
87

 Sauri, S. Membangun Komunikasi dalam Keluarga(Kajian Nilai Religi, Sosial dan 

Budaya),. Hlm. 29 
88

 Ibrahim, R. Pendidikan Nilai dalam Era Pluralitas: Upaya Membangun Solidaritas 

Sosial, INSANIA: Jurnal Pemikiran Alternatif Pendidikan, STAIN Purwokerto. Vol.12 No.3 

Tahun 2009 



 

 

 

 

 

64 

tidaklah mungkin diserap mempribadi apabila potensi dirinya tumpul dan 

tidak memiliki kemampuan menyerap. Sebaliknya potensi diri tidak 

mungkin terlatih dan terdidik tanpa substansi yang layak.
89

 

Pendidikan Nilai berdasar laporan Nasional Resource Cen-ter for 

Value Education, dalam Mulyana, didefinisikan sebagai usaha untuk 

membimbing peserta didik dalam memahami, mengalami, dan 

mengamalkan nilai-nilai ilmiah, kewarganegaraan, dan sosial yang tidak 

secara khusus dipusatkan pada pandangan agama tertentu. Pendidikan 

nilai digunakan sebagai proses untuk membantu peserta didik dalam 

mengeksplorasi nilai-nilai yang ada melalui pengujian kritis, sehingga 

mereka dapat meningkatkan atau memperbaiki kualitas berpikir dan 

perasaannya. Pendidikan nilai sangat diperlukan karena pemahaman 

terhadap suatu nilai tidak dapat dilakukan dengan akal budi, melainkan 

harus dengan hati nurani.
90

 

Sumantri mengemukakan ―pendidikan nilai merupakan suatu 

aktivitas pendidikan yang penting bagi dewasa dan remaja, baik di dalam 

sekolah maupun di luar sekolah‖. Karena penentuan nilai merupakan 

suatu aktivitas penting yang harus kita pikirkan dengan cermat dan 

mendalam, maka hal itu merupakan tugas pendidikan (masyarakat didik) 

untuk berupaya meningkatkan nilai moral individu dan masyarakat.
91

 

                                                 
89

 Djahiri, A. K. Menelusuri Dunia Afektif Pendidikan Nilaidan Moral,..  hlm. 49 
90

 Mulyana, R. Mengartikulasikan Pendidikan Nilai,. hlm. 119 
91

 Sumantri. Pendidikan Moral: Suatu Tinjauan dari Sudut Konstruksi dan Proposisi., 

hlm. 16 



 

 

 

 

 

65 

Sauri memberikan pandangan bahwa pendidikan nilai merupakan 

upaya sadar dan terencana dalam berperilaku secara spontan sebagai hasil 

binaan sejak kecil melekat dan spontanitas. Jadi pendidikan nilai adalah 

pendidikan akhlak, atau pendidikan budi pekerti dengan sumber firman-

firman Allah dan sabda-sabda Nabi Muhammad saw., proses bimbingan 

melalui suri teladan pendidikan yang berorientasi pada penanaman nilai-

nilai kehidupan yang di dalamnya mencakup nilai agama, budaya, etika, 

dan estetika menuju pembentukan pribadi-pribadi peserta didik yang 

memiliki kecerdasan spritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian 

utuh, berakhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, 

masyarakat, dan negara. Pendidikan nilai tidak hanya merupakan 

program khusus yang diajarkan melalui sejumlah mata pelajaran, akan 

tetapi mencakup keseluruhan program pendidikan.
92

 

Esensi pendidikan nilai adalah membina, mengembangkan 

kepercayaan dan sistem nilai yang menjadi potensi manusia, sehingga 

menjadi nilai-nilai yang terorganisasi pada dasar budaya masyarakat, 

instansi dan personal. Sedangkan Djahiri menguraikan bahwa 

―pendidikan nilai berlangsung sepanjang hayat. Pendidikan nilai 

ditujukan untuk membentuk kepribadian yang berkarakter dan bermoral‖. 

Pendidikan nilai hendaknya mencakup aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotor peserta didik. Pendidikan nilai pada dasarnya mencakup 

nilai-nilai (value) dalam kehidupan yaitu: nilai religious, nilai kultural, 

                                                 
92

 Sauri, S. Membangun Komunikasi dalam Keluarga,. Hlm. 26 



 

 

 

 

 

66 

nilai yuridis formal, nilai saintifik, dan nilai metafisik yang harus 

dilakukan secara utuh.
93

 

Pendidikan Nilai dan Pendidikan Moral sering digunakan untuk 

kepentingan yang sama, hal ini disadari karena eratnya hubungan di 

antara keduanya. Pendidikan Nilai pada hakikatnya adalah pendidikan 

yang mempertimbangkan objek dari sudut pandang moral yang meliputi 

etika dan non-moral yang meliputi estetika yaitu menilai objek dari sudut 

pandang keindahan dan selera pribadi, serta etika yaitu menilai benar 

atau salahnya dalam hubungan antarpribadi. Sedangkan pendidikan 

moral adalah pendidikan yang mempertanyakan benar dan salah dalam 

hubungan antarpribadi; yang melibatkan konsep-konsep seperti hak 

manusia, kehormatan manusia, kegunaan manusia, keadilan, 

pertimbangan, kesamaan dan hubungan timbal balik.
94

  

Superka dalam Elmubarok mengemukakan lima pendekatan 

dalam melakukan pendidikan nilai yaitu
95

:  

(1) pendekatan penanaman nilai (inculcation approach),  

(2) pendekatan perkembangan moral kognitif (cognitive moral 

development approach),  

(3) pendekatan analisis nilai (values analysis approach),  

(4) pendekatan klarifikasi nilai (values clarification approach), dan  

(5) pendekatan pembelajaran berbuat (action learning approach). 

                                                 
93

 Djahiri, A. K. Menelusuri Dunia Afektif Pendidikan Nilaidan Moral,..  hlm. 28 
94

 Hakam, K. A. Pendidikan Nilai. (Bandung: MKDU Press. 2000), hlm. 6 
95

 El-Mubarok, Z. Membumikan Pendidikan Nilai. (Bandung: Alfabeta. 2008), hlm. 61 



 

 

 

 

 

67 

Pendekatan penanaman nilai (inculcation approach) merupakan 

pendekatan yang paling tepat digunakan dalam pelaksanaan pendidikan 

nilai di Indonesia. Walaupun pendekatan ini dikritik sebagai pendekatan 

indoktrinatif oleh penganut filsafat liberal, namun berdasarkan kepada 

nilai-nilai luhur budaya bangsa Indonesia pendekatan ini dipandang 

paling sesuai. 

C. Pengembangan Model Pembelajaran 

1. Pengertian Pengembangan 

Pengembangan adalah suatu usaha untuk meningkatkan kemampuan 

teknis, teoritis, konseptual, dan moral sesuai dengan kebutuhan melalui 

pendidikan dan latihan. Pengembangan adalah suatu proses mendesain 

pembelajaran secara logis, dan sistematis dalam rangka untuk menetapkan 

segala sesuatu yang akan dilaksanakan dalam proses kegiatan belajar 

dengan memperhatikan potensi dan kompetensi peserta didik.
96

 

Pengembangan pembelajaran lebih realistik, bukan sekedar idealisme 

pendidikan yang sulit diterapkan dalam kehidupan. Pengembangan 

pembelajaran adalah usaha meningkatkan kualitas proses pembelajaran, 

baik secara materi maupun metode dan subtitusinya. Secara materi, artinya 

dari aspek bahan ajar yang disesuaikan dengan perkembangan 

pengetahuan, sedangkan secara metodologis dan subtansinya berkaitan 

dengan pengembangan strategi pembelajaran, baik secara teoritis maupun 

                                                 

96
 Abdul Majid, 2005, Perencanaan Pembelajaran, (Bandung: Remaja Rosdakarya), h. 24 



 

 

 

 

 

68 

praktis.
97

 

Penelitian pengembangan adalah suatu atau langkah-langkah untuk 

mengembangkan suatu produk baru atau menyempurnakan produk yang 

telah ada, yang dapat dipertanggung jawabkan. Tujuan dari penelitian ini 

yaitu untuk menghasilkan produk baru melalui pengembangan. 

 Pengembangan adalah suatu usaha untuk meningkatkan kemampuan 

teknis, teoritis, konseptual, dan moral sesuai dengan kebutuhan melalui 

pendidikan dan latihan. Pengembangan adalah suatu proses mendesain 

pembelajaran secara logis, dan sistematis dalam rangka untuk menetapkan 

segala sesuatu yang akan dilaksanakan dalam proses kegiatan belajar 

dengan memperhatikan potensi dan kompetensi peserta didik.
98  

Menurut 

Undang-Undang Republik Indonesia nomor 18 tahun 2002 Pengembangan 

adalah kegiatan ilmu pengetahuan dan teknologi yang bertujuan 

memanfaatkan kaidah dan teori ilmu pengetahuan yang telah terbukti 

kebenarannya untuk meningkatkan fungsi, manfaat, dan aplikasi ilmu 

pengetahuan dan teknologi yang telah ada atau menghasilkan teknologi 

baru.  

Pengembangan adalah suatu proses yang dipakai untuk 

mengembangkan dan memvalidasi produk pendidikan. Penelitian ini 

mengikuti suatu langkah-langkah secara siklus. Langkah penelitian atau 

                                                 
97

 Hamdani Hamid, 2013, Pengembangan Sistem Pendidikan di Indonesia, (Bandung : Pustaka 

Setia), h. 125. 

        
98

Abdul Majid, 2005, Perencanaan Pembelajaran, (Bandung: Remaja 

Rosdakarya), h. 24 



 

 

 

 

 

69 

proses pengembangan ini terdiri atas kajian tentang temuan penelitian 

produk yang akan dikembangkan, mengembangkan produk berdasarkan 

temuan-temuan tersebut, melakukan uji coba lapangan sesuai dengan latar 

di mana produk tersebut akan dipakai, dan melakukan revisi terhadap hasil 

uji lapangan.
99

 Menurut Seels and Richey dalam I Made Tegeh menyatakan 

bahwa pengembangan adalah proses penerjemahan spesifikasi desain dalam 

bentuk fisik.
100    

Pada hakikatnya pengembangan adalah upaya pendidikan baik formal 

maupun non formal yang dilaksanakan secara sadar, berencana, terarah, 

teratur, dan bertanggung jawab dalam rangka memperkenalkan, 

menumbuhkan, membimbing, mengembangkan suatu dasar kepribadian 

yang seimbang, utuh, selaras, pengetahuan, keterampilan sesuai dengan 

bakat, keinginan serta kemampuan-kemampuan sebagai bekal atas prakarsa 

sendiri untuk menambah, meningkatkan, mengembangkan diri ke arah 

tercapainya martabat, mutu dan kemampuan manusiawi yang optimal dan 

pribadi mandiri.
101

  

Berdasarkan pengertian pengembangan yang telah diuraikan yang 

dimaksud dengan pengembangan adalah suatu proses untuk menjadikan 

                                                 

        
99

Punaji Setyosari, 2013, Metode Penelitian Pendidikan dan Pengembangan. 

Jakarta: Kencana Prenadamedia Group), h. 222-223 

        
100

I Made Tegeh, dkk, 2014, Model Penelitian Pengembangan, (Yogjakarta: 

Graha Ilmu), h. 15 

        
101

Iskandar Wiryokusumo, 1988, Dasar-dasar Pengembangan Kurikulum, 

(Jakarta: Bina Aksara), h. 28    



 

 

 

 

 

70 

potensi yang ada menjadi sesuatu yang lebih baik dan berguna sedangkan 

penelitian dan pengembangan adalah suatu proses atau langkah-langkah 

untuk mengembangkan suatu produk atau menyempurnakan produk yang 

telah ada menjadi produk yang dapat dipertanggung jawabkan. 

2. Pengembangan Model Pembelajaran 

Model dimaknakan sebagai suatu objek atau konsep yang digunakan 

untuk mempresentasikan sesuatu hal, sesuatu yang nyata dan dikonvensi 

untuk sebuat bentuk yang lebih komprehensif. Menurut Soekamto 

mengemukakan maksud dari model pembelajaran adalah: ―Kerangka 

konseptual yang melukiskan prosedur yang sistematis dalam 

mengorganisasikan pengalaman belajar untuk mencapai tuujuan belajar 

tertentu, dan berfungsi sebagai pedoman bagi para perancang pembelajaran 

dan para pengajar dalam merencanakan aktifitas belajar mengajar‖. Dengan 

demikian, aktifitas pembelajaran benar-benar merupakan kegiatan bertujuan 

yang tertata secara sistematis.
102

  

Hal ini sejalan dengan apa yang dikemukakan oleh Eggen dan Kauchak 

bahwa model pembelajaran memberikan kerangka dan arah bagi guru untuk 

mengajar. Istilah model pembelajaran mempunyai makna yang lebih luas dari 

pada strategi, model atau prosedur. Model pengajaran mempunyai empat ciri 

khusus yang tidak dimiliki oleh strategi, metode atau prosedur. Ciri-ciri 

tersebut ialah: 

                                                 
102

 Trianto. 2007, Model-model Pembelajaran Inovatif Berorientasi Konstruktivistik. 

(Jakarta: Prestasi Pustaka), h. 21 



 

 

 

 

 

71 

a. Rasional teoritis logis yang disusun oleh para pencipta atau 

pengembangnya.  

b. Landasan pemikiran tentang apa dan bagaimana mahasiswa belajar 

(tujuan pembelajaran yang dicapai).  

c. Tingkah laku mengajar yang diperlukan agar model tersebut dapat 

dilaksanakan dengan berhasil.  

d. Lingkungan belajar yang diperlukan agar tujuan pembelajaran itu dapat 

tercapai. 
103

 

Selain ciri-ciri khusus pada suatu model pembelajaran, menurut 

Nieveen, suatu model pembelajaran dikatakan baik jika memenuhi kriteria 

sebagai berikut: Pertama, sahih (valid). Aspek validasi dikaitkan dengan dua 

hal yaitu (1) apakah model yang dikembangkan didasarkan pada rasional 

teoritis yang kuat; (2) apakah terdapat konsistensi internal. Kedua, praktis. 

Aspek kepraktisan hanya dapat dipenuhi jika; (1) para ahli dan praktisi 

menyatakan bahwa apa yang dikembangkan tersebut dapat diterapkan. 

Ketiga, efektif. Berkaitan dengan aspek efektifitas ini, Neveen memberikan 

parameter sebagai berikut; (1) ahli dan praktisi berdasarkan pengalamannya 

menyatakan bahwa model tersebut efektif; dan (2) secara operasional model 

tersebut memberikan hasil sesuai dengan yang diharapkan.
104

 

                                                 
103

 Kasmadi, Hartono. 1996, Model-model dalam Pengajaran Sejarah. (Semarang: 

IKIP Semarang Press), h. 23 
104

 Trianto. Model-model Pembelajaran Inovatif Berorientasi Konstruktivistik., h. 21 



 

 

 

 

 

72 

3. Model Pembelajaran Integratif 

a. Pengertian Model Pembelajaran Kooperatif 

Model pembelajaran adalah cara yang sederhana untuk melukiskan 

hubungan-hubungan beberapa variabel pembelajaran. Model disebut juga 

kumpulan dari beberapa teori yang diwujudkan dalam bentuk konsep 

operasional bagiamana pembelajaran dijalankan. Menurut  Trianto 

menyatakan: 

Model pembelajaran adalah kerangka konseptual yang 

melukiskan prosedur yang sistematis dalam 

mengorganisasikan pengalaman belajar untuk mencapai 

tujuan belajar tertentu, dan berfungsi sebagai pedoman bagi 

para perancang pembelajaran dan para pengajar dalam 

merencanakan aktivitas belajar mengajar.
105

 

 

Cooperative learning yang dalam pengertian bahasa Indonesia dikenal 

dengan nama pembelajaran kooperatif berasal dari kata cooperative 

(kooperatif) yang artinya mengerjakan sesuatu secara bersama-sama dengan 

saling membantu satu sama lainnya sebagai satu kelompok atau satu tim. 

Pembelajaran kooperatif adalah salah satu model pembelajaran yang banyak 

digunakan untuk mewujudkan kegiatan belajar mengajar yang berpusat pada 

siswa (studend oriented). Adapun pengertian mengenai kooperatif learning 

menurut Isjoni adalah sebagai berikut: 

                                                 
105

 V Anggraeni and W Wasitohadi, "Upaya Meningkatkan Keaktifan Dan Hasil 

Belajar Matematika Siswa Kelas 5 Melalui Model Pembelajaran Kooperatif Tipe Teams 

Games Tournament (Tgt) Di …", Satya Widya (ejournal.uksw.edu, 2014), 

https://ejournal.uksw.edu/satyawidya/article/view/598 

https://ejournal.uksw.edu/satyawidya/article/view/598


 

 

 

 

 

73 

Cooperative learning dapat dirumuskan sebagai kegiatan 

pembelajaran kelompok yang terarah, terpadu, efektif-efisien, 

ke arah mencari atau mengkaji sesuatu melalui proses 

kerjasama dan saling membantu  (sharing) sehingga tercapai 

proses dan hasil belajar yang produktif (survive).
106

 

 

Tujuan dibentuknya kelompok adalah untuk memberikan kesempatan 

kepada semua siswa untuk dapat terlibat secara aktif dalam proses berpikir 

dan kegiatan belajar. Beberapa ciri dari kooperatif learning menurut Isjoni 

(2103: 20) adalah sebagai berikut :  

(a) Setiap anggota memiliki peran, (b) Terjadi hubungan 

interaksi langsung di antara siswa, (c) Setiap anggota kelompok 

bertanggung jawab atas belajarnya dan juga teman-teman 

sekelomponya, (d) Guru membantu mengembangkan 

keterampilan-keterampilan interpersonal kelompok, dan (e) 

Guru hanya berinteraksi dengan kelompok saat diperlukan. 
107

 

 

Dari beberapa pendapat yang telah dipaparkan dapat disimpulkan 

bahwa model pembelajaran kooperatif adalah cara yang sederhana yang 

melukiskan prosedur yang sistematis bagaimana pembelajaran dijalankan 

secara berkelompok yang melibatkan peserta didik berkolaborasi untuk 

mencapai tujuan belajar bersama untuk peningkatan prestasi akademik 

individu maupun secara berkelompok.  

                                                 
106

 KSA Saeful, "Peningkatan Kemampuan Kolaborasi dan Komunikasi Siswa Kelas 

VII melalui Model Pembelajaran Kooperatif Teknik Jigsaw", Jurnal Pakar Guru (ejournal-

leader.com, 2022), https://ejournal-leader.com/index.php/pakar/article/view/53 
107

 A Asmedy, "Pengaruh Model Pembelajaran Kooperatif Tipe STAD Terhadap Hasil 

Belajar Siswa Sekolah Dasar", Ainara Journal (Jurnal Penelitian Dan PKM … 

(journal.ainarapress.org, 2021), http://journal.ainarapress.org/index.php/ainj/article/view/41 

https://ejournal-leader.com/index.php/pakar/article/view/53
http://journal.ainarapress.org/index.php/ainj/article/view/41


 

 

 

 

 

74 

b. Tujuan Pembelajaran Kooperatif 

Ide utama dari belajar kooperatif adalah peserta didik bekerja sama 

untuk belajar dan bertanggung jawab pada kemajuan belajar temannya. 

Belajar kooperatif menekankan pada tujuan dan kesuksesan kelompok, yang 

hanya dapat dicapai jika semua anggota kelompok mencapai tujuan atau 

penguasaan materi. Menurut Johnson & Johnson menyatakan bahwa ―tujuan 

pokok belajar kooperatif adalah memaksimalkan belajar siswa untuk 

peningkatan prestasi akademik dan pemahaman baik secara individu maupun 

secara berkelompok‖ . 

Pendapat lain yaitu menurut Mappasoro (2012: 81) 

penerapan pembelajaran kooperatif dalam proses 

pembelajaran bertujuan ―1) pencapaian hasil belajar, 2) 

penerimaan terhadap keragaman, dan 3) pengembangan 

keterampilan sosial‖. Manfaat penerapan model 

pembelajaran kooperatif adalah dapat mengurangi 

kesenjangan pendidikan khususnya dalam wujud input pada 

diri siswa. 
108

 

 

Berdasarkan pendapat ahli yang telah dipaparkan dapat disimpulkan 

bahwa tujuan dari model pembelajaran kooperatif adalah meningkatkan 

kinerja peserta didik dalam penguasaan materi (tugas-tugas akademik), dan 

melatih keterampilan kerja sama antar peserta didik. 

                                                 
108

 Hutagaol, K, Saija, LM, Simanjuntak, DCC (2018) Model pembelajaran kooperatif 

ing ngarsa sung tuladha. Jurnal Padegogik (jurnal.unai.edu),  



 

 

 

 

 

75 

c. Prinsip-prinsip Pembelajaran Kooperatif 

Pembelajaran kooperatif memiliki sejumlah prinsip agar pembelajaran 

kooperatif dapat terselenggara secara optimal dan efektif. Menurut 

Mappasoro (2012) Ada lima prinsip dasar dalam pembelajaran kooperatif 

yaitu 1) saling ketergantungan positif, 2) interaksi tatap muka, 3) tanggung 

jawab individual, 4) keterampilan menjalin hubungan antar pribadi, dan 5) 

pengelompokan secara heterogen. Deskripsi singkat dari kelima prinsip 

tersebut adalah sebagai berikut :
109

 

1) Saling ketergantungan positif adalah salah satu prinsip pembelajaran 

kooperatif mengandung makna bahwa dalam pembelajaran kooperatif 

tercipta suasana saling membutuhkan yang dilandasi perasaan senasib 

dan sepenanggungan.  

2) Interaksi tatap muka mengandung makna bahwa pembelajaran kooperatif 

mengharuskan peserta didik untuk saling bertatap muka melakukan 

dialog dan memberikan serta menerima informasi.  

3) Tanggung jawab individual mengandung makna bahwa dalam 

pembelajaran kooperatif mempersyaratkan dan mengharuskan setiap 

anggota kelompok merasa bahwa keberhasilan dan kegagalan kelompok 

menyelesaikan tugas bersama sangat ditentukan oleh partisipasi setiap 

anggota kelompok. 

4) Keterampilan menjalin hubungan antar pribadi mengandung makna 

bahwa pembelajaran kooperatif mempersyaratkan setiap anggota 

                                                 
109

 Asmedy, A (2021) Pengaruh Model Pembelajaran Kooperatif Tipe STAD 

Terhadap Hasil Belajar Siswa Sekolah Dasar. Ainara Journal (Jurnal Penelitian Dan PKM 

… (journal.ainarapress.org),  



 

 

 

 

 

76 

kelompok mengembangkan dan mewujudkan kemampuan/keterampilan 

sosial yang memberi kontribusi bagi terciptanya hubungan antar pribadi 

yang harmonis dalam pembelajaran kooperatif. 

5) Pengelompokkan secara heterogen mengandung makna bahwa 

kelompok-kelompok dalam pembelajaran kooperatif merupakan 

kelompok heterogen dengan anggota kelompok yang memiliki latar 

belakang yang berbeda dalam hal ini tingkat kecerdasan, prestasi belajar 

dan jenis kelamin.
110

 

4. Hasil Belajar 

a. Pengertian Belajar 

Kegiatan belajar di dalam kelas merupakan kegiatan sehari-hari yang 

dilaksanakan oleh guru dan siswa. Guru memberikan penjelasan dan siswa 

menerima materi sehingga memahami materi pembelajaran. Siswa 

diharapkan dapat memahami materi pembelajaran yang diterima dengan 

mudah. Pemahaman siswa terhadap materi pembelajaran dapat diukur setelah 

siswa dapat melakukan aktivitas belajar.
111

 

Menurut Malik, belajar pada hakikatnya adalah perubahan yang 

terjadi dalam diri seseorang setelah berakhirnya melakukan aktivitas belajar. 

Belajar adalah suatu proses perubahan tingkah laku individu melalui interaksi 

dengan lingkungan. 

                                                 
110

 Ibid,. 
111

 Rijal, S, & Bachtiar, S (2015). Hubungan antara sikap, kemandirian belajar, dan 

gaya belajar dengan hasil belajar kognitif siswa. Jurnal Bioedukatika, 

download.garuda.kemdikbud.go.id, h. 88 



 

 

 

 

 

77 

Kegiatan belajar tidak mengenal usia, waktu dan tempat. Belajar dapat 

terjadi pada semua orang dan berlangsung seumur hidup. Kegiatan belajar 

tidak hanya terjadi antara guru dan siswa, tetapi dapat terjadi pada semua 

individu. Belajar menyangkut perubahan pengetahuan, keterampilan dan 

sikap ke arah yang lebih baik menurut Siregar dan Nana belajar yaitu: 

Proses yang kompleks yang terjadi pada semua orang dan 

langsung seumur hidup, sejak masih bayi (bahkan dalam 

kandungan) hingga liang lahat. Salah satu pertanda bahwa 

seseorang telah belajar sesuatu adalah adanya tingkah laku 

dalam dirinya. Perubahan tingkah laku tersebut menyangkut 

perubahan yang bersifat pengetahuan (kognitif) dan 

keterampilan (psikomotor) maupun yang menyangkut nilai dan 

sikap (afektif).
112

 

 

Menurut Purwanto (Dirman dan Juarsih, 2014) Beberapa elemen 

penting yang menggambarkan ciri-ciri pengertian tentang belajar, yaitu: 

1) Belajar merupakan perubahan tingkah laku ke arah yang lebih baik 

tetapi mungkin juga ke arah yang lebih buruk 

2) Perubahan tingkah laku tersebut terjadi melalui latihan atau 

pengalaman, bukan akibat pertumbuhan atau kematangan 

3) Perubahan itu harus relatif mantap yakni merupakan akhir daripada 

suatu periode waktu yang cukup panjang 

4) Tingkah laku yang mengalami perubahan sebagai akibat belajar 

menyangkut berbagai aspek kepribadian, baik fisik maupun psikis 

                                                 
112

 ID Palittin, W Wolo and R Purwanty, "Hubungan motivasi belajar dengan hasil 

belajar siswa", Magistra: Jurnal Keguruan … (ejournal.unmus.ac.id, 2019), h.90 



 

 

 

 

 

78 

seperti perubahan pengertian, pemikiran, keterampilan, kecakapan, 

kebiasaan, ataupun sikap. 

Mengacu pada uraian tersebut, tampak bahwa esensi dari pengertian 

belajar adalah perubahan. Perubahan yang dimaksud menyangkut perubahan 

pengetahuan, sikap, perilaku, kebiasaan, kecakapan, keterampilan, dan 

kepribadian yang terjadi sebagai akibat interaksi dengan lingkungan seperti 

guru dan bahan belajar. Dapat disimpulkan bahwa belajar pada hakikatnya 

adalah proses perubahan tingkah laku dalam diri individu yang mencakup 

seluruh aspek kepribadian sebagai akibat interaksi dengan lingkungan dan 

dapat dilakukan melalui proses pembelajaran. Pengertian pembelajran 

menurut Malik  yaitu: 

Suatu kombinasi yang tersusun meliputi unsur-unsur 

manusiawi, material, fasilitas, perlengkapan, dan prosedur 

yang saling mempengaruhi untuk mencapai tujuan 

pembelajaran. Manusia yang terlibat dalam sistem 

pembelajaran terdiri dari peserta didik, guru, dan tenaga 

lainnya, misalnya tenaga laboratorium. Material meliputi buku-

buku, papan tulis dan kapur, fotografi, slide dan film, audio 

dan video tape. Fasilitas dan perlengkapan terdiri dari ruangan 

kelas, perlengkapan audio visual, juga komputer. Prosedur 

meliputi jadwal dan penyampaian informasi, praktik, belajar, 

ujian dan sebagainya.
113

 

 

Komponen dalam proses pembelajaran tersebut adalah siswa yang 

mempelajari materi atau bahan ajar dengan prosedur, bimbingan dan arahan 

                                                 
113

 Z Matondang, E Djulia and J Simarmata, "Evaluasi Hasil Belajar" 

(digilib.unimed.ac.id, 2019), https://digilib.unimed.ac.id/id/eprint/51665/,  

https://digilib.unimed.ac.id/id/eprint/51665/


 

 

 

 

 

79 

dari guru yang didukung oleh fasilitas memadai. Hal yang paling ditekankan 

dalam proses pembelajaran adalah siswa dapat mencapai tujuan pembelajaran 

yang telah ditetapkan. Siswa dapat mencapai tujuan pembelajaran apabila 

sarana dan prasarana memadai dan didukung oleh suasana kelas. 

Menurut Dirman dan Juarsih Pembelajaran harus menghasilkan 

belajar pada peserta didik dan harus dilakukan suatu perencanaan yang 

sistematis, dan pembelajaran berorientasi pada peserta didik.
114

 Mengacu 

uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa pembelajaran pada hakikatnya 

upaya atau proses guru membelajarkan peserta didik secara aktif, interaktif, 

dan efektif untuk mencapai tujuan pembelajaran yang telah ditetapkan, yang 

dilakukan secara sengaja dan melibatkan berbagai komponen pembelajaran. 

b. Pengertian Hasil Belajar 

Hasil belajar pada dasarnya terjadi proses perubahan tingkah laku dari 

tidak tahu menjadi tahu, dari sikap yang kurang baik menjadi lebih baik, dari 

tidak terampil menjadi terampil pada siswa. Hasil belajar diperoleh dari 

pengalaman atau latihan yang dilakukan baik secara sengaja maupun tidak 

sengaja yang berlangsung sepanjang waktu dan menuju pada suatu 

perubahan.
115

 

Menurut Gagne, hasil belajar adalah pola-pola perbuatan, nilai-nilai, 

pengertian-pengertian, sikap-sikap, apresiasi dan keterampilan. Sejalan 

                                                 
114

 I Irawati, ML Ilhamdi and N Nasruddin, "Pengaruh gaya belajar terhadap hasil 

belajar IPA", Jurnal Pijar Mipa (jurnalfkip.unram.ac.id, 2021), h. 31 
115

 Nurmala, DA, Tripalupi, LE, Suharsono, N, ... (2014) Pengaruh motivasi belajar 

dan aktivitas belajar terhadap hasil belajar akuntansi. Jurnal Pendidikan,,. H. 71  



 

 

 

 

 

80 

dengan Gagne, hasil belajar berupa informasi herbal, keterampilan 

intelektual, strategi kognitif, keterampilan motorik dan sikap.
116

 

Hasil belajar yang dicapai siswa dalam kegiatan belajar diharapkan 

dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. Hasil belajar yang dimaksud 

adalah perubahan tingkah laku siswa dalam aspek pengetahuan (kognitif), 

keterampilan (psikomotor) dan nilai (afektif). Hasil belajar dapat 

mencerminkan pemahaman siswa dalam aktifitas belajar, selain itu hasil 

belajar juga mencerminkan pencapaian siswa terhadap tujuan pembelajaran 

yang telah ditetapkan. Menurut Nasution hasil belajar yaitu: 

Hasil  adalah suatu perubahan yang terjadi pada individu yang belajar, 

bukan saja perubahan mengenai pengetahuan, tetapi juga pengetahuan untuk 

membentuk kecakapan, kebiasaan, sikap, pengertian, penguasaan, dan 

penghargaan dalam diri individu yang belajar.
117

 Menurut Slamet, prinsip-

prinsip hasil belajar adalah sebagai berikut: 

1. Perubahan dalam belajar terjadi secara sadar 

2. Perubahan dalam belajar mempunyai tujuan 

3. Perubahan belajar secara positif 

4. Perubahan dalam belajar bersifat berlanjut 

5. Perubahan dalam belajar bersifat permanen.
118

 

                                                 
116

 Ibid,. 
117

 R Andriani and R Rasto, "Motivasi belajar sebagai determinan hasil belajar siswa", 

Jurnal pendidikan manajemen perkantoran (ejournal.upi.edu, 2019), 

https://ejournal.upi.edu/index.php/jpmanper/article/view/14958 
118

 Ibid,. 

https://ejournal.upi.edu/index.php/jpmanper/article/view/14958


 

 

 

 

 

81 

Mengacu pada beberapa pendapat tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

hasil belajar adalah perubahan dan pembentukan tingkah laku yang dicapai 

siswa dalam proses belajar mengajar yang meliputi aspek kognitif 

(pengetahun), psikomotor (keterampilan) dan afektif (sikap). Dan hasil 

belajar dapat dilihat dalam bentuk kebiasaan, sikap atau tingkah laku. 

c. Faktor-faktor yang Mempengaruhi Hasil Belajar 

Belajar adalah aktivitas mental yang menyebabkan terjadinya 

perubahan-perubahan pada diri orang yang belajar. Sebagai suatu aktivitas 

belajar dipengaruhi oleh sejumlah faktor dilihat dari segi aktifitas seperti 

intelektual, sosial-emosional, dan fisik yang harus terlibat secara utuh 

sehingga mengembangkan potensi, bakat, dan minat siswa yang dapat 

terpenuhi.  Dalam upaya untuk lebih mengefektifkan proses dan hasil belajar, 

faktor-faktor tersebut sangat bermanfaat untuk menciptakan situasi positif dan 

sebaliknya dapat mencegah situasi negatif berkenaan dengan faktor-faktor 

yang dimaksud dalam hubungannya dengan proses belajar.
119

  

Menurut Slameto mengemukakan bahwa faktor-faktor yang 

mempengaruhi belajar banyak jenisnya, tetapi dapat digolongkan menjadi dua 

golongan saja, yaitu faktor intern dan faktor ekstern. Faktor intern adalah 

faktor yang ada dalam diri individu yang sedangkan belajar, sedangkan faktor 

ekstern adalah faktor yang ada di luar individu. Faktor yang mempengaruhi 

hasil belajar dapat diuraikan sebagai berikut : 

1) Faktor Intern meliputi : 

                                                 
119

 Nurrita, T (2018). Pengembangan media pembelajaran untuk meningkatkan hasil 

belajar siswa. Jurnal misykat, pdfs.semanticscholar.org, h. 82 



 

 

 

 

 

82 

a) Faktor Jasmani, yang termaksuk dalam faktor jasmani ialah faktor 

kesehatan dan cacat tubuh.  

b) Faktor Psikologis, sekurang-kurangnya ada tujuh faktor yang tergolong 

dalam faktor psikologis yang mempengaruhi belajar yaitu intelegensi, 

perhatian, minat, bakat, kematangan dan kesiapan. 

c) Faktor Kelelahan, kelelahan pada seseorang dapat dibedakan menjadi 

dua, yaitu kelelahan jasmani dan kelelahan rohani. Kelelahan jasmani 

terlihat dengan lemah lunglainya tubuh ssedangkan kelelahan rohani 

dapat dilihat dengan adanya kelesuan dan kebosanan sehingga minat 

dan dorongan untuk menghasilkan sesuatu hilang. 

2) Faktor Ekstern meliputi :  

a) Faktor Keluarga,  siswa yang belajar akan menerima pengaruh dari 

keluarga berupa cara orang tua mendidik, relasi antara anggota 

keluarga, suasana rumah tangga, keadaan ekonomi kelarga, pengertian 

orangtua, dan latar belakang kebudayaan. 

b) Faktor Sekolah, yang mempengaruhi belajar ini adalah mencakup 

metode mengajar, kurikulum, relasi guru dengan siswa, relasi siswa 

dengan siswa, disiplin sekolah, alat pelajaran, waktu sekolah, standar 

pelajaran di atas ukuran, keadaan gedung, metode belajar dan tugas 

rumah. 

c) Faktor Masyarakat, pengaruh ini terjadi karena keberadaannya siswa 

dalam masyarakat. Faktor ini meliputi kegiatan siswa dalam masyarakat 



 

 

 

 

 

83 

maas media, teman bergaul, dan bentuk kehidupan dalam 

masyarakat.
120

  

Sejalan dengan Suryabrata mengemukakan bahwa ―ada dua faktor 

yang mempengaruhi hasil belajar yaitu faktor internal dan faktor eksternal‖. 

Kedua faktor tersebut dapat diuraikan sebagai berikut: 

1) Faktor Internal 

a) Faktor fisiologis (jasmaniah) seperti mengalami sakit, cacat tubuh atau 

perkembangan yang tidak sempurna. 

b) Faktor psikologis meliputi kematangan belajar, kecerdasan atau 

intelegensi, minat, konsentrasi, ingatan, dorongan, rasa ingin tahu, dan 

sebagainya. 

2) Faktor Eksternal 

Faktor ini berasal dai luar individu yang belajar, meliputi faktor alam 

fisik, lingkungan, sarana fisik dan non fisik, pengajaran serta strategi 

pebelajaran yang dipilih pengajar dalam menunjang proses  belajar mengajar. 

Berdasarkan pendapat di atas, dapat disimpulkan bahwa banyak faktor 

yang mempengaruhi hasil belajar yang digolongkan menjadi dua yaitu faktor 

internal dan faktor eksternal. Faktor-faktor tersebut sangat berpengaruh 

terhadap proses belajar mengajar. Ketika dalam proses belajar peserta didik 

tidak memenuhi faktor tersebut dengan baik maka hal tersebut akan 

berpengaruh terhadap hasil belajar yang dicapai oleh peserta didik. Oleh 

karena itu untuk mencapai hasil belajar yang telah direncanakan, seorang 

                                                 
120

 Rasyid, H. Penilaian hasil belajar., (Jakarta: Wacana Prima, 2009), h. 103 



 

 

 

 

 

84 

guru harus memperhatikan faktor-faktor tersebut agar hasil belajar yang 

dicapai siswa maksimal.
121

 

5. Prestasi Belajar 

a. Pengertian Prestasi Belajar 

Prestasi belajar adalah hasil dari suatu kegiatan yang telah 

dikerjakan atau diciptakan, baik secara individu maupun kelompok. 

Menurut Pius A Partanto berpendapat : ―Prestasi adalah hasil yang 

telah dicapai‖.
122

 Menurut Tohirin bahwa : ―Prestasi adalah apa yang 

telah dicapai oleh siswa setelah melakukan kegiatan belajar‖.
123

 

Belajar merupakan tahapan perubahan seluruh tingkah laku 

individu yang relatif menetap sebagai hasil pengalaman dan interaksi 

dengan lingkungan yang melibatkan proses kognitif.
124

 Belajar itu 

senantiasa merupakan perubahan tingkah laku atau penampilan, 

dengan serangkaian kegiatan.
125

 Misalnya dengan membaca, 

mengamati, mendengarkan, meniru dan lain sebagainya. Belajar itu 

akan lebih baik kalau si subyek belajar itu mengalami atau 

melakukannya, jadi tidak bersifat verbalistik. 

                                                 
121

 Ibid,. 
122

 Pius A. Partanto & M. Dahlan Al Barry, Kamus Ilmiah Populer, (Sudabaya: 

Arkola, tidak diterbitkan), hal. 623  
123

 Tohirin, Psikologi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam, (Jakarta: Rajagrafindo 

Persada, 2006), hal. 151 
124

 Muhibbin Syah, Psikologi Belajar, (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2007), hal. 68 
125

 Sardiman, Interaksi dan Motivasi Belajar Mengajar, (Jakarta: Rajagrafindo 

Persada, 2004), hal. 20 



 

 

 

 

 

85 

Sedangkan Mulyasa memberikan batasan bahwa: ‖Prestasi 

belajar adalah hasil interaksi berbagai faktor, baik internal maupun 

eksternal‖.
126

 

Dengan demikian menurut penulis dapat diambil pengertian 

yang cukup sederhana mengenai prestasi belajar PAI yaitu hasil yang 

diperoleh berupa kesan-kesan yang mengakibatkan perubahan dalam 

diri individu sebagai hasil dari aktivitas dalam belajar mata pelajaran 

pendidikan agama Islam. 

b. Aspek-aspek Prestasi Belajar 

Program pengajaran agama dapat dipandang sebagai suatu 

usaha mengubah tingkah laku siswa dengan menggunakan bahan 

pengajaran agama. Tingkah laku yang diharapkan itu terjadi setelah 

siswa mempelajari pelajaran agama dan dinamakan prestasi belajar 

siswa di bidang pelajaran agama. 

Prestasi belajar selalu dinyatakan dalam bentuk perubahan 

tingkah laku, bagaimana bentuk tingkah laku yang diharapkan 

berubah itu dinyatakan dalam perumusan tujuan instruksional.
127

 

Hasil belajar atau bentuk perubahan tingkah laku yang 

diharapkan itu, meliputi tiga aspek yaitu : pertama aspek kognitif, 

yang meliputi perubahan-perubahan dalam segi penguasaan 

                                                 
126

 Enco Mulyasa, Implementasi Kurikulum 2004, Panduan Pembelajaran KBK, 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2004), hal. 190 
127

 Prasarana dan Sarana, Metodik Khusus…, hal. 153 



 

 

 

 

 

86 

pengetahuan dan perkembangan ketrampilan atau kemampuan yang 

diperlukan untuk menggunakan tersebut, kedua aspek afektif, meliputi 

perubahan-perubahan dalam segi sikap mental, perasaan dan 

kesadaran, dan ketiga  aspek psikomotor, yang meliputi perubahan-

perubahan dalam segi bentuk-bentuk tindakan motorik. Oleh karena 

itu, ketiga aspek diatas juga harus menjadi indikator prestasi belajar. 

Artinya, belajar harus mencakup aspek-aspek kognitif, afektif dan 

psikomotor. 

c. Faktor-faktor yang Mempengaruhi Prestasi Belajar 

Prestasi belajar merupakan hasil interaksi berbagai faktor, baik 

internal maupun eksternal. Faktor-faktor yang mempengaruhi proses 

dan hasil belajar dapat digolongkan menjadi empat, yaitu (a) bahan 

atau materi yang dipelajari; (b) lingkungan; (c) faktor instrumental; 

dan (d) kondisi peserta didik. Faktor-faktor tersebut baik secara 

terpisah maupun secara bersama-sama memberikan kontribusi tertentu 

terhadap prestasi belajar peserta didik. 

Uraian diatas menunjukkan bahwa prestasi belajar bukanlah 

sesuatu yang berdiri sendiri, tetapi merupakan hasil berbagai faktor 

yang melatarbelakanginya. Dengan demikian, untuk memahami 

tentang prestasi belajar, perlu didalami faktor-faktor yang 

mempengaruhinya. 



 

 

 

 

 

87 

1) Pengaruh faktor eksternal 

Faktor eksternal yang dapat mempengaruhi prestasi belajar 

peserta didik dapat digolongkan kedalam faktor sosial dan non 

sosial. Faktor sosial menyangkut hubungan antar manusia yang 

terjadi dalam berbagai situasi sosial. Kedalam faktor ini termasuk 

lingkungan keluarga, sekolah, teman dan masyarakat pada 

umumnya. Sedangkan faktor non sosial adalah faktor-faktor 

lingkungan yang bukan sosial seperti lingkungan alam dan fisik, 

misalnya keadaan rumah, ruang belajar, fasilitas belajar, buku-

buku sumber dan sebaginya.
128

 

2) Pengaruh faktor internal 

Sekalipun banyak pengaruh atau rangsangan dari faktor 

eksternal yang mendorong individu belajar, keberhasilan belajar 

itu akan ditentukan oleh faktor diri (internal) beserta usaha yang 

dilakukannya. 

Menurut Brata yang dikutip oleh Mulyasa, 

mengklasifikasikan faktor internal mencakup: (a) faktor-faktor 

fisiologis, yang menyangkut keadaan jasmani tertentu terutama 

panca indra dan (b) faktor-faktor psikologis, yang berasal dari 

dalam diri seperti intelegensi, minat, sikap dan motivasi.
129

  

                                                 
128

 Enco Mulyasa, Implementasi…, hal 191 
129

 Ibid, hal. 193 



 

 

 

 

 

88 

6. Lingkungan Pendidikan 

a. Pengertian Lingkungan Pendidikan 

Lingkungan ialah sesuatu yang berada di luar diri anak dan 

mempengaruhi perkembangannya.
130

 Lingkungan sangat berperan 

dalam pertumbuhan dan perkembangan seorang anak. Besar kecilnya 

pengaruh lingkungan terhadap pertumbuhan dan perkembangannya 

tergantung pada keadaan lingkungan anak itu sendiri serta jasmani 

dan rohaninya. 

Sedangkan pendidikan adalah suatu usaha meningkatkan diri 

dalam segala aspeknya. Definisi ini mencakup kegiatan pendidikan 

yang melibatkan guru maupun yang tidak melibatkan guru, mencakup 

pendiidkan formal maupun non formal serta informal.
131

 

Adapun para filosofi Barat, mereka memberikan definisi yang 

bervariasi tentang pendidikan, antara lain: 

 Pendidikan adalah pembentukan individu melalui pembentukan 

jiwanya, yaitu dengan membangkitkan kecenderungan-

kecenderungannya yang bermacam-macam. 

 Sebagian lain berpendapat bahwa pendidikan adalah usaha untuk 

membuat seseorang menjadi unsur kebahagiaan bagi dirinya dan 

orang lain. 

                                                 
130

 Nur Uhbiyati & Abu Ahmadi, Ilmu Pendidikan Islam I, (Bandung: Pustaka Setia, 

1998), hal. 209 
131

 Achmad Patoni, Metodologi Pendidikan Agama Islam. (Jakarta: Bina Ilmu, 2004), 

hal. 12-13 



 

 

 

 

 

89 

 Ada lagi yang berpendapat bahwa pendidikan adalah semua yang 

dilakukan oleh kita dan oleh orang lain untuk kepentingan kita 

agar mencapai karakteristik yang sempurna.
132

 

Setiap anak harus belajar dari pengalaman di lingkungan 

pendidikannya dengan menguasai sejumlah ketrampilan yang 

bermanfaat untuk merespon kebutuhan hidupnya. Dengan demikian 

dalam lingkungan yang telah maju, banyak kebiasaan dan pola 

kelakuan lingkungannya dipelajari melalui pendidikan. Maka konotasi 

pendidikan sering dimaksudkan sebagai pendidikan formal di sekolah, 

dan orang yang berpendidikan adalah orang yang telah bersekolah. 

Sekolah sebagai lembaga pendidikan sangat berperan dalam proses 

sosialisasi individu agar menjadi anggota masyarakat yang bermakna 

bagi masyarakatnya. Melalui pendidikan terbentuklah pribadi 

seseorang, dan perkembangan masyarakat dipengaruhi oleh sikap 

pribadi-pribadi di dalamnya. 

Dalam faktor belajar, faktor lingkungan juga memegang peran 

yang penting. Pengertian lingkungan disini adalah juga termasuk 

peralatan. Oleh karenanya hal ini harus mendapatkan perhatian 

sebaik-baiknya. Faktor lingkungan ini antara lain berhubungan 

dengan: 

                                                 
132

 Mahmud, Akhlak Mulia. (Jakarta: Gema Insani, 2004), hal. 22 



 

 

 

 

 

90 

1) Tempat. Tempat belajar yang baik adalah merupakan tempat yang 

tersendiri, yang tenang dan dalam ruangan jangan sampai ada hal-

hal yang dapat mengganggu perhatian. 

2) Alat-alat untuk belajar. Belajar tidak dapat berjalan dengan baik 

bilamana tanpa alat-alat belajar yang cukup. 

3) Suasana. Hal ini berhubungan erat dengan tempat. Hendaknya 

diciptakan suasana belajar yang baik. Suasana belajar yang baik 

akan memberikan motivasi yang baik terhadap proses belajar dan 

ini akan berpengaruh baik terhadap prestasi belajar anak. 

4) Waktu. Pembagian waktu untuk belajarpun harus diperhatikan 

dengan sebaik-baiknya, maka belajar harus dilakukan dengan 

teratur dan terencana. 

5) Pergaulan. Pergaulan anak akan berpengaruh terhadap belajar 

anak. Oleh karena itu hendaknya dijaga agar anak bergaul dengan 

anak-anak yang suka belajar. Hal ini akan berpengaruh besar 

terhadap motif anak untuk belajar.
133

 

Di dalam lingkungan itu tidak hanya terdapat sejumlah faktor, 

melainkan terdapat pula faktor-faktor lain yang banyak jumlahnya, 

yang secara potensial dapat mempengaruhi perkembangan dan tingkah 

laku anak. Tetapi secara aktual hanya faktor-faktor yang ada di 

sekeliling anak tersebut yang secara langsung mempengaruhi 

pertumbuhan dan tingkah laku anak. 

                                                 
133

 Bimo Walgito, Bimbingan dan Konseling di Sekolah, (Yogyakarta: ANDI, 2004), 

hal. 154-155 



 

 

 

 

 

91 

Jadi eksistensi lingkungan pendidikan dalam pendidikan Islam 

memiliki arti yang sangat urgent. Keduanya menjadi bagian yang tak 

terpisahkan dalam rangka mewujudkan tujuan-tujuan pendidikan yang 

dicita-citakan.
134

 

b. Lingkungan Pendidikan Siswa 

Lingkungan sangat berperan dalam pendidikan, pertumbuhan 

dan perkembangan anak. Lingkungan adalah keluarga yang 

membesarkan dan mengasuh anak, sekolah tempat mendidik dan 

masyarakat tempat anak bergaul juga bermain sehari-hari. 

1) Keluarga 

Keluarga adalah ikatan laki-laki dengan wanita 

berdasarkan hukum atau undang-undang perkawinan yang sah. Di 

dalam keluarga ini lahirlah anak-anak. Disinilah terjadi interaksi 

pendidikan. 

Para ahli didik umumnya menyatakan pendidikan di 

lembaga ini merupakan pendidikan pertama dan utama.
135

 

Dikatakan demikian karena di lembaga inilah anak mendapatkan 

pendidikan untuk pertama kalinya. Di samping itu pendidikan 

disini mempunyai pengaruh yang dalam terhadap kehidupan 

peserta didik di kemudian hari. Disini pendidikan berlangsung 

dengan sendirinya sesuai dengan tatanan pergaulan yang berlaku 

                                                 
134

 Sulistyorini, Manajemen Pendidikan Islam, (Surabaya: Elkaf, 2006), hal 105 
135

 Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan …, hal 211 



 

 

 

 

 

92 

di dalamnya. Di sini diletakkan dasar-dasar pengalaman melalui 

rasa kasih sayang dan penuh kecintaan. Justru karena pergaulan 

yang demikian itu berlangsung dalam hubungan yang bersifat 

pribadi dan wajar, maka penghayatan terhadapnya mempunyai arti 

yang amat penting. 

Keluarga, tempat anak diasuh dan dibesarkan, berpengaruh 

besar terhadap pertumbuhan dan perkembangannya. Anak 

berinteraksi dengan orang tua dan segenap keluarga lainnya. 

Disinilah ia memperoleh pendidikan informal berupa 

pembentukan pembiasaan-pembiasaan. Sementara tingkat 

pendidikan orang tua juga besar pengaruhnya terhadap 

perkembangan rohani anak, terutama kepribadian dan kemajuan 

pendidikannya. Karena pendidikan informal dalam keluarga akan 

banyak membantu dalam meletakkan dasar pembentukan 

kepribadian anak.
136

 

Alloh berfirman: 

... اۙ  أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ ناَر   ۙ  اۙ  قُو ۙ  أَي ُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواۙ  يَ ٰ   

Artinya: “Peliharalah dirimu dan keluargamu dari siksaan 

api neraka…”137
 (QS. At-Tahrim: 6) 

                                                 
136

 Ari H. Gunawan, Sosiologi Pendidikan “Suatu Analisis Sosiologi Tentang 

Pelbagai Problem Pendidikan”. (Jakarta: Rineka Cipta, 2000), hal. 57. 
137

 Departemen Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Terjemahannya. 

(Surabaya: Jaya Sakti, 1997), hal. 951 



 

 

 

 

 

93 

Kalau orang tua tidak pandai mendidik dan memelihara 

anak, akhirnya anak tersebut terjerumus kedalam lembah 

kenistaan, maka akibatnya orang tua akan menerima akibatnya 

baik kehidupan di dunia apalagi di akhirat.
138

 

Keluarga yang ideal ialah keluarga yang mau memberikan 

dorongan kuat kepada anaknya untuk mendapatkan pendidikan 

agama. Karena mencerminkan suatu kehidupan keluarga yang 

baik, sesuai dan tetap menjalankan agama yang dianutnya. Hal ini 

merupakan persiapan yang baik untuk memasuki pendidikan 

sekolah, oleh karena melalui suasana keluarga yang demikian itu 

tumbuh perkembangan efektif anak secara ―besar‖, sehingga ia 

dapat tumbuh dan berkembang secara wajar. 

Keserasian yang pokok harus terbina adalah keserasian 

antara ibu dan ayah, yang merupakan komponen pokok dalam 

setiap keluarga. Karena keduanya merupakan unsur yang paling 

melengkapi dan isi mengisi yang membentuk suatu keserasian dan 

keseimbangan dalam kehidupan suatu keluarga.
139

 Oleh karena itu 

ada beberapa aspek pendidikan yang sangat penting untuk 

                                                 
138

 Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan…, hal. 212 
139

 Munardji, Ilmu Pendidikan Islam. (Jakarta: Bina Ilmu, 2004), hal. 118 



 

 

 

 

 

94 

diberikan dan diperhatikan orang tua dalam merealisasikan tujuan 

pendidikan agama Islam, antara lain:
140

 

2) Pendidikan Ibadah 

Aspek pendidikan ibadah ini khususnya pendidikan 

shalat. Disebutkan dalam firman Allah: 

Luqman (31:17)  

....يَ بُٰ نَىَّ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ وَأْمُرْ بٱِلْمَعْرُوفِ وَٱنْهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ   

Artinya : ―Hai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah 

manusia untuk mengerjakan yang baik dan cegahlah mereka 

dari perbuatan munkar……”
141

 (Q.S. Luqman : 17) 

1) Pendidikan Pokok-pokok ajaran Islam dan membaca Al-

Qur‘an 

 Penanaman pendidikan ini harus disertai contoh 

konkret yang masuk pemikiran anak, sehingga penghayatan 

mereka didasari dengan kesadaran rasional. Oleh karena itu 

sebagai orang tua dalam membimbing dan mengasuh anaknya 

harus berdasarkan nilai-nilai ketauhidan. 

2) Pendidikan akhlakul karimah 

                                                 
140

 Mansur, Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Islam. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2007), hal. 320-326 
141

 Departemen Agama RI, Al-Qur‟an…, hal. 655 



 

 

 

 

 

95 

Pendidikan akhlakul karimah sangat penting untuk 

diberikan oleh orang tua kepada anak-anaknya dalam keluarga. 

Disebutkan dalam firman Allah: 

Luqman (31:14)  

لِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ  نسَٰ نَ بِوَٰ نَا ٱلِْْ  فِى عَامَيْنِ  ۥوَفِصَٰ لُهُ  ۙ  وَهْن ا عَلَىٰ وَهْنٍ  ۥوَوَصَّي ْ

...  

Artinya : ―Dan kami perintahkan kepada manusia untuk 

beruat kepada orang tua ibu bapaknya, ibunya telah 

mengandungnya dalam keadaan lemah yang bertambah lemah 

dan menyapihnya dalam dua tahun …‖
142

 (Q.S. Luqman : 14) 

3) Pendidikan Aqidah 

Pendidikan Islam dalam keluarga harus memperhatikan 

pendidikan akidah Islamiyah, dimana akidah itu merupakan 

inti dasar keimanan seseorang yang harus ditanamkan kepada 

anak sejak dini. Sejalan dengan firman Allah : 

Luqman (31:13)  

إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظلُْمٌ  ۙ  يَ بُٰ نَىَّ لََ تُشْرِكْ بٱِللَّهِ  ۥوَهُوَ يعَِظهُُ  ۦوَإِذْ قاَلَ لقُْمَٰ نُ لٱِبنِْهِ 

١٣ ۙ  عَظِيمٌ   

Artinya :―Dan (ingatlah) ketika Luqman berkata kepada 

anaknya diwaktu ia memberi pelajaran kepadanya: “Hai 

                                                 
142

 Ibid, hal. 654 



 

 

 

 

 

96 

anakku, janganlah kamu mempersekutukan Allah, 

sesungguhnya mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar 

kezaliman yang besar‖
143

(Q.S. Luqman : 13) 

3) Sekolah 

Sekolah adalah lembaga pendidikan yang sangat penting 

sesudah keluarga. Sekolah juga merupakan salah satu faktor yang 

mempengaruhi pertumbuhan dan perkembangan anak terutama 

untuk kecerdasannya. Pada waktu anak-anak menginjak usia 6 

atau 7 tahun perkembangan intelek dan daya pikir telah meningkat 

sedemikian rupa, karena itu pada masa ini disebut masa keserasian 

bersekolah. Pada masa inilah anak telah cukup matang belajar di 

sekolah. 

Sekolah sangat berperan penting dalam meningkatkan pola 

pikir anak, karena disekolah mereka dapat belajar bermacam-

macam ilmu pengetahuan. Tinggi rendahnya pendidikan dan jenis 

sekolahnya turut menentukan pola  pikir serta kepribadian anak.
144

 

Sekolah adalah tempat belajar bagi anak. Ia berhadapan 

dengan guru yang tidak dikenalnya. Di sekolah guru bertanggung 

jawab terutama terhadap pendidikan otak murid-muridnya. Dalam 

ajaran Islam, guru tidak hanya mengajarkan, tetapi juga 

mendidik.
145

 Ia sendiri harus memberi contoh dan menjadi teladan 

                                                 
143

 Ibid. 
144

 M. Dalyono, Psikologi Pendidikan. (Jakarta: Rineka Cipta, 2005), hal. 131 
145

 Munarji, Ilmu Pendidikan…, hal. 123-124 



 

 

 

 

 

97 

bagi murid-muridnya dalam segala mata pelajaran, ia dapat 

menanamkan rasa keimanan dan akhlak sesuai degan ajaran Islam. 

Ketika si anak masuk sekolah dasar, dalam jiwanya ia telah 

membawa bekal rasa agama yang kuat yang terdapat dalam 

kepribadiannya, dari orang tua dan dari gurunya ditaman kanak-

kanak. Andaikata pendidikan yang diterimanya dari orang tuanya 

dirumah sejalan dan serasi dengan apa yang diterimanya dari 

gurunya, maka ia masuk sekolah dasar telah membawa agama 

yang bulat. Akan tetapi jika berlainan, maka yang dibawanya 

adalah keragu-raguan, ia belum dapat membedakan agama mana 

yang benar.
146

 

Oleh karena itu, guru agama harus memenuhi persyaratan 

teknis dan ilmiah sebagai guru, disamping persyaratan kepribadian 

yang cukup untuk menjadi pembina jiwa agama. Dengan 

persyaratan itu, diharapkan seorang guru agama akan dapat 

menumbuhkan keyakinan agama yang betul, yang dibawa oleh 

anak dari rumah, dan memperbaiki sikap dan pendidikan yang 

terlanjur salah dalam keluarga dan pendidikan lain sebelumnya. 

Usaha yang dapat dilakukan untuk melaksanakan prinsip 

lingkungan dalam pengajaran adalah: 

                                                 
146

 Zakiyah Daradjat, Ilmu Jiwa Agama. (Jakarta: Bulan Bintang, 2003), hal. 129. 



 

 

 

 

 

98 

1) Memberikan pengetahuan tentang lingkungan anak dan dari 

sinilah pengetahuan agama anak diluaskan. Ingatlah akan saat-

saat keagamaan yang sangat besar artinya bagi kehidupan 

anak. 

2) Mengusahakan agar alat yang digunakan berasal dari 

lingkungan yang dikumpulkan baik oleh guru maupun oleh 

murid-murid. 

3) Mengadakan karya wisata ke tempat-tempat yang mendukung 

untuk memperluas pengetahuan agama dan keimanan anak. 

4) Memberi kesempatan kepada anak untuk melaksanakan 

penyelidikan sesuai dengan kemampuannya melalui bacaan-

bacaan ataupun observasi.
147

 

Lingkungan sekolah yang positif terhadap pendidikan 

Islam yaitu lingkungan sekolah yang memberikan fasilitas dan 

motivasi untuk berlangsungnya pendidikan agama ini. Apalagi 

kalau sekolah memberikan sarana prasarana yang memadai untuk 

penyelenggaraan pendidikan agama, misalnya dibuatkan tempat 

shalat, perpustakaan yang terdapat buku-buku ke-Islaman dan 

diberikan kesempatan yang luas untuk penyelenggaraan praktek-

praktek ibadah dan peringatan hari-hari besar Islam.
148

 

                                                 
147

 Proyek Pembinaan Prasarana dan Sarana, Metodik Khusus Pengajaran Agama 

Islam. (Jakarta: Perguruan Tinggi Agama/IAIN, 1984/1985), hal. 100 
148

 Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan…, hal. 214 



 

 

 

 

 

99 

Lingkungan sekolah yang demikian inilah yang mampu 

membina anak rajin beribadah, berpandangan luas dan daya nalar 

kreatif. 

4) Masyarakat 

Masyarakat adalah lingkungan tempat tinggal anak. 

Mereka juga termasuk teman-teman anak diluar sekolah. Di 

masyarakat anak berinteraksi dengan seluruh anggota masyarakat 

yang beraneka macam. Ia memperoleh pendidikan non formal atau 

pendidikan luar sekolah berupa berbagai pengalaman hidup. Agar 

masyarakat dapat melanjutkan eksistensinya, maka generasi muda 

harus diteruskan atau diwariskan nilai-nilai, sikap, pengetahuan, 

ketrampilan, dan bentuk-bentuk kelakuan lainnya. Setiap 

masyarakat meneruskan kebudayaannya ke pada generasi 

penerusnya melalui pendidikan dan interaksi sosial. Dengan 

demikian pendidikan dapat diartikan sebagai sosialisasi, dan 

belajar adalah sosialisasi yang kontinu.
149

 

Lingkungan masyarakat dimana siswa atau individu berada 

juga berpengaruh terhadap semangat dan aktivitas belajarnya. 

Lingkungan masyarakat dimana warganya memiliki latar belakang 

pendidikan yang cukup, terdapat lembaga-lembaga pendidikan dan 

sumber-sumber belajar di dalamnya akan memberikan pengaruh 

                                                 
149

 Ari H. Gunawan, Sosiologi…, hal. 58 



 

 

 

 

 

100 

yang positif terhadap semangat dan perkembangan belajar 

generasi mudanya.
150

 

Oleh sebab itu, kondisi orang-orang di desa atau kota 

tempat ia tinggal juga turut mempengaruhi perkembangan 

jiwanya.
151

 Misalnya anak-anak yang dibesarkan di kota berbeda 

pola pikirnya dengan anak di desa. Anak kota lebih bersikap 

dinamis dan aktif bila dibandingkan dengan anak desa yang 

cenderung bersikap statis dan lamban. Semua perbedaan sikap dan 

pola pikir di atas adalah akibat pengaruh dan lingkungan 

masyarakat yang berbeda antara kota dan desa. 

Dalam pendidikan non formal, kepribadian seseorang 

dapat tumbuh dan berkembang sesuai situasi dan kondisi yang 

dilandasi sikap yang selektif berdasarkan rasio, idealisme, dan 

falsafah hidupnya. Pada umumnya kepribadian seseorang 

terbentuk melalui pendidikan, maka kepribadian pada hakikatnya 

adalah gejala sosial, dan kepribadian individu bertalian erat 

dengan kebudayaan lingkungannya. 

Jadi dari uraian di atas dapat digambarkan bahwa 

lingkungan masyarakat atau lapangan pendidikan dalam 

masyarakat merupakan lapangan pendidikan ketika yang ikut 

                                                 
150

 Nana Syaodih Sukmadinata, Landasan Psikologi Proses Pendidikan. (Bandung, 

Remaja Rosdakarya, 2005), hal. 165 
151

 Abu Ahmadi & Munawar Sholeh, Psikologi Perkembangan “Edisi Revisi”. 

(Jakarta: Rineka Cipta, 2005), hal. 56 



 

 

 

 

 

101 

mempengaruhi perkembangan anak didik dan faktor yang 

mempengaruhi orang tua. Keserasian antara ketiga lingkungan 

pendidikan (keluarga, sekolah dan masyarakat) akan dapat 

memberi dampak positif bagi perkembangan anak, termasuk 

dalam pembentukan jiwa keagamaan mereka.
152

 

c. Pengaruh Lingkungan Pendidikan Terhadap Agama Anak 

Menurut Drs. Abdurrahman Saleh yang dikutip oleh Nur 

Uhbiyati ada tiga macam pengaruh lingkungan pendidikan terhadap 

keberagaman anak, yaitu: 

1) Lingkungan yang acuh terhadap agama 

Lingkungan semacam ini adakalanya berkeberatan terhadap 

pendidikan agama, dan adakalanya pula agak sedikit tahu tentang 

hal itu. 

2) Lingkungan yang berpegang kepada tradisi agama tetapi tanpa 

keinsafan batin. Biasanya lingkungan demikian menghasilkan 

anak-anak beragama yang secara tradisional tanpa kritik atau 

beragama secara kebetulan. 

3) Lingkungan yang memiliki tradisi agama dengan sadar dan hidup 

dalam kehidupan agama. Lingkungan ini memberikan motivasi 

                                                 
152

 Mansur, Pendidikan Anak…, hal. 364 



 

 

 

 

 

102 

yang kuat kepada anak untuk memeluk dan mengikuti pendidikan 

agama yang ada.
153

 

Dari uraian di atas dapat diambil kesimpulan bahwa 

lingkungan pendidikan itu dapat dibedakan menjadi tiga macam, 

yaitu: 

1) Pengaruh lingkungan positif 

Yaitu lingkungan yang memberikan motivasi dan rangsangan 

kepada anak untuk menerima, memahami, meyakini, serta 

mengamalkan ajaran agama Islam. 

2) Pengaruh lingkungan negatif 

Yaitu lingkungan yang menghalangi atau kurang menunjang 

kepada anak untuk menerima, memahami, meyakini, dan 

mengamalkan ajaran agama Islam. 

3) Pengaruh lingkungan netral 

Yakni lingkungan yang tidak memberikan motivasi untuk 

meyakini atau mengamalkan agama, demikian pula tidak melarang 

atau menghalangi anak-anak untuk meyakini dan mengamalkan 

ajaran agama Islam. 

                                                 
153

 Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan…, hal. 210 



 

 

 

 

 

103 

7. Internalisasi Nilai-Nilai Karakter 

Proses internalisasi nilai-nilai karakter dapat dipakai kerangka 

konsep dari Krathwohl sebagai acuan langkah-langkah internalisasi nilai-

nilai kepada anak sebagai berikut
154

: 

a. Pertama, menerima (receiving) 

Menerima atau receiving adalah kesediaan mahasiswa untuk 

mendengarkan dengan sungguh-sungguh terhadap bahan yang 

disampaikan pada saat proses pembelajaran berlangsung tanpa 

melakukan penilaian, berprasangka atau menyatakan suatu sikap 

terhadap pembelajaran yang sedang berlangsung. 

b. Kedua, memberikan jawaban (responding) 

Pada langkah ini seseorang sudah mulai bersedia menerima 

dan menanggapi secara aktif terhadap stimulus dalam bentuk respon 

nyata. Dalam hal ini seseorang diminta tanggapannya terhadap 

berbagai kasus yang mengandung nilai akidah dan akhlak. Pada 

langkah ini meliputi: persetujuan untuk menjawab, keikutsertaan 

dalam menjawab, dan keputusan dalam menjawab. 

c. Ketiga, memberi nilai (valuing) 

Pada langkah ini seseorang sudah mulai ditanamkan 

pengertian dan kecintaan terhadap tata nilai tertentu (akidah dan 

akhlak), sehingga mereka memiliki latar belakang teoretis tentang 

sistem nilai yang berlaku, maupun memberi argumentasi secara 

                                                 
154

 Krathwohl, D. R. (ed). Taxonomy of Educational Objectives, (London: Longman 

Group. 1964), hlm. 94 



 

 

 

 

 

104 

rasional dan selanjutnya dapat berkomitmen terhadap pilihan nilai 

tertentu. Dalam hubungan ini mahasiswa diminta untuk memberikan 

penilaian terhadap berbagai hal atau peristiwa yang berhubungan 

dengan nilai-nilai akidah dan akhlak. 

d. Keempat, organisasi nilai (organization) 

Pada langkah ini seseorang dilatih untuk mengatur sistem 

kepribadiannya yang sesuai dengan sistem nilai yang berlaku secara 

normatif. Di sini mahasiswa diminta untuk mendudukkan nilai yang 

dianggap paling esensi di antara nilai-nilai yang paling baik atau 

paling benar. 

e. Kelima, karakterisasi nilai (characterization) 

Langkah ini merupakan tingkatan paling tinggi, di mana nilai-

nilai sudah mulai terinternalisasi dalam diri mahasiswa secara matang, 

sehingga nilai-nilai itu sudah menjadi milik mahasiswa sebagai suatu 

keyakinan yang menjadi watak atau karakter yang dapat 

mengendalikan pemikiran, pandangan, sikap, dan perbuatan 

mahasiswa. Pada tahap ini siswa diajak untuk berpikir reflektif pada 

setiap nilai yang ditemui dalam berbagai peristiwa. Tahap ini sangat 

sesuai dengan tujuan pendidikan agama Islam, khususnya pendidikan 

yang berkaitan dengan masalah akidah, ibadah, dan akhlak. 

Proses pendidikan karakter adalah proses membentuk kesamaan 

antara ucapan, sikap, dan perbuatan. Hal ini sejalan dengan pandangan 



 

 

 

 

 

105 

Lickona bahwa seseorang yang berkarakter adalah harmoninya antara 

moral knowing, moral feeling, dan moral action sehingga mahasiswa 

mampu berpikiran yang baik (thinking the good), berperasaan yang baik 

(feeling the good), dan berperilaku yang baik (acting the good).
155

 Dalam 

istilah yang lain, Sauri menyebutnya dengan istilah manusia yang cerdas 

otaknya, lembut hatinya, dan terampil tangannya (head, heart, dan 

hand).
156

 

Nilai-nilai karakter yang perlu diinternalisasikan kepada 

mahasiswa di kampus dapat berpedoman kepada nilai-nilai karakter yang 

telah disusun melalui Desain Induk Pendidikan Karakte yang telah 

diperkuat dengan 18 nilai hasil kajian empirik Pusat Kurikulum 

Kemendiknas yang bersumber dari agama, Pancasila, budaya, dan tujuan 

pendidikan nasional. Nilai-nilai karakter tersebut adalah: (1) religius, (2) 

jujur, (3) toleran, (4) disiplin, (5) kerja keras, (6) kreatif, (7) mandiri, (8) 

demokratis, (9) rasa ingin tahu, (10) semangat kebangsaan, (11) cinta 

tanah air, (12) menghargai prestasi, (13) bersahabat/komunikatif, (14) 

cinta damai, (15) gemar membaca, (16) peduli lingkungan, (17) peduli 

sosial, dan (18) tanggung jawab.
 157

 

                                                 
155

 Lickona, T. Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility. (NewYork: Publishing History. 1992), hlm. 24 
156

 Sauri, S. Membangun Komunikasi dalam Keluarga,. Hlm. 2 
157

 Sukardi. ―Pendidikan Karakter Bangsa Berideologi Pancasila‖ dalam 

Budimansyah, D. dan Kokom Komalasari (ed). bekerja sama dengan Laboratorium PKn UPI. 

(2011). Pendidikan Karakter: Nilai Inti Bagi Upaya Pembinaan Kepribadian Bangsa. 

(Bandung: Widaya Aksara Press, 2011), hlm.102  



 

 

 

 

 

106 

Pendekatan pendidikan karakter yang mungkin dilaksanakan di 

kampus adalah: pendekatan keteladanan, pendekatan berbasis kelas, 

pendekatan kegiatan ko-kurikuler dan ekstrakurikuler, pendekatan kultur 

kelembagaan, dan pendekatan berbasis komunitas.
158

 

Pendekatan keteladanan adalah pendekatan untuk meneladankan 

pola pikir, nilai dan sikap, serta kompetensi yang mencerminkan 

teraktualisasikannya nilai-nilai yang mendasari pembentukan karakter 

bangsa dari seseorang kepada orang lain. Pendekatan ini tidaklah cukup 

dilakukan hanya dengan memberikan contoh-contoh pola pikir, nilai dan 

sikap, serta perilaku yang baik kepada mahasiswa, karena pemberian 

contoh yang tidak disertai dengan pemilikan perilaku justru dapat 

menjadi bomerang. Untuk keperluan ini seluruh komponen lembaga 

(dosen, staf pegawai, dan mahasiswa) harus mampu menginternalisasikan 

nilai-nilai karakter kehidupan berbangsa dan menjadi teladan yang baik 

bagi pembangunan karakter satu sama lain.
159

 

Pendekatan berbasis kelas dapat dilakukan dalam hubungan 

dialogis melalui kegiatan pembelajaran di dalam kelas. Di sini ada guru 

sebagai pendidik dan mahasiswa sebagai pembelajar. Untuk itu dosen 

dan mahasiswa perlu menyepakati tentang nilai- nilai karakter yang 

dibina, dimantapkan, dikuatkan, dan dikembangkan sebagai kompetensi 

yang akan dicapai dalam pembelajaran. Dalam pendekatan berbasis kelas 

                                                 
158

 Ibid,.  
159

 Ridhahani,  Pengembangan Nilai-Nilai Karakter Berbasis Alquran,. hlm. 71 



 

 

 

 

 

107 

ini dapat dilakukan dengan tiga cara, yaitu pendekatan pembelajaran di 

kelas, pendekatan pembelajaran terintegrasi pada beberapa mata kuliah, 

dan pendekatan pada seluruh kurikulum.
160

 

Pendekatan Integrasi dalam Kegiatan Ekstrakurikuler, yakni 

mengintegrasikan kegiatan kepemimpinan mahasiswa ke dalam kegiatan 

ektrakurikuler. Untuk ini seluruh organisasi mahasiswa ekstrakurikuler di 

bawah bimbingan dan pembinaan guru haruslah dengan sengaja dan 

sistematis mengembangkan pro-gram-program pendidikan yang dapat 

mengintegrasikan pendidikan karakter sesuai dengan visi-misi, tujuan, 

dan program organisasi mahasiswa di kampus. 

Pendekatan Pengembangan Kultur kampus, pendekatan dengan 

cara ini tidak saja mengandalkan pembelajaran di kelas, tetapi yang lebih 

penting adalah bagaimana dapat dibangun pranata sosial dan budaya serta 

penciptaan iklim kampus yang mencerminkan terwujudnya nilai-nilai 

utama dalam pendidikan karakter. Untuk itu semua komponen 

‗masyarakat‘ kampus harus terlibat dalam pendidikan karakter di 

kampus. 

Pendekatan Berbasis Komunitas dilaksanakan secara sinergis 

antara lembaga pendidikan dengan masyarakat sekitarnya. Karena itu, 

perlu ada tanggung jawab dan kerja sama antara lembaga pendidikan, 

orangtua, mahasiswa, masyarakat, dan pemerintah setempat untuk turut 

                                                 
160

 Ibid,. hlm. 72 



 

 

 

 

 

108 

melaksanakan upaya pendidikan karakter. Efektivitas pendekatan 

pendidikan karakter ini sangat tergantung pada sejauhmana komitmen 

para pihak untuk bersedia bersama-sama bertanggung jawab mengambil 

inisiatif dalam menyukseskan pelaksanaan pendidikan karakter ini, 

setidak-tidaknya mampu menciptakan iklim di mana keluarga, 

masyarakat, dan pemerintah dapat menjadi teladan bagi  mahasiswa.
161

 

D. Mode Tafsir Integratif 

Menurut bahasa kata al-Qur‘an merupakan kata benda bentuk dasar 

(masdar) yang bersinonim dengan kata ―al-Qira‟ah‖ (القراءة) berarti bacaan. 

Sedangkan menurut istilah ialah Firman Allah yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad, tertulis pada beberapa mushaf, disampaikan kepada kita secara 

mutawatir, membacanya mendapat pahala dan merupakan tantangan 

walaupun pada surat yang paling pendek.
162

 

Menurut istilah para ulama berbeda pendapat dalam memberikan 

definisi terhadap Al-Qur‘an. Ada yang mengatakan bahwa Al-Qur‘an adalah 

kalam Allah yang bersifat mu‘jizat yang diturunkan kepada Nabi Muhammad 

SAW melalui perantara Jibril dengan lafal dan maknanya dari Allah SWT, 

yang dinukilkan secara mutawatir; membacanya merupakan ibadah; dimulai 

dengan surah al-Fatihah dan diakhiri dengan surah an-Nas.
163

 Ada yang 

mengatakan bahwa Al-Qur‘an adalah kalamullah yang diturunkan kepada 

                                                 
161

 Ridhahani,  Pengembangan Nilai-Nilai Karakter Berbasis Alquran,. hlm. 72 
162

 Salim Muhaisin, 2000, Biografi al-Qur‟an al- Karim, (Surabaya : CV. Dwi 

Marga), h. 2. 
163

 M. Quraish Shihab, 2008, Sejarah dan Ulum Al-Qur‟an, (Jakarta: Pusataka 

Firdaus), h. 13. 



 

 

 

 

 

109 

Nabi Muhammad melalui Malaikat Jibril sebagai mukjizat dan berfungsi 

sebagai hidayah (petunjuk). 

Sedangkan tafsir diambil dari kata fassara-yufassiru-tafsiran yang 

berarti keterangan atau uraian, al-Jurjani berpendapat bahwa kata tafsir 

menurut pengertian bahasa adalah al-Kasyf al-Idzhar yang artinya 

menyingkap (membuka) dan melahirkan. Pada dasarnya, pengeritan tafsir 

berdasarkan bahasa tidak akan lepas dari kandungan makna al-Idhah 

(menjelaskan), al-Hayan (menerangkan), al-Kasyf (mengungkapkan), al-

Izhar (menampakkan), dan al-Ibanah (menjelaskan).
164

 

Dapat ditarik satu kesimpulan bahwa pada dasarnya tafsir itu adalah 

―suatu hasil usaha tanggapan, penalaran, dan ijtihad manusia untuk 

menyingkap nilai-nilai samawi yang terdapat di dalam al-Qur‘an. Sedangkan 

tujuan atau ghayah dari mempelajari tafsir ialah memahamkan makna-makna 

al-Qur‘an, hukum-hukumnya, hikmah-hikmahnya, akhlak-akhlaknya, dan 

petunjuk-petunjuknya yang lain untuk memperoleh kebahagiaan dunia dan 

akhirat.
165

 

Tafsir dapat dikelompokkan atas beberapa pembagian yang 

dikelompokkan atas metodenya sebagai berikut. 

a. Metode Tahlily (Analisis), yaitu metode penafsiran ayat-ayat al-Quran 

secara analitis dengan memaparkan segala aspek yang terkandung 

                                                 
164

 Oom Mukaromah, Ulumul Qur‟an,. h. 99. 
165

 Ibid,.h. 100 



 

 

 

 

 

110 

dalam ayat yang ditafsirkannya sesuai dengan bidang keahlian 

mufassir tersebut.  

b. Metode Ijmaly (Ringkas), yaitu penafsiran al-Quran secara singkat 

dan global, tanpa uraian panjang lebar, tapi mencakup makna yang 

dikehendaki dalam ayat. 

c. Metode Muqaran (Komparasi), tafsir dengan metode muqaran adalah 

menafsirkan al-Quran dengan cara mengambil sejumlah ayat al-

Quran, kemudian mengemukakan pendapat para ulama tafsir dan 

membandingkan kecendrungan para ulama tersebut, kemudian 

mengambil kesimpulan dari hasil perbandingannya. 

d. Metode Maudhu‘i (Tematik), yaitu metode yang ditempuh oleh 

seorang mufassir untuk menjelaskan konsep al-Quran tentang suatu 

masalah/tema tertentu dengan cara menghimpun seluruh ayat al-Quran 

yang membicarakan tema tersebut.
166

 

E. Tinjauan Umum Mengenai Tafsir  

Tafsir diambil dari kata fassara-yufassiru-tafsîran yang berarti 

keterangan atau uraian, al-Jurjâni berpendapat bahwa kata tafsir menurut 

pengertian bahasa adalah al-Kasyf wa al-Izhar yang artinya menyingkap 

(membuka) dan melahirkan. Pada dasarnya, pengeritan tafsir berdasarkan 

bahasa tidak akan lepas dari kandungan makna al-Idhahah 

                                                 
166

 Oom Mukaromah, Ulumul Qur‟an, h. 103 



 

 

 

 

 

111 

(menjelaskan), al-Bayan (menerangkan), al-Kasyfu (mengungkapkan), 

al-Izhar (menampakkan), dan al-Ibanah (menjelaskan).
167

 

Pada dasarnya tafsir itu adalah ―suatu hasil usaha tanggapan, 

penalaran, dan ijtihad manusia untuk menyingkap nilai-nilai samawi 

yang terdapat di dalam al-Qur‘an. Sedangkan tujuan atau ghayah dari 

mempelajari tafsir ialah memahamkan makna-makna al-Qur‘an, hukum-

hukumnya, hikmah-hikmahnya, akhlak-akhlaknya, dan petunjuk-

petunjuknya yang lain untuk memperoleh kebahagiaan dunia dan 

akhirat.
168

 

Pada umumnya al-Tafsîr merupakan satu bidang ilmu 

pengetahuan yang established sejak zaman awal permulaan Islam sampai 

hari ini. Tafsir merupakan satu bidang ilmu yang mulia dan dijunjung 

tinggi oleh seluruh komunitas ummat Islam. Melalui ilmu tafsir kita 

dapat mengetahui maksud dan kehendak Allah melalui al-Qur‘ân sebagai 

wahyu yang diturunkan kepada baginda Muhammad SAW. Maka oleh 

sebab itu al-Qur‘ân mesti dikaji dan dipelajari untuk mengetahuinya lebih 

dekat lagi. Karena di dalamnya terkandung dimensi akidah, syari'ah, 

akhlak dan sosial kemasyarakatan dalam rangka mencapai kebahagian di 

dunia dan di akhirat. 

                                                 
167

 Oom Mukaromah, Ulumul Qur‟an, (Jakarta: Raja Grafindo. Persada, 2013),h. 99. 
168

 Ibid,.h. 100 



 

 

 

 

 

112 

Tafsir secara etimologi atau bahasa bermakna menjelaskan 

sesuatu dan merincikan nya, hal ini sejalan dengan firman Allah SWT 

dalam surat al-Furqân ayat 33: 

نَاكَ باِلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَ فْسِير ا   وَلََ يأَْتوُنَكَ بِمَثَلٍ إِلََّ جِئ ْ

Terjemahan: "Dan mereka tidak membawa kepadamu sesuatu kata-kata 

yang ganjil (untuk menentangmu) melainkan Kami bawakan kepada mu 

kebenaran dan penjelasan yang sebaik-baiknya.
169

 

 

Term tafsir adalah masdhar yang setimbangan dengan " taf'îl", 

fi'il madhi ruba'î mudha'af " fassara". Dalam kitab Lisan al-Arabiy 

disebutkan tafsir adalah "Al-Fasrul Bayan" yakni keterangan yang 

memberikan penjelasan. Jadi tafsir adalah menyingkap maksud dari 

lafaz-lafaz yang musykil (sulit).
170

  

Al-Raghib al-Asfahaniy dalam kitab al-Mufradât nya membuat 

defenisi yaitu menjelaskan makna yang logis. Makna Tafsîr al-Kalam 

adalah menjelaskan makna dan menerangkan, mengkonkritkannya, dan 

menghilangkan kemusykilan dan unsur-unsur percampuran, serta 

menyingkap sesuatu yang dimaksud darinya.
171

  Tafsir jika dihubungkan 

dengan al-Qur‘ân akan menjadi murakkab idhafi yang mengandung 

makna khusus yaitu penjelasan yang berhubungan dengan al-Qur‘ân al-

karîm. 

                                                 
169

 Departemen Agama Republik Indonesia, Op. Cit, h. 267 
170

  Ibnu Manzhur, Lisan al-Arab, (Beirut : Daru Sadir, jilid 14) h. 23 
171

  Raghib Al-Asfahani, Mufradat Alfâzh al-Qur'ân. (Beirut: al-Dar al-Syamiyyah, 

1992),  h. 24 



 

 

 

 

 

113 

Sedangkan menurut Istilah atau terminologi tedapat banyak ta'rif 

dari pada para Tokoh-tokoh tafsir diantaranya adalah : 

Imam az-Zarkâsyi membuat defenisi Tafsir adalah ilmu yang 

berguna untuk memahami kitab Kitab Allah yang diturunkan kepada 

Nabi SAW dan mengeluarkan hukum dan hikmah yang terkandung di 

dalamnya.
172

 Sementara Al-Zahabi mendefenisikan Ilmu yang membahas 

hal ihwal al-Qur‘ân dari aspek dilalahnya yang dimaksud Allah SWT 

menurut kemampuan manusia.
173

  

Abu Hayyân mendefenisikan tafsir sebagai suatu ilmu yang 

membahas tentang cara menguraikan lafaz-lafaz al-Qur‘an,  dalil-dalil 

nya, hukum-hukum nya, makna-makna setiap mufrad dan susunan ayat, 

yang mana hal susunan ayat tersebut menyempurnakan makna ayat 

tersebut.
174

 

Thahir Ibnu 'Asyur juga membuatkan defenisi tafsir yaitu sebagai 

nama dari satu disiplin Ilmu yang membahas tentang makna lafaz-lafaz 

al-Qur‘ân dan mengambil faedah darinya baik secara ringkas ataupun 

secara meluas.
175

  Al-Zarqâniy merumuskan sebuah defenisi Tafsir yaitu 

suatu Ilmu yang mengkaji ayat-ayat al-Qur‘an melalui dhilalah/petunjuk 

                                                 
172

 Az-Zarkasyi, al-Burhan fi 'Ulum al-Qur'an. (Kairo: Dar al-Turas. 1984), Juz 1 

h.13-14 
173

 Muhammad Husein Al-Zahabiy. Al-Tafsîr wal-Mufassirun, (Kairo: Dar Al Ma'arif. 

Tt.) Jilid 1 h.13 
174

 Abu Hayyan Muhammad bin Yusuf Al-Andalusiy, Tafsir al-Bahr al-Muhit, 

Cetakan pertama, (Beirut, Darel Kutub al-Ilmiyyah, 1993). h.10 
175

 Muhammad al-Thâhir ibn ‗Âsyûr, Tafsîr al-Tahrîr wa al-Tanwîr, Jilid 1, (Tunisia: 

Dâr Shuhnûn li al-Nasyr wa al-Tauzi‘, 1997), h. 11 



 

 

 

 

 

114 

lafaz nya mengikut kehendak Allah swt menurut kadar kemampuan 

manusia.
176

 

Tidak ketinggalan pula Al-Imam Al-Sayuthiy juga membuat 

defenisi tafsir yaitu suatu ilmu untuk mengetahui nuzul al-Qur‘an, surah-

surah, cerita-cerita nya, susunan ayat, makiyyah dan madaniyyah, 

muhkam mutasyabih, nasikh dan mansukh, khas dan ‗am, mutlak dan 

muqayyad, mujmal dan mufassar.
177

 

Al-Jurjâniy memaknai tafsir dengan menyatakan tafsir pada asal 

nya secara bahasa ialah membuka dan menzahirkan, sedangkan menurut 

syara‘ ialah menjelaskan makna ayat yang mencakup masalah-masalah 

yang terkandung di dalamnya, kisahnya, dan asbabun nuzul, dengan lafaz 

yang menunjukkan secara terang dan jelas.
178

 

Abdul Fattah menyebutkan bahwa tafsir al-Qur‘ân adalah Ilmu 

yang menyempurnakan pemahaman al-Qur‘ân, dan menjelaskan 

makna-maknanya, dan menyingkap tentang hukum-hukumnya, 

menghilangkan kemusykilan dan kerumitan makna ayat-ayat al-

Qur‘ân.
179

  

Jadi dapat disimpulkan bahwa tafsir adalah ilmu yang 

mempelajari, menjelaskan, dan menafsirkan makna ayat-ayat dalam Al-

Qur'an untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai 

pesan dan ajarannya. Tafsir bertujuan untuk menjelaskan konteks 

                                                 
176

 Al-Zarqaniy, Op. Cit..,  h.7 
177

 Al-Suyûthiy, Op. Cit.,  h.1191 
178

 Al-Jurjaniy, al-Ta'rifat. (Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi. 1998)., h.470 
179

 Shalâh Abdul Fattah al-Khalidiy, Ta'rif Ad-Dârisin bi Manâhij al-Mufassirîn, 

(Damaskus: Dâr al-Qalam, 2002), h.24 



 

 

 

 

 

115 

historis, linguistik, dan teologis dari ayat-ayat tersebut, sehingga umat 

Islam dapat memahami maksud sebenarnya dari pesan yang 

disampaikan oleh Allah SWT melalui Nabi Muhammad SAW. 

Para mufasir (ahli tafsir) harus memiliki pengetahuan yang luas 

tentang bahasa Arab, asbab al-nuzul (sebab-sebab turunnya ayat), 

hukum Islam, dan ilmu hadis untuk memastikan bahwa penafsiran yang 

dilakukan akurat dan sesuai dengan prinsip-prinsip agama. Tafsir 

membantu menjawab berbagai pertanyaan mengenai ajaran Islam, 

memberikan panduan moral dan hukum, serta menjelaskan aspek-aspek 

spiritual yang terkandung dalam Al-Qur'an. Dengan adanya tafsir, Al-

Qur'an yang awalnya diturunkan dalam bahasa Arab dan sering kali 

menggunakan bahasa metaforis menjadi lebih mudah dipahami oleh 

umat Islam di berbagai belahan dunia. Tafsir menjadi salah satu pilar 

penting dalam studi Islam yang memperkaya wawasan dan penghayatan 

terhadap kitab suci. 

1. Sejarah Penafsiran 

Penafsiran Al-Qur‘an telah dimulai sejak Al-Qur‘an itu 

disampaikan Nabi Muhammad SAW kepada ummatnya. Pertama 

kali Al-Qur‘an turun, ia langsung ditafsirkan oleh Allah. Artinya, 

sebagian ayat yang turun itu menafsirkan (menjelaskan) bagian 

yang lain sehingga pendengar atau pembaca dapat memahami 

maksudnya secara baik berdasarkan penjelasan ayat yang turun 

Sebagai contoh, perhatikan lafal zulm pada Qur‘an surat Al-



 

 

 

 

 

116 

An‘am ayat 82. Para sahabat tidak paham dan merasa risau 

dengan kata tersebut sebab menurut pengalaman mereka tidak ada 

di antara mereka yang tidak pernah melakukan kezaliman 

meskipun mereka memeluk Islam. Lantas, Nabi menjelaskan 

bahwa yang dimaksud dengan zulm di dalam ayat itu ialah 

―syirik‖ seraya mengutip surat Luqman ayat 13. 

Penafsiran Al-Qur‘an dengan Al-Qur‘an (ayat dengan 

ayat), baik yang langsung ada di dalam untaian ayat itu sendiri 

maupun yang ditunjukkan oleh Nabi, seperti pada contoh di atas, 

semua itu dikategorikan oleh ulama ke dalam tafsir bil ma‟tsur 

(riwayat atau warisan).
180

 

Berjalannya waktu, para sahabat selalu merujuk pada 

Rasuullah dalam memberikan solusi atas segala problem yang 

mereka hadapi. Sebab, saat itu wahyu masih berlangsung dan 

belum putus. Namun, setelah Rasulullah wafat, para sahabat 

dihadapkan sejumlah permasalahan yang kompleks. Sehingga 

pada saat itu para sahabat harus dengan mandiri memecahkan 

permasalahannya sendiri. Maka, penafsiran dan ijtihadlah yang 

menjadi sebuah alternatif.  

Tentunya ijtihad para sahabat ada yang bertentangan 

antara yang satu dengan yang lainnya begitu juga para sahabat 

                                                 
180

 Nashruddin baidan, Perkembangan Tafsir Al-Qur‟an di Indonesia (Solo : Tiga 

Serangkai, 2003) h.4. 



 

 

 

 

 

117 

Nabi pun berbeda dalam tingkatan pemahamannya terhadap isi 

kandungan al-Qur‘an, pengetahuan mereka tentang asbab an-

nuzul, kronologis tentang turunnya ayat-ayat al-Qur‘an dan 

mereka juga berbeda tingkatan pengetahuan arti kosa kata.
181

 

Sejarah penafsiran al-Qur‘an dimulai dengn menafsirkan 

ayat-ayat al-Qur‘an dengan hadis Nabi, atau pendapat sahabat 

Nabi dan tabiin.
182

 Penafsiran tersebut mulai berkembang dengan 

pesat, sehingga disadari atau tidak bercampurlah antara hadis 

shahih dengan israiliyyat. Di samping juga, para sahabat dalam 

menghimpun data banyak menanyakan sejarah Nabi-Nabi dan 

kisah-kisah yang tercantum dalam al-Qur‘an kepada ahli kitab 

yang memeluk agama Islam.
183

 

2. Pertumbuhan Tafsir Al-Quran 

a. Periode Nabi Muhammad dan Sahabat 

Pada periode ini tafsir belum tertulis dan secara umum 

periwayatan ketika itu tersebar secara lisan. Sebagai rasul, Nabi 

Muhammad bertindak sebagai mubayyin (pemberi penjelasan). 

Penjelasan terhadap apa yang telah diturunkan Allah melalui wahyu 

yang disampaikan Jibril kepadanya.
184

  

                                                 
181

 Masyhuri, Merajut Sejarah Perkembangan Tafsir Masa Klasik: Sejarah Tafsir dari 

Abad Pertama Sampai Abad Ketiga Hijriyah, dalam Jurnal Hermeunetik, Vol.8, No. 2, 

Desember 2014 (Blora : STAI Khozinatul Ulum Blora), h. 209 
182

 Ibid, h. 33 
183

 Ibid, h. 209 
184

 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur‟an (Bandung: Mizan, 1992), h. 71. 



 

 

 

 

 

118 

Para sahabat senantiasa antusias setiap apa yang disampaikan 

Nabi. Namun di saat mereka menyimak wahyu dari Nabi lalu tidak 

memahami makna kandungan ayat nya mereka lantas bertanya 

kepada Nabi, di saat itu nabi langsung menafsirkan ayat tersebut. 

Beliau menafsirkan terdakang menghubungkan ayat satu dengan ayat 

lainnya (yufassiru ba‟duhu ba‟dan). Ketika menafsirkan ini nabi 

tidak berangkat dari dirinya melainkan berdasarkan dari petunjuk al-

Qur‘an yang disampaikan oleh malaikat Jibril.  

As-Sabuni menjelaskan dan dikutip oleh Masyhuri bahwa para 

sahabat pada dasarnya telah memahami al-Qur‘an baik dari mufradat 

maupun tarkibnya. Ini didasari atas pengetahuan mereka terhadap 

bahasa Arab sebagai bahasa inti al-Qur‘an. Akan tetapi terkadang 

mereka membutuhkan penjelasan apabila mendapati ayat-ayat yang 

mereka tidak memahaminya.
185

 

b. Periode Sahabat 

Setelah Rasulullah wafat pada tahun 11 H, para sahabat semakin 

aktif mempelajari Al-Qur'an serta mendalami maknanya melalui 

periwayatan lisan yang disampaikan dari satu sahabat ke sahabat 

lainnya. Ada empat sumber utama tafsir pada periode sahabat, yaitu:  

Al-Qur'an, Hadis-hadis Nabi, Ijtihad atau kemampuan istinbat 

                                                 
185

 Masyhuri, ―Op. Cit … h. 215 



 

 

 

 

 

119 

(penalaran hukum), Cerita dari ahli kitab yang berasal dari kaum 

Yahudi dan Nasrani.
186

 

Dilihat dari sumber-sumber tersebut, bentuk tafsir yang 

dilakukan para sahabat umumnya termasuk al-ma‟tsur, yaitu 

penafsiran yang didasarkan lebih banyak pada sumber-sumber yang 

berasal dari Nabi daripada hasil pemikiran pribadi. 

Metode penafsiran yang digunakan oleh para sahabat adalah 

tafsir ijmali. Oleh karena itu, sistematika tafsir mereka sangat 

sederhana, dengan penjelasan yang konsisten namun tidak mendetail. 

Ruang lingkupnya bersifat horizontal, mencakup penjelasan yang 

luas dan umum, tanpa pembahasan mendalam atau fokus pada topik 

tertentu. Dengan demikian, tafsir mereka dapat dikatakan memiliki 

sifat yang umum.
187

 

Pada periode ini, para sahabat menafsirkan Al-Qur'an dengan 

merujuk pada ayat-ayat Al-Qur'an yang saling menjelaskan, 

penjelasan Nabi dalam hadis, ijtihad mereka sendiri, serta informasi 

dari ahli kitab baik yang berasal dari Yahudi maupun Nasrani yang 

telah memeluk Islam.
188

 

                                                 
186

 Nashrudin baidan, Op. Cit,. h. 8 
187

 Ibid,.h. 9 
188

 Masyhuri, ―Op. Cit … h. 215 



 

 

 

 

 

120 

c. Periode Tabi’in dan Tabi’ at-Tabi’in 

Periode dimulai sejak meninggalnya sahabat terakhir yang 

bernama Abu Thufail Al-Laisi pada tahun 100 H di Kota Mekkah. 

Periode ini berjalan kira-kira dari tahun 100 H/732 M sampai dengan 

181 H/812 M yang ditandai dengan wafatnya tabi‘in terakhir, Khalaf 

bin Khulaifat, sedangkan generasi tabi‘inat-tabi‘in berakhir pada 

tahun 220 H.
189

 

Sumber-Sumber Penafsiran pada Zaman Tabi‘in 

Pada masa tabi‘in, terdapat lima sumber utama penafsiran, 

yaitu: 

a) Al-Qur‘an 

b) Hadis-hadis Nabi 

c) Tafsir dari para sahabat 

d) Cerita-cerita Israiliyat 

e) Ra‘yu atau ijtihad 

Bentuk, Model, dan Ruang Lingkup 

Berdasarkan sumber-sumber penafsiran ini, tafsir pada 

masa tabi‘in umumnya berbentuk al-ma‘tsur dan disampaikan 

secara ijmali. Metode ini lebih luas dibandingkan dengan tafsir 

para sahabat, namun belum mencapai kategori tahlili. Dari segi 

ruang lingkup, tafsir tabi‘in umumnya belum terfokus pada 

bidang pembahasan tertentu. 

                                                 
189

 Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedia Hukum Islam, (Jakarta: PT. Ichtiar Baru Van 

Hoeve, 2001), h. 42 



 

 

 

 

 

121 

Pusat-Pusat Pengajian Tafsir 

Pada masa ini, wilayah Islam telah meluas dari Tiongkok di 

timur hingga Spanyol di barat, mencakup sepertiga peta bumi. 

Oleh karena itu, para tabi‘in tidak menetap di satu daerah saja. 

Di wilayah-wilayah baru, mereka berperan sebagai guru, hakim, 

dan lainnya. Banyaknya penuntut ilmu mendorong berdirinya 

pusat-pusat kajian Islam, seperti madrasah diniyah yang 

mengajarkan tafsir Al-Qur‘an. Beberapa pusat pengajian utama 

dan gurunya adalah
190

: 

a) Mekah – Didirikan oleh Ibnu Abbas. Murid-murid 

terkenalnya meliputi Abu Al-Hujjaj Mujahid ibn Jabir al-

Makky (w. 101 H), Ikrimah Maula Ibn Abbas (w. 105 H), 

Tawus ibn Kaisan al-Yamani (w. 106 H), dan Said ibn 

Jubair al-Asadi (w. 95 H). 

b) Madinah – Dipimpin oleh Ubay ibn Ka‘b. Di antara murid-

muridnya adalah Zaid ibn Aslam (w. 102 H), Abu al-

‗Aliyah Rafi‘ ibn Mahran (w. 90 H), dan Muhammad ibn 

Ka‘b al-Qurdi (w. 118 H). 

c) Irak – Didirikan oleh Ibnu Mas‘ud. Beberapa muridnya 

yang juga menjadi mufassir di daerah tersebut adalah 

                                                 
190

 Nashrudin Baidan, Op. Cit,.h. 11 



 

 

 

 

 

122 

Masruq ibn Al-Jada‘ (w. 64 H), Al-Aswad ibn Yazid (w. 75 

H), dan Hasan al-Basri (w. 121 H). 

Ciri-Ciri Tafsir Tabi‘in dan Tabi‘in at-Tabi‘in 

Tafsir generasi ini memiliki beberapa ciri khas yang 

membedakannya dari tafsir para sahabat, yaitu:
191

 

a) Memuat banyak cerita Israiliyat, disebabkan banyaknya ahli 

kitab yang masuk Islam dan masih terpengaruh pemikiran 

lama, terutama terkait penciptaan alam, rahasia alam, dan 

kisah umat terdahulu. 

b) Mulai muncul kebiasaan menerima riwayat dari tokoh-tokoh 

tertentu, seperti Mujahid yang hanya meriwayatkan tafsir dari 

Ibnu Abbas. Mufassir Irak lebih cenderung meriwayatkan 

tafsir dari Ibnu Mas‘ud, sedangkan mufassir Madinah 

meriwayatkan tafsir dari sahabat Ubay bin Ka‘ab. 

c) Tumbuhnya benih fanatisme mazhab, di mana sebagian tafsir 

tabi‘in menunjukkan kecenderungan mempertahankan 

pendapat imam mazhabnya secara berlebihan. 

3. Perkembangan Tafsir Al-Quran 

a. Periode Klasik (Ulama Mutaqaddimin, abad II-VII H / VIII-

XIII M) 

Zaman mutaqaddimin adalah zaman para penulis tafsir 

gelombang pertama, yang mulai memisahkan tafsir dari 

                                                 
191

 Ibid,.h. 12 



 

 

 

 

 

123 

hadits. Disebut juga generasi ketiga setelah generasi pertama 

(Nabi dan sahabat) dan generasi kedua (Tabi‘in dan tabi‘ at-

Tabi‘in) sehingga tafsir menjadi ilmu yang berdiri sendiri, 

tidak seperti dua generasi sebelumnya. 

Periode mutaqaddimin dimulai dari akhir zaman 

tabi‘inat-tabi‘in sampai akhir pemerintahan dinasti 

Abbasiyah, kira-kira mulai abad II sampai abad VII H. 

Penafsiran yang mereka lakukan diatur sesuai dengan 

sistematika urutan ayat di dalam mushaf, mulai dari surat Al-

Fatihah sampai surat An-Nas. Keistimewaan tafsir pada 

zaman ini adalah disebutkannya sanad (musnad) dari tabi‘in, 

sahabat, sampai Rasulullah SAW.
192

 

b. Periode Pertengahan (Ulama Mutaakhirin, abad IX-XII H/ 

XIII-XIX M) 

Ialah zaman para ulama mufasir gelombang keempat 

atau disebut juga generasi kedua yang menuliskan tafsir 

terpisah dari hadits. Generasi ini muncul pada zaman 

kemunduran Islam, yaitu sejak jatuhnya Baghdad pada tahun 

656H/1258M sampai timbulnya gerakan kebangkitan Islam 

pada tahun 1286H/1888M atau dari abad VII sampai XIII H.  

Pada zaman ini produksi baru kitab tafsir lebih sedikit 

dibandingkan dengan era mutqaddimin. Tetapi syarah, ulasan, 

                                                 
192

 Nashruddin Baidan, Perkembangan Tafsir Al-Qur‟an di Indonesia (Solo : Tiga 

Serangkai), cet. ke-1, h. 14 



 

 

 

 

 

124 

komentar (hasyiyah) terhadap penafsiran atau pemikiran 

ulama-ulama mutaqaddimin tampak lebih menonjol.
193

 

c. Periode Kontemporer (Ulama Modern, abad XIV H/ XIX M 

sampai sekarang) 

Era ini dimulai sejak adanya gerakan modernisasi 

Islam di Mesir oleh Jamaludin al-Afghani (1254H/1838M- 

1314H/1896M) dan murid beliau Muhammad Abduh 

(1266H/1845M- 133H/1905M), di Pakistan oleh Muhammad 

Iqbal (1878-1938), di India oleh Sayid Ahmad Khan (1817-

1989), dan di Indonesia oleh H.O.S. Cokroaminoto dengan 

Serikat Islamnya, K.H.A. Dahlan dengan Muhammadiyahnya, 

K.H. Hasyim Asy‘ari dengan Nahdatul Ulamanya di Jawa, 

dan Syekh Sulaiman ar-Rasuli dengan Pertinya di 

Sumatera.
194

 

4. Sumber Penafsiran 

Sumber penafsiran dalam konteks tafsir Al-Qur'an mencakup 

beberapa komponen utama, yaitu: 

a. Al-Qur’an al-Karîm 

Dalam al-Quran tentu kita menjumpai ayat-ayat yang 

memiliki beberapa kategori, seperti i‘jaz, Itnab, Ijmal, Tabyin, 

Mutlaq Muqayyad, Umum, Khas, ada yang makna nya global 

disatu ayat namun pada ayat lain maknanya dirinci atau 

                                                 
193

 Ibid,. h. 17 
194

 Ibid,. h. 20 



 

 

 

 

 

125 

dijelaskan, ada yang mutlak di satu tempat namun pada ayat lain 

di taqyid kan dan begitu seterusnya. Berdasarkan kondisi ini 

diantara fenomena tafsir al-Qur‘an bil Qur‘an adalah terdapat nya 

penjelasan yang ringkas pada satu tempat atau satu surat namun 

pada tempat atau surat lain nya dijelaskan dengan panjang lebar, 

contoh nya adalah Kisah Adam dan Iblis, Kisah Musa dan 

Fir‘aun. Contoh lainnya adalah ayat 3 surat al-Baqarah yang 

berbunyi :
195

 

 الَّذِينَ يُ ؤْمِنُونَ باِلْغيَْبِ وَيقُِيمُونَ الصَّلََّةَ وَمِمَّا رَزقَْ نَاهُمْ يُ نْفِقُونَ 

Kemudian ditafsirkan oleh ayat 23 surat al-A‘raf : 

 نْ فُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَ غْفِرْ لنََا وَتَ رْحَمْنَا لنََكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِريِنَ قاَلََ ربَ َّنَا ظلََمْنَا أَ 

Contoh berikutnya adalah surat al-An‘am ayat 103:   

 لََ تدُْركُِهُ الْْبَْصَارُ وَهُوَ يدُْرِكُ الْْبَْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ 

Kemudian ditafsirkan oleh surat al-Qiyâmah ayat 23:  

 إِلَى ربَ ِّهَا ناَظِرَةٌ 
b. Nabi Muhammad SAW 

Ketika para sahabat mengalami kemusykilan atau kesulitan 

dalam menafsirkan ayat al-Qur‘an, mereka akan merujuk kepada 

Rasûlullah SAW, kemudian baginda SAW akan menjelaskannya, 

karena itu memang sudah menjadi bagian tugas kerasulan beliau, 

hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam surat An-Nahl 

ayat 44. 

                                                 
195

 Salman Harun, Mutiara Al-Qur'an, (Jakarta: Kaldera, 2005), h. 72 



 

 

 

 

 

126 

 إِليَْكَ ٱلذِّكْرَ لتُِبَ يِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُ زِّلَ إِليَْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَ تَ فَكَّرُونَ  ۙ  وَأَنزَلْنَا
Terjemahan: ―Dan Kami turunkan kepadamu Al Quran, 

agar kamu menerangkan pada umat manusia apa yang telah 

diturunkan kepada mereka dan supaya mereka memikirkan.‖
 196 

Contohnya dalam firman Allah Ta‟ala: 

 ﴿للَِّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزيِاَدَةٌ﴾

Terjemahan“Bagi orang-orang yang berbuat baik ada 

pahala yang terbaik (Surga) dan tambahannya.” (QS. Yunus: 26)  

 

Nabiصلى الله عليه وسلم telah menafsirkan kata ziyaadatun (tambahan) 

dengan: ―Melihat wajah Allah Ta‟ala,‖ sebagaimana dalam hadits 

yang diriwayatkan oleh Ibnu Jarir dan Ibnu Abi Hatim.
197 

c. Tafsir Para Sahabat  

Penafsiran al-Qur‘an dengan pendapat salaf berada pada 

urutan ketiga setelah penafsiran al-Qur‘an dengan al-Qur‘an dan 

al-Qur‘an dengan sunnah. Hal ini dikarenakan para salaf 

mendengar dan mengetahui tafsir dari Nabi Muhammadصلى الله عليه وسلم, 

mereka adalah saksi sejarah ketika al-Qur‘an diturunkan dan 

mengetahui sebab turunnya, sehingga ulama tafsir menjadikan 

penafsiran salaf setara dengan hukum marfu‗.  

Perlu kita ketahui bahwa pemahaman para salaf terhadap al-

Qur‘an tidaklah sama, sebagaimana yang ada pada kebanyakan 

orang. Mereka memahami bahwa al-Qur‘an secara mendalam 

                                                 
196

 Departemen Agama Republik Indonesia, Op. Cit, h. 401 
197

 Hadits Abu Musa dan Ubay bin Ka‘ab, dan juga diriwayatkan oleh Ibnu Jarir dari 

hadits Ka‘ab bin ‗Ujrah, dan dalam Shahih Muslim dari Shuhaib bin Sinan 



 

 

 

 

 

127 

sebagaimana yang banyak kita jumpai pada kitab-kitab tafsir, hal 

itu terjadi karena mereka adalah golongan arab murni yang 

mengetahui bahasa arab secara fasih, asbab al-Nuzul, ‘ulum al-

Qur‘an  serta pengetahuan mereka terhadap sunnah.
198

 

Akan tetapi ulama berbeda pendapat dalam mengkategorikan 

penafsiran salaf sebagai al-Ma‘tsur  atau bukan? sebagian mereka 

ada yang memasukkannya kedalam al-Ma‘tsur   dan sebagian 

lainnya tidak memasukkannya. Pendapat yang sahih dalam 

masalah ini adalah, apa yang dibawa oleh para salaf dan bukan 

berupa ijtihadnya atau istinbat serta hanya mengambil terhadap 

apa yang mereka dengar dari Rasulullah صلى الله عليه وسلم, maka itu 

dikategorikan sebagai al-Ma‘tsur.  

Namun penulis sendiri menggolongkan pendapat para salaf 

kepada tafsir al-Ma‘tsur, karena sampainya penafsiran para salaf 

kepada zaman kita sekarang adalah dengan melalui periwayatan, 

maka pantas untuk masuk ke dalam tafsir bi al-Ma‘tsur. Tafsir 

salaf adalah:  

 م بأقوال الصحابة و التابعين وأتباعهمبيان معاني القرأن الكري
Terjemahan: ―Penjelasan / penafsiran makna al-Qur‟an 

dengan aqwal (pendapat ) sahabat, tabi‟in,  atba‟u at-tabi‟in‖.
199

 

Kaum salaf adalah para sahabat, tabi‘in dan atba at-Tabi‘in 

mereka adalah kaum yang selamat akidahnya, manhajnya, dan 

                                                 
198

 Yūsuf al-Qaradāwī, Berinteraksi dengan al-Qur'an, Penerjemah, Abdul Hayyie al-

Kattani (Jakarta: Gema Insani Press, 1999), h. 31 
199

 Amin al-Khuli, At-Tafsir: Nasy‟atuhu Tadarrujuhu Tathawwuruhu, (Beirut: Dar 

al-Kitab al-Lubnani, 1982), h. 65. 



 

 

 

 

 

128 

akhlaknya. Mereka adalah murid yang paling awal pada ummat 

ini, yang langsung diajari dan dididik oleh manusia yang menjadi 

guru pertama untuk ummat ini, ialah Rasulullahصلى الله عليه وسلم. Maka 

sepatutnya seorang mufasir merujuk kepada penafsiran mereka 

dan pemahaman mereka terhadap ayat-ayat Allahصلى الله عليه وسلم, karena 

mereka juga telah mencapai derajat yang paling diinginkan oleh 

setiap ummat yaitu keridhoan Allah -radhiyallahu „anhum 

ajma‟in-. 

d. Israiliyat 

Israiliyyat adalah isim jama‘ dari إسرائهٍة yang dinisbatkan 

kepada Bani Israil. Israil adalah nama lain juga dari Nabi Ya‘qub 

As yang menjadi embrio dari kaum Yahudi. Israiliyyat menurut 

istilah ahli tafsir ialah kisah-kisah Yahudi yang menyerap masuk ke 

dalam masyarakat Islam, melalui tafsir al-Quran dan banyak 

berlaku di zaman tabi‘in.
200

  

Ulama tafsir dan hadis menggunakan istilah Israiliyyat 

terhadap perkara-perkara yang lebih luas, yaitu setiap kisah 

termasuk cerita lama yang diadakan, dimasukkan ke dalam tafsir. 

Bahkan sebagian ulama tafsir dan hadis menganggap Israiliyyat 

adalah setiap kisah yang dicipta dan disampaikan oleh musuh-

musuh Islam ke dalam tafsir dengan tujuan untuk merusakkan 

                                                 
200

 Musa‘ad Ibn Sulaiman ibn Nasir at-Thayyar, At-Tafsir alLughawi li al-Qur‟an al-

Karim, (t.t: Dar Ibn Al-Jauzi, 1422 M), h. 52 



 

 

 

 

 

129 

kesucian Islam. Sedangkan penafsiran al-Quran dengan israiliyyat 

adalah. 

الواردة في قصص المعاني  الْستفادة من مرويات بني إسرائيل في بياني بعض
 يتعلّق بها القرأن أو ما

“Mengambil riwayat-riwayat dari Bani Isra‟il untuk 

menjelaskan sebagian makna-makna yang terdapat di dalam  

kisah-kisah atau yang berkaitan dengannya.”
201

 

Salah satu riwayat israiliyyat yang terdapat dalam kitab tafsir 

adalah kisah Nabi Yusuf As. ketika bermimpi melihat sebelas 

bintang. Sebagaimana yang tertulis dalam firman Allah yang 

berbunyi. 

إِذْ قاَلَ يوُسُفُ لِْبَيِهِ ياَ أبََتِ إِنِّي رأََيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوكَْب ا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ 
 ينَ رأََيْ تُ هُمْ لِي سَاجِدِ 

Artinya: ―(Ingatlah), Ketika Yusuf berkata kepada ayahnya, 

“Wahai Ayahku! Sungguh aku bermimpi melihat sebelas bintang, 

matahari dan bulan; ku lihat semuanya bersujud kepadaku‖. (QS. 

Yusuf:4) 

Dalam kitab tafsir Jami‟ al-Bayan fi Tafsir al-Qur‟an, Imam 

at-Thabari menyebutkan riwayat dari Jabir bin Abdullah, beliau 

berkata: Datang kepada Rasulullah صلى الله عليه وسلم. seorang tukang kebun 

Yahudi, dan berkata: Ya Muhammad, beritakanlah kepadaku 

tentang bintang-bintang yang dimimpikan oleh Yusuf yang  

bersujud kepadanya, apa nama-nama bintang tersebut? Rasulullah 

 terdiam dan tidak menjawabnya, hingga turun malaikat Jibril صلى الله عليه وسلم

                                                 
201

 Adz Dzahabî, Muhammad Husain. 'Ilmu At Tafsîr. (tt. Kairo: Dar Al Ma'arif). H. 

28 



 

 

 

 

 

130 

memberitahukan nama-nama bintang tersebut. Kemudian 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم pergi menuju tukang kebun tersebut dan berkata: 

Apakah kamu percaya jika aku beritahukan nama-nama bintang 

tersebut? Tukang kebun tersebut menjawab: Ya. Kemudian 

Rasulullah berkata: Bintang-bintang tersebut adalah Jurban, Thariq, 

al-Dzayyal, Dzul-Kanfan, Qabis, Watstsab,‘Amudan, Filaq, 

Mushbah, Sharuh,Dzul-Fara‘, Dhia dan Nur. Maka berkata Yahudi 

tersebut: Demi Allah itu adalah nama-namanya.
202

 

5. Corak-Corak Penafsiran 

Jelaslah sudah bahwa yang dimaksud dengan corak penafsiran 

adalah nuansa atau sifat yang menjadi dominan sebuah penafsiran karena 

kepribadian mufassirnya yang dipengaruhi oleh ilmu, pengetahuan, dan 

kondisi sosial-budaya-politiknya serta orientasi penafsirannya.
203

 Corak-

corak penafsiran ini biasanya mengikuti trend pemikiran atau trend 

intelektualisme yang berkembang saat itu. Satu trend pemikiran dengan 

trend pemikiran yang lain sangat berkaitan.
204

 

 

                                                 
202

 Abu Ja‘far Muhammad bin Jarir Al-Tabari, Jami‟ al- Bayan ‟An Ta‟wil Ay Al-

Qur‟an,. Juz VIII.., h. 130 
203

 Abdulllah Saeed membagi orientasi arus intelektual pada masa klasik yang 

berpengaruh pada penafsiran al-Qur‘an pada masa berikutnya, yakni orientasi politik-

keagamaan, orientasi teologis, orientasi mistik dan orientasi legal (hukum). Lihat, Abdullah 

Saeed, Qur‟an an Introduction, h. 16-18 
204

 Nurcholis Madjid menyatakan bahwa secara tradisional terdapat tiga cabang ilmu 

pengetahuan Islam, yaitu Kalam, fikih dan tasawuf. Ketiganya lahir hampir secara sendiri-

sendiri tetapi saling terkait. Lihat Nurcholis Madjid, Khazanah Intelektualisme Islam, 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1983), h. 3 



 

 

 

 

 

131 

a. Tafsir Lughawi 

Penafsiran dengan model corak kebahasaan merupakan 

ragam penafsiran al-Qur‘an pada periode awal. Yang dimaksud 

dengan kebahasaan di sini adalah berfokus pada kajian filologi dan 

ilmuilmu gramatikal. Tafsir dengan corak bahasa (Tafsir al-

Lughawi), yang menonjol atau mendominasi biasanya adalah 

pembahasan tentang s}araf dan istiqaq, nahwu, argumen-argumen 

dari bahasa Arab (seperti Syair), uslub-uslub bahasa Arab.
205

 

b. Tafsir Sufi 

Banyak sebutan untuk corak penafsiran ini. Ada yang 

menyebutnya dengan corak sufi, mystical exegesis, allegorical 

exegesis, tafsir Isyari (allusion), tafsir bathini, tafsir esoteris, dan 

juga ta‘wil. Kemunculan corak penafsiran ini seiring dengan lahirnya 

sufism, atau mistisism Islam sebagai sebuah gerakan yang terpisah 

pada abad II Hijriyah atau VIII M, yang secara bertahap, 

berkembang menjadi ordo-ordo sufi yang berada di seluruh wilayah 

muslim. Berbeda dengan kelompok muslim lainnya saat itu, para sufi 

cenderung akomodatif terhadap perbedaan di kalangan masyarakat 

muslim dan juga lebih menerimatradisi-tradisi agama lain.
206

  

Pandangan-pandangan ini, dan interpretasi-interpretasi 

esoterik sufi, biasanya tidak populer di antara kalangan sarjana non-

                                                 
205

 Musa‘ad Ibn Sulaiman ibn Nasir at-Thayyar, At-Tafsir alLughawi li al-Qur‟an al-

Karim, (t.t: Dar Ibn Al-Jauzi, 1422 M), h. 82 
206

 Anna M. Gade, The Qur‟an: an Introduction, (England: Oneworld Oxford, 2010), 

h. 88 dan 96. 



 

 

 

 

 

132 

sufi dan biasanya mengakibatkan persekusi terhadap pimpinan sufi 

tersebut. 

Muhammad ‗Ali Iyazi mencoba mendefinisikan penafsiran 

corak sufi. Menurutnya, penafsiran corak Sufi adalah corak 

penafsiran yang dilakukan oleh para Arif-Sufi melalui rasa (zauq) 

dan sentimen (rasa yang dalam) yang dibangun melalui latihan batin 

(riyadhah) sehingga mampu menyingkap tirai batin dan hati tanpa 

harus bergubungan dengan sisi external teks. Metode para sufi itu 

berbicara dengan lisan-batin dan meninggalkan aspek eksternal yang 

biasanya digeluti oleh orang awam.
207

 

Para sufi itu menafsirkan al-Qur‘an dengan secara Isyarat 

bukan tafsir. Dari penjelasan ini, bahwa ada dua tafsir al-Qu‘an 

yakni tafsir bayani sebagaimana yang dilakukan pada ulama zhahir 

dan tafsir bathini sebagaimana yang dilakukan oleh ahl-kasyf, ahlu 

haqiqat dan ini juga ilmu dari Allah sebab mereka menyatakan 

bahwa mereka memperileh dengan metode kasyaf dan syuhud dari 

Rasulullah atau dari Allah sendiri. 

c. Tafsir Fiqhi 

Pada awal tahun 200 H, mazhab pemikiran fiqih awal juga 

berkembang. Ada lima mazhab yang sampai sekarang masih ada 

adalah Hanafi, Maliki, Syafi‘i, Hambali.Mazhab Hanafi didirikan 

oleh Abu Hanifah (w.150/767), yang hidup di Irak. Mazhab Hanafi 

                                                 
207

 Muhammad Ali Iyazi, Op. Cit,. h. 60. 



 

 

 

 

 

133 

ini memainkan peran penting terutama dalam hal penggunaan akal 

dalam menafsirkan hukum. Sampai sekarang, mazhab Hanafi 

termasuk memiliki pengikut yang banyak terutama di India, Asia 

Tengah dan Turki.
208

  

Berbeda dengan Abu Hanifa, Malik Ibn Anas (w.179/795), 

yang kepada mazhab Maliki disandarkan, tidak begitu menekankan 

pada penggunaan akal dalam memahami hukum Islam, namun 

menyandarkan secara penuh terhadap teks al-Qur‘an dan hadis. 

Malik ibn Anas juga mementingkan praktik/tradisi orang-orang 

Madinah di mana Nabi dan muslim awal hidup di sana.  

Sedangkan Mazhab Syafii didirikan oleh Muhammad ibn Idris 

al-Shafi‗i (w.204/820), seorang ulama yang telah melanglang buana 

untuk mencari pengetahuan/ilmu. Imam Syafi‘i mengembangkan 

sejumlah prinsip-prinsip hukum Islam terkait dengan pertanyaan 

seperti penafsiran teks dan otoritas sunnah. 
209

 

Kemudian Ahmad ibn Hanbal (w.240/855), yang kemudian 

mendirikan mazhab Hanbali adalah murid dari Imam Syafii. Ahmad 

Ibn Hanbal terkenal sebagai ahli fiqih dan pengumpul hadis. Hanbali 

sangat ketat dan pergegang teguh pada teks (Qur‘an dan sunna) dan 

pendapat sahabat dalam menafsirkan hukum. Para pengikut Hanbali 

seringkali dinilai literalis dan agak intoleran kepada mereka yang 

berbeda pendapatnya. Mazhab-mazhab fiqih di atas kemudian 

                                                 
208

 Musa Lahin Syahin, Al-La‟ali al-Hisan fi „Ulum al-Qur‟an (Kairo: Dar as-Syuruq, 

1968), h. 333. 
209

 Ibid,. 



 

 

 

 

 

134 

berpengaruh atau mewarnai penafsiranpenafsiran al-Qur‘an pada 

periode-periode berikutnya.
210

 

Tafsir fiqhi adalah tafsir al-Qur‘an yang di dalamnya banyak 

sekali menjelaskan tentang hukum-hukum cabang (al-Ahkam al-

Far‘iyyah) hingga nuansa hukumnya itu menjadi dominan, meskipun 

tafsir ini juga menjelaskan ayat-ayat alQur‘an secara umum. Tafsir 

fiqhi ini juga bermacam-macam tergantung pada mazhabnya. Para 

fuqaha‘ Syiah menafsirkan al-Qur‘an yang memuat hukum-hukum 

fiqih mazhabnya. Khawarij juga memiliki kitab fiqihnya sendiri, 

begitu juga dengan Dhahiriyyah, dan Ahlussunnah.
211

 

d. Tafsir Adabi Ijtima’i 

Seiring dengan munculnya modernisasi di mana ruang-ruang 

publik (seperti sosia-politik dan pergerakan) menjadi konsen 

bersama, maka muncullah tafsir dengan nuansa sosial dan politik 

yang kental.Tafsir corak ini adalah tafsir yang berisi tentang 

perilaku-perilaku manusia, lingkungan dan komunitasnya serta 

sikap-sikap sosial dan politik lainnya. Dalam tafsir ini, perilaku 

manusia dianalisis dan kemudian diarahkan dengan pengunakan 

piranti-piranti keilmuan sosial, sejarah, politik dan budaya.
212

 

Fahad Abdurrahman ibn Sulaiman ar-Rumi memberikan 

contoh tafsir dengan corak ijtima‘i, yakni Tafsir al-Manar karya 

                                                 
210

 Ibid,. 
211

 Musa Lahin Syahin, Al-La‟ali al-Hisan fi „Ulum al-Qur‟an (Kairo: Dar as-Syuruq, 

1968), h.333. 
212

 Muhammad ‗Ali Iyazi, Op. Cit, h. 53 



 

 

 

 

 

135 

Muhammad Abduh, Tafsir al-Maraghi karya Ahmad Musthafa 

alMaraghi, Tafsir al-Qur‟an al-Karim karya Mahmud Syaltut, 

Sofwat al-Asar wa al-Mafahim karya Abdurrahman Ibn Muhammad 

Ad-Dawsari dan Fi Zhilal al-Qur‟an karya Sayyid Qutb.
213

 

e. Tafsir Ilmi 

Tafsir yang bercorak sains ini adalah tafsir yang menilai 

temuan-temuan ilmiah menurut al-Qur‘an. Atau dengan bahasa lain, 

tafsir yang mencoba mengkonfirmasi temuan-temuan ilmiah dengan 

ayat-ayat al-Qur‘an. Oleh sebab itu, tafsir ilmi ini dibangun di atas 

asumsi bahwa semua penemuan sains modern telah diantisipasi oleh 

alQur‘an dan banyaknya referensi yang membingungkan tentang 

sains tersebut bisa ditemukan di dalam ayat-ayat al-Qur‘an.
214

 

Pertanyaan tentang bagaimana al-Qur‘an dan sains saling 

berhubungan telah menjadi subjek perdebatan yang terus menerus 

terjadi. Sejumlah sarjana muslim telah membahas hal ini sejak 

awalawal tahun Hijriyah, dan kontroversi tersebut semakin intensif 

dan masif di era modern, 35 yakni abad ke-18 M. 

Tampaknya, bentuk awal tafsir ilmi pada abad ke-20 berusaha 

untuk merekonsiliasikan nilainilai al-Qur‘an dengan pengetahuan 

sains. Namun ada juga sejumlah ulama yang mengkritiknya. Di 

                                                 
213

 Fahad Ibn Abdurrahman Ibn Sulaiman ar-Rumi, Buhuts fi Ushul at-Tafsir wa 

manahijuh, (Riyad: Maktabah at-Taubah, 1413 H), h. 10 
214

 Routraud Wielandt, ―Exegesis of Qur‟an : Eraly Modern and Contemporery‖ 

dalam Encyclopedia of teh Qur‘an, ed. Jane Dammen McAuliffe, (Leiden: Brill, 2001) Vol. 

2, h. 124 



 

 

 

 

 

136 

antara yang mengkritik adalah Muhammad Rashid Rida, Amin Al-

Khuli, Mahmud Syaltut dan Sayyid Qutb.
215

 

6. Tafsir Bil  Ma’tsur 
 

Al-Ma‘tsur secara etimologi diambil dari kata atsara yang berarti 

mengutip.
216

 Sedangkan secara terminologi tafsir bil ma‘tsur adalah 

beberapa penjelasan yang terdapat dalam Alquran, sunah atau kata-kata 

sahabat untuk penjelasan terhadap ayat-ayat alquran. Menurut Manna Al-

Qaththan tafsir bil-ma'tsur ialah tafsir yang berdasarkan pada Al-Quran 

atau riwayat yang shahih, yaitu menafsirkan Al-Quran  dengan Al-Quran  

(ayat dengan ayat), Al-Quran  dengan Sunnah, perkataan sahabat karena 

merekalah yang paling mengetahui Kitabullah, atau dengan pendapat 

tokoh-tokoh besar tabi'in. Pada umumnya mereka menerimanya dari para 

sahabat.
217

 

Tafsir bi al-Ma'tsur atau disebut juga dengan tafsir bi ar-riwayat 

merupakan penafsiran atas ayat Al-Quran yang disandarkan kepada 

riwayat.
218

 Maksudnya bahwa sumber penafsiran tersebut bukan hasil 

dari renungan atau pemikiran mufassir atau yang menafsirkannya, 

melainkan bersumber dari atsar. Oleh sebab itu, istilah yang digunakan 

adalah tafsir bil-ma'tsur yang artinya adalah tafsir dengan bersumber 

pada atsar. 

                                                 
215

 Abdullah Saeed, The Qur‟an an Introduction, h. 210. 
216

 Ahmad Warson Munawir, Kamus Al Munawwir (Yogyakarta: Pustaka Progressif, 

1984).h.55 
217

 Manna Al-Qattan, Op. Cit,. h.141 
218

 Ahmad Sarwat, Ilmu Tafsir (Jakarta: Rumah Fiqh Publishing, 2020).h.21 



 

 

 

 

 

137 

Istilah atsar ini sebenarnya istilah yang digunakan untuk perkataan 

shahabat, sedangkan pertakaan Nabi SAW disebut hadits. Namun atsar 

dalam konteks ini digunakan sebagai lawan dari kata ra'yu (pemikiran). 

Dan yang dimaksud dengan atsar dalam konteks tafsir ini tidak sebatas 

perkataan para shahabat saja, tetapi meliputi juga perkataan Nabi SAW, 

bahkan juga termasuk perkataan Allah SWT sendiri. Sehingga kalau 

diurutkan, yang termasuk atsar ada 4 hal, yaitu Al-Quran, perkataan Nabi 

SAW, perkataan para shahabat dan perkataan para tabi'in.  

Namun bagi sebagian mufassir lainnya tidak memasukkan 

pendapat tabi‘in kepada  tafsir bi al-Ma‟tsur tetapi masuk sebagai tafsir 

bi al-Ra‟yi. Hal ini disebabkan karena pendapat tabi‘in sudah banyak 

terkontaminasi akal atau karena mufassirnya dalam menafsirkan Al-

Quran  lebih memprioritaskan kaidah-kaidah bahasa tanpa mementingkan 

aspek riwayah. Berbeda dengan sahabat yang memiliki integritas dan 

kemungkinan besar untuk mengetahui penafsiran suatu ayat berdasarkan 

petunjuk nabi bahkan penafsiran sahabat yang menyaksikan nuzul wahyu 

di hukum marfu Nabi. 

Para mufassirin ketika menggunakan metode ini terlebih dahulu 

menelusuri atsar-atsar yang tentang makna ayat yang ingin ditafsirkan, 

kemudian atsar tersebut dikemukakan sebagai tafsir dari ayat tersebut. 

Para sahabat ketika belajar 10 ayat dari rasulullah mereka tidak akan 

melanjutkan ayat berikutnya sebelum memahami dan mengamalkan 10 

ayat tersebut, yaitu dengan cara mentadabbur nya. Adapun salah satu 



 

 

 

 

 

138 

cara mentadabburnya para sahabat dalam memahami ayat tersebut 

dengan mencari penjelasan ayat tersebut baik dari ayat yang lain ataupun 

dari sunnah nabi dengan bertanya langsung kepada nabi. 

Karena tidak mungkin ketika seseorang membaca sebuah buku 

tanpa memahami isi buku tersebut. Begitu juga dengan al Quran, untuk 

memahami ayat al Quran yang bersifat global digunakan metode tafsir bil 

ma'sur untuk memahami nya. 

a. Keistimewaan Tafsir Bil Ma’tsur 

Tafsir bil ma‘tsur memiliki keistimewaan dibangdingkan 

metode-metode yang lainnya. Karena tafsir bil ma‘tsur merupakan 

metode penafsiran yang harus diikuti dan dijadikan acuan dalam 

menafsirkan Al-Quran , sebab metode ini merupakan metode yang 

paling aman dalam memahami kitab Allah. 

Ada beberapa faktor yang menjadi alasan tafsir bil ma'tsur 

menempati posisi utama, vakni penafsiran Al-Quran  dengan Al-

Quran, penafsiran Al-Quran  dengan Sunnah Nabawiyah, penafsiran 

Al-Quran  dengan perkataan para sahabat, dan penafsiran Al-Quran  

dengan perkataan para tabi'in.
219

 

Metode bil ma‘tsur ini memiliki sedikit peluang dari terjadinya 

kesalahan. Karena apabila ayat Al-Quran  ditafsirkan oleh ayat Al-

Quran  yang lain maka keshahihannya akan terjamin, sebab ayat Al-

Quran itu sendiri yang paling paham makna yang terdapat dalam 

                                                 
219

 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir (Pekanbaru: Daulat Riau, 2013). h.76 



 

 

 

 

 

139 

kitab Allah tersebut. Begitu juga ketika ditafsirkan dengan sunnah, 

perkataan sahabat dan tabiin, sebab mereka menyaksikan langsung 

saat ayat Al-Quran tersebut turun dan Rasul SAW berperan sebagai 

mubayin atau yang menjelaskan makna dari ayat tersebut. 

b. Macam-macam tafsir bil ma’tsur 

1) Tafsir al Quran dengan al-Quran  

Menafsirkan Al-Quran dengan Al-Quran terlebih dahulu, 

karena sesuatu yang masih global pada satu tempat telah diperinci 

di tempat lain dan sesuatu yang dikemukakan secara ringkas di 

suatu tempat telah diuraikan di tempat lain. 

Contoh penafsiran Al-Quran dari QS. Al-Maidah:1 

ىْ ا   ٍْك  ة  الْْنَْعَاوِ إلََِّّ يَا ٌ حْهىَٰ عَهَ ًَ  حِهَّثْ نكَ ى بيٍَِ

Artinya : ―Dihalalkan bagimu binatang ternak, kecuali 

yang akan dibacakan kepadamu.” 

Dijelaskan oleh firman Allah QS. Al-Maidah:3 

ى   ٍْك  يَثْ عَهَ رِّ ًَ ٱح  ٍْحةَ   ًَ نحَْى  ٱنْ ًَ و   ٍْرِ ٱنذَّ يَآ أ ىِمَّ نغَِ ًَ ِ بوِۦِٱنْخِنسٌِرِ   للََّّ

Artinya: “Diharamkan bagimu (memakan) bangkai, 

darah, daging babi, (daging hewan) yang disembelih atas nama 

selain Allah” 

2) Tafsir Al-Quran dengan Sunnah 

Dalam hal ini as-Sunah menjelaskan Al-Quran jika dalam Al-

Quran itu sendiri tidak terdapat  penjelasan karena 

kedudukan/fungsi as-Sunah sebagai penjelas terhadap Al-



 

 

 

 

 

140 

Quran.
220

 Apabila penafsiran tidak bisa lagi dengan ayat al Quran 

lainnya maka langkah berikutnya adalah menafsirkan ayat al 

Quran dengan Sunnah. Penafsiran ini berfungsi sebagai penjelas 

terhadap hal-hal yang masih bersifat global (bayan al-Taudhih), 

juga mengkhususkan (takhsis), dan menghapus nash. Contoh 

firman Allah dalam QS. Al-Ma'arij: 8 

  ٌ وَ جكَ ٌ ٌْ اءٓ  كَ ٱٌَ ًَ يْمِ ٱنسَّ  ً نْ  

Artinya: ―Pada hari ketika langit menjadi seperti luluhan 

perak” 

Nabi bersabda yang dimaksud dengan al-muhli adalah 

minyak mentah yang apabila didekatkan ke wajah, dapat 

melelehkan kulit. 

3) Tafsir Al-Quran dengan Perkataan Sahabat 

Sahabat merupakan generasi yang berjumpa dan beriman 

kepada Rasulullah SAW. Para sahabat adalah generasi yang 

langsung mendapatkan pengajaran dari Rasulullah SAW, mereka 

juga merupakan orang-orang yang melihat, menjadi saksi bahkan 

terlibat dengan proses turunnya Al-Quran, sehingga mereka 

mengetahui situasi dan kondisi saat ayat Al-Quran diturunkan 

ataupun hal-halyang menjadi sebab turunnya sebuah ayat.  

Ayat Al-Quran ditafsirkan melalui ijtihad para sahabatnya, 

sebagai contoh Allah SWT berfirman QS Al Baqarah: 181 

                                                 
220

 Muhammad bin Abdullah Zarkasy Al-Badruddin, Al-Burhan Fi Uluum Alquran 

(Kairo, 1957).h.51 



 

 

 

 

 

141 

لُونوَُ  اَ إِثْْوُُ عَلَى الَّذِينَ يُ بَدِّ عَوُ فإَِنمَّ لَوُ بَ عْدَمَا سََِ يعٌ عَلِيمٌ  ۚ  فَمَن بَدَّ إِنَّ اللَّوَ سََِ  
Artinya: “Siapa yang mengubah (wasiat itu) setelah 

mendengarnya, maka sesungguhnya dosanya hanya bagi orang 

yang mengubahnya. Sungguh Altah maha mendengar, Maha 

mengetahui.” 

Sebagaimana diriwayatkan oleh Bukhari, lbnu Abbas 

manyatakan bahwa ayat ini adalah menjelaskan diperbolehkan 

berbuka puasa bagi orang tua yang sudah tua renta, dengan syarat 

harus memberi makan setiap hari seorang yang fakir miskin. 

4) Tafsir Al-Quran dengan perkataan tabiin 

Tabiin merupakan generasi yang berjumpa dengan para 

sahabat Rasul serta beriman kepada Allah. Para tabi'in adalah 

murid-murid dari para sahabat, oleh karena itu mereka termasuk 

orang-orang yang paling paham terhadap Al-Quran setelah para 

sahabat. ljtihad yang dilakukan oleh tabiin dalam menjelaskan 

makna ayat Al-Quran sebagai contoh penafsiran kata-kata 

Nazirah dalam QS. Al-Qiyamah 22-23 yang berbunyi: 

 وُجُوهٌ يَ وْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ )( إِلَىٰ رَب ِّهَا ناَظِرَةٌ ))
Artinya: “Wajah-wajah pada hai kiamat itu berseri-seri, 

Kepada Tuhannyalah mereka nazhirah” 

lmam Mujahid salah seorang tabiin, salah seorang murid 

lbnu Mas'ud menafsirkan "mereka menunggu" dengan pengertian 

yaitu menunggu pahala dari Tuhan. Penafsiran berdasarkan 



 

 

 

 

 

142 

pendapat para tabiin ini adalah untuk menjelaskan kesamaran 

yang ditemukan oleh kaum muslimin tentang sebagian makna 

ayat. 

7. Tafsir Bil Ra’yi 

a. Pengertian Tafsir bil Ra’yi 

Tafsir bi ra‘yi secara etimologi berasal dari kata ra‘yi dapat 

berarti keyakinan (I‘tiqad), analogi (qiyas), dan ijtihad. Secara 

terminologi tafsir bi ra`yi adalah tafsir yang diambil berdasarkan 

ijtihad dan pemikiran mufassir setelah mengetahui bahasa Arab dan 

metodenya, dalil hukum ditujukan dalam penafsiran. Contoh asbab 

nuzul, dan nasih mansukh.
221

 Tafsir bir-Ra'yi ialah tafsir yang di 

dalam menjelaskan maknanya atau maksudnya, mufassir hanya 

berpegang pada pemahamannya sendiri, pengambilan kesimpulan 

(istinbath) pun didasarkan pada logikanya semata.
222

 

Kadang juga diistilahkan dengan tafsir biddirayah dimana 

makna dirayah itu sama saja dengan makna ra'yu, yaitu yang artinya 

mengerti, mengetahui, dan memahami. Bahkan menurut Syekh 

Muhammad Ali As-Shobuni yang dimaksud ra'yu adalah al-ijtihad.
223

 

Tafsir bil ra‘yi sumber penafsiran suatu ayat bukan didasarkan pada 

riwayat dan sanad yang sampai ke shahabat atau Rasulullah SAW, 

melainkan penjelasannya datang dari diri sang mufassir sendiri. 

                                                 
221

 Oom Mukarromah, Ulumul Quran (Jakarta: Rajawali Pers, 2013). h. 181 
222

 Mannna Al-Qattan, Mabahits Fi Ulumil,.. h. 51 
223

 Moh. Ali As-Shobuni, At-Tibyan Fi Ulumil Qur‟an (Jakarta: Darul Kitab Al-

Islamiyah, 1999). h.62 



 

 

 

 

 

143 

Tafsir bi ra'yi disebut juga dengan istilah tafsir bi al-ma'qul, 

tasfir bi al-ijtihad atau tafsir bi al-istinbath yang secara selintas 

mengisyratkan tafsir ini lebih berorentasi kepada penalaran ilmiah 

yang bersifat aqli (rasional) dengan pendekatan kebahasaan yang 

menjadi dasar penjelasannya. Oleh karena itu para ulama berbeda- 

beda pendapat dalam menilai tafsir bi al-ra'yi. Akan halnya ijtihad 

yang memungkinkan hasilnya benar atau salah, maka tafsir bi al-ra'yi 

juga demikian adanya. Ada yang dianggap benar yang karenanya 

maka layak dipedomani, tetapi ada juga yang dianggap salah atau 

menyimpang dan karenanya maka harus dijauhi. 

Jadi dapat dipahami bahwa tafsir bil ra‘yi merupakan metode 

yang digunakan oleh mufassir untuk memahami ayat Al-Quran 

dengan ijtihad menggunakan akal setelah terlebih dahulu memahami 

bahasa arab sertanilmu-ilmu yang diperlukan oleh mufassir.  Syarat-

syarat mufassir yang menggunakan akal atau rasio yang dijadikan 

dasar penafsiran adalah para mufasir yang menjadi seorang mufassir 

antara lain: 

1. Penafsir harus terlebih dahulu memahami bahasa Arab secara 

benar, dan aspek-aspek dilalah atau hukum yang dapat 

membuktikan bahwa seorang mufassir menggunakan syair-syair 

arab masyarakat jahiliyah sebagai pendukung dalam 

penafsirannya. 



 

 

 

 

 

144 

2. Penafsir harus melihat dan memperhatikan asbabun nuzul ayat 

yang ditafsirkan ketika Allah menurunkan ayat tersebut. 

3. Penafsir harus melihat dan mengetahui nasikh dan mansukh, 

qira‘at dan lain-lain. 

Penyebab kemunculan corak tafsir bi ar-ra‘yi adalah disebabkan 

semakin majunya ilmu-ilmu keislaman yang diwarnai dengan lahirnya 

beragam disiplin ilmu, karya-karyaulama tafsir, corak tafsir, metode 

penafsiran berdasrkan bidang ilmu masing-masing. Maka, tafsir-tafsir itu 

lahir berdasarkan dengan metode penafsiran seorang mufasir yang 

didasarkan oleh latar belakang disiplin ilmu yang dikuasainya. 

b. Pembagian Tafsir bil Ra’yi 

Tafsir bil ra‘yi terbagi menjadi dua pembagian, yaitu tafsir terpuji 

(mamduhah) dan tafsir yang tercela (mazdmumah). 

1) Tafsir yang Terpuji (Mahmudah) 

Tafsir yang terpuji ialah tafsir Al-Quran  yang didasarkan dari 

ijtihad yang jauh dari kebodohan dan penyimpangan. Tafsir ini 

sesuai dengan peraturan bahasa Arab. Karena tafsir ini tergantung 

kepada metodologi yang tepat dalam memahami ayat-ayat Al-

Quran. Barangsiapa yang menafsirkan Al-Quranmberdasarkan 

pikirannya, dengan memenuhi persyaratan dan bersandarkan 

kepada makna- makna Al-Quran, penafsiran seperti ini dibolehkan 



 

 

 

 

 

145 

dan dapat diterima. Tafsir semacam ini selayaknya disebut tafsir 

yang terpuji atau tafsir yang sah.
224

 

2) Tafsir yang Tercela (Mazdmumah) 

Tafsir yang tercela ialah tafsir Al-Quran tanpa dibarengi 

dengan pengetahuan yang benar, yaitu tafsir yang didasarkan 

hanya kepada keinginan seseorang dengan mengabaikan 

peraturan dan persyaratan tata bahasa serta kaidah-kaidah hukum 

Islam. Selanjutnya tafsir ini merupakan penjelasan Kalamullah 

atas dasar pikiran atau aliran yang sesat dan penuh dengan bid'ah 

atau inovasi yang menyimpang. Tafsir semacam ini disebut 

dengan tafsir yang tercela atau tafsir palsu. 

Dapat dilihat bahwa pengarang tafsir yang terpuji dan 

memenuhi syarat-syarat mufassir yang disebutkan diatas baik itu 

sempurna tata bahasa, gaya bahasa, dan mempunyai kecakapan 

dalam pokok pembahasan dan mengindahkan peraturan-peraturan 

kaidah hukum Islam. Dengan demikian, tafsir jenis ini dapat 

digunakan. Sedangkan tafsir tercela bersumber dari pemikiran dan 

keinganan pengarangnya tanpa memperhatikan syarat-syarat di 

atas. Oleh karena itu tafsir ini hukumnya haram atau tidak boleh 

digunakan.  

Apabila mufassir tidak menguasai kaidah-kaidah bahasa 

dan prinsip-prinsip dasar bahasa Arab dia tidak dapat berlaku adil 

                                                 
224

 Thameem Ushama, Metodologi Tafsir Al-Quran (Jakarta: Riora Cipta, 2000). h.41 



 

 

 

 

 

146 

dalam penerjemahan dan penafsiran, dan akan menafsirkan sesuai 

kehendak hawa nafsunya sendiri. Hal ini akan menimbulkan 

pemahaman yang keliru terhadap ayat yang ditafsirkan sehingga 

mengakibatkan penyimpangan dan kesesatan.  

8. Urgensi Metodologi Tafsir 

Metodologi penelitian tafsir merupakan ilmu tentang cara atau jalan 

yang dilewati melalui kegiatan ilmiah untuk membahas, memahami, 

menjelaskan, serta merefleksikan kandungan al-Quran secara apresiasif 

dengan menggunakan pengetahuan-pengetahuan yang diperlukan 

berdasarkan kerangka konseptual tertentu, sehingga menghasilkan karya 

tafsir yang representatif. Atau, secara sederhana dipahami ilmu tentang 

cara ilmiah untuk mendapatkan data tafsir (ilmu yang membahas 

kandungan Al-Qur‘an baik dari segi pemahaman makna atau arti sesuai 

dikehendaki Allah, menurut kadar kesanggupan manusia). 

Dari definisi tersebut dapat dipahami dengan mempelajari 

metodologi dapat mengantarkan kepada penggunaan metode yang tepat 

untuk sebuah cabang ilmu. Metode itu ibarat jalan yang akan ditempuh 

untuk sampai pada tujuan yang hendak dicapai. Karena itulah metode 

dalam bahasa Arab disebut "thariqah" jamaknya "thuruq" atau "man-haj" 

jamaknya manahij, yang berkonotasi jalan. Jika demikian, maka metode 

menduduki posisi yang amat penting dan strategis dalam upaya mencapai 

tujuan yang hendak diraih. 



 

 

 

 

 

147 

Abudin Nata dalam bukunya metodologi studi lslam menjelaskan 

bahwa metode yang tepat merupakan masalah pertama yang harus 

dikuasai dalam pelbagai cabang ilmu pengetahuan. Kewajiban pertama 

bagi seorang peneliti adalah memilih metode yang tepat dalam 

penelitiannya. Dijelaskan lebih lanjut bahwa penguasaan terhadap 

metode yang tepat bermanfaat dalam mengembangkan ilmu yang 

dimiliki. Sedangkan bagi yang tidak menguasai metode hanya akan 

selalu menjadi konsumen ilmu, dan bukan produsen. Jadi, penelitian 

tafsir dengan penguasaan dan penggunaan metodologi menjadikan 

penelitian yang dlakukan lebih terarah, kemudian hasil penelitian tersebut 

nanti akan dapat dikembangkan.
225

 

Kajian mengenai metodologis secara prinsipil amat dianjurkan oleh 

Al-Quran, karena dengan pengembangan berpikir logik dan sistematik 

hanya dapat dilakukan apabila seseorang menguasai metodolgi dengan 

baik dan benar. Dengan memiliki metodologi yang berarti jalan, hal ini 

menunjukkan bahwa penelitian tersebut terarah sehingga akan sampai 

kepada hasil yaitu tujuan dari sebuah penelitian tersebut. Hal ini 

menunjukkan bahwa metodologi memiliki peran yang penting dalam 

sebuah penelitian termasuk penelitian tafsir.  

                                                 
225

 Abudin Nata, Metodologi Studi Islam (Jakarta: Rajawali Pers, 2009). h. 149 



 

 

 

 

 

148 

9. Metode Tafsir Kontemporer 

a. Historis-Sosiologis 

Sejarah adalah suatu ilmu yang di dalamnya dibahas berbagai 

peristiwa dengan memperhatikan unsur tempat, waktu, obyek, latar 

belakang, dan pelaku dari peristiwa tersebut.
226

 Sedangkan sosiologi 

adalah ilmu yang mempelajari manusia dalam hidup bersama dalam 

masyarakat dan menyelidiki ikatanikatan antara manusia yang menguasai 

hidupnya itu. Sosiologi ini mencoba mengerti sifat dan maksud hidup 

bersama, cara terbentuk dan tumbuh serta berubahnya perserikatan-

perserikatan hidup itu, serta pula kepercayaannya, keyakinan yang 

memberi sifat tersendiri kepada cara hidup bersama itu dalam tiap 

persekutuan hidup manusia.
227

 

Berdasarkan pengertian di atas maka yang dimaksud dengan 

pendekatan historis sosiologis adalah pendekatan yang menggunakan 

keilmuan sejarah dan sosologi sebagai pisau bedah atau perangkat analisis 

dalam melihat data dan memecahkan masalah kajian.  

Pendekatan sejarah dan pendekatan sosiologi sangat penting untuk 

melihat setiap data karena secara alamiah tak ada segala sesuatu yang ada 

di dunia ini tanpa proses dan tanpa berhubungan dengan masyarakat di 

lingkungannya, termasuk dalam studi agama pada umumnya dan studi al-

Qur‘an pada khususnya. Pentingnya studi sejarah dalam studi al-Qur‘an 

                                                 
226

 Taufiq Abdullah, Sejarah dan Masyarakat, (Jakarta : Pustaka Firdaus, 1987), h.105 
227

 Hassan Shadily, Sosiologi Untuk Masyarakat Indonesia, (Jakarta : Bina Aksara, 

1983), h.153 



 

 

 

 

 

149 

sebagaimana disampaikan oleh Manna‘ al-Qaththan bahwa seseorang 

yang ingin memahami al- Qur‘an secara benar maka yang bersangkutan 

harus mempelajari sejarah turunnya ayat-ayat al-Qur‘an yang selanjutnya 

disebut dengan asbab al-nuzul. Dengan asbab al-nuzul ini seseorang akan 

dapat mengetahui hikmah yang terkandung dalam suatu ayat yang 

berkenaan dengan hukum tertentu dan ditujukan untuk memelihara syariat 

dari kekeliruan memahaminya.
228

 

Termasuk penting pula digunakanna pendekatan sosiologis karena di 

dalam al-Qur‘an juga banyak ayat-ayat yang merujuk pada peristiwa-

peristiwa sosial, apalagi al-Qur‘an itu juga diturunkan untuk kepentingan 

sosial. Oleh karena itu tanpa pendekatan ini akan sulit memahami 

peristiwa sosial dalam al-Qur‘an dan sulit pula memahami maksudnya. 

Fazlurrahman dalam hal ini mengatakan bahwa al-Qur‘an ibarat 

gunung es yang mengapung, hanya sepersepuluh bagiannya sajalah yang 

tampak, sedangkan sembilan persepuluhnya terendam dalam lautan 

sejarah. Karena itu tidak seorangpun yang berupaya mengkaji al-Qur‘an 

secara serius dapat mengingkari kebutuhan pengetahuan sejarah dalam 

memahami sebagian pernyatanpernyataan al-Qur‘an agar pernyataan-

pernyataan itu mampu memberikan pemecahan, komentar, dan jawaban. 

Dalam kesempatan lain, Rahman juga menyatakan bahwa agar penafsiran 

al-Qur‘an dapat diterima dan dapat berlaku adil terhadap tuntutan 

                                                 
228

 Manna‘ al-Qaththan, Mabahits fi Ulum al-Qur‟an, (Mesir : Dar al-Maarif, 1977), 

h.79 



 

 

 

 

 

150 

keilmuan dan integritas moral, maka satu-satunya pendekatan yang harus 

digunakan adalah pendekatan sejarah.
229

 

Suatu pendekatan historis yang serius dan jujur harus digunakan 

untuk menemukan makna teks al-Qur‘an. Aspek metafisis dari ajaran al-

Qur‘an mungkin tidak menyediakan dirinya dengan mudah untuk 

dikenakan terapi historis, tetapi bagian sosiologisnya pasti menyediakan 

dirinya. Pertama-tama al-Qur‘an harus dipelajari dalam tekanan 

kronologisnya. Mengawali dengan pemeriksaan terhadap bagian-bagian 

wahyu yang paling awal akan memberikan suatu persepsi yang cukup 

akurat tentang dorongan dasar dari gerakan Islam sebagaimana yang 

dibedakan dari ketetapan-ketetapan dan institusi-institusi yang dibangun 

belakangan. Dan demikianlah, seseorang harus mengikuti bentangan al-

Qur‘an sepanjang karir dan perjuangan Muhammad SAW. 

Aplikasi dari pendekatan ini dalam prakteknya memunculkan apa 

yag seringkali orang menyebut dengan gerakan ganda (double 

movement). Fazlurrahman mendasarkan bangunan metodenya pada 

konsepsi teoritik bahwa yang ingin dicari dan diaplikasikan dari al-

Qur‘an di tengah-tengah kehidupan manusia adalah bukan pada 

kandungan makna literalnya tetapi lebih pada konsepsi pandangan 

dunianya (weltanschaung). 

                                                 
229

 Dua statemen Rahman di atas, penulis kutip dari Nourouzzaman Shiddiqi, ―Sejarah 

: Pisau Bedah Ilmu Keislaman‖, dalam Taufik Abdullah dan M. Rusli Karim (ed.)., h.71-72 



 

 

 

 

 

151 

Gerakan pertama dalam proses atau metode penafsiran ini terdiri dari 

2 (dua) langkah, yaitu :  

Langkah pertama, yakni tatkala seorang penafsir akan memecahkan 

problem yang muncul dari situasi sekarang, penafsir seharusnya 

memahami arti atau makna dari satu ayat dengan mengkaji situasi atau 

problem historis dimana ayat al-Qur‘an tersebut merupakan jawabannya. 

Tentu saja sebelum mengkaji ayatayat spesifik dalam sinaran situasi-

situasi spesifiknya maka suatu kajian mengenai situasi makro dalam 

batasan-batasan masyarakat, agama, adat istiadat, lembaga-lembaga, 

bahkan mengenai kehidupan secara menyeluruh di Arabia – dengan tidak 

mengesampingkan peperangan Persia-Byzantium harus dilaksanakan 

Langkah kedua, menggeneralisasikan jawaban-jawaban spesifik 

tersebut dan menyatakannya sebagai pernyataanpernyataan yang memiliki 

tujuan-tujuan moral-sosial umum, yang disaring dari ayat-ayat spesifik 

tersebut dalam sinaran latar belakang historis dan rationes legis yang 

sering dinyatakan. Dalam proses ini perhatian harus diberikan kepada 

arah ajaran al-Qur‘an sebagai suatu keseluruhan sehingga setiap arti 

tertentu yang dipahami, setiap hukum yang dinyatakan, dan setiap tujuan 

yang dirumuskan koheren dengan yang lainnya. Hal ini karena ajaran al-

Qur‘an tidak mengandung kontradiksi. Semuanya padu, kohesif, dan 

konsisten.
230

 

                                                 
230

 Fazlurrahman, Islam dan Modernitas…, h.6-8 



 

 

 

 

 

152 

b. Hermeneutika 

Menelusuri kata awal hermeneutika dari Yunani ini, maka arti 

hermeneutika sebagai kegiatan menafsirkan atau to interprete ini 

mengasumsikan pada proses membawa sesuatu untuk dipahami. Dari 

pengertian ini menyebabkan seringkalinya istilah menafsirkan 

disejajarkan dengan istilah memahami.
231

 

Kegiatan menafsirkan secara umum meliputi 3 (tiga) kegiatan, 

yaitu : pertama, linguistic formulation atau pengekspresian pikiran-

pikiran seseorang ke dalam tingkat bahasa ; kedua, cultural movement 

atau penerjemahan dari bahasa yang masih asing ke dalam bahasa sendiri 

yang sudah dikenal, dan ketiga, logical formulation atau pemberian 

komentar atas makna yang masih absurd menuju makna yang lebih 

konkret-eksplisit.
232

 

Selanjutnya secara aplikatif langkah-langkah yang digunakan 

dalam menafsirkan al-Quran adalah :  

Mengangkat satu tema tertentu  

Menyebut ayat yang berkenaan dengan tema atau isu tersebut  

Memaparkan pandangan para mufassir sebelumnya tentang ayat-ayat 

tersebut  

                                                 
231

 Van A. Harvey, ―Hermeneutics‖, dalam Mircea Eliade (ed.), h.279 
232

 James M. Robinson, “Hermeneutic Since Barth‖, dalam James M. Robinson dan 

John B. Cobb, Jr (Ed.), The New Hermeneutic, vol.II, (New York, Evanson and London: 

Harper and Row Publishers, 1964), h.6 



 

 

 

 

 

153 

Menyimpulkan dan menjelaskan makna yang paling sesuai setelah 

melihat konteks ayat, asbab al- nuzul  

Membahas bagaimana seharusnya ayat tersebut dipahami dengan 

langkah hermeneutik, dan  

Menjelaskan bagaimana kontekstualisasi ayat untuk muslim  

c. Feminisme 

Feminisme merupakan paham yang memperjuangkan pihak-pihak 

yang tertindas, entah perempuan atau laki-laki, baik oleh perempuan 

maupun laki-laki. Karena selama ini perempuan menjadi pihak yang 

tertindas maka perempuanlah yang diperjuangkan dalam feminisme. 

Feminisme memperjuangkan kesetaraan gender, artinya tidak ada 

kesenjangan dan perbedaan antara laki-laki dan perempuan dalam hal 

gender sehingga tidak ada saling mendominasi antara keduanya. Gender 

sendiri mempunyai pengertian suatu sifat yang melekat pada kaum laki-

laki maupun perempuan yang merupakan hasil konstruksi sosial dan 

kutural.
233

 

Beberapa konsep dasar yang harus dicermati dalam pendekatan 

feminis adalah sebagai berikut
234

 : 

1) Pendekatan feminis selalu menggunakan analisis kesetaraan gender 

sebagai pisau bedah terhadap segala pembacaan atas berbagai 

                                                 
233

 Mansour Fakih, Analisis gender & transformasi sosial,.. h.8 
234

 Trisakti dan Sugiarti, Konsep dan Teknik Penelitian Gender, (Malang : UMM 

Press, 2002), h.78-83 



 

 

 

 

 

154 

permasalahan. Hal ini karena gender dipandang sebagai faktor yang 

berpengaruh menentukan persepsi dan kehidupan perempuan, 

membentuk kesadarannya, keterampilannya, dan membentuk pula 

hubungan kekuasaan antara laki-laki dan perempuan. 

2) Pendekatan feminis mengakui subyektifitas atau jelasnya 

keberpihakan terhadap perempuan. Jadi pendekatan ini tidak 

bertujuan hanya menggambarkan tentang perempuan tetapi juga 

hasilnya untuk meningkatkan harkat perempuan. 

3) Perempuan sebagai titik tolak. Persisnya menjadikan pengalaman 

perempuan sebagai sumber pengetahuan, analisis bertujuan untuk 

menguntungkan perempuan, dan penganalisis berada dalam ruang 

kritik yang sama dengan materi yang dikritiknya.  

4) Kerangka konseptual dan teoritis yang digunakan dalam meninjau 

permasalahan adalah konsep-konsep subordinasi, marginalisasi, 

penindasan, kekerasan, hubungan kekuasaan, dan lain-lain 

F. Penelitian Terdahulu  

Penelitian ini berfokus pada pengembangan model pembelajaran 

tafsir ayat Sosial Budaya integrasi dengan pendidikan Local Wisdom di 

Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Berikut akan 

dikemukakan penelitian relevan yang sebelumnya telah diteliti. Adapun 

penelitian tersebut sebagai berikut: 

1. D Rusmana, Y Rahtikawati dalam bukunya yang berjudul Tafsir Ayat-

ayat Sosial Budaya: Tafsir Maudhui terhadap Ayat-ayat al-Quran yang 



 

 

 

 

 

155 

Berkaitan dengan Budaya, Sejarah, Bahasa dan Sastra tahun 2014. Ia 

menyebutkan bahwa Ayat-ayat sosial dan budaya dipandang oleh para 

mufassir sebagai ayat-ayat al-Qur'an, yang jumlahnya lebih banyak 

dibandingkan dengan ayat-ayat ritual ataupun ayat-ayat tentang 

keimanan. Oleh karena itu, penafsiran terhadap ayat-ayat sosial dan 

budaya sangat diperlukan mengingat pentingnya pemahaman tekstual 

dan kontekstualitasnya. Hal ini dilakukan karena persoalan yang 

berkaitan dengan kehidupan sosial dan budaya secara tekstual lebih 

berbasis pada budaya lokal sehingga diperlukan pemahaman yang lebih 

universal terhadap makna kontekstualnya. Salah satu pendekatan 

penafsiran al-Qur'an yaitu tafsir sosial-kemasyarakatan (adab wa 

ijtima'i) yang berusaha memahami nash-nash al-Qur'an dengan cara 

mengemukakan ungkapan-ungkapan al-Qur'an secara teliti, 

menjelaskan makna yang dimaksud oleh al-Qur'an tersebut dengan gaya 

bahasa yang indah dan menarik, serta menghubungkan nash-nash al-

Qur'an yang tengah dikaji dengan kenyataan sosial dan sistem budaya 

yang ada. Buku ini dalam pembahasannya terdiri dari 14 bab yang 

mencakup bab 1 pengantar ke arah kajian; bab 2 memaknai al-Fatihah : 

relasi Allah dan manusia; bab 3 Allah : tauhid fungsional dalam al-

Qur'an; bab 4 alam dan pengelolaannya dalam al-Qur'an : dimensi 

kekhalifahan dan ketaatan manusia terhadap Allah; bab 5 penciptaan 

manusia dan kreativitas budaya positif manusia di muka bumi; bab 6 

Nabi dan Rasul : manusia pilihan sebagai kreator budaya dan peradaban 



 

 

 

 

 

156 

Ilahiyyah; bab 7 manusia sebagai pencipta kebudayaan; bab 8 manusia 

sebagai pembentuk tatanan sosial kemasyarakatan; bab 9 nilai etik 

dalam al-Qur'an : dialog dan toleransi; bab 10 perubahan sosial dalam 

perspektif al-Qur'an; bab 11 masa depan manusia : konsep eskatologis 

dalam al-Qur'an; bab 12 bahasa dalam al-Qur'an : komunikasi verbal 

antara Allah, manusia dan alam dan pembahasan ditutup pada bab 13 

yang membahas tentang sastra dalam al-Qur'an. Kata Kunci : Tafsir 

Tematik, Tafsir Maudhu'i, Sosial Budaya dalam Islam. 

2. E Zulaiha dalam jurnal Wawasan: Jurnal Ilmiah Agama Dan Sosial 

Budaya yang berjudul Tafsir Kontemporer: Metodologi, Paradigma dan 

Standar Validitasnya tahun 2017, ia menyebutkan bahwa Tafsir feminis 

(tafsir) merupakan genre unik yang muncul di era kontemporer ketika 

isu gender menjadi perhatian global. Paradigma penafsiran ini 

berangkat dari asumsi bahwa prinsip al-Qur'an hubungan laki-laki dan 

perempuan harus didasarkan pada keadilan (al-'Jadi), persamaan (al-

musawah), kepatutan (al-ma'ruf), dan konsensus. (syura). Dengan 

demikian, setiap penafsiran yang dihasilkan pada masa klasik yang 

melanggar semua prinsip tersebut dianggap tidak dapat diterima, 

terutama dalam kaitannya dengan situasi sekarang yang berbeda dengan 

masa sebelumnya. Interpretasi feminis menggunakan analisis gender 

sebagai alat untuk membedakan antara kondisi yang diberikan Tuhan 

yang tidak dapat diubah dengan gender sebagai konstruksi sosial yang 

dapat diubah. Selain itu, hermeneutika dianggap sebagai pendekatan 



 

 

 

 

 

157 

yang tepat dipilih dalam penafsiran feminis bersama dengan metode 

tematik untuk menafsirkan ayat-ayat tentang relasi gender dalam Al-

Qur'an. Dengan metodologi ini, tujuannya adalah untuk menghasilkan 

interpretasi dengan wawasan yang lebih intersubjektif dan kritis terkait 

relasi gender. 

3. R Anwar, D Darmawan dalam jurnal Kajian Kitab Tafsir Dalam 

Jaringan Pesantren Di Jawa Barat tahun 2016 menyebutkan bahwa, 

Tafsir merupakan salah satu inti dari ortodoksi Islam dan selalu dijaga 

keasliannya. Oleh karena itu, perubahan drastis dihindari dalam kajian 

tafsir khususnya di pesantren, karena pesantren adalah lembaga yang 

paling gigih mengawal ortodoksi Islam di Indonesia. Tidak 

mengherankan jika penelitian yang dilakukan pada tahun 2015 ini 

menemukan kesamaan dengan apa yang dilaporkan oleh Berg pada 

abad ke-19 dan oleh Bruinessen serta peneliti lain di abad ke-20. 

Artikel ini merupakan laporan penelitian lapangan yang dilakukan di 

enam pesantren di Jawa Barat yaitu: Pesantren al-Jawami Bandung, 

Pesantren al-Wafa Bandung, Pesantren al-Masthuriyah Sukabumi, 

Pesantren Darusalam Ciamis, Pesantren Cipasung Tasikmalaya dan 

Pesantren Buntet Cirebon. Penelitian ini fokus pada kajian kitab-kitab 

tafsir di pesantren-pesantren tersebut. Penelitian ini menyimpulkan 

bahwa perubahan memang ada dan terjadi dalam kajian tafsir di 

pesantren tersebut, namun sangat lambat. Kajian tafsir masih menjadi 

pilihan kedua di pesantren dibandingkan dengan kajian fikih dan bahasa 



 

 

 

 

 

158 

Arab. Tafsir yang paling populer dipelajari di pesantren ini adalah 

Tafsir Jalalayn. Ada juga pesantren yang mempelajari tafsir lain seperti 

Tafsir al-Manar dan Tafsir al-Maraghy, tetapi sangat jarang; yaitu 

pesantren yang berorientasi pada modernitas. Selain itu, metode 

tradisional mempelajari tafsir masih dominan di pesantren ini, yang 

disebut bandongan di mana para Kyai (pemimpin pesantren) 

membubuhi keterangan teks kata demi kata di depan para santri (santri). 

4. S Amin dalam jurnal Akademika: Jurnal Pemikiran Islam dengan judul 

Tafsir keadilan sosial dan semangat gender tahun 2015, ia menyebutkan 

secara deskriptif analitis. Peneliti menemukan wacana gender semarak 

di dunia Barat, disebabkan karena perubahan pola sosial, terutama 

semenjak terjadinya revolusi industri. Sebuah perjuangan antar kelas 

(class struggle), yakni antara kaum perempuan sebagai sebuah 

kelompok sosial melawan kelompok sosial yang lainnya, yaitu kaum 

lelaki dengan tujuan untuk mencapai kesejajaran. Semangat gender ini 

sesungguhnya berkaitan dengan persoalan kemajuan perempuan dan 

tercapainya kesetaraan antara perempuan dengan laki-laki. Kesimpulan 

dari penelitian ini adalah bahwa melalui pemahaman gender maka 

dampak pembangunan terhadap kehidupan perempuan dan laki-laki 

tidak akan berbeda, sebab ketimpangan status sosial bukan sekedar 

bersumber pada persoalan seks tetapi seluruh nilai sosial budaya yang 

hidup dalam masyarakat turut memberikan andil. 



 

 

 

 

 

159 

5. Mohammad Zamzami 'Urif menyebutkan  dalam jurnalnya yang 

berjuduln Local Wisdom Dalam Tafsir Nusantara: Studi Atas Kitab 

Tafsīr Al-Ibrīz Karya KH. Bisri Mustofa tahun 2019. Kitab Tafsīr 

dengan judul al-Ibrīz Lima‘rifati Tafsīr al-Qur‘ān al-‗Azīz merupakan 

karya KH. Bisri Mustofa. Tafsīr tersebut ditulis dengan menggunakan 

bahasa aksara Arab-Pegon Jawa pada awal abad ke-20, dan karyanya 

dengan jelas menunjukkan unsur lokalitas (kearifan lokal) yang sangat 

menonjol di wilayah ini. Dalam tafsir dan bahasa, KH. Bisri Mustofa 

menggunakan teks bahasa Jawa Arab-Pegon, salah satu bentuk literasi 

yang sangat umum digunakan oleh masyarakat muslim tradisional dan 

pesantren khususnya, terutama di wilayah Jawa saat itu. Sementara itu, 

KH. Bisri Mustofa juga sering mengomentari masalah tradisi budaya 

mekarnya makam atau auliyā ziyārah' yang juga menunjukkan lokalitas 

tafsīr al-Ibrīz. Selanjutnya mengenai mistis budaya Jawa (karāmah), 

mempercayai hal-hal yang memiliki kekuatan magis. Kemudian 

informasi tentang jamu atau jamu yang mengadopsi kearifan lokal pada 

masyarakat Jawa. 

Berdasarkan dari beberapa literatur review di atas, sudah membahas 

mengenai tafsir sosial budaya dan local wisdom dalam beberapa pendekatan 

pembahasan, maka peneliti akan mengkaji dari sisi berbeda dalam penerapan 

agar novelty dari penelitian ini memiliki kontribusi yang besar dalam aspek 

keilmuwan tafsir dan integarsinya terhadap sosial budaya yaitu dengan judul : 

pengembangan model pembelajaran tafsir ayat Sosial Budaya integrasi 



 

 

 

 

 

160 

dengan pendidikan Local Wisdom di fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau 

G. Konsep Operasional dan Indikator 

1. Konsep Operasional 

Konsep operasional disertasi ini mengacu pada pengembangan 

model pembelajaran yang mengintegrasikan tafsir ayat-ayat Al-

Qur'an yang bertemakan sosial-budaya (Sosial Budaya) dengan 

pendidikan kearifan lokal (local wisdom). Fokus utamanya adalah 

menciptakan metode pengajaran yang mampu menghubungkan nilai-

nilai Al-Qur'an dengan realitas sosial dan budaya masyarakat lokal, 

khususnya di wilayah Riau. 

a) Tafsir Ayat Sosial-Budaya: Merujuk pada kajian ayat-ayat Al-

Qur'an yang membahas nilai-nilai sosial dan budaya, seperti 

interaksi sosial, adat istiadat, dan etika bermasyarakat. 

b) Integrasi Local Wisdom: Pendidikan berbasis kearifan lokal 

mencakup nilai-nilai tradisional masyarakat Riau, seperti adat 

Melayu, norma sosial, dan tradisi yang selaras dengan prinsip-

prinsip Islam. 

c) Model Pembelajaran: Strategi dan metode pengajaran yang 

dirancang untuk menjembatani antara ilmu tafsir dengan konteks 

sosial-budaya masyarakat lokal, melibatkan pendekatan aktif, 

kontekstual, dan kolaboratif. 



 

 

 

 

 

161 

 

Mahasiswa 

Gambar 3.1 

Kerangka Operasional 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dosen 

Pendidikan Local 

Wisdom 

Pembelajaran Tafsir 

Ayat Sosial Budaya 



 

 

 

 

 

162 

 

2. Indikator 

Indikator berikut mengukur keberhasilan model pembelajaran 

yang diusulkan, mencakup aspek implementasi, penguasaan, dan 

dampak pada mahasiswa: 

a) Aspek Kurikulum 

o Kesesuaian antara materi pembelajaran tafsir dengan nilai-nilai 

kearifan lokal. 

o Integrasi tema sosial-budaya dalam silabus dan Rencana 

Pembelajaran Semester (RPS). 

b) Aspek Proses Pembelajaran 

o Penggunaan metode pembelajaran kontekstual yang 

mengaitkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan fenomena sosial dan 

budaya lokal. 

o Partisipasi aktif mahasiswa dalam diskusi dan analisis kasus 

sosial-budaya berbasis tafsir. 

o Penerapan metode interdisipliner yang melibatkan ilmu sosial, 

budaya, dan agama. 

 

 



 

 

 

 

 

163 

c) Aspek Kompetensi Mahasiswa 

o Kemampuan mahasiswa memahami dan menjelaskan ayat-

ayat sosial-budaya secara kontekstual. 

o Kemampuan mahasiswa mengidentifikasi relevansi nilai-nilai 

Al-Qur'an dengan tradisi lokal. 

o Penguasaan mahasiswa dalam mengintegrasikan ilmu agama 

dan budaya lokal ke dalam solusi praktis. 

d) Aspek Keterlibatan dengan Masyarakat 

o Pelibatan mahasiswa dalam kegiatan masyarakat untuk 

pelestarian budaya lokal melalui perspektif agama. 

o Kontribusi mahasiswa dalam mengembangkan solusi sosial 

berbasis nilai-nilai Al-Qur'an dan budaya lokal. 

e) Aspek Hasil Belajar 

o Peningkatan pemahaman terhadap ayat-ayat sosial-budaya 

setelah implementasi model pembelajaran. 

o Penilaian terhadap karya tulis, proyek, atau aktivitas 

mahasiswa yang mencerminkan integrasi tafsir dan local 

wisdom. 

 

  



164 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian Model Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial Budaya integrasi 

dengan Pendidikan Local Wisdom di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau ini termasuk penelitian kualitatif. Penelitian kualitatif berupaya 

menggambarkan data hasil penelitian dengan kata-kata atau kalimat yang 

dipisah-pisah menurut kategori dan dianalisis untuk memperoleh kesimpulan, 

sebelum dianalisis data yang dihasilkan dari penelitian akan dideskripsikan 

terlebih dahulu. Jenis penelitian yang dipakai adalah model pengembangan 

yang mengacu pada metode R&D (Research & Development) yaitu suatu 

metode penelitian yang fungsinya untuk menghasilkan produk tertentu dan 

menguji keefektifan produk tersebut.  

Penelitian dan pengembangan merupakan penelitian yang digunakan 

untuk menghasilkan produk tertentu, dan menguji keefektifan produk 

tersebut.
235

 Penelitian dan pengembangan atau dalam bahasa Inggris search 

and Develoment adalah metode penelitian yang digunakan untuk 

menghasilkan produk tertentu, dan menguji keefektifan produk tersebut. 

Untuk dapat menghasilkan produk tertentu digunakan penelitian yang bersifat 

analisis kebutuhan dan untuk menguji keefektifan produk tersebut supaya 

dapat berfungsi di masyarakat luas. 

                                                 

235
Sugiyono.. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. (Bandung: Alfabeta, 

2010), h. 297 



 

 

 

 

 

165 

A. Model Pengembangan 

Penelitian ini didesain dengan menggunakan pedekatan model 

penelitian dan pengembangan (Research & Development) yang bertujuan 

untuk menghasilkan suatu produk, yaitu kerangka pengembangan model 

pembelajaran tafsir ayat Sosial Budaya integrasi dengan pendidikan local 

wisdom di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau berbasis 

produk. 

Penelitian dan pengembangan yang menghasilkan produk tertentu untuk 

bidang administrasi, pendidikan dan sosial lainnya masih rendah. Padahal 

banyak produk tertentu dalam bidang pendidikan dan sosial yang perlu 

dihasilkan melelui research dan development. Pada kesempatan ini hanya 

diberikan contoh metode penelitian dan pengembangan yang dapat digunakan 

untuk penelitian sosial.
236

 

Penelitian pengembangan (developmental research) bukan hanya untuk 

menggambarkan hubungan antara keadaan sekarang tetapi juga untuk 

menyelidiki perkembangan dan atau perubahan yang terjadi sebagai fungsi 

waktu. Lebih jauh Isaac dan Michael menyatakan bahwa tujuan penelitian 

pengembangan alat perubahan sebagai fungsi waktu. Oleh karena itu setiap 

                                                 

236
 Ibid, hlm. 298 



 

 

 

 

 

166 

masalah dalam penelitian pengembangan hendaklah didekati lebih baik dan 

terencana.
237

 

Penelitian ini tidak bermaksud untuk menguji kebenaran, melainkan 

untuk melihat serta menyajikan data-data sesuai adanya yang relevan dengan 

permasalahan yang dikaji dengan panduan teori yang ada, selanjutnya 

dianalisis dan ditarik kesimpulan sehingga dimungkinkan akan melahirkan 

suatu teori baru dengan tekhnik analisis data yang telah ditentukan. Hal itu 

sebagaimana diungkapkan para ahli riset. 

Pentingnya teori dalam penelitian, maka untuk penelitian ini 

menggunakan teori ADDIE. Model ADDIE dalam mendesain sistem 

instruksional menggunakan pendekatan sistem. Esensi dari pendekatan sistem 

adalah membagi proses perencanaan pembelajaran ke beberapa langkah, 

untuk mengatur langkah-langkah ke dalam urutan-urutan logis, kemudian 

menggunakan output dari setiap langkah sebagai input pada langkah 

berikutnya.
238

 

Menurut Sugiyono, Secara umum tujuan penelitian itu ada tiga macam 

yaitu yang bersifat penemuan, pembuktian dan pengembangan. Penemuan, 

berarti data yang diperoleh dari penelitian itu adalah data yang benar-benar 

baru yang sebelumnya belum diketahui. Pembuktian, berarti data yang 

diperoleh itu digunakan untuk membuktikan adanya keraguan terhadap 

                                                 

237
 A. Muri Yusuf. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan Penelitian 

Gabungan.(2013), hlm. 79 

238
Ibid,hlm. 296 



 

 

 

 

 

167 

informasi atau pengetahuan tertentu dan pengembangan, berarti 

memperdalam dan memperluas pengetahuan yang telah ada.
239

 

Dari argumentasi para ahli tersebut dapat disimpulkan bahwa tujuan 

dari penelitian adalah mencari dan menemukan jawaban dari setiap 

permasalahan dengan berbagai cara melalui data-data yang ada sehingga 

terungkap fakta, jawaban tersebut berkembang menjadi teori yang dapat 

bermanfaat dan menjadi prinsip-prinsip umum ilmu pengetahuan yang dapat 

berguna dalam kehidupan manusia. 

B. Prosedur Pengembangan  

Prosedur Pengembangan Pengembangan Model Pembelajaran 

Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi Dengan Pendidikan Local Wisdom 

Di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau yang diadoptasi 

ADDIE, dilaksanakan sesuai dengan tahap-tahap berikut: 

1. Analyze 

Langkah pertama dalam penelitian ini adalah dengan cara 

menganalisis kebutuhan untuk menentukan masalah dan solusi yang 

tepat dan menentukan kompetensi mahasiswa dengan mengumpulkan 

informasi dan menganalisa fenomena. 

2. Desain  

Setelah dianalisa penerapan di Fakultas Ushuluddin, maka 

langkah selanjutnya adalah mengembangkan model dengan 

                                                 

239
Sugiyono,Op.cit, hlm. 5 



 

 

 

 

 

168 

menentukan kompetensi khusus, metode, bahan ajar, dan strategi 

pembelajaran serta menyiapkan model awal yang melibatkan tim ahli. 

3. Development 

Uji lapangan dilakukan di Fakultas Ushuluddin dengan kelas 

eksperimen. Selanjutnya dilakukan produksi program dan modul yang 

akan digunakan dalam program pembelajaran yaitu pendidikan local 

wisdom.  

4. Implementation 

Setelah Draf Model sudah selesai, maka selanjutnya dilakukan 

kembali uji coba pada Fakultas Ushuluddin terkait dengan kelemahan-

kelemahan saat uji coba dengan meminta saran dan masukan dari tim 

ahli termasuk Promotor dan Co. Promotor hal ini dalam rangka 

melaksanakan program pembelajaran dengan menerapkan spesifikasi 

program pembelajaran. 

5. Evaluation 

Evaluasi merupakan Langkah terakhir dari model desain 

system pembelajaran ADDIE. Evaluasi adalah sebauh proses yang 

dilakukan untuk memberikan nilai terhadap pengembangan. 

Kemudian setelah dilakukan tahap evaluasi langkah selanjutnya 

dilakukan penulisan kurikulum. 



 

 

 

 

 

169 

C. Tempat dan Waktu Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan 

Syarif Kasim Riau, Panam, Jl. HR. Soebrantas No.Km. 15, RW.15, 

Simpang Baru, Kota Pekanbaru, Riau 28293.  Adapun jadwal penelitian 

adalah sebagai berikut. 

Tabel 3.1 Jadwal penelitian adalah sebagai berikut. 

No Tahapan 

Penelitian 

Kegiatan Utama Waktu 

Pelaksanaan 

Durasi 

1 Persiapan 

Penelitian 

- Penyusunan proposal penelitian 

- Pengajuan izin penelitian 

- Pengumpulan referensi awal 

Januari - 

Februari 2024 

2 

bulan 

2 Studi Literatur - Analisis tafsir ayat sosial-budaya 

- Kajian literatur tentang local wisdom 

- Telaah model pembelajaran 

Maret - April 

2024 

2 

bulan 

3 Pengumpulan 

Data 

- Observasi proses pembelajaran tafsir di 

Fakultas Ushuluddin 

- Wawancara dengan dosen dan mahasiswa 

- Studi dokumen kurikulum dan bahan ajar 

Mei - Juli 2024 3 

bulan 

4 Analisis Data - Analisis tematik hasil wawancara 

- Pengolahan data observasi 

- Pengembangan model pembelajaran berbasis 

local wisdom 

Agustus - 

Oktober 2024 

3 

bulan 

5 Uji Validasi 

Model 

- Implementasi model dalam pembelajaran 

- Evaluasi efektivitas model 

- Pengumpulan masukan dari ahli dan praktisi 

November 

2024 - Januari 

2025 

3 

bulan 

6 Penulisan dan 

Penyebaran 

Hasil Penelitian 

- Penulisan disertasi 

- Seminar hasil penelitian 

- Publikasi artikel ilmiah di jurnal terakreditasi 

Februari - April 

2025 

3 

bulan 

 

 



 

 

 

 

 

170 

D. Subjek dan Objek Penelitian 

Subjek penelitian dalam disertasi ini adalah dosen dan mahasiswa di 

Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau yang terlibat dalam 

proses pembelajaran tafsir ayat sosial-budaya. Subjek ini dipilih karena 

mereka merupakan pihak yang langsung terlibat dalam implementasi model 

pembelajaran tafsir dan memiliki pengalaman dalam pengajaran serta 

penerapan nilai-nilai sosial-budaya dalam kehidupan sehari-hari. Rincian 

Subjek Penelitian: 

1. Dosen Pembelajaran Tafsir: 

o Dosen yang mengajar mata kuliah tafsir, khususnya yang 

mengkaji ayat-ayat sosial-budaya. 

o Dosen yang terlibat dalam pengembangan kurikulum dan 

strategi pembelajaran berbasis local wisdom. 

o Peran dosen dalam menyampaikan materi tafsir yang relevan 

dengan konteks sosial-budaya lokal, serta adaptasi pengajaran 

yang mengintegrasikan kearifan lokal. 

2. Mahasiswa Fakultas Ushuluddin: 

o Mahasiswa yang mengikuti mata kuliah tafsir dan mempelajari 

ayat-ayat yang berkaitan dengan aspek sosial-budaya. 

o Mahasiswa yang terlibat dalam diskusi, studi kasus, atau 

praktek penerapan pembelajaran tafsir yang menggabungkan 

nilai local wisdom dalam konteks akademik dan sosial mereka. 

 



 

 

 

 

 

171 

Objek penelitian ini adalah model pembelajaran tafsir ayat sosial-

budaya yang terintegrasi dengan pendidikan local wisdom di Fakultas 

Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Objek ini mencakup aspek-aspek 

materi, metode, serta hasil dari proses pembelajaran yang menghubungkan 

tafsir dengan kearifan lokal. 

1. Model Pembelajaran Tafsir: 

o Pendekatan pembelajaran yang mengintegrasikan tafsir ayat 

sosial-budaya dengan nilai-nilai dan praktik local wisdom. 

o Model ini mengedepankan pendekatan kontekstual yang 

memperhatikan kearifan lokal dalam menginterpretasikan 

ayat-ayat Al-Qur'an, khususnya yang berkaitan dengan aspek 

sosial-budaya seperti keadilan sosial, hak asasi manusia, dan 

etika lingkungan. 

o Komponen dari model pembelajaran ini termasuk metode 

pengajaran, bahan ajar, media pembelajaran, dan strategi 

evaluasi yang relevan dengan konteks budaya lokal di Riau. 

2. Kearifan Lokal (Local Wisdom): 

o Nilai-nilai dan praktik budaya yang hidup dalam masyarakat 

Melayu Riau yang dapat diterapkan dalam pembelajaran tafsir. 

o Kearifan lokal ini mencakup tradisi, adat istiadat, norma 

sosial, dan praktik-praktik yang sudah ada dalam kehidupan 

masyarakat lokal yang dapat memperkaya pemahaman ayat-

ayat Al-Qur'an. 



 

 

 

 

 

172 

o Penerapan kearifan lokal dalam pendidikan Islam untuk 

menjaga keberlanjutan nilai-nilai budaya yang sejalan dengan 

ajaran agama. 

3. Proses Pembelajaran: 

o Interaksi antara dosen dan mahasiswa dalam memahami tafsir 

dengan pendekatan yang memperhitungkan konteks sosial-

budaya lokal. 

o Penelitian juga mencakup observasi terhadap bagaimana 

model pembelajaran yang terintegrasi dengan local wisdom 

diterapkan dalam kelas, serta efektivitasnya dalam 

meningkatkan pemahaman mahasiswa tentang tafsir sosial-

budaya. 

 

E. Analisis Kebutuhan Model 

Pengembangan model pembelajaran tafsir ayat Sosial Budaya 

integrasi dengan pendidikan local wisdom ini dibuat untuk memfasilitasi 

pemahaman dan penerapan pada materi pelajaran tafsir ayat Sosial 

Budaya bagi mahasiswa. Pengembangan model pembelajaran tafsir ayat 

Sosial Budaya integrasi ini dibuat hanya menyajikan materi dalam 

integrasi dengan pendidikan local wisdom berstandar syarat mufassir 

madya dari kementerian Agama RI karena dinilai lebih efektif dalam 

ketepatan standar pembelajaran.  



 

 

 

 

 

173 

Proses yang dilakukan oleh mahasiswa dan dosen dalam rangka 

mencapai perubahan untuk menjadi lebih baik, dari tidak tahu menjadi tahu, 

dari tidak bisa menjadi bisa, sehingga terbentuk pribadi yang berguna bagi 

diri sendiri dan lingkungan sekitarnya. Proses tersebut dipengaruhi oleh 

faktor yang meliputi mata kuliah, dosen, media, penyampaian materi, sarana 

penunjang, serta lingkungan sekitarnya.  

Dosen selaku pemegang peranan utama dalam pembelajaran 

diharapkan dapat memilih baik metode maupum media pembelajaran yang 

tepat sehingga pembelajaran dapat berjalan dengan optimal.  

F. Teknik Pengumpulan Data 

Proses pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui 

berbagai teknik pengumpulan data, yaitu: 

1. Dokumentasi  

Teknik dokumentasi dimaksudkan untuk mendapatkan data 

lapangan berupa dokumen untuk menguatkan data-data dalam 

penelitian ini. 

2. Uji Coba (Experimen)  

Data dalam penelitian ini juga diperoleh dari uji coba lapangan 

terkait dengan penerapan model pengembangan. Uji lapangan tersebut 

dilakukan sebanyak 3 tahap di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau. 



 

 

 

 

 

174 

3. Wawancara  

Melengkapi data dokumentasi dan uji lapangan, maka 

dilakukan teknik wawancara dengan informan di Fakultas Ushuluddin 

UIN Sultan Syarif Kasim Riau. 

G. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data merupakan cara menganalisis data setelah 

melakukan penelitian. Proses analisis data dimulai dengan menelaah 

seluruh data yang tersedia dari berbagai sumber, yaitu dokumentasi, 

ekperimen, dan wawancara.
240

 

Metode analisis yang digunakan dalam penelitian dan 

pengembangan ini merupakan analisis yang mampu mendukung 

tercapainya tujuan dan kegiatan penelitian dan pengembangan. Teknik 

analisis data penelitian yang digunakan yaitu: 

1. Uji Validasi Ahli 

Uji validasi ahli ini dilakukan oleh para ahli pendidikan serta 

praktisi pendidikan untuk mengetahui apakah model pengembangan 

kurikulum ini sudah layak digunakan.  

2. Uji Instrumen Uji Coba (Eksperimen) 

Uji instrumen ini dilakukan melalui penerapan terhadap model 

pengembangan kurikulum. Pada tahap ini data yang telah diperoleh, 

setelah dipelajari akan diklasifikasikan sesuai dengan permasalahan 

                                                 

240
Sutrisno Hadi, Metodologi Resesearch, (Yogyakarta: Andi Off Set, 2004), hlm. 47 



 

 

 

 

 

175 

yang ada, kemudian dianalisis secara cermat di samping 

menggunakan teknik Deduktif, Induktif, dan Komperatif.
241

 

Data yang telah terkumpul dianalisis setiap waktu secara 

induktif, deduktif dan komperatif selama penelitian berlangsung 

dengan mengolah bahan empirik, supaya dapat disederhanakan ke 

dalam bentuk yang lebih mudah dibaca, dipahami dan 

diinterpretasikan. Data diinterpretasikan untuk memperoleh makna 

dan implikasi hubungan yang ada. Analisis induktif dimulai dengan 

terlebih dahulu merumuskan sejumlah permasalahan ke dalam 

beberapa pertanyaan yang dijadikan tujuan penelitian.  

Beberapa pertanyaan yang menjadi permasalahan utama telah 

dikemukakan dalam perumusan masalah, akan tetapi pertanyaan-

pertanyaan yang lain dapat digali melalui wawancara, atau observasi 

di lokasi penelitian sehingga dapat mengumpulkan ungkapan kognitif, 

emosional atau intuisi dari para pelaku yang terlibat. Data ini 

dirangkum secara deskriptif untuk membantu menemukan konsep-

konsep keaslian yang diungkapkan oleh subjek penelitian sendiri 

sesuai dengan kenyataannya. Dengan cara ini tetap akan dapat 

menyajikan realitas sesuai dengan kenyataan yang ada (emik) 

sebagaimana yang diharapkan dalam penelitian kualitatif.
242

 

                                                 

241
 Anton Bakker dan Achmad Charis Zubar, Metodologi Penelitian Filsafat, 

(Yogyakarta: Kanisius, 2002), hlm. 71. 

242
Michael Quin Patton, Qualitative Evolution and Reasearch Methode, (Newbury 

Park : Sage Publication, 2000), hlm. 390. 



 

 

 

 

 

176 

Dalam melakukan analisis, diterapkan cara pentahapan, yaitu 

mereduksi data, memaparkan data empirik, menarik kesimpulan dan 

memverifikasikan. Mereduksi data dimaksudkan sebagai 

penyederhanaan, pengabstrakkan dan mentransformasikan data yang 

masih kasar dari beberapa catatan lapangan. Dengan tahap ini 

dimaksudkan dapat mengklasifikasikan, mengarahkan, membuang 

yang tidak perlu hingga dapat mengorganisir data yang sangat 

diperlukan. Pemaparan maksudnya menyajikan data yang telah 

direduksi dalam bentuk bahan yang diorganisir melalui ringkasan 

terstruktur, diagram, bagan maupun sinopsis dan beberapa teks. Cara 

ini dapat membantu menyusun analisis yang dikehendaki, serta 

diarahkan kepada upaya merumuskan temuan konsep. Tahap 

penarikan kesimpulan serta verifikasi, dimaksudkan membuat 

penafsiran makna dari data, kemudian memverifikasinya. Hasil 

verfikasi ini selanjunya perlu diperiksa ulang dengan melihat kembali 

ke lokasi penelitian dan didiskusikan kembali. 

Data yang diperoleh selanjutnya dianalisis secara deskriptif 

dengan metode reduksi data, penyajian data (Data Display), verifikasi 

(Conclusion Drawing). Pengecekan keabsahan data dilakukan dengan 

metode triagulasi, yaitu triagulasi metode dan sumber. 



283 

 

BAB V 

 PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan mengenai Model 

Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi dengan Pendidikan Local 

Wisdom Di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau, dapat 

disimpulkan sebagai berikut. 

1. Pembelajaran tafsir ayat-ayat sosial budaya memiliki peran strategis dalam 

membekali mahasiswa dengan kemampuan analisis terhadap persoalan 

sosial dan budaya melalui pendekatan Al-Qur'an. Di Prodi Ilmu Al-Qur'an 

dan Tafsir Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau, mata 

kuliah ini dirancang untuk mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan 

dinamika sosial budaya kontemporer. Tujuan utamanya adalah 

menanamkan pemahaman mendalam tentang bagaimana Al-Qur'an 

mengatur hubungan sosial, budaya, dan peradaban manusia, sehingga 

mahasiswa mampu mengaplikasikan ajaran Islam secara kontekstual 

dalam kehidupan bermasyarakat. Kurikulum pembelajaran ini mencakup 

berbagai kompetensi, seperti pemahaman konsep dasar tafsir, penerapan 

kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang relevan, pengembangan sikap 

Islami dalam budaya, serta pemahaman terhadap larangan dan aturan 

Islam. Materi yang disusun meliputi topik-topik seperti keberagaman 

sosial, pentingnya budaya salam, larangan terhadap budaya negatif seperti 

caci maki, khamar, dan judi, hingga pentingnya budaya tolong-menolong. 



 

 

 

 

 

284 

Melalui pembelajaran ini, mahasiswa diajarkan untuk memahami nilai-

nilai Islam secara teoretis dan praktis, termasuk bagaimana ajaran Al-

Qur'an memberikan solusi atas permasalahan sosial budaya. Dengan 

pendekatan integrasi tafsir, materi dirancang untuk memotivasi mahasiswa 

agar tidak hanya memahami Al-Qur'an secara tekstual, tetapi juga mampu 

menerapkannya dalam konteks modern. Keseluruhan proses pembelajaran 

ini bertujuan menciptakan individu yang tidak hanya berpengetahuan, 

tetapi juga berakhlak mulia, mampu berkontribusi positif dalam 

masyarakat, dan relevan dengan tantangan globalisasi. Integrasi nilai-nilai 

Al-Qur'an dengan budaya menjadi landasan penting dalam membangun 

harmoni sosial serta menjawab tantangan kehidupan modern. 

2. Pengembangan model pembelajaran tafsir ayat sosial budaya yang 

terintegrasi dengan pendidikan local wisdom di Fakultas Ushuluddin 

merupakan langkah strategis untuk menciptakan pembelajaran yang 

relevan, kontekstual, dan bermakna. Dengan memadukan teori 

konstruktivis, metode tafsir tematik, dan pendekatan student-centered 

learning, model ini menekankan integrasi teks Al-Qur'an dengan konteks 

lokal serta partisipasi aktif peserta didik. Pendekatan tematik, kolaborasi 

interdisipliner, dan penerapan nilai Islam melalui proyek berbasis kearifan 

lokal menjadi inti strategi pembelajaran. Namun, tantangan seperti 

kesenjangan teori-praktik, keterbatasan literatur lokal, dan waktu 

kurikulum membutuhkan solusi inovatif. Strategi seperti pendekatan 

berbasis proyek, keterlibatan komunitas lokal, modul tematik, dan media 



 

 

 

 

 

285 

interaktif dapat menjawab kendala tersebut. Evaluasi holistik melalui 

portofolio atau proyek komunitas juga memastikan keberhasilan model ini. 

Melalui pendekatan ini, lulusan diharapkan mampu memahami teks Al-

Qur'an secara mendalam, mengaplikasikan nilai Islam dalam konteks 

sosial budaya, dan memberikan kontribusi positif bagi masyarakat luas. 

3. Model pembelajaran tafsir ayat sosial-budaya yang terintegrasi dengan 

pendidikan local wisdom di Fakultas Ushuluddin terbukti efektif dalam 

meningkatkan pemahaman dan sikap mahasiswa. Kelas eksperimen, yang 

menerapkan model ini, menunjukkan peningkatan signifikan dalam 

pemahaman materi tafsir, integrasi local wisdom, serta sikap terhadap 

pembelajaran interaktif dibandingkan kelas kontrol. Hasil uji kepraktisan, 

validitas, dan reliabilitas menunjukkan bahwa model ini lebih praktis dan 

dapat diandalkan. Selain itu, analisis data N-Gain dengan angka 0.70 yang 

juga memperlihatkan peningkatan yang lebih besar pada kelas eksperimen. 

Meskipun demikian, terdapat beberapa hambatan dalam implementasi, 

seperti keterbatasan waktu dan kurangnya sumber daya yang mendukung. 

Tantangan ini perlu diatasi agar model pembelajaran dapat diterapkan 

secara lebih optimal di masa depan. Dengan demikian, integrasi tafsir ayat 

sosial-budaya dengan local wisdom dapat menjadi solusi pembelajaran 

yang relevan dan kontekstual. 

 



 

 

 

 

 

286 

B. Saran 

Berdasarkan penelitian yang telah dilaksanakan, peneliti memberi 

beberapa saran yaitu: 

1. Pengembangan Kurikulum Integratif, diperlukan pengembangan 

kurikulum yang lebih terstruktur dan komprehensif untuk 

mengintegrasikan tafsir ayat-ayat sosial dan budaya dengan pendidikan 

local wisdom, sehingga dapat memberikan pemahaman yang lebih holistik 

kepada mahasiswa mengenai relevansi tafsir dalam konteks kebudayaan 

lokal. 

2. Peningkatan Kualitas Pembelajaran, Dosen di Fakultas Ushuluddin 

diharapkan lebih mengoptimalkan penggunaan metode pembelajaran yang 

interaktif, seperti diskusi kelompok dan studi kasus, untuk menggali 

keterkaitan antara tafsir dan nilai-nilai kearifan lokal. Hal ini dapat 

meningkatkan daya tarik materi yang diajarkan dan memperdalam 

pemahaman mahasiswa. 

3. Penguatan Peran Mahasiswa dalam Penelitian, Disarankan agar mahasiswa 

diberikan lebih banyak kesempatan untuk terlibat dalam penelitian yang 

mengkaji hubungan antara tafsir dan local wisdom, baik melalui skripsi, 

tugas akhir, maupun publikasi ilmiah. Ini akan memperluas wawasan dan 

kemampuan analisis mereka terhadap integrasi keduanya. 

4. Penyusunan Modul Pembelajaran, Fakultas Ushuluddin perlu 

mengembangkan modul pembelajaran yang mengakomodasi tafsir ayat 

sosial budaya yang relevan dengan konteks local wisdom. Modul ini harus 



 

 

 

 

 

287 

dilengkapi dengan contoh-contoh penerapan praktis agar mahasiswa dapat 

memahami teori dan aplikasinya dalam kehidupan sehari-hari. 

5. Kolaborasi dengan Lembaga Kebudayaan, Diperlukan kerja sama antara 

Fakultas Ushuluddin dan lembaga-lembaga kebudayaan di Riau untuk 

memperkaya perspektif mahasiswa mengenai local wisdom. Kolaborasi ini 

dapat berupa seminar, pelatihan, atau pengabdian masyarakat yang 

berbasis pada nilai-nilai budaya lokal. 

6. Pemanfaatan Teknologi dalam Pembelajaran, penggunaan teknologi dalam 

proses pembelajaran, seperti aplikasi pembelajaran daring, video 

pembelajaran, dan platform diskusi online, perlu ditingkatkan. Ini akan 

membantu mahasiswa mengakses sumber belajar secara lebih fleksibel dan 

memperluas perspektif mereka mengenai tafsir dan kearifan lokal. 

7. Evaluasi dan Monitoring Berkelanjutan, Fakultas Ushuluddin diharapkan 

melakukan evaluasi dan monitoring secara berkala terhadap efektivitas 

model pembelajaran yang telah diterapkan. Dengan demikian, dapat 

diketahui sejauh mana integrasi tafsir ayat sosial budaya dan local wisdom 

berhasil meningkatkan kualitas pendidikan dan pemahaman mahasiswa. 

  



 

 

 

 

 

288 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmadi, A., & Sholeh, M. (2005). Psikologi Perkembangan: Edisi Revisi. 

Jakarta: Rineka Cipta. 

Al Aridh, A. H. (1992). Sejarah dan metodologi tafsîr. Rajawali Pers. 

Al-‗Âsyûr, M. T. (1997). Tafsîr al-Tahrîr wa al-Tanwîr. Tunisia: Dâr 

Shuhnûn li al-Nasyr wa al-Tauzi‘. 

Al-Andalusiy, A. H. M. (1993). Tafsir al-Bahr al-Muhit. Beirut: Darel Kutub 

al-Ilmiyyah. 

Al-Asfahani, R. (1992). Mufradat Alfâzh al-Qur'ân. Beirut: al-Dar al-

Syamiyyah. 

Al-Jurjaniy, A. (1998). al-Ta'rifat. Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi. 

Al-Khalidiy, S. A. F. (2002). Ta'rif Ad-Dârisin bi Manâhij al-Mufassirîn. 

Damaskus: Dâr al-Qalam. 

Al-Zahabiy, M. H. (n.d.). Al-Tafsîr wal-Mufassirun. Kairo: Dar Al Ma'arif. 

Al-Zarkasyi, A. (1984). al-Burhan fi 'Ulum al-Qur'an. Kairo: Dar al-Turas. 

Anggraeni, V., & Wasitohadi, W. (2014). Upaya meningkatkan keaktifan dan 

hasil belajar matematika siswa kelas 5 melalui model pembelajaran 

kooperatif tipe teams games tournament (TGT) di … Satya Widya. 

Retrieved from https://ejournal.uksw.edu/satyawidya/article/view/598 

Anugraheni, I. (2017). Penggunaan portofolio dalam perkuliahan penilaian 

pembelajaran. Jurnal Pendidikan Dasar Perkhasa. Retrieved from 

http://jurnal.stkippersada.ac.id/jurnal/index.php/JPDP/article/view/40 

Arni, J. (2013). Metode Penelitian Tafsir. Pekanbaru: Daulat Riau. 

https://ejournal.uksw.edu/satyawidya/article/view/598
http://jurnal.stkippersada.ac.id/jurnal/index.php/JPDP/article/view/40


 

 

 

 

 

289 

Ar-Rumi, F. I. (1413 H). Buhuts fi Ushul at-Tafsir wa manahijuh. Riyad: 

Maktabah at-Taubah. 

Asda, Y. (2022). Efektivitas pembelajaran model kooperatif tipe jigsaw untuk 

meningkatkan hasil belajar sejarah kebudayaan Islam pada siswa MAN 

Model Banda Aceh. PENDALAS: Jurnal Penelitian Tindakan Kelas 

dan …, 29. 

Asmedy, A. (2021). Pengaruh model pembelajaran kooperatif tipe STAD 

terhadap hasil belajar siswa sekolah dasar. Ainara Journal (Jurnal 

Penelitian Dan PKM …). Retrieved from 

http://journal.ainarapress.org/index.php/ainj/article/view/41 

As-Shobuni, M. A. (1999). At-Tibyan Fi Ulumil Qur‟an. Jakarta: Darul Kitab 

Al-Islamiyah. 

Baidan, N. (2003). Perkembangan Tafsir Al-Qur‟an di Indonesia. Solo: Tiga 

Serangkai. 

Bakker, A., & Zubar, A. C. (2002). Metodologi Penelitian Filsafat. 

Yogyakarta: Kanisius. 

Budianingsih, C. A. (2005). Pandangan behavioristik vs konstruktivistik: 

Pemecahan masalah belajar abad XXI. In N. S. Degeng, Belajar dan 

pembelajaran (p. 2). Rineka Cipta. 

Dahlan, A. A. (2001). Ensiklopedia Hukum Islam. Jakarta: PT. Ichtiar Baru 

Van Hoeve. 

Dalyono, M. (2005). Psikologi Pendidikan. Jakarta: Rineka Cipta. 

Daradjat, Z. (2003). Ilmu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang. 

Departemen Agama Republik Indonesia. (1997). Al-Qur‟an dan 

Terjemahannya. Surabaya: Jaya Sakti. 

http://journal.ainarapress.org/index.php/ainj/article/view/41


 

 

 

 

 

290 

Departemen Agama Republik Indonesia. (n.d.). Al-Qur‟an. 

Fitrohoerani, D. (2022). Penggunaan model pembelajaran kooperatif tipe pair 

check dalam upaya meningkatkan prestasi belajar siswa pada mata 

pelajaran matematika kelas VII pada … Jurnal Multidisiplin Indonesia, 

41. 

Gade, A. M. (2010). The Qur‟an: An Introduction. Oxford: Oneworld. 

Gunawan, A. H. (2000). Sosiologi pendidikan: Suatu analisis sosiologi 

tentang pelbagai problem pendidikan. Rineka Cipta. 

Gunawan, A. H. (n.d.). Sosiologi. 

Hadi, S. (2004). Metodologi Research. Yogyakarta: Andi Off Set. 

Hamid, H. (2013). Pengembangan sistem pendidikan di Indonesia. Pustaka 

Setia. 

Imania, K. A. N., & Bariah, S. H. (2019). Rancangan pengembangan 

instrumen penilaian pembelajaran. 

Irawati, I., Ilhamdi, M. L., & Nasruddin, N. (2021). Pengaruh gaya belajar 

terhadap hasil belajar IPA. Jurnal Pijar Mipa, 31. 

Ismail, M. S. (1994). Hadis Nabi menurut pembela, pengingkar dan 

pemalsunya. Gema Insani Press. 

Iyazi, M. A. (n.d.). Op. Cit. 

Junaidi, J. (2018). Model Pendidikan Multikultural. Al-Insyiroh: Jurnal Studi 

Keislaman. Retrieved from 

https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alinsyiroh/article/vie

w/3332 

https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alinsyiroh/article/view/3332
https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alinsyiroh/article/view/3332


 

 

 

 

 

291 

Krathwohl, D. R. (Ed.). (1964). Taxonomy of Educational Objectives. London: 

Longman Group. 

Kun Prasetyo, Z. (2008). Pembelajaran sains berbasis kearifan lokal. 

Surakarta. 

Lickona, T. (1992). Educating for Character: How Our Schools Can Teach 

Respect and Responsibility. New York: Publishing History. 

Madjid, N. (1983). Khazanah Intelektualisme Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Majid, A. (2005). Perencanaan pembelajaran. Remaja Rosdakarya. 

Mansur. (2007). Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Islam. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Masyhuri. (2014). Merajut Sejarah Perkembangan Tafsir Masa Klasik: 

Sejarah Tafsir dari Abad Pertama Sampai Abad Ketiga Hijriyah. Jurnal 

Hermeunetik, 8(2), 209. 

Muhaisin, S. (2000). Biografi al-Qur‟an al-Karim. Surabaya: CV. Dwi Marga. 

Mukaromah, O. (2013). Ulumul Qur‟an. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Mulyasa, E. (2004). Implementasi kurikulum 2004, panduan pembelajaran 

KBK. Remaja Rosdakarya. 

Munardji. (2004). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bina Ilmu. 

Nasution, I., & Saija, L. M. (2018). Model pembelajaran kooperatif ing ngarsa 

sung tuladha. Jurnal Padegogik. Retrieved from jurnal.unai.edu 

Nata, A. (2009). Metodologi Studi Islam. Jakarta: Rajawali Pers. 

Nurgiyantoro, B. (2010). Penilaian pembelajaran sastra berbasis kompetensi. 

Yogyakarta: BPFe. 



 

 

 

 

 

292 

Partanto, P. A., & Al Barry, M. D. (n.d.). Kamus ilmiah populer. Arkola. 

Patton, M. Q. (2000). Qualitative Evolution and Research Methode. Newbury 

Park: Sage Publication. 

Proyek Pembinaan Prasarana dan Sarana. (1984/1985). Metodik Khusus 

Pengajaran Agama Islam. Jakarta: Perguruan Tinggi Agama/IAIN. 

Purnomo, C. (2021). Model pembelajaran kooperatif tipe make a match untuk 

meningkatkan hasil belajar. Journal of Education and Religious …, 53. 

Ramdani, E. (2018). Model pembelajaran kontekstual berbasis kearifan lokal 

sebagai penguatan pendidikan karakter. Jurnal Pendidikan Ilmu-Ilmu 

Sosial, 10. 

Rasyid, H. (2009). Penilaian hasil belajar. Wacana Prima. 

Ridhahani. (n.d.). Pengembangan Nilai-Nilai Karakter Berbasis Alquran. 

Saeed, A. (n.d.). Qur‟an an Introduction. 

Saeful, K. S. (2022). Peningkatan kemampuan kolaborasi dan komunikasi 

siswa kelas VII melalui model pembelajaran kooperatif teknik jigsaw. 

Jurnal Pakar Guru. Retrieved from https://ejournal-

leader.com/index.php/pakar/article/view/53 

Sarwat, A. (2020). Ilmu Tafsir. Jakarta: Rumah Fiqh Publishing. 

Sauri, S. (n.d.). Membangun Komunikasi dalam Keluarga. 

Setiawan, H. R. (2021). Manajemen kegiatan evaluasi pembelajaran. Seminar 

Nasional Teknologi Edukasi Sosial Dan. 

Setyosari, P. (2013). Metode penelitian pendidikan dan pengembangan. 

Kencana Prenadamedia Group. 

https://ejournal-leader.com/index.php/pakar/article/view/53
https://ejournal-leader.com/index.php/pakar/article/view/53


 

 

 

 

 

293 

Shihab, M. Q. (1992). Membumikan Al-Qur‟an. Bandung: Mizan. 

Shihab, M. Q. (2008). Sejarah dan Ulum Al-Qur‟an. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Sibarani, R. (2013). Pembentukan karakter berbasis kearifan lokal. Retrieved 

from http://www.museum.pusaka-nias.org/2013/02/pembentukan-

karakter-berbasis-kearifan.html 

Simanjuntak, D. C. C., & Saija, L. M. (2018). Model pembelajaran kooperatif 

ing ngarsa sung tuladha. Jurnal Padegogik. Retrieved from 

jurnal.unai.edu 

Sugono, D., & Qudaratillah, M. T. (2008). Tesaurus bahasa Indonesia. Pusat 

Bahasa Departemen Pendidikan Nasional. 

Sukardi. (2011). Pendidikan Karakter Bangsa Berideologi Pancasila dalam 

Budimansyah, D., & Komalasari, K. (Eds.), Pendidikan Karakter: Nilai 

Inti Bagi Upaya Pembinaan Kepribadian Bangsa. Bandung: Widaya 

Aksara Press. 

Sukmadinata, N. S. (2005). Landasan Psikologi Proses Pendidikan. Bandung: 

Remaja Rosdakarya. 

Syah, M. (2007). Psikologi belajar. Rajagrafindo Persada. 

Syahin, M. L. (1968). Al-La‟ali al-Hisan fi „Ulum al-Qur‟an. Kairo: Dar as-

Syuruq. 

Thohir, M. (2022). Islam and local wisdom: The study of ―Islam Nusantara‖ 

in the cultural perspective. E3S Web of Conferences. Retrieved from 

https://www.e3s-

conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_0400

4/e3sconf_icenis2022_04004.html 

http://www.museum.pusaka-nias.org/2013/02/pembentukan-karakter-berbasis-kearifan.html
http://www.museum.pusaka-nias.org/2013/02/pembentukan-karakter-berbasis-kearifan.html
https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html
https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html
https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html


 

 

 

 

 

294 

Trianto. (2007). Model-model pembelajaran inovatif berorientasi 

konstruktivistik. Prestasi Pustaka. 

Uhbiyati, N. (n.d.). Ilmu Pendidikan. 

Ushama, T. (2000). Metodologi Tafsir Al-Quran. Jakarta: Riora Cipta. 

Warson Munawir, A. (1984). Kamus Al Munawwir. Yogyakarta: Pustaka 

Progressif. 

Wielandt, R. (2001). Exegesis of Qur‘an: Early Modern and Contemporary. In 

J. D. McAuliffe (Ed.), Encyclopedia of the Qur‟an (Vol. 2, p. 124). 

Leiden: Brill. 

Yusuf, A. M. (2013). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan Penelitian 

Gabungan. 

Zarkasy Al-Badruddin, M. B. A. (1957). Al-Burhan Fi Uluum Alquran. Kairo. 

Zuhadan, Z. K., & Prasetyo, Z. (2008). Pembelajaran sains berbasis kearifan 

lokal. Surakarta. 

 

  



BIODATA RINGKAS PROMOVENDUS 

 

Nama    : Edi Hermanto 

Tempat/Ttl.   : Kampar, 18 Juli 1986 

Alamat   : Jl. Sakinah Perum. Griya Safira IV Rimbo Panjang 

Pekerjaan   : Dosen tetap Fakultas ushuluddin UIN Sultan  

  Syarif Kasm Riau 

Orang Tua : 1. Ayah : Alm. Abu Bakar 

  2. Ibu : Almh. Nurbaiti 

  3. Saudara : 

1. Yuli Yarni 

2. Evi Warni  

3. Ratna Wilis 

4. Harpenas 

5. John Hendris 

6. Lukman Hakim 

7. Firdaus 

Istri/Suami   : Syartini, Amd. Keb 

 

Anak    : 1. Delanna Althafus Syifa 

     2. Muhammad Syafiq Alfurqan 

  3. Muhammad Hanif Alfaiq 

 

Pendidikan   : 1. SD/MI Negeri 086 Kampar 

      2. SMP/MTs Ponpes Islamic Centre Kampar 

     3. SMA/MA Ponpes Islamic Centre Kampar` 

      4. S 1 (Starata Satu) IAIN Sumatera Utara Medan 

      5. S2 (Starata Dua) Pasca Sarjana UIN Sultan  

      Syarif Kasim Riau Pekanbaru 



 

Karya Ilmiah  : 1. ISSUE PRIVILEGE DALAM AL-QUR’AN  

      (Analisis Surah Al-Fajr ayat 15-16 Perspektif  

      Tafsir Al-Misbah) 

     2. Konsep Self-Healing dalam QS. al-Insyirah:  

      Analisis Penafsiran Wahbah az-Zuhaili dalam  

      Tafsir al-Munir 

  3. BODY SHAMING DALAM PERSPEKTIF AL- 

      QUR’AN (STUDI ANALISIS AYAT-AYAT  

      BODY SHAMING DALAM TAFSIR FATH AL- 

      QADIR) 

      4. Analysis of the Maudhu’i Tafsir: Mahabbah’s  

      Orientation in the Light of al-Qur’an 

 

Pengalaman Perkerjaan: 1. Guru TPA At-Taqwa Danto Kampar 

      2. Guru MDA Tarok Kampar 

      3. Guru SMA UT Serambi Mekah Kab. Kampar 

      4. Dosen UIN Sultan Syarif Kasim Riau Pekanbaru 

 

Organisasi   : 1. LDK IAIN Sumatera Utara 

   2. HMPS Tafsir Hadis IAIN Sumatera Utara 

    


	1. Cover.pdf (p.1)
	2. Pesetujuan Terbuka.pdf (p.2)
	3. Nota Dinas Co. Promotor.pdf (p.3)
	4. Nota Dinas Promotor.pdf (p.4)
	5. Persetujuan Ka. Prodi.pdf (p.5)
	6.  Surat Pernyataaan.pdf (p.6)
	7. Disetasi Terbuka Edi Hermanto.pdf (p.7-318)
	15. INSTRUMEN PENELITIAN.pdf (p.319-321)
	16. Surat Keterangan Penelitian.pdf (p.322)
	17. Sertifikat Tofl-Toafl.pdf (p.323-324)
	18. LoA Jurnal.pdf (p.325)
	19. Sertifikat turnitin.pdf (p.326)
	21. Kartu Bimbingan.pdf (p.327-328)
	22. Daftar Riwayat Hidup CV.pdf (p.329-330)

