MODEL PEMBELAJARAN TAFSIR AYAT SOSIAL
BUDAYA INTEGRASI DENGAN PENDIDIKAN
LOCAL WISDOM DI FAKULTAS USHULUDDIN

UIN SULTAN SYARIF KASIM RIAU

DISERTASI

Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat guna memperoleh
Gelar Doktor (Dr) pada Program Studi Pendidikan Agama Islam

Oleh :

5 3 EDI HERMANTO
D 3 NIM. 32290413834

Promotor
® Prof. Dr. Syamruddin Nasution, M.Ag
5 >3 Co. Promotor
S B¢ Dr. Agustiar, M.A

2 PROGRAM PASCASARJANA (PPS)
0 UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

= SULTAN SYARIF KASIM RIAU
1446 H /2025 M



KEMENTERIAN AGAMA RI
05% UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU
=

{
<5:§]. i PASCASAR}ANA
‘h\? ;II

n!
Va THE GRADUATE PROGRAMME
' Alamat : JI. KH. Ahmad Dahlan No. 94 Pekanbaru 28129 Po.BOX. 1004 )
UIN SUSKA RIAU Phone & Fax (0761) 858832. Website: https//pasca.uin-suska.ac.id. Email : pasca@uin-suska.ac.id.
. S — p— S —

Lembaran Pengesahan

Nama : Edi Hermanto

Nomor Induk Mahasiswa :32290413834

Gelar Akademik : Dr. (Doktor)

Judul : Model Pembelajaran Tafsir Ayat Sosal Budaya Integrasi

Dengan Pendidikan Local Wisdom Di Fakultas
Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau

Tim Penguji

Prof. Dr. H. Hairunas , M, Ag..
Ketua/Penguji

Dr. Alpizar, M.Si.
Sekretaris / Penguji I

Prof. Dr. H. Nizar Ali, MA.
Penguiji 11

Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA..
Penguji [V

Prof.Dr.H.Syamrudin Nasution,M.Ag..
Penguji V/Promotor

Dr. Agustiar, M.Ag..
Penguji VI/Co-Promotor

Dr. Zamsiswaya, M.Ag..
Penguji VII

Tanggal Ujian/Pengesahan : 14 Mei 2025

J1. KH. Ahmad Dahlan No. 94 Pekanbaru (28129) PO. Box 1004 Telp./Faks.: (0761) 858832
Website: http//pasca-uinsuska.info Email: ppsuinriau@gmail.com



PERSETUJUAN TIM PENGUJI
UJIAN TERTUTUP DISERTASI

Disertast yang berjudul: MODEL PEMBELAJARAN TAFSIR AYAT SOSIAL
BUDAYA INTEGRASI DENGAN PENDIDIKAN LOCAL WISDOM DI
FAKULTAS USHULUDDIN UIN SULTAN SYARIF KASIM RIAU, yang ditulis
oleh saudara Edi Hermanto, NIM. 32090413834 Program Studi Pendidikan Agama
Islam (PAI) telah diuji dan diperbaiki sesuai dengan masukan dari Tim Penguji Ujian
Tertutup Disertasi pada tanggal 15 April 2025 dan dapat disetujui untuk diajukan dalam
sidang Ujian Terbuka pada Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim
Riau.

TIM PENGUJI
Penguji I/ Ketua
Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA. Y $PhTton N YR o
Tgl:

Penguji II / Sekretaris
Dr. Alpizar, M.Si

Penguyt 111
Pro Dr. Nizar Alir, M. Ag

Penguji IV
Prof. Dr. Zamsiswaya, M.Ag

Penguji V/ Promotor
Prof. Dr-Syamruddin Nasution, M.Ag

Penguji V/ Co-Promotor
Dr. Agustiar, M.Ag




Dr. Agustiar, M.Ag

DOSEN PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SULTAN SYARIF KASIM RIAU

NOTA DINAS

Perihal: Disertasi Saudara
Ar. Edi Hermanto

Kepada Yth :
Direktur Pascasarjana
UIN Sultan Syarif Kasim Riau
Di—
Pekanbaru

Assalamu alaikum Wr. Wh.

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi, dan mengadakan perbaikan terhadap isi
disertasi saudara:

Nama : Edi Hermanto
NIM : 32290413834
Program Studi : Pendidikan Agama Islam

Judul :“MODEL PEMBELAJARAN TAFSIR AYAT SOSIAL BUDAYA
INTEGRASI DENGAN PENDIDIKAN LOCAL WISDOM DI
FAKULTAS USHULUDDIN UIN SULTAN SYARIF KASIM RIAU”

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian, ujian Terbuka
Pascasarjana UIN Suska Riau

Demikian kami sampaikan dan atas perhatiannya diucapkan terimakasih.

Wassalamu’alaikum, Wr. Wb

Pekanbaru, 22 April 2025
Co Promotor

oustiar, M.Ag
NIP. 19710805 199803 1 004




Prof. Dr. Syamruddin Nasution, M.Ag
DOSEN PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SELTAN SYARIF KASIM RIAU

NOTA DINAS

Perihal: Disertasi Saudara
An. Edi Hermanto
Kepada Yth :
Direktur Pascasarjana
UIN Sultan Syarif Kasim Riau
Di—
Pekanbaru

Assalamu’alaikum Wr. Wb.

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi, dan mengadakan perbaikan terhadap isi
disertasi saudara:

Nama : Edi Hermanto
NIM : 32290413834
Program Studi : Pendidikan Agama Islam

Judul : “MODEL PEMBELAJARAN TAFSIR AYAT SOSIAL BUDAYA
INTEGRASI DENGAN PENDIDIKAN LOCAL WISDOM DI

FAKULTAS USHULUDDIN UIN SULTAN SYARIF KASIM RIAU”

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian, Ujian Terbuka
Pascasarjana UIN Suska Riau

Demikian kami sampaikan dan atas perhatiannya diucapkan terimakasih.
Wassalamu alaikum, Wr. Wb

Pekanbaru, 22 April 2025

Prof. Dr. S¥damruddin Nasution, M.Ag
NIP. 19588%323 198)703 1003




PERSETUJUAN KETUA PRODI

Kami yang bertanda tangan di bawah ini selaku Promotor dan Co-Promotor Disertasi,
dengan ini- mengesahkan dan menyetujui bahwa Disertasi yang berjudul: “MODEL
PEMBELAJARAN TAFSIR AYAT SOSIAL BUDAYA INTEGRASI DENGAN
PENDIDIKAN LOCAL WISDOM DI FAKULTAS USHULUDDIN UIN SULTAN
SYARIF KASIM RIAU”.

Nama : Edi Hermanto
NIM 32290413834
Program Studi : Pendidikan Agama Islam

Telah diperbaiki sesuai dengan saran Tim Pembimbing Promotor dan Co-Promotor
Disertasi Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau Pekanbaru, serta siap untuk diujikan pada
Sidang Ujian Terbuka Disertasi.

Tanggal: 21 April 2025
Promotor Co. Promotor,

Prof. Dr. SydAmruddimNasution, M.Ag.
NIP. 195803243 198703 1003

P. 19710805 199803 1 004

Mengetahui,
Ketua Prograb? Studi Pendidikan Agama Islam

\
\ i
\ *%
\
Dr. Zamsiswaya, M.Ag.
NIP. 197311052000031003




sHn} eAley yninjes neje ue

Iu

Iel0Ae| ueunsn

neje

uenelun

ye|eseLll niens

puljig eydi yeH

v

SURAT PERNYATAAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Edi Hermanto

NIM : 32290413834

Prodi/Kosentrasi . Doktoral (S3) Pendidikan Agama Islam

Judul Disertasi . Model Pembelajaran Tafsir Ayat Sosbud Integrasi

dengan Pendidikan Local Wisdom Di Fakultas
Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau.

Dengan ini menyatakan bahwa:

I.

Disertasi ini adalah asli karya tulis saya dan belum pernah diajukan oleh
siapapun untuk mendapatkan gelar akademik (Doktor), baik di Universitas
Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau maupun di perguruan tinggi lainnya.
Karya tulis ini murni gagasan, rumusan, dan penelitian saya sendiri, tanpa
bantuan pihak lain, kecuali arahan tim pembimbing.

Dalam karya tulis ini tidak terdapat karya atau pendapat yang telah ditulis atau
dipublikasikan orang lain, kecuali secara tertulis dengan jelas dicantumkan
sebagai acuan dalam naskah dengan disebutkan nama pengarang dan
dicantumkan dalam daftar kepustakaan.

Saya dengan ini menyerahkan karya tulis ini kepada Pascasarjana UIN Suska
Riau. Mulai dari sekarang dan seterusnya Hak Cipta atas karya tulis ini adalah
milik Pascasarjana UIN Suska Riau, dan publikasi dalam bentuk apapun harus
mendapat izin tertulis dari Pascasarjana UIN Suska Riau.

Pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya dan apabila dikemudian hari
terdapat penyimpangan dan ketidakbenaran dalam pernyataan ini, maka saya
bersedia menerima sanksi akademik sesuai dengan peraturan yang berlaku.

Pekanbaru, 03 Januari 2025
Yang membuat pernyataan,

\\\\\\\\\\ T

di Hermanto
NIM. 32290413834



KATA PENGANTAR

Bismillahirrahmanirrahim,

Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah SWT yang telah melimpahkan
rahmat dan karunia-Nya hingga penulis dapat menyelesaikan disertasi ini untuk
memenuhi tugas akhir sebagai syarat memperoleh gelar Doktor. Sholawat serta
salam senantiasa tercurahkan kepada teladan umat manusia yaitu Rasulullah SAW
yang kasih sayangnya pada ummat tak pernah padam, bahkan hingga akhir hayat

Beliau.

Pembahasan disertasi ini bertujuan untuk mengetahui Model Pembelajaran
Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi dengan Pendidikan Local Wisdom Di
Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Tulisan ini dimasukkan
untuk dijadikan sebagai tambahan informasi dalam kajian llmu al-Qur’an dan
Tahsin sekaligus juga memenuhi syarat penyelesaian program doktor di Program

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa dalam penulisan disertasi ini tidak
akan selesai tanpa dorongan langsung, baik moral, maupun material. Untuk itu

penulis ucapkan terima kasih yang sedalam-dalamnya kepada :

1. Orang tua penulis tercinta yakni Ayahanda Abu Bakar dan lbunda Nurbaiti
atas kasih sayang, jika ayah dapat mendengarkan, penulis ingin mengatakan

bahwa aku sangat merindukan kehadiranmu. Untuk ibu di Alam Baga, terima



kasih atas cinta dan kasih sayangnya. Meski tanpa keberadaan kamu berdua di
sini, namun penulis masih bisa merasakan cinta dan kasih sayangnya.

Prof. Dr. Khairunnas, M.Ag., Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif
Kasim Riau, Prof. Dr. H. llyas Husti MA., Direktrur Program Pascasarjana
(PPs) Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, dan Dr.
Zamsiswaya., M. Ag Ketua Program Studi Doktor Pendidikan Agama Islam
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Penghargaan tertinggi kepada yang mulia Prof. Dr. Syamruddin, MA. Sebagai
Promotor penulis yang telah membantu memberikan bimbingan dalam
penyelesaian disertasi ini. Demikian juga kepada yang terhormat Dr. Agustiar,
M.Ag. sebagai Co. Promotor penulis yang telah banyak memberikan arahan
dalam penulisan disertasi ini.

. Semua Dosen dan staf Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif
Kasim Riau yang juga telah banyak memberikan kemudahan dan pelayanan
administrasinya dengan baik.

Para ulama, cendekiawan dan ilmuwan yang tulisannya penulis jadikan
sebagai rujukan dalam penulisan disertasi ini.

Universitas Islam Riau yang telah memberikan bantuan secara materil.

Para sahabat seperjuangan yang terlibat dalam penulisan yang tidak dapat
penulis sebutkan satu persatu namanya dalam lembar pengantar ini.

Istriku tercinta yakni Syartini, Amd. Keb, dan anak-anakku tersayang yakni
Delanna Althafus Syifa, Muhammad Syafiq Alfurgan dan Muhammad Hanif

Alfaig yang selalu memberikan motivasi, semangat dan doa kepada penulis,



sehingga penulis dapat menyelesaikan studi S3 di Program Pascasarjana

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Penulis menyadari akan keterbatasan kemampuan yang penulis miliki dalam
penulisan disertasi ini. Karena itu tentulah terdapat kekurangan serta kejanggalan
yang memerlukan kritikan yang bersifat membangun demi kesempurnaan disertasi
ini."Semoga disertasi ini bermanfaat bagi kita semua. Kepada Allah SWT penulis
berdo’a semoga kebaikan dan kontribusi yang telah mereka berikan dinilai
sebagai ibadah yang baik, sehingga selalu mendapat Rahmat dan karunia-Nya.

Aamiin..

Pekanbaru, Januari 2025

Penyusun,

EDI HERMANTO
NIM. 32290413834




DAFTAR ISI

KATA PENGANTAR ..ottt [
DAFTAR IS oo bbb 0\
PEDOMAN TRANSLITERASI ....ccoo ittt vii
ABSTRAK .ottt re e ereas X
ABSTRACT oo bbbttt bbb b b e b e e e Xi
- L B e PR BN Xii
BAB | PENDAHULUAN ..ottt 1
A. Latar Belakang Masalah.............cccccooviiiiiiiiciecce e 1

B. Penegasan IStilah ..o 12

C. Permasalanan...........c.ooveiiiiiiiee e 14

1. Identifikasi Masalah ...........cccooeiiiiiiiie s 14

2. Batasan Masalah.............cccooiiiiiiiii e 16

3. RUMUSAN MaSalah .......cccooveiieice s 16

D. TUJuan PeNEILIAN.........cceiiiiieiie et 17

E. Manfaat Penelitian...........coooiiiiiiiiiiiees e 18

1. SECArA TEOIELIS c.vveveeeeenieeiiesie ettt e e ste ettt e sre e e ereenneenee s 18

2. SeCara Prakuif ..o 19

F. Sistematika PenuUIISaN..........ccoooiiiiiiiiiiieieie e 21
BAB Il KERANGKA TEORI ......ociii e 23
A. Local Wisdom (Kearifan LoKal).............cccovveviiiiiicieiicce e 23

1. Pengertian Local Wisdom (Kearifan Lokal)............cccccccooveviiieinennn 23

2. Nilai-Nilai Kearifan LoKal ..........ccccocoviiiiiieniiie e 26

3. Pendidikan Local WiSAOM .........ccevveriiiieeiieie e 29

B. Prinsip Dasar Pendidikan Agama Islam...........cccccooveiiiiiii i 31

1. Pengertian Pendidikan Agama ISIam ..........ccccooviiiiiicniien 34

2. Ruang Lingkup Pendidikan Agama Islam ...........cccccooeviiinciiinnnnn 46

3. Pendidikan Dalam Perspektif ISlam ............cccceviiiiiiiiiiiciiccccie 54

4. Integrasi PendidiKan ..o 59

5. Konsep dan Hakikat Pendidikan Nilai ...........cccccooviiiiiininciiien 61



C. Pengembangan Model Pembelajaran ...........c.cccooeiieiiiieiievneic e 67

D. Mode Tafsir INtegratif..........ccocveiiiieiieiire e 108
E. Tinjauan Umum Mengenai TafSir ... 110
F. Penelitian Terdanulu ... 154
G. Konsep Operasional dan INdiKator.............ccocoiiiiiiiiiiieiciecce 160
1. Konsep Operasional ..........ccccooeiieieiiiiiinieieeee e 160
2. INATKALOT ... 162
BAB 111 METODE PENELITIAN ...coooiiiieeece et 164
A. Model PeNgembangan ..o 165
B. Prosedur Pengembangan ..........c.ccveueiieiieiieie e see e sne e sie e 167
C. Tempat dan Waktu Penelitian ...........ccccoovieieiininiineiciene e 169
D. Subjek dan Objek PENelitian ...........ccoeiviiiieniniiiseeeee s 170
E. Analisis Kebutuhan Model.............cccoiiiiiiieee e 172
F. Teknik Pengumpulan Data..........cccoveiiiiiiiiieiceeee e 173
O B T (0 1= ] - ] USSR 173
2. Uji Coba (EXPErIMEN) ....cceeiiiieiieeie sttt 173
3. WAWANCAIA ..ottt ettt sttt st nae e 174
G. Teknik ANaliSiS Data.........cceiveiiiieieiie e 174
BAB IV HASIL PEMBASAHAN DAN ANALISIS DATA ..o 177
A. Gambaran Lokasi Penelitian ............cccovieiiiiiiiiinieieiese e 177
1. UIN Sultan Syarif Kasim RIQU..........cccceririniiiinicienie e 177
2. Fakultas Ushuluddin...........ccovoiiiiniiceeeiee s 188
B. Hasil Pembahasan dan Analisis Data...........cccccccvvveniiiiennns e 195
1. Pelaksanaan Pembelajaran Tafsir Ayat-Ayat Sosial Budaya di
Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau....................... 195
2. Model Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi dengan
Pendidikan local wisdom di Fakultas Ushuluddin ..............cc.c........ 217
3. Efektifitas Model Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi
dengan Pendidikan Local Wisdom di Fakultas Ushuluddin............ 275



283
283
286
288

Vi

B AN .. e

©

S ALKESTMPUIAN. ... s

(@]

milik UIN Suska Riau State Islamic University of Sultan Syarif Kasim Riau

©
BﬁJCBV PENUTUP ..ot

I Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang
..u. ...ﬂf 1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
iﬂf ..n.. a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.
2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.

UIN SUSKA RIAU



PEDOMAN TRANSLITERASI
Transliterasi dalam penulisan disertasi ini berpedoman kepada buku pedoman
penulisan dan pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas
Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan
Kebudayaan Republik Indonesia, Tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan
0534.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.

A.  Konsonan

Arab Latin Arab Latin
| A L Th
o B 5 Zh
o T ¢ [
B e : Gh
z J = :
z H 3 Q
¢ Kh 4 K
> D J L
2 Dz ? v
B R U N
J Z g w

Vil



o Sy 3
o= Sh ¢ Y
] DI

B.  Vokal, Panjang dan Diftong
Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah

[13%2)
1

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dan dlommah dengan “u” sedangkan

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut:

Vokal (a) panjang = A misalnya J& menjadi gala
Vokal (i) panjang = | misalnya J2 menjadi gila
Vokal (u) panjang = U misalnya ¢ s> menjadi duna

31
1

Khusus untuk bacaan Ya’ nisbat, maka tidak boleh diganti dengan
melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah

ditulis dengan “aw”dan “ay”.

Diftong (aw) = s misalnya Js menjadi gawlun

Diftong (ay) = misalnya = menjadi khayrun

C. Ta’ marbuthah (3)

(13

Ta’ marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada ditengah

kalimat, tetapi apabila Ta’ marbuthah tersebut berada diakhir kalimat, maka

viii



ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya 4wl 4. )l menjadi
al-risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada ditengah-tengah kalimat yang
terdiri dari susunan mudlaf dan mudlah ilaih, maka ditransliterasikan dengan
menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya

4 4ea ) menjadi fii rahmatillah.

D.  Kata Sandang dan Lafadh al-Jalalah
Kata sandang berupa “al” (J)) ditulis dengan huruf kecil, kecuali
terletak diawal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jalalah yang berada
ditengah-tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan.
Misalnya:
1. al-Imam al-Bukhariy mengatakan.......
2. al-Bukhariy dalam mugaddimah kitabnya menjelaskan....

3. Masya’ Allah kana wa ma lam yasya’ lam yakun.

E.. Daftar Singkatan

AS - Alaihis Salam

SAW : Shalallahu “Alaihi Salam
SWT : Subhanahu Wa Ta’ala
RA : Radhiyallahu Anhuma



ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana integrasi Pendidikan local
Wisdom pada mata kuliah Tafsir Ayat Sosial budaya di Fakultas Ushuluddin UIN
Sultan Syarif Kasim Riau selama ini dan menemukan model integrasi Pendidikan
local Wisdom pada pada mata kuliah Tafsir Ayat Sosial budaya yang relevan
dengan konteks Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Untuk
menjawab pertanyaan penelitian, maka pendekatan penelitian digunakan adalah
pendekatan Kualitatif. Data penelitian dikumpulkan dengan menggunakan
observasi, wawancara, dan dokumentasi. Data yang terkumpul kemudian dianalisa
dengan menggunakan pendekatan kualitatif. Hasil analisis menunjukkan bahwa
pertama, belum ditemukan adanya integrasi Pendidikan local Wisdom pada mata
kuliah Tafsir Ayat Sosial budaya di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif
Kasim Riau. Kedua, berbasis data lapangan dan analisis tehadap literatur-literatur
yang relevan, peneliti menemukan satu model integrasi Pendidikan local Wisdom
pada mata kuliah Tafsir Ayat Sosial budaya yang relevan dengan konteks Fakultas
Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Model yang dimaksud adalah
Pembelajaran Kooperatif integrasi local Wisdom. Dengan didesainnya model
integrasi ini berdasarkan permasalahan dan kebutuhan di lapangan serta teori yang
relevan, model ini dipandang mampu menjadi solusi bagi belum terlaksananya
integrasi Pendidikan local Wisdom pada mata kuliah Tafsir Ayat Sosial budaya di
Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau.

Kata kunci: Pembelajaran, Tafsir, sosial-budaya, Local Wisdom, Fakultas
Ushuluddin.



ABSTRACT

This research aims to analyse how the integration of local Wisdom Education in
the course of Tafsir Ayat Sosial budaya at the Faculty of Ushuluddin UIN Sultan
Syarif Kasim Riau so far and find a model of integration of local Wisdom
Education in the course of Tafsir Ayat Sosial budaya that is relevant to the context
of-the Faculty of Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. To answer the
research questions, the research approach used is a qualitative approach. The
research data were collected using observation, interviews, and documentation.
The data collected was then analysed using a qualitative approach. The research
data was collected using observation, interviews, and documentation. The
collected data were then analysed using a qualitative approach. The results of the
analysis show that first, there is no integration of local Wisdom Education in the
course of Tafsir Ayat Sosial culture at the Faculty of Ushuluddin UIN Sultan
Syarif Kasim Riau. Second, based on field data and analysis of relevant literature,
researchers found one model of integration of local Wisdom Education in the
course of Tafsir Ayat Sosial budaya which is relevant to the context of the Faculty
of Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. The model in question is Co-
operative Learning integration of local Wisdom. With the design of this
integration model based on problems and needs in the field as well as relevant
theories, this model is considered capable of being a solution to the
unimplemented integration of local Wisdom Education in the course of Tafsir
Ayat Sosial budaya at the Faculty of Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau.

Keywords : Learning, Tafsir, socio-cultural, Local Wisdom, Faculty of
Ushuluddin.

Xi



]!

S (3 AV AT e phe 3 Al RS s les] 24ST ] Al sda Gud
@ At LS s ~LasY 398 3Ly OV 5> gy el i) Ol dealg ) g
Oaked) dnalts ol 5ol 2JST Bloy 3hiall s delazm Y 8L 3 pSSY) ST s e
o @&J\ e 9o sl Codl g OIS (e el e B L, B )
Pl aa & gl bl HE E L addly OBl das W slisal )l UL
AT i e 3 B 2 o) es oy ¥ Vol T Lot il gl L 2 ST gl
Bshdl) SUL ) 1Stz (B0 L gl al iyl bt sl ol Jgol 287 3 pSY)
oS phe (3 Al S e el sty 15356 Ogt Ul dy calall o3 olsYI L4y
UIN ol Joool 87 Bl Ao 93 529 o SH ST LT jis e 3 o SH) SU T
ro Bl RS ey ) gl el 2308 ga bl m3sed) gl el Liyps Ol
s oLkl GliSy JB e @ ol Sl lll e s oS 2358 e
DA 3 Ak LS ) el e Sl S 0085 0T e 1556 m3sed) Wi e cilal

gy B sl Olal) sl Jyol 3453 pS-Y AT s

o sl 2l et 2L caslatly Belomm V1 il ool A 1 SIS

xii



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Sistem perencanaan pembelajaran pendidikan merupakan proses
dalam mempengaruhi peserta didik supaya mampu menyesuaikan diri
sebaik mungkin dengan lingkungannya agar menimbulkan perubahan
pada dirinya yang memungkinkan berfungsi sesuai kompetensinya dalam
kehidupan masyarakat.* Dilihat dari sudut pengertian, dengan demikian
dapat dikatakan bahwa pendidikan adalah usaha sadar yang dilakukan
oleh keluarga, masyarakat dan pemerintah melalui bimbingan,

pengajaran dan atau latihan yang berlangsung di kelas dan luar kelas.

Usaha sadar tersebut dilakukan dalam bentuk pembelajaran, di
mana adanya pendidik yang melayani para muridnya dalam melakukan
kegiatan belajar, dan menilai atau mengukur tingkat keberhasilan belajar
murid tersebut dengan prosedur yang ditentukan lebih luas dalam lintas
kultural masyarakat Indonesia yang majemuk, maka pendidikan
diselenggarakan berdasarkan rencana yang matang, mantap, jelas dan
lengkap, menyeluruh, rasional, dan obyektif menjadikan peserta didik

menjadi warga negara yang baik.

Keberhasilan pendidikan ditentukan bagaimana optimalisasi upaya

pendidik dalam merencanakan dan melaksanakan serta mengevaluasi

! Syaiful Sagala 2005, Konsep dan Makna Pembelajaran (Cet. I, Bandung:
Alfabeta,), h. 4



sistem pengajarannya. Namun tidak dapat dipungkiri bahwa banyak

kalangan masyarakat yang mengkritik sistem pembelajaran sekarang ini.

Dalam analisis N.S. Degeng, asumsi-asumsi yang melandasi
program-program pendidikan seringkali tidak sejalan dengan hakekat
belajar, hakekat orang yang belajar dan hakekat orang yang mengajar.
Dunia pendidikan, lebih khusus lagi dunia belajar, didekati dengan
paradigm yang tidak mampu menggambarkan hakekat belajar dan
pembelajaran secara komprehensif. Praktek-praktek pendidikan dan
pembelajaran diwarnai oleh landasan teoretik dan konseptual yang tidak
akurat. Pendidikan dan pembelajaran selama ini hanya mengagungkan
pada aspek pembentukan perilaku keseragaman, dengan harapan akan

menghasilkan keteraturan, ketaatan dan kepastian.?

Globalisasi telah menciptakan dunia yang semakin terhubung, di
mana batas geografis dan budaya menjadi semakin kabur. Namun, di
balik kemajuan ini, globalisasi juga membawa tantangan serius, terutama
bagi kelestarian budaya lokal dan nilai-nilai tradisional. Nilai-nilai global
yang sering kali bersifat homogen cenderung mendominasi, sehingga
budaya lokal yang kaya dengan kearifan tradisional sering terpinggirkan.
Dalam konteks ini, penting untuk memahami bahwa integrasi antara ilmu

agama dan budaya lokal merupakan salah satu langkah strategis untuk

> N.S. Degeng 2005, Pandangan Behavioristik vs Konstruktivistik: Pemecahan
Masalah Belajar Abad XXI, dalam C. Asri Budianingsih, Belajar dan Pembelajaran (Jakarta:
Rineka Cipta,), h. 2.



menjaga identitas komunitas  sekaligus memperkaya praktik

keberagamaan.®

Globalisasi tidak hanya mempengaruhi aspek ekonomi dan
teknologi, tetapi juga menyentuh dimensi sosial-budaya masyarakat.
Budaya lokal yang mengandung nilai-nilai luhur, seperti solidaritas,
kebijaksanaan, dan spiritualitas, sering kali tergeser oleh nilai-nilai
modern yang cenderung pragmatis dan individualistis. Akibatnya,
masyarakat lokal mulai kehilangan akar budaya mereka, yang berpotensi

menyebabkan krisis identitas.*

Selain itu, pengaruh budaya global sering kali bertentangan dengan
prinsip-prinsip agama. Misalnya, pola hidup konsumtif, materialisme,
dan relativisme moral dapat mengikis kesadaran spiritual dan komitmen
terhadap nilai-nilai agama. Dalam situasi seperti ini, pendidikan agama
memiliki peran vital untuk memberikan pemahaman yang mendalam

mengenai bagaimana agama dan budaya lokal dapat saling memperkaya.’

Pendidikan Islam memiliki tanggung jawab besar untuk menjadi
penjaga moral dan identitas budaya ~masyarakat. Dengan

mengintegrasikan ajaran agama Islam dan budaya lokal, pendidikan

® Listiana, YR (2021). Dampak Globalisasi Terhadap Karakter Peserta Didik dan
Kualitas  Pendidikan di  Indonesia. Jurnal Pendidikan Tambusai, jptam.org,
https://Lptam.orq/index.php/iptam/article/downIoad/1134/1017
Ibid,.
> Subhan, S (2022). Globalisasi dalam Perspektif Pendidikan Agama Islam dan Sosial
Masyarakat (Studi Kasus di Kabupaten Bima). Ainara Journal (Jurnal Penelitian Dan PKM
..., journal.ainarapress.org,



https://jptam.org/index.php/jptam/article/download/1134/1017

Islam tidak hanya melestarikan nilai-nilai luhur budaya, tetapi juga

menjadikannya relevan dengan tantangan zaman.

Pembelajaran adalah proses komunikasi dengan menampilkan alat-
alat dalam pembelajaran sejalan dengan alat-alat dalam komunikasi.
Artinya proses komunikasi suatu pesan yang bergerak melalui alat
penghubung (channel) terhadap penerimanya dan sesuai pesan dan
memberikan umpan balik kepada pengirim pesan.® Proses mengajar
dilakukan oleh guru sebagai pendidik dan orang yang diajari sebagai
murid.” Demikian pula pembelajaran tentang tafsir ayat-ayat al-Qur’an

yang dibutuhkan juga sama yakni adanya pendidik dan murid.

Perkembangan pembelajaran tafsir selaras dengan kebutuhan
ummat Islam untuk mengetahui seluruh segi kandungan Al-Qur’an serta
intensitasnya menjadi perhatian para ulama’, maka tafsir Al-Qur’an
mengalami perkembangan yang pesat, baik dari aspek tafsir maupun
metodologinya. Meskipun dalam hal ini, perkembangan metodologi

tafsir tertinggal jauh dari kajian tentang tafsir itu sendiri.

Al-Qur’an yang diajarkan di lembaga pendidikan Islam mulai dari
cara bacanya, menghafalnya dan mentadabburinya. Mulai di tingkat
universitas atau sekolah tinggi pembahasan al-Qur’an menjadi lebih

berfokus pada aspek maknanya. Di sini para dosen mentransformasikan

® Syafaruddin dan Irwan Nasution 2005, Manajamen Pembelajaran (Ciputat:
Quantum Teaching), h. 35-36

"Tim Laboratorium Pancasila 2001, Bangsa Indonesia dalam Dinamika Reformasi,
Harapan dan Tantangan (Malang: Laboratorium Pancasila Universitas Negeri Malang), h.
66.



pengetahuan tentang makna-makna yang dikandung ayat-ayat al-Qur’an.
Tujuan pembelajaran ini adalah agar mahasiswa bisa memahami,
menghayati dan mengimplementasikannya dalam kehidupan beragama
dan sosial di masyarakat. Hal ini adalah keniscayaan yang tidak bisa
ditawar, karena sebagai lembaga pendidikan Islam, mempunyai tanggung
jawab mengantarkan para mahasiswanya cakap dalam membaca dan

memahami makna al-Qur’an.

Tetapi pada kenyatannya, pembelajaran baca tulis al-Qur’an di
lembaga pendidikan Islam lebih menjadi prioritas dibandingkan
pembelajaran makna ayat-ayat al-Qur’an. Hal tersebut terlihat dari
jargon, program unggulan yang diusung sudah disediakan sedemikian
rupa bahkan dijadikan semacam daya jual untuk menarik mahasiswa

baru.

Secara Kkhusus, kajian Al-Qur’an yang dilakukan ummat Islam
lebih banyak dilakukan oleh lembaga-lembaga pendidikan Islam yang
bertaraf Perguruan tinggi. Hal itu memberikan kesan, bahwa
pembelajaran Al-Qur’an di tingkat Perguruan tinggi harus dilakukan
oleh para pendidik yang mumpuni dan diperuntukkan oleh orang dewasa
setaraf mahasiswa. Dampak akibatnya, maka pembelajaran Al-Qur’an
yang bersifat substantif tidak menjadi tradisi yang harus dilakukan

sejak masa sekolah.



Perkembangan pembelajaran mengkaji makna al-Qur’an tumbuh
dengan berbagai pendekatan. Seperti halnya penafsiran tentang ayat-ayat
sosial budaya sebagai bentuk implementatif makna di tingkat perguruan
tinggi maupun bernegara. Ayat-ayat sosial dan budaya dipandang oleh
para mufassir sebagai ayat-ayat al-Qur'an, yang jumlahnya lebih banyak
dibandingkan dengan ayat-ayat ritual ataupun ayat-ayat tentang
keimanan. Oleh karena itu, penafsiran terhadap ayat-ayat sosial dan
budaya sangat diperlukan mengingat pentingnya pemahaman tekstual dan

kontekstualitasnya.®

Pembelajaran tafsir di institusi pendidikan Islam merupakan salah
satu fondasi penting dalam memahami Al-Qur'an secara mendalam.
Namun, proses pembelajaran ini tidak lepas dari berbagai tantangan yang
memengaruhi relevansi dan efektivitasnya.® Salah satu tantangan utama
adalah pendekatan yang terlalu tekstual, yang sering kali mengabaikan
konteks sosial dan budaya masyarakat lokal. Akibatnya, pembelajaran

tafsir menjadi kurang aplikatif dalam kehidupan sehari-hari.

Pembelajaran tafsir sering kali kurang memperhatikan konteks
sosial-budaya lokal, sehingga tafsir yang diajarkan cenderung bersifat
umum dan kurang spesifik terhadap kebutuhan masyarakat. Dampaknya

meliputi:

® Dadan Rusmana 2014, Tafsir Ayat - ayat Sosial Budaya : Tafsir Maudhui terhadap
Ayat-ayat al-Quran yang Berkaitan dengan Budaya, Sejarah, Bahasa dan Sastra. (Pustaka
Setia : Bandung). h. 2

° Anisa, S (2024). Pengaruh Budaya Patriaki atas Penafsiran KH. Thaifur Ali Wafa:
Analisis Ayat Gender dalam Tafsir Firdaus al-Na'im. REVELATIA Jurnal IImu al-Quran dan
Tafsir, ejournal.iainmadura.ac.id,



e Alienasi dari masyarakat lokal: Tafsir yang diajarkan tidak
mencerminkan nilai-nilai lokal yang relevan, sehingga sulit

diterima oleh masyarakat.

« Kurangnya pemahaman lintas budaya: Tidak adanya upaya untuk
menghubungkan tafsir dengan keberagaman budaya di Indonesia
mengakibatkan lemahnya daya tarik tafsir di kalangan masyarakat

multikultural.

o Banyak institusi pendidikan Islam masih memisahkan kajian
tafsir dari disiplin ilmu lain seperti sosiologi, antropologi, atau
ilmu lingkungan. Padahal, pendekatan interdisipliner dapat
memperkaya pemahaman tafsir dengan perspektif baru. Dan

membantu menjawab isu-isu kontemporer yang kompleks.

Pembelajaran tafsir yang hanya berfokus pada pendekatan
tekstual tanpa memperhatikan konteks sosial dan budaya akan kehilangan
relevansinya di tengah masyarakat modern. Oleh karena itu, diperlukan
pendekatan yang lebih holistik dan interdisipliner agar tafsir dapat
menjadi pedoman yang hidup, relevan, dan bermanfaat bagi masyarakat.
Institusi pendidikan Islam memiliki tanggung jawab besar untuk
menciptakan generasi yang mampu memahami Al-Qur'an secara

mendalam dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari.*

1 Mufidah, VH (2022). AL-QUR'AN DAN BUDAYA JAWA (Tata Cara
Bermasyarakat dalam Kitab Tafsir Al-lbriz  Karya KH. Bisri  Musthafa).,
etheses.iainponorogo.ac.id,



Local wisdom (kearifan lokal) adalah hasil dari akumulasi
pengalaman, tradisi, dan pengetahuan masyarakat yang telah diwariskan
secara turun-temurun. Kearifan lokal mencerminkan identitas, nilai, dan
norma yang dipegang oleh suatu komunitas. Dalam konteks masyarakat
Indonesia yang kaya akan keragaman budaya, local wisdom memiliki
peran strategis dalam menjaga harmoni sosial dan membentuk karakter
bangsa. Selain itu, kearifan lokal menjadi pedoman hidup yang sering

kali sejalan dengan ajaran agama, khususnya Islam.™

Local wisdom menjadi pilar yang membentuk identitas masyarakat.
Contohnya gotong royong yang engajarkan kebersamaan dan solidaritas
yang juga selaras dengan prinsip Islam tentang ukhuwah dan ta'awun
(tolong-menolong). Kemudian Penghormatan terhadap alam, tradisi
menjaga lingkungan hidup sejalan dengan konsep khalifah dalam Al-

Qur'an yang menekankan manusia sebagai penjaga bumi.*?

Hal ini dilakukan karena persoalan yang berkaitan dengan
kehidupan sosial dan budaya secara tekstual lebih berbasis pada budaya
lokal sehingga diperlukan pemahaman yang lebih universal terhadap
makna kontekstualnya. Salah satu pendekatan penafsiran al-Qur'an yaitu

tafsir sosial-kemasyarakatan (adab wa ijtima'i) yang berusaha memahami

Y Thohir, M (2022). Islam and Local Wisdom: The Study of “Islam Nusantara” in the
Cultural Perspective. E3S Web of Conferences, e3s-conferences.org, https://www.e3s-
conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022

04004.html

12 Santoso, G, Karim, AA, & Maftuh, B (2023). Kajian Wawasan Nusantara melalui
Local Wisdom NRI yang Mendunia dan Terampil dalam Lagu Nasional dan Daerah Abad 21.
Jurnal Pendidikan Transformatif, jupetra.org,



https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html
https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html
https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html

nash-nash al-Qur'an dengan cara mengemukakan ungkapan-ungkapan al-
Qur'an secara teliti, menjelaskan makna yang dimaksud oleh al-Qur'an
tersebut dengan gaya bahasa yang indah dan menarik, serta
menghubungkan nash-nash al-Qur'an yang tengah dikaji dengan

kenyataan sosial dan sistem budaya yang ada.

Pembelajaran tafsir ayat Sosial Budaya seiring dikaitkan dengan
pola pendidikan local wisdom. Fenomena pembelajaran budaya saat ini
belum maksimal dalam mengembangkan kompetensi  afektif
mahasiswa. ** Pembelajaran yang terlalu menekankan pada dimensi
kognitif perpengaruh pada penilaian yang hanya mengukur penguasaan
kemampuan kognitif saja. Akibatnya, para dosen hanya memiliki target
mengajar terbatas pada pencapaian materi-materi kebudayaan. Untuk itu
perlu dikembangkan model pembelajaran yang dapat mengembangkan

dimensi afektifitas para mahasiswa.

Kesadaran memahami kebudayaan juga perlu dikembangkan
dengan pendidikan berbasis local wisdom. Kesadaran tersebut harus
dimplimentasikan dalam kehidupan sehari-hari melalui tindakan nyata
yang ramah lingkungan. Hal ini menunjukkan bahwa dalam penerapan
belajar dengan integrasi seyogyanya dihubungkan dengan kehidupan atau
lingkungan mahasiswa yang mengarah kepada tercapainya knowledge

maupun pengenalan sosial dan kebudayan sekitar masyarakat.

3 Emi Ramdani 2018, Model Pembelajaran Kontekstual Berbasis Kearifan Lokal
Sebagai Penguatan Pendidikan Karakter. Jurnal Pendidikan IImu-llmu Sosial ): h. 10



10

Salah satu inovasi yang perlu dikembangkan dalam pembelajaran
tafsir Sosial Budaya ialah pembelajaran berbasis kearifan lokal.
Pendidikan berbasis kearifan lokal merupakan solusi untuk meningkatkan
kompetensi mahasiswa untuk selalu dekat dengan situasi kongkrit yang
mereka hadapi sehari-hari. Model pembelajaran yang berorientasi pada
budaya (kearifan lokal) menjadi contoh pembelajaran yang memiliki
korelasi yang erat terhadap pengembangan skill (kecakapan hidup)
dengan berpijak pada pengembangan keterampilan potensi lokal pada

setiap masing-masing daerah.**

Hal tersebut juga terjadi di berbagai universitas, tak terkecuali di
Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Di fakultas yang
notabene nya mempelajari agama sering dipandang mengabaikan nilai-
nilai budaya dalam mempelajari setiap aspek mata kuliah. Dengan
hadirnya kurikulum merdeka, pembelajaran tersebut dapat diintegrasikan
melalui review terhadap pembelajaran tafsir. Dan diantara pembahasan
yang paling dirasa tepat dengan implementasi pengenalan kearifan lokal

adalah tafsir ayat-ayat Sosial Budaya.

Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau, sebagai salah
satu institusi pendidikan tinggi Islam di Indonesia, memiliki peran
penting dalam pengembangan ilmu keislaman, khususnya tafsir Al-

Qur'an. Namun, tantangan dalam proses pembelajaran masih menjadi

Y lyan Setiawan, Pembelajaran Ips Berbasis Kearifan Lokal,. Jurnal Ilmiah
Pendidikan Dasar Vol. VII No. 1 Juli 2020



11

hambatan yang signifikan dalam menciptakan generasi yang mampu
memahami dan mengaplikasikan ajaran Al-Qur'an dalam konteks sosial-

budaya lokal.

Pembelajaran tafsir cenderung berorientasi pada kitab-kitab tafsir
klasik tanpa menghubungkannya dengan konteks budaya lokal di Riau.
Hal ini berdampak pada minimnya relevansi pembelajaran, sehingga
mahasiswa sulit memahami bagaimana Al-Qur'an dapat diaplikasikan
dalam kehidupan masyarakat Melayu Riau, yang kaya akan nilai budaya
seperti adat istiadat, pantun, dan seni lokal. Kemudian alienasi dari tradisi
lokal, pembelajaran tafsir tidak menekankan bagaimana Al-Qur'an dapat

memperkuat identitas budaya Melayu yang dikenal religius.

Metode pengajaran yang digunakan sering kali bersifat
konvensional, seperti ceramah dan hafalan, tanpa inovasi untuk
menyesuaikan dengan kebutuhan lokal. Mahasiswa jarang diajak
berdialog atau menganalisis bagaimana Al-Qur'an dapat menjadi solusi
untuk persoalan masyarakat Riau, seperti degradasi lingkungan atau

konflik sosial.

Dalam penelitian ini akan dibahas tentang konsep dan prosedur
pembelajaran ilmu pengetahuan sosial yang berbasis pada nilai-nilai
kearifan lokal. Maka berdasarkan hal di atas, penulis merumuskan

penelitian ini dengan judul : “Model Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial



12

Budaya Integrasi Dengan Pendidikan Local Wisdom Di Fakultas

Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau”.

B. Penegasan Istilah
Dalam rangka menghindari kesalahpahaman dalam memaknai
istilah-istilah yang digunakan dalam penelitian ini, maka dikemukakan
definisi operasional sebagai berikut:
1. Model Pembelajaran
Model pembelajaran tafsir dalam penelitian ini mengacu pada
pendekatan sistematis yang digunakan dalam mengajarkan tafsir ayat-
ayat Al-Qur'an, khususnya yang berkaitan dengan isu sosial dan
budaya. Pembelajaran ini mengintegrasikan metode tafsir klasik dan
kontemporer dengan pendekatan kontekstual, yang tidak hanya
menekankan pada teks, tetapi juga pada penerapannya dalam
kehidupan sehari-hari. Model ini dimaksudkan untuk memberikan
pemahaman yang lebih dalam kepada mahasiswa mengenai tafsir

yang relevan dengan konteks sosial-budaya masyarakat lokal.

2. Ayat Sosial-Budaya (Ayat Sosial Budaya)

Ayat sosial-budaya merujuk pada ayat-ayat dalam Al-Qur'an
yang membahas tentang hubungan sosial, kemanusiaan, etika,

moralitas, dan isu-isu budaya yang berlaku dalam Kkehidupan



13

manusia.'® Dalam konteks penelitian ini, ayat sosial-budaya mengacu
pada ayat-ayat yang tidak hanya bersifat hukum (figh) tetapi juga yang
mencakup  prinsip-prinsip  dasar dalam berinteraksi  dengan
masyarakat, seperti nilai-nilai keadilan, hak asasi manusia, kesetaraan,
lingkungan, dan solidaritas sosial.
3. Integrasi dengan Pendidikan Local Wisdom
Istilah “integrasi dengan pendidikan local wisdom™ dalam
penelitian ini mengacu pada penggabungan nilai-nilai kearifan lokal
dalam proses pembelajaran tafsir. Local wisdom adalah pengetahuan,
nilai, dan praktik budaya yang tumbuh dan berkembang dalam suatu
masyarakat, yang mencerminkan pemahaman mereka terhadap alam
dan kehidupan sosial. Integrasi ini bertujuan untuk mengaitkan ajaran
Al-Qur'an dengan prinsip-prinsip budaya lokal, seperti adat istiadat,
norma sosial, dan tradisi yang masih berlaku di masyarakat Melayu
Riau. Integrasi ini berfungsi untuk menjadikan pembelajaran tafsir
lebih relevan dan sesuai dengan konteks budaya lokal.
4. Pendidikan Local Wisdom
Pendidikan local wisdom adalah pendekatan dalam
pembelajaran yang mengutamakan nilai-nilai tradisional, budaya, dan

kearifan lokal dalam menyampaikan ilmu pengetahuan. *° Dalam

> Musa, M, & Gozali, M (2022). Pendidikan Multikultural Perspektif Al-Qur'an
(Telaah Surah Al Hujurat Ayat 9-13). Ta'lim: Jurnal Pendidikan Agama ..., e-
journal.unmuhkupang.ac.id,

18 Santoso, G, Karim, AA, & Maftuh, B (2023). Kajian Wawasan Nusantara melalui
Local Wisdom NRI yang Mendunia dan Terampil dalam Lagu Nasional dan Daerah Abad 21.



14

konteks disertasi ini, pendidikan local wisdom bertujuan untuk
memperkenalkan dan menerapkan nilai-nilai budaya yang ada dalam
masyarakat Melayu Riau, seperti adat, etika sosial, dan nilai-nilai
spiritual, ke dalam pembelajaran Islam. Pendekatan ini
mengedepankan pentingnya memahami dan melestarikan budaya lokal
dalam rangka menciptakan pendidikan yang tidak hanya modern tetapi
juga berakar pada tradisi masyarakat setempat.
Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau

Fakultas Ushuluddin di UIN Sultan Syarif Kasim Riau adalah
salah satu fakultas yang mengkaji ilmu-ilmu keislaman secara
komprehensif, termasuk studi tafsir dan studi keislaman lainnya.
Penelitian ini berfokus pada Fakultas Ushuluddin sebagai tempat di
mana proses pembelajaran tafsir ayat sosial-budaya diterapkan dan
dikaji. Dalam penelitian ini, Fakultas Ushuluddin menjadi konteks
utama untuk mengembangkan model pembelajaran  yang

mengintegrasikan tafsir dengan local wisdom.

C. Permasalahan

1.

Identifikasi Masalah

Berdasarkan latar belakang di atas tentang Model
Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi Dengan
Pendidikan Local Wisdom Di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan

Syarif Kasim Riau, maka dapat diidentifikasikan sebagai berikut :

Jurnal

Pendidikan Transformatif, jupetra.org,

https://jupetra.org/index.php/jpt/article/view/144



https://jupetra.org/index.php/jpt/article/view/144

b)

d)

f)

9)

h)

15

Kurangnya model pembelajaran yang secara langsung
mengintegrasikan tafsir ayat sosial-budaya dengan konteks nilai
kearifan lokal.

Mahasiswa seringkali memahami tafsir secara tekstual tanpa
mengaitkannya dengan realitas sosial-budaya di masyarakat
sekitar.

Metode pengajaran tafsir di Fakultas Ushuluddin belum
sepenuhnya mengadopsi pendekatan kontekstual yang relevan
dengan kebutuhan masyarakat lokal.

Literatur dan sumber belajar tentang kearifan lokal masih
terbatas, sehingga sulit untuk dijadikan bahan ajar yang
terintegrasi dalam pembelajaran tafsir.

Ada kesenjangan antara aktivitas akademik di kampus dengan
pelibatan masyarakat dalam melestarikan nilai-nilai budaya
lokal.

Model pembelajaran yang digunakan saat ini cenderung tidak
responsif terhadap perubahan sosial-budaya yang dinamis di
masyarakat.

Sebagian dosen belum memiliki kompetensi atau pengalaman
dalam mengintegrasikan tafsir dengan nilai-nilai lokal.
Mahasiswa kurang terlibat aktif dalam kegiatan yang
mendukung pelestarian budaya lokal, terutama dalam konteks

pembelajaran agama.



16

i) Evaluasi terhadap model pembelajaran tafsir yang saat ini
digunakan belum menunjukkan sejauh mana pembelajaran
berhasil mengintegrasikan nilai-nilai lokal.

j) Materi ajar tafsir lebih banyak berfokus pada aspek teologis
tanpa mengeksplorasi tema sosial-budaya secara mendalam.

k) Kurikulum pendidikan agama Islam belum sepenuhnya
terintegrasi dengan tujuan pelestarian nilai-nilai lokal.

) Belum optimalnya pendekatan interdisipliner  dalam
menghubungkan ilmu tafsir dengan bidang ilmu lain yang
relevan, seperti sosiologi budaya.

m) Globalisasi menyebabkan mahasiswa dan dosen kurang
memperhatikan pentingnya local wisdom sebagai bagian dari

identitas budaya dalam pembelajaran.

2. Batasan Masalah
Berdasarkan  beberapa identifikasi masalah, penulis
memfokuskan pembahasan tentang Model Pembelajaran Tafsir Ayat
Sosial Budaya Integrasi dengan Pendidikan Local Wisdom Di
Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau, namun penulis

batasi pada Prodi llmu Al-Qur’an dan Tafsir di Semester kelima.

3. Rumusan Masalah
Berdasarkan batasan masalah di atas, penulis merumuskan

permasalahan sebagai berikut:



17

a. Bagaimana pelaksanaan pembelajaran tafsir ayat-ayat sosial budaya
di fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau?

b. Bagaimana model pembelajaran tafsir ayat Sosial Budaya integrasi
dengan pendidikan local wisdom di fakultas Ushuluddin?

c. Bagaimana efektifitas model pembelajaran tafsir ayat Sosial
Budaya integrasi dengan pendidikan local wisdom di fakultas

Ushuluddin?

D. Tujuan Penelitian
Tujuan Penelitian ini bertujuan menghasilkan produk (modul)
berupa bahan ajar pengembangan model pembelajaran tafsir ayat Sosial

Budaya integrasi dengan pendidikan local wisdom yang berkualitas baik

secara bentuk, pengembangan maupun implementasi dan layak

digunakan di Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau. Adapun tujuan
penelitian yang ingin dicapai adalah:

1. Untuk mengetahui pelaksanaan pembelajaran tafsir ayat-ayat sosial
budaya di fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau.

2. Untuk menganalisis pengembangan model pembelajaran tafsir ayat
Sosial Budaya integrasi dengan pendidikan local wisdom di fakultas
Ushuluddin.

3. Untuk mengetahui efektifitas model pembelajaran tafsir ayat Sosial
Budaya integrasi dengan pendidikan local wisdom di fakultas

Ushuluddin.



E. Manfaat

18

Penelitian

Dalam penelitian yang penulis lakukan terdapat beberapa

manfaat, baik secara teoritis maupun praktis:

1. Secara Teoretis

a)

b)

Pengembangan Konsep Integrasi llmu Sosial dan Agama:
Disertasi ini  memberikan kontribusi teoretis terhadap
pengembangan konsep integrasi antara ilmu agama, khususnya
tafsir, dengan pengetahuan lokal. Penekanan pada tafsir ayat-
ayat sosial-budaya (Sosial Budaya) dapat memperkaya
pemahaman mengenai hubungan antara ajaran agama dan
nilai-nilai budaya lokal yang sudah ada dalam masyarakat,
membuka wawasan baru tentang pemahaman ayat-ayat Al-
Qur'an dalam konteks sosial dan budaya.

Penanaman Nilai Kearifan Lokal dalam Pendidikan Agama
Islam: Model pembelajaran ini menawarkan pendekatan untuk
mengintegrasikan kearifan lokal dalam pembelajaran tafsir,
memperkaya karakter dan moralitas mahasiswa. Dengan
memasukkan aspek pendidikan local wisdom, teori yang
dikembangkan dapat menjadi referensi bagi pengembangan
kurikulum pendidikan Islam yang lebih relevan dengan
konteks lokal.

Penyusunan Model Pembelajaran Berbasis Konteks Sosial dan

Budaya: Disertasi ini berpotensi menghasilkan model



19

pembelajaran yang berbasis konteks sosial-budaya yang lebih
aplikatif, menghubungkan teori-teori tafsir dengan realitas
kehidupan sosial-budaya di Riau. Hal ini bisa memperkaya
teori pembelajaran dalam konteks pendidikan agama Islam
yang lebih kontekstual.

d) Peningkatan Pemahaman Tafsir Kontekstual: Salah satu
manfaat teoretis lainnya adalah memperkenalkan pendekatan
tafsir kontekstual yang memperhatikan situasi sosial dan
budaya masyarakat saat ini. Ini memberikan kontribusi
terhadap perkembangan teori tafsir yang tidak hanya bersifat
tekstual, tetapi juga relevan dengan perkembangan zaman dan
budaya lokal.

e) Pengembangan Metode Pembelajaran yang Adaptif dan
Inklusif: Model vyang diusulkan dapat menginspirasi
pengembangan metode pembelajaran yang lebih adaptif dan
inklusif, yang mengakomodasi keberagaman budaya di
Indonesia, khususnya di Riau. Konsep ini juga dapat
memperkaya literatur teori pendidikan yang mengedepankan
inklusivitas dalam pembelajaran agama, memberikan

kontribusi terhadap teori pendidikan berbasis pluralisme.

2. Secara Praktif
a) Peningkatan Kualitas Pembelajaran di Fakultas Ushuluddin:

Disertasi ini memberikan panduan praktis kepada dosen untuk



b)

d)

20

mengintegrasikan kearifan lokal ke dalam metode pengajaran
tafsir, sehingga proses pembelajaran lebih relevan dengan
konteks kehidupan mahasiswa dan masyarakat lokal.
Penguatan ldentitas Budaya Mahasiswa: Dengan mengaitkan
tafsir ayat-ayat sosial-budaya dengan nilai-nilai kearifan lokal,
model ini membantu mahasiswa memahami dan menghargai
budaya daerah mereka, sekaligus memperkuat identitas mereka
sebagai Muslim yang kontekstual.

Pengembangan  Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis
Kontekstual: Model pembelajaran yang dirumuskan dapat
diimplementasikan dalam pengembangan kurikulum Fakultas
Ushuluddin, memperkaya materi ajar dengan mengakomodasi
nilai-nilai lokal tanpa mengabaikan universalitas ajaran Islam.
Peningkatan Keterampilan Aplikatif Mahasiswa dalam
Kehidupan Nyata: Model ini memfasilitasi mahasiswa untuk
menerapkan pemahaman mereka tentang tafsir dalam konteks
sosial dan budaya lokal, menjadikannya lebih mampu
menghadapi tantangan kehidupan sehari-hari yang berkaitan
dengan nilai-nilai agama dan budaya.

Pemberdayaan Masyarakat melalui Kolaborasi Akademik:
Model ini mendorong kolaborasi antara universitas dan

masyarakat dalam melestarikan kearifan lokal melalui program



21

pendidikan dan penelitian berbasis masyarakat, sehingga

manfaat dari penelitian ini dirasakan langsung oleh masyarakat.

F. Sistematika Penulisan

Untuk memudahkan pemahaman dan memberikan penjelasan
tentang isi penelitian ini, maka penulisannya dilakukan berdasarkan
sistematika pembahasan sebagai berikut:

Bab pertama, berupa pendahuluan, yang di dalamnya membahas
latar belakang, identifikasi, pembatasan, dan perumusan masalah.
Selain itu juga memuat tujuan dan kegunaan penelitian, penelitian
terdahulu yang relevan, metodologi penelitian, dan sistematika
pembahasan. Bab pertama ini merupakan bentuk kerangka pikir dan
kerangka kerja yang akan dilaksanakan dalam menyelesaikan
penelitian ini.

Bab kedua, berisi tinjauan teori-tinjauan teori, baik tentang
Model Pembelajaran, Tafsir maupun Local Wisdom (pengertian, nilai-
nilai dan pendidikan dan Landasan Alqur’an dan Hadis Pendekatan
Pendidikan Agama Islam), Local Wisdom sebagai ritus agama dan
budaya khas Indonesia, dan term ‘Urf sebagai bentuk akomodasi
budaya dalam hukum Islam.

Bab ketiga berisi metode penelitian, yang memuat jenis
penelitian dan pendekatan, lokasi penelitian, informan penelitian, jenis

data, sumber data, teknik pengumpulan data, dan teknik analisis data.



22

Bab keempat, merupakan hasil temuan penelitian dan
pembahasan yang mencakup sekilas tentang Fakultas Ushuluddin
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang berada
dalam lingkungan sosio kultural masyarakat berbudaya, local wisdom
potret budaya yang kental dengan kondisi dan suasananya secara
biografis berada dalam Provinsi Riau, Bagaimana pelaksanaan
pembelajaran tafsir ayat-ayat sosial budaya dan model pembelajaran
tafsir ayat Sosial Budaya integrasi dengan pendidikan local wisdom
serta bagaimana efektifitas model pembelajaran tafsir ayat Sosial
Budaya integrasi dengan pendidikan local wisdom di fakultas
Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau

Bab kelima, berisi penutup yang mencakup kesimpulan dan
rekomendasi. Dalam bab ini akan disimpulkan temuan-temuan dari
penelitian tentang judul tesis ini yang akan dikemas dengan bahasa

yang singkat dan padat. Selanjutnya akan dilengkapi dengan saran.



BAB 11

KERANGKA TEORI

A. Local Wisdom (Kearifan Lokal)

1. Pengertian Local Wisdom (Kearifan Lokal)

Kearifan lokal berasal dari dua kata yaitu Kearifan (wisdown),dan lokal
(lokal). secara umum maka lokal wisdown Kearifan lokal dapat dipahami
sebagai gagasan — gagasan setempat(lokal) yang bersifat bijksana, penuh
kearifan, bernilai baik, yang tertananam dan diikuti oleh masyarakatnya.
Selanjutnya menurut pendapat Soebadio dalam Luciani bahwa “kearifan lokal
merupakan suatu identitas yang telah menjadi ciri khas atau kepribadian
bangsa agar mampu memanfaatkan budaya dari luar sebagai memperkaya

pengetahuan dan mengasah keterampilan”.!’

Kearifan lokal merupakan identitas yang sangat menentukan harkat
martabat manusia dalam komonikasinya, mendefenisikan Kearifan lokal
sebagai kebenaran yang mentradisi dalam suatu daerah. kearifan lokal atau
sering disebut local Widows sebagai usaha manusia dengan menggunakan
akal budinya untuk bertindak dan bersikap terhadap suatu objek atau
peristiwa terjadi dalam ruang tertentu. Dengan melihat kearifan lokal sebagai
bentuk kebudayaan, maka ia akan mengalami reinforcement secara terus

menerus sehinnga menjadi yang lebih baik. kerarifan lokal adalah manifase

" Sulpi Affandy, Penanaman Nilai Nilai Kearifan Lokal Dalam Meningkatkan
Perilaku Keberagaman, (Bandung: Atthulab, Vol 02. No 02,2017)hal. 196

23



24

kebudayaan yang terjadi dengan penguatan sekaligus dapat menunjukan

sebagai suatu bentuk humanisasi manusia dalam melaui kebudayaan.®

Kearifan lokal sangat banyak fungsinya, seperti yang dituliskan bahwa
fungsi kearifan lokal adalah (1) konsevasi dan pelestarian sumber daya
alam;(2) pengembangan sumber daya manusia;(3) pengembangan sumber
daya manusia;(4) pengembangan kebudayaan dan ilmu pengetahuan;(4)
petuah, kepercayaan, sastra dan pantangan;(5) bermakna sosial missalnya
upacara intgrasi komunal /kerabat;(6) bermakna etika dan moral;(7)
bermakna politik misalnya upacara ngangkuk merana dan kekuasaan patron
client. Adapun ciri-ciri kearifan lokal menurut Ayat Rohaedi adalah “mampu
bertahan terhadap budaya luar, memiliki kemampuan mengakomodasi unsur-
unsur budaya luar kedalam budaya asli, mmpunyai kemampuan

mengendalikan dan mampu memberi arah pada perkembangan budaya.

Kearifan lokal juga berfungsi sebagai tatanan masyarakat dalam
menjaga hubungan yang harmonis dilingkungan sekitarnya, identitas suatu
daerah, sebagai tempat tinggal atau rumah, juga untuk membentuk karakter di
masyarakat fungsi kearifan lokal ini menegaskan pentingnya pendekatan yang

berbasis pada nilai-nilai kearifan lokal.*

Kearifan lokal merupakan nilai budaya yang positif, tetapi perlu

dipahami juga nilai budaya yang positif pada kelompok masyarakat dahulu

'8 Sabalius Uhai,Firman Sinaga, Kearifan LoKutau Dalam Perayaan Tolak Bala Untuk
Menangkal , Dampak Covid19, (Denpasar: Universitas M wati,2017) Hal.117

' Sartini, Fungsi kearifan lokal (Universitas sliwangi: Nafiatul Hikmah 2018) Hal.22-
23



25

belum semuanya yang positif bagi kelompok masyarakat pada masa sekarang
dengan kemudian kearifan lokal kearifan lokal dapat dijadikan sebagai
sumber dari nilai budaya yang masih tetap dapat ditemukan atau relavan
dengan kehidupan pada masa sekarang ini. Pada umumnya kearifan lokal
dapat diwujudkan secara unik oleh suatu kelompok masyarakat dalam
lingkup sosial. Dari kelompok atau suku masyarakat yang ada di Indonesia
memiliki kearifan lokal yang berbeda-beda sesuai dengan kultur budaya
masing-masing. Beragam bentuk pranata sosial yang terdapat pada setiap
kelompok masyarakat, di antaranya berupa tradisi, kepercayaan, etika, norma,

nilai, adat istiadat yang di dalamnya terkandung nilai-nilai kearifan lokal.?’

Berdasarkan uraian diatas dapat disimpulkan bahwa Kearifan lokal
dalam kontek penelitian ini adalah sesuatu yang mengandung nilai luhur atau
nilai kebaikan yang dapat dijadikan sebagai fungsi untuk pengatur hidup
dalam bermasyarakat di Kecamatan Kedurang Kabupaten Bengkulu Selatan.

Indikatornya yaitu:

a) Mampu mempertahankan budaya adat terhadap budaya luar

b) Memiliki kemampuan membantu unsur-unsur budaya luar

¢) Memiliki kemampuan menyatukan budaya luar kedalam negeri
d) Mampu mengendalikan budaya asing yang masuk

e) Memberi arah pada perkembangan budaya dimasyarakat

% Nadlir, Pembelajaran Berbasis Kearifan Lokal, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2014)
hal.301-302



26

f) Bermakna sosial, tatanan dan interaksi dalam kehidupan masyarakat

yang meliputi adat istiadat, kepercayaan.

2. Nilai-Nilai Kearifan Lokal

Kearifan lokal atau local wisdown merupakan suatu kekayaan lokal
yang berkaitan dengan pandangan hidup (way ofife) yang
mengkomondasikan kebijakan berdasarkan tradisi yang berlaku pada suatu
daerah, sehingga kearifan lokal tidak hanya berupa nilai-nilai dan norma saja,
melainkan juga segala unsur gagasan, termasuk yang berimplikasi pada
teknologi, penanganan kesehatan, pembangunan dan estetika. dengan
pengertian tersebut maka yang termasuk sebagai penjabarab kearifan lokal
disamping peribahasa dan segala ungkapan kebahasan yang lain juga berbagi

pola tindakan dan hasil budaya materialnya.**

Kearifan lokal juga dapat defenisikan sebagai nilai budaya lokal yang
dapat dimamfaatkan untuk mengatur tantanan kehidupan masyarakat secara
arif /bijaksana. jadi dapat dikatakan bahwa kearifan lokal sebagai keunggulan
budaya masyarakat setempat berkaitan dengan kondisi geografi dalam arti
luas.kearaifan lokal merupakan prudok budaya masa lalu yang patut secara
terus menerus dijadikan pegangan hidup meskipun bernilai lokal tetapi nilai
yang terkandung didalamnya dianggap sangat universal. kearifan lokal
merupakan pengetahuan yang ekplisit yang muncul dari prieode panjang yang

berevolusi bersama-sama. proses revolusi yang begitu panjang dan melekat

2! Zuhadan Kun Prasetyo, Pembelajaran Sains Berbasis Kearifan Lokal, (Surakarta:
2008) hal.3



27

masyarakat dan dapat dijadikan kearifan masyarakat untuk hidup bersama
secara tingkah laku seseorang, tetapi lebih jauh, yaitu mampu

mendeminasikan kehidupan masyrakat yang penuh kedabaan.?

Secara Substansial, kearifan lokal nilai-nilai yang berlaku dalam suatu
masyarakat Nilai-nilai yang diyakini kebenarannya dan menjadi acuan dalam
bertingkah laku sehari-hari masyakarat setempat, Oleh karna itu, sangat
beralasan jika dikatakan kearifan lokal merupakan etentitas yang menentukan
harkat dan martabat manusia dalam komonitasnya. hal itu berarti kearifan
lokal yang didalamnya berisi unsur kecerdasan kreativitas dan pengetahuan
lokal dari para elit dan masyarakat yang menentukan dalam pembangunan

peradaban masyarakat.?

Kearifan lokal biasanya tercermin dalam kebiasaan —kebiasaan hidup
masyarakat yang telah berlangsung lama, keberlangsungan kearifan lokal
akan tercermin dalam nilai-nilai yang berlaku dalam kelompok masyarakat
tertentu. Nilai- nilai itu menjadi pegangan yang dapat diamati melalui sikap
dan perilaku meraka sehari-hari, Nilai-nilai itu menjadi pegangan kelompok
masyarakat tertentu biasanya yang menjadi bagian hidup tak terpisahkan yang
dapat diamati melalui sikap dan perilaku mereka sehai-hari, Bahwa didalam

Budaya terdapat nilai-nilai luhur yang ada pada Kearifan lokal.

2 Hermanto Suaib, Nilai Nilai Kearifan Lokal dan Modal Sosial Dalam
pemberdayaan Masyarakat (Malang:FISIP Unmer 2017)hal.6-7

% Sugiyarto, Rabith Jihan Amaruli, Pengembangan Pariwasata Berbasis Budaya dan
Kearifan Lokal,(Semarang: 2018) hal.46



28

Beberapa nilai dan bentuk kearifan lokal termasuk hukum adat, nilai-
nilai budaya dan kepercayaannya yang ada sebagian bahkan sangat relavan
untuk diaplikasikan ke dalam prosesi atau kaidah perencanaan dan
pembangunan wilayah atau kawasan.seperti yang terdapat pada masyarakat
adat yang ditetapkan untuk aktivitas tertentu. Bentuk kearifan lokal yang
terwujud nyata meliputi berbagai aspek seperti sistem nilai ,tata cara,
ketentuan khusus yangdituangkan kedalam bentuk catatan tertulis seperti
yang ditemui. Dalam upaya menjaga dan melestarikan nilai —nilai kearifan
lokal penekanan yang harus dilakukan terhadap pelestarian nilai-nilai kearifan
lokal yaitu dengan menjadikan norma adat dan tradisi budaya sebagai muatan

dalam peraturan undang-undang. **

Berdasarkan uraian diatas dapat disimpulkan bahwa dalam kontek
penelitian ini nilai kearifan lokal adalah bagian dari budaya suatu masyarakat
yang tidak dapat dipisahkan dari bahasa masyarakat itu sendiri, yang sudah
diwariskan secara turun menurun dari satu genarasi kegenarasi. Indikatornya

yaitu:

e Nilai Religius

e Nilai estetika

e Nilai gontong royong
e Nilai moral

e Nilai toleransi

# Sulpi Affandy, Penanaman Nilai-Nilai Kearifan Loka Dalam Meningkatkan
Perilaku Keberagaman Peserta Didik, (Bandung: Atthulab, Vol. 02. No. 02. 2017) hal.201-
225



29

3. Pendidikan Local Wisdom

Kearifan lokal atau “local genius” merupakan istilah yang
diperkenalkan oleh Wales dalam Ayatrohaedi yaitu “the sum of the cultural
characteristics which the vast majority of a people have in common as a
result of their experiences in early life”.% Tesaurus Indonesia menempatkan
kata kearifan sejajar dengan kebajikan, kebijakan, kebijaksanaan dan
kecendekiaan. Sedang kata arif memiliki kesetaraan makna dengan: akil,
bajik, bakir, bestari, bijak, bijaksana, cendekia, cerdas, cerdik, cergas,

mahardika, pandai, pintar, dan terpelajar.?

Kearifan lokal dalam bahasa asing sering dikonsepsikan sebagai
kebijakan setempat (local wisdom), pengetahuan setempat (local knowledge)
atau kecerdasan setempat (local genious). Menurut Rahyono, kearifan lokal
merupakan kecerdasan manusia yang dimiliki oleh kelompok etnis tertentu
yang diperoleh melalui pengalaman masyarakat.?’ Artinya, kearifan lokal
adalah hasil dari masyarakat tertentu melalui pengalaman mereka dan belum
tentu dialami oleh masyarakat yang lain. Nilai-nilai tersebut akan melekat
sangat kuat pada masyarakat tertentu dan nilai itu sudah melalui perjalanan
waktu yang panjang, sepanjang keberadaan masyarakat tersebut. IImuwan

antropologi, seperti Koentjaraningrat, Spradley, Taylor, dan Suparlan, telah

? Ayatrohaedi, 1986, Kepribadian Budaya Bangsa (Local Genius), (Jakarta: Pustaka
Pelajar), hal. 30

% Dendy Sugono dan Meity Takdir Qudaratillah, 2008, Tesaurus Bahasa Indonesia,
(Jakarta: Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional), h. 23

” Rahyono, FX 2009, Kearifan Budaya dalam Kata, (Jakarta: \Wedatama
Widyasastra) h. 11



30

mengkategorisasikan kebudayaan manusia yang menjadi wadah kearifan

lokal itu kepada idea, aktifitas sosial, artifak.?®

Kebudayaan merupakan keseluruhan pengetahuan yang dimiliki oleh
sekelompok manusia dan dijadikan sebagai pedoman hidup untuk
menginterpretasikan lingkungannya dalam bentuk tindakan-tindakannya
sehari-hari. Abubakar mengartikan kearifan lokal sebagai kebijakan yang
bersandar pada filosofi, nilai-nilai, etika, dan perilaku yang melembaga secara
tradisional untuk mengelola sumber daya (alam, manusia, dan budaya) secara
berkelanjutan.” Kearifan lokal sebagai kebenaran yang mentradisi atau ajeg
merupakan perpaduan nilai-nilai suci firman Tuhan dan nilai turuntemurun
yang dikembangkan komunitas tertentu. Sternberg dalam Shavinina dan
Ferrari, seseorang dinilai arif apabila dapat mengakumulasi dan
mengkolaborasikan antara konteks dan nilai-nilai yang melingkupinya, serta
dapat mewujudkan pola hidup yang seimbang, tidak mungkin seseorang
dipandang bijak apabila sikap dan tindakannya berlawanan dengan nilai yang

berlaku.*°

Sibarani menyimpulkan bahwa kearifan lokal adalah pengetahuan asli
(indigineous knowledge) atau kecerdasan lokal (local genius) suatu

masyarakat yang berasal dari nilai luhur tradisi budaya untuk mengatur

%8 Koentjaraningrat 2009, Pengantar Ilmu Antropologi, (Jakarta: Aksara Baru), h. 112

? Abubakar, Mustafa 2010, Membangun Semangat Nasionalisme dengan Bingkai
Kearifan Lokal Rakyat Aceh Tinjauan Ketahanan Pangan [Online], Tersedia:
www.setneg.go.id, [12 Desember 2022] h. 172&180

% Sternberg, Robert J, Wisdom and Giftedness dalam Shavinina, Larisa V, Ferrari,
Michel. Ed 2004, Beyond Knowledge Extra Cognitive Aspects of Developing High Ability,
(New Jersey: Lawrence-Erlbaum).



31

tatanan kehidupan masyarakat dalam rangka mencapai kemajuan komunitas
baik dalam penciptaan kedamaian maupun peningkatan kesejahteraan
masyarakat. Kearifan lokal itu mungkin berupa pengetahuan lokal,
keterampilan lokal, kecerdasan lokal, sumber daya lokal, proses sosial lokal,

norma-etika lokal, dan adat-istiadat lokal.*:

. Prinsip Dasar Pendidikan Agama Islam

Al-Qur’an sebagai pedoman pertama dan utama bagi ummat Islam
tidak ada perdebatan mengenai pemahaman tentang itu. Al-Qur’an dipercayai
sebagai pedoman pemahaman tentang konsep dan ajaran agama Islam melalui
pemahaman ayat secara holistik, yang didukung dengan hadits-hadits
Rasulullah. Al-Qur’an diturunkan Allah melalui malaikat Jibril dengan cara
berangsur-angsur sesuai dengan peristiwa dan atau perintah tentang ajaran
agama kepada Nabi Muhammad dengan berbahasa Arab agar mudah
dipahami oleh “orang Arab.” Untuk memahami pesan pesan Allah di dalam
Al-Qur’an maka dibutuhkan timbal balik antara Al-Qur’an dengan manusia
masing masing melakukan aksi dan disambut dengan reaksi oleh mitra

interaksinya.

Al-Qur’an mempunyai kompleksitas kandungan ilmu pengetahuan
yang luas. Hal ini yang mendorong banyaknya cendekiawan Muslim dan non-

Muslim untuk selalu meneliti dan mengembangkan kandungan Al-Qur’an

® Sibarani, R 2013, Pembentukan Karakter Berbasis Kearifan Lokal , [Online],
Tersedia: http://www.museum.pusaka-nias.org/2013/02/pembentukan-karakter-berbasis-
kearifan.html, [12 Oktober 2022]



32

dengan bermacam-macam disiplin ilmu pengetahuan (politik, ekonomi,

kesehatan, sosial-budaya dan sebagainya).*

Dengan demikian, Al-Qur’an saat itu terinternalisasi pada diri Nabi
Muhammad SAW. yang selalu aktif mempersiapkan diri membuka kaca mata
analisis sosial dalam merespons realitas sosial-budaya serta ekonomi dan
politik yang dihadapi masyarakat saat itu. Wahyu yang turun di masa-masa
awal kerasulannya, misalnya, sangat lekat dengan kritik etik sosial—Kkritik
atas orang yang mengakumulasi kekayaan dengan tanpa batas, sebagai mana

firman Allah SWT, yang berbunyi :

“ho- WjE ok Yf sslos “ho- W& 2/ S oader Lo .3'--.}'.:./‘ s& N
Saw W o ( Y’)O}a.bu g 7\5(\' )J./;U.oj\ ) (& () )f@\ P&.éj\

2o 28s A stk \1/° ot S A g ou e 1. FosTos of WG& 0810z
S \.@.ﬁjfj o( 1 )(,.::/wd\ o;,:i(a) ‘/,r:ﬁ-:j‘ (,.Lg d}da.: 35 U\S(i) d}«.\:u

@ PPV A P | y ourt

Qs. Al-Takatsur: 1-8)

Dengan demikian, artinya bahwa Al-Qur’an yang diwahyukan
kepadanya tidak lahir dari ruang hampa yang kedap dari problem sosial-
budaya serta ekonomi dan politik yang melilit masyarakat saat itu. Sebagai
makhluk Tuhan manusia memiliki kewajiban untuk mengabdi kepada Tuhan,
dan dan patuh beribadah kepadaNya. Sebagai makhluk individu manusia

harus memenuhi kebutuhan pribadinya seperti sandang, papan dan lain-lain,

% Ali Hasan Al Aridh 1992, Sejarah dan Metodologi Tafsir (Jakarta: Rajawali Pers),
hal. 34-36.



33

dan sebagai makhluk sosial budaya manusia harus hidup berdampingan

dengan orang lain dalam kehidupan yang selaras dan saling membantu.

Berikut dikemukakan beberapa contoh sosio-kultural yang melatar
menjadi latar belakang Rasulullah saw. menguraikan hadisnya :a.Perintah
Mandi di Hari Jum’at Sebelum Mendatangi Tempat Salat :’Telah
menceritakan kepada kami 'Abdullah bin Yasuf berkata, telah
mengabarkan kepada kami Malik dari Nafi' dari 'Abdullah bin 'Umar

radiallahu 'anhu, bahwa Rasulullah sallallahu ‘alaihi wasallam bersabda:

"Jika salah seorang dari kalian mendatangi shalat jum'at hendaklah
ia mandi terlebih dahulu”. Dalam kasus ini Rasulullah saw menghimbau
kepada para sahabatnya untuk melakukan mandi sebelum mendatangi
masjid untuk shalat Jum’at. Sebab dikeluarkannya hadis ini adalah latar
belakang sahabat pada masa awal Islam masih sangat terkebelakang dalam
ekonomi sehingga par sahabat menjadi pekerja kebun dan mengenakan
pakaian tebal yang terbuat dari kain wol. Pada hari Jum’at para sahabat
biasanya bekerja hingga waktu mendekati shalat Jum’at. Mereka (para
sahabat) tidak lagi mandi saat akan melaksanakan shalat Jum’at sehingga
pada saat rasulullah saw membacakan khutbahnya, bau tak sedap
bercampur  keringat memenuhi ruangan masjid sehingga mengganggu
kekhusyukan jemaah lainnya. Maka Rasulullah kemudian mengeluarkan

hadis ini dengan meminta mereka (para sahabat) untuk mandi dulu



34

sebelum melaksanakan ibadah shalat.®* Konteks shalat Jum’at pada hadis
ini tidak berlaku bagi mereka memiliki aroma harum dan tidak

mengganggu jamaah lainnya.

1. Pengertian Pendidikan Agama Islam

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, bahwa pembinaan berarti
usaha, tindakan dan kegiatan yang diadakan secara berdaya guna dan berhasil
guna untuk memperoleh hasil yang lebih baik. * Sebelum penulis
menguraikan tentang pengertian pendidikan agama Islam, perlu kiranya
penulis mengemukakan terlebih dahulu tentang pengertian pendidikan secara
umum. Pendidikan secara etimologi berasal dari bahasa Yunani yang terdiri
dari kata “Pais” artinya seseorang, dan “again” yang berarti membiming. Jadi

pendidikan (paedagogie) artinya bimbingan yang diberikan pada seseoang.

Sedangkan secara umum pendidikan merupakan bimbingan secara
sadar oleh pendidikan terhadap perkembangan jasmani dan rohani peserta
didik menuju terbentuknya kepribadian yang baik. Oleh Kkarena itu,
pendidikan dipandang sebagai salah satu aspek yang memiliki peranan pokok

dalam membentuk generasi muda agar memiliki kepribadian yang lebih baik.

Pendidikan menurut Oemar Hamalik adalah suatu proses dalam rangka
mempengaruhi siswa agar dapat menyesuaikan diri sebaik mungkin terhadap

lingkungan dan dengan demikian akan menimbulkan perubahan dalam

¥ M. Syuhudi Ismail 1994, Hadis Nabi Menurut Pembela, Pengingkar dan
Pemalsunya (Jakarta: Gema Insani Press), h. 59.

% Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar bahasa Indonesia,
(Jakarta: Balai Pustaka, 1990, h.37.



35

dirinya yang memungkinkannya untuk berfungsi secara kuat dalam

kehidupan masyarakat.*

Sementara itu, dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional
Nomor 20 Tahun 2003 tentang pendidikan dinyatakan bahwa pendidikan
adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan
proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi
dirinya untuk memiliki kekuatan keagamaan, pengendalian diri, kepribadian,
kecerdasan, akhlak mulia serta keterampilan yang diperlukan dirinya,

masyarakat, bangsa dan Negara.*®

Ada beberapa pendapat yang mendefinikan tentang pengertian
Pendidikan Agama Islam. Menurut Zakiyah Darajat Pendidikan Agama Islam
adalah suatu usaha untuk membina dan mengasuh peserta didik agar
senantiasa dapat memahami ajaran Islam secara menyeluruh. Lalu
menghayati tujuan, yang pada akhirnya dapat mengamalkan serta menjadikan

Islam sebagai pendangan hidup.*’

Sedangkan menurut Abdul Majid dalam buku Pendidikan Agama Islam
adalah usaha sadar yang dilakukan dalam rangka mempersiapkan siswa untuk
meyakini, memahami dan mengamalkan ajaran Islam melalui bimbingan,

pengajaran yang ditentukan untuk mencapai tujuan yang telah ditetapkan.*®

¥ Oemar Hamalik, Proses Belajar Mengajar, (Jakarta: Bumi Aksara, 2001), h. 43

% Undang-Undang tentang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 Tahun 2003 Bab |
Pasal |

%7 Zakiah Daradjat, llmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1987), h. 87

% Abdul Majid, Dian Andayani, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi,
(Bandung: PT Remaja Rosda Karya, 2004), h.130.



36

Berdasarkan uraian pengertian yang telah peneliti paparkan dapat ditarik
kesimpulan bahwa Pendidikan Agama Islam adalah pendidikan dengan
melalui ajaran-ajaran agama Islam, yaitu berupa bimbingan, dan asuhan
terhadap siswa agar nantinya setelah selesai dari pendidikan siswa dapat
memahami, menghayati dan mengamalkan ajaran-ajaran agama Islam yang
telah diyakininya secara menyeluruh. Serta mampu menjadikan ajaran agama
Islam itu sebagai suatu pandangan hidup demi keselamatan dan kesejahteraan

hidup di dunia dan di akhirat.

Pendidikan agama Islam pada lembaga pendidikan umum adalah
sekolah-sekolah yang bernaung di bawah Departemen Pendidikan dan
kebudayaan yang di dalam struktur programnya menempatkan pendidikan

agama sebagai sebuah bidang studi.

a. Pendidikan Agama Islam Menurut Ahli
Di dalam UUSPN No. 2/1989 pasal 39 ayat (2) ditegaskan
bahwa isi kurikulum setiap jenis, jalur, dan jenjang pendidikan wajib
membuat antara lain pendidikan agama. Dan dalam penjelasannya
dinyatakan bahwa pendidikan agama merupakan usaha memperkuat
iman dan ketakwaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa sesuai dengan
agama yang dianut oleh peserta didik yang bersangkutan dengan

memperhatikan tuntutan untuk menghormati agama lain dalam



37

hubungan kerukunan antar umat beragama dalam masyarakat untuk

mewujudkan persatuan nasional.*

Di dalam GBPP PAI di sekolah umum, dijelaskan bahwa
pendidikan agama Islam adalah usaha sadar untuk menyiapkan siswa
dalam meyakini, memahami, menghayati, dan mengamalkan agama
Islam melalui kegiatan bimbingan, pengajaran, dan latihan dengan
memperhatikan tuntutan untuk menghormati agama lain dalam
hubungan kerukunan antar umat beragama dalam masyarakat untuk

mewujudkan persatuan nasional.*

Pendidikan agama Islam merupakan sebutan yang diberikan
pada salah satu subyek pelajaran yang harus dipelajari oleh siswa
muslim dalam menyelesaikan pendidikannya pada tingkat tetentu.** la
merupakan bagian yang tak terpisahkan dari kurikulum sekolah
sehingga merupakan alat untuk mencapai salah satu aspek tujuan

sekolah yang bersangkutan.

Usaha pembelajaran pendidikan agama Islam di sekolah
diharapkan agar mampu membentuk kesalehan pribadi dan sekaligus

kesalehan sosial sehingga pendidikan agama terhindar dari sikap:

1) Menumbuhkan semangat fanatisme.

¥ Muhaimin, et.al., Paradigma Pendidikan Islam “Upaya Mengefektifkan Pendidikan
Agama Islam di Sekolah”.(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2004), hal. 75

“1bid, hal. 75-76

! Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo, Metodologi Pengajaran Agama, (Semarang:
Pustaka Pelajar, 2004), hal. 4



38

2) Menumbuhkan sikap intoleran di kalangan peserta didik dan
masyarakat Indonesia.

3) Memperlemah kerukunan hidup beragama serta persatuan dan
kesatuan nasional.

Berdasarkan dari definisi tersebut dapat diambil pengertian
bahwa pendidikan agama Islam adalah usaha sadar untuk menyiapkan
siswa dalam meyakini, memahami dan mengamalkan ajaran Islam
melalui kegiatan bimbingan pengajaran sebagai pandangan hidup

sehingga dapat mendatangkan keselamatan dunia dan akhirat.

Faktor-faktor Pendidikan Agama Islam
Dalam melaksanakan pendidikan agama Islam, perlu
diperhatikan adanya faktor-faktor pendidikan yang ikut menentukan

keberhasilan agama tersebut.

1) Faktor Peserta Didik
Faktor peserta didik adalah merupakan faktor pendidikan
yang paling penting, karena tanpa adanya anak didik maka

pendidikan tentu tidak akan berlangsung.

Peserta didik merupakan “raw material” (bahan mentah)
didalam proses transformasi yang disebut pendidikan. ** Oleh
karena itu faktor peserta didik tidak dapat digantikan oleh faktor

lain.

hal. 29

“2 Ramayulis, Metodologi Pengajaran Agama Islam. (Jakarta: Kalam Mulia, 2001),



39

Disisi lain anak didik merupakan setiap orang Yyang
menerima pengaruh dari seseorang atau sekelompok orang yang
menjalankan kegiatan pendidikan. la dijadikan sebagai pokok
persoalan dalam semua gerak kegiatan pendidikan dan pengajaran.
Sebagai pokok persoalan, anak didik memiliki kedudukan yang
menempati posisi yang menentukan dalam sebuah interaksi. Jadi,
anak didik adalah “kunci” yang menentukan untuk terjadinya

interaksi edukatif.*?

Beberapa hal yang perlu dipahami mengenai karakteristik

peserta didik adalah :

a. Peserta didik bukan miniatur orang dewasa, ia mempunyai
dunia sendiri.

b. Peserta didik memiliki kebutuhan dan menuntut untuk
pemenuhan kebutuhan itu semaksimal mungkin.

c. Peserta didik memiliki perbedaan antara individu dan individu
yang lain, baik perbedaan yang disebabkan dari faktor
endogen (fitrah) maupun eksogen (lingkungan).

d. Peserta didik dipandang sebagai kesatuan sistem manusia.

e. Peserta didik merupakan subyek dan obyek sekaligus dalam
pendidikan yang dimungkinkan dapat aktif, kreatif serta

produktif.

*% Syaiful Bahri Djamarah, Guru dan Anak Didik Dalam Interaksi Edukatif. (Jakarta:
Rineka Cipta, 2000), hal. 51



40

f. Peserta didik mengikuti periode-periode perkembangan
tertentu dan mempunyai pola perkembangan serta tempo dan

iramanya.**

2) Faktor Pendidik

Salah satu unsur penting dari proses kependidikan adalah
pendidik. Secara umum, pendidik adalah orang yang memiliki
tanggung jawab untuk mendidik. Sementara secara khusus,
pendidik dalam perspektif pendidikan Islam adalah orang-orang
yang bertanggung jawab terhadap perkembangan peserta didik
dengan mengupayakan perkembangan seluruh potensi peserta
didik, baik potensi afektif, kognitif maupun psikomotor sesuai

dengan nilai-nilai Islam.*

Dalam standar nasional pendidikan (SNP) pasal 28,
dikemukakan bahwa: “Pendidik harus memiliki kualitas akademik
dan kompetensi sebagai agen pembelajaran, sehat jasmani dan
rohani, serta memiliki kemampuan untuk mewujudkan tujuan

pendidikan nasional.*®

Pendidik tidak sama dengan pengajar. Prestasi yang
tertinggi yang dicapai oleh seorang pengajar apabila ia berhasil

membuat pelajar memahami dan menguasai materi yang diajarkan

“ M. Muntahibun Nafis, Diktat Ilmu Pendidikan Islam Jilid I, (Tulungagung: STAIN,
2006), hal. 61-62

** Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam. (Jakarta: Ciputat Pers, 2002), hal. 41

“ Enco Mulyasa, Standar Kompetensi dan Sertifikasi Guru. (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2007), hal. 53



41

kepadanya. Tetapi seorang pendidik bukan hanya bertanggung
jawab menyampaikan materi pengajaran kepada murid tetapi juga

membentuk kepribadian seorang anak didik bernilai tinggi.*’

Dalam pendidikan Islam tidak hanya menyiapkan seorang
anak didik memainkan perannya sebagai individu dan anggota
masyarakat saja, tetapi juga membina sikapnya terhadap agama,
tekun beribadat, memenuhi peraturan agama, serta menghayati dan
mengamalkan nilai luhur agama dalam kehidupan sehari-hari.
Agar fungsi tersebut dapat terlaksana dengan baik, seorang

pendidik harus memenuhi persyaratan sebagai berikut :

2

Cakap dan berkepribadian
b. lkhlas

c. Berkepribadian

d. Taqwa

e. Memiliki kompetensi keguruan*®

3) Faktor Tujuan Pendidikan
Tujuan pendidikan adalah suatu faktor yang sangat penting
di dalam pendidikan, karena tujuan merupakan arah yang hendak
dicapai atau yang hendak dituju oleh pendidikan. Demikian halnya

dengan pendidikan agama, maka tujuan pendidikan agama itu

*" Ramayulis, Metodologi Pengajaran..., hal. 19
* Ibid, hal. 20-23



42

adalah tujuan yang ingin dicapai oleh pendidikan agama dalam

kegiatan atau pelaksanaan pendidikan agama.

4) Faktor Alat Pendidikan
Yang dimaksud dengan alat pendidikan disini ialah segala
sesuatu yang digunakan dalam usaha untuk mencapai tujuan
pendidikan. Sedangkan yang dimaksud dengan alat pendidikan
adalah segala sesuatu yang dipergunakan dalam mencapai tujuan

pendidikan agama.

5) Faktor Lingkungan
Lingkungan mempunyai peranan yang Sangat penting
terhadap berhasil tidaknya pendidikan agama. Karena
perkembangan jiwa peserta didik itu sangat dipengaruhi oleh

keadaan lingkungannya.

Lingkungan ialah segala sesuatu yang tampak dan terdapat
di dalam alam kehidupan yang senantiasa berkembang. la adalah
seluruh yang ada, baik manusia maupun benda buatan manusia,
atau alam yang bergerak atau tidak bergerak, kejadian-kejadian

atau hal-hal yang mempunyai hubungan dengan seseorang.*®

Perkembangan dan kematangan jiwa seorang anak
dipengaruhi oleh faktor pembawaan dan lingkungan. Lingkungan

dapat dijadikan tempat untuk kematangan jiwa seseorang. Dengan

* Munardji, IImu Pendidikan..., hal. 114,



43

demikian, baik tidaknya sikap seseorang ditentukan oleh dua

faktor tersebut.>

Dengan demikian dapat diambil suatu kesimpulan, bahwa
lingkungan hidup anak itu akan memberikan pengaruh yang besar

terhadap pembentukan akhlak dan pembentukan pribadinya.

c. Tujuan Pendidikan Agama Islam
Tujuan adalah merupakan arah yang hendak dituju dari suatu
usaha dan kegiatan. Pada umumnya suatu usaha akan berakhir bila
tujuan telah tercapai. Dengan demikian tujuan berfungsi untuk
mengarahkan, mengontrol dan memudahkan evaluasi duatu aktifitas.
Karena itu tujuan suatu aktifitas haruslah dirumuskan dengan terus

dan jelas.

Menurut hasil Konggres Pendidikan Islam sedunia tahun 1980
di Islamabad, menyebutkan bahwa pendidikan Islam haruslah
bertujuan mencapai pertumbuhan kepribadian manusia yang
menyeluruh, secara seimbang melalui latihan jiwa, intelek, diri

manusia yang rasional, perasaan dan indera.™

Tujuan pendidikan Islam adalah sesuatu yang diharapkan
setelah proses pendidikan berakhir.®? Dapat dikatakan pula tujuan

pendidikan Islam adalah menanamkan tagwa dan akhlak serta

*0 Syaiful Bahri Djamarah, Guru dan Anak..., hal 54.

> Munardji, ZImu Pendidikan..., hal. 54

%2 Armai Arief, Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam. (Jakarta: Ciputat
Pers, 2002), hal. 27



44

menegakkan kebenaran dalam rangka membentuk manusia yang

pribadi dan berbudi luhur menurut ajaran Islam.>®

Banyak sekali konsep dan teori tujuan pendidikan Islam yang
telah dikemukakan diatas, baik pada jaman Kklasik, pertengahan
maupun dewasa ini. Namun dapat dipahami, bahwa beragamnya
konsep dan teori tujuan pendidikan Islam tersebut merupakan bukti
bahwa adanya usaha dari para intelektual muslim dan masyarakat
muslim umumnya untuk menciptakan suatu sistem pendidikan yang

baik bagi masyarakatnya.

Dari rumusan tujuan-tujuan pendidikan agama Islam diatas,
dapat penulis simpulkan bahwa inti dari tujuan pendidikan Islam

terfokus kepada :

a. Terbentuknya kesadaran terhadap hakikat dirinya sebagai manusia
hamba Allah yang diwajibkan menyembah kepadaNya.

b. Terbentuknya kesadaran akan fungsi dan tugasnya sebagai
khalifah Allah dimuka bumi dan selanjutnya dapat ia wujudkan
dalam kehidupannya sehari-hari.

Jadi jelaslah membicarakan masalah tujuan pendidikan,
khususnya Islam tidak terlepas dari masalah nilai-nilai ajaran agama

Islam itu sendiri, oleh karena itu realisasi nilai-nilai itulah yang pada

hakikatnya menjadi dasar dan tujuan pendidikan agama Islam.

% M. Arifin, Ilmu Pendidikan Islam “Suatu Tinjauan Teoritis dan Praktis
Berdasarkan Pendekatan Interdisipliner”. (Jakarta: Bumi Aksara, 1991), hal. 41



45

Ruang Lingkup Pendidikan Agama Islam Siswa Sekolah Dasar
Mata pelajaran pendidikan agama Islam berfungsi untuk

memperkuat iman dan ketagwaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa dan

menghormati agama lain dalam berhubungan antar umat beragama

dalam masyarakat untuk mewujudkan persatuan nasional.

Pendidikan agama Islam pada jenjang pendidikan dasar
bertujuan memberikan kemampuan dasar kepada peserta didik tentang
agama Islam untuk mengembangkan kehidupan beragama, sehingga
menjadi manusia muslim yang beriman dan bertaqwa kepada Allah
SWT serta berakhlak mulia sebagai pribadi, anggota masyarakat,

warga negara dan anggota umat manusia.>*

Penyelenggaraan pendidikan agama adalah tanggung jawab
keluarga, sekolah dan masyarakat. Oleh karena itu perlu ditentukan isi
dan bahan pelajaran yang menjadi tenggung jawab yang harus saling

mendukung dan melengkapi.

Ruang lingkup pendidikan agama Islam secara garis besar

mewujudkan keserasian, keselarasan dan keseimbangan antar :

a. Hubungan manusia dengan Allah SWT
b. Hubungan manusia dengan dirinya sendiri
¢. Hubungan manusia dengan sesama manusia lain

d. Hubungan manusia dengan makhluk lainnya

> Ahmad Patoni, Metodologi..., hal. 74



46

Agar kemampuan yang diharapkan itu dapat tercapai, maka pada setiap
jenjang pendidikan diberikan penekanan, pada sekolah dasar diberikan

kepada empat unsur pokok, yaitu: keimanan, ibadah, Al-Qur’an dan akhlak

2. Ruang Lingkup Pendidikan Agama Islam
Ruang lingkup pendidikan agama Islam meliputi Kkeserasian,
keselarasan, dan keseimbangan antara hubungan manusia dengan Allah
SWT, hubungan manusia dengan sesama manusia, dan ketiga hubungan
dengan dirinya sendiri, serta hubungan manusia dengan makhluk lain dan
lingkunnya. Sebagaimana telah diketahui inti dari ajaran agama Islam ruang

lingkupnya meliputi keimanan (agidah), syariah, dan akhlak.

a. Akidah

Akidah, dalam konteks bahasa, mengambil akarnya dari
kata "al’- Aqgd," yang merujuk pada konsep ikatan, pemantapan,
keyakinan, atau kepercayaan yang kokoh, dan pengikatan yang
kuat.”® Dalam pengertian lain, akidah mencerminkan keyakinan dan
penentuan. Selain itu, akidah bisa diibaratkan sebagai penyatuan dua
utas tali dalam satu simpul, sehingga menjadi satu simpul yang tak
terputus. *° Oleh karena itu, akidah dapat dijelaskan sebagai
ketetapan hati tanpa keraguan terhadap keputusan yang diambil, baik

yang benar maupun yang salah.

*® 1bnu Manzhur, Lisan Al-Arab, Jilid 1X. Beirut: Dar Al-Shadr, t.t. him. 311.
% Muhammad Yusry, Silsilah IIm Al-Tauhid ‘Inda Ahli Sunnah wa Al-Jama’ah Al-
Mabadiu wa Al-Mugaddimat, Kairo: t.p. 2004, h. 31



47

Agidah dalam artian bahasa mengacu pada ikatan,
sedangkan dalam terminologi merujuk pada fondasi yang mengikat,
yaitu keimanan. Inilah sebabnya mengapa ilmu tauhid sering disebut
sebagai ilmu agaid (agidah), yang berarti ilmu yang mengikat
keimanan. Dalam konteks ajaran Islam, seperti yang dinyatakan
dalam Al-Quran dan Sunnah, agidah merupakan ketentuan dan
panduan untuk keyakinan. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa
apa yang telah menjadi keyakinan yang pasti dalam hati seseorang

adalah aqgidah, baik itu benar atau pun salah.>

Definisi akidah Islam adalah keyakinan yang kuat terhadap
Allah, para Malaikat-Nya, Kitab-kitab suci-Nya, para rasul-Nya, hari
akhirat, takdir baik dan buruk, serta semua ajaran yang terkandung
dalam Al-Qur'an Al-Karim dan As-Sunnah Ash-Shahihah. Ini
mencakup prinsip-prinsip agama, perintah-perintah, berita-berita,
serta konsensus generasi Salafush Shalih (Ijma’) dan ketaatan total
kepada Allah swt. dalam segala aspek hukum, perintah, takdir, dan
syariat, serta penundukan diri kepada Rasulullah saw dengan patuh,
penerimaan hukumnya, dan pengikutannya.® Secara terminologi,
ada beberapa definisi yang berbeda, seperti yang dijelaskan oleh

beberapa cendekiawan:

" Madifuk Zuhdi, Studi Islam (Jakarta: Rajawali Pers, 1988). him. 22
%8 Nashirn Al-Agli, Mabahits fi Aqidah Ahli Sunnah Wal Jamaah, h. 9-10.



48

a) Menurut Ibnu Khaldun, akidah dalam istilah adalah "ilmu yang
berisi argumentasi rasional dalam mempertahankan keyakinan
iman, serta berisi bantahan terhadap keyakinan sesat dan
kelompok yang menyimpang dari ajaran Salaf dan Ahli
Sunnah."*

b) Menurut Hasan Al-Banna, "Aga'id (bentuk jamak dari 'agidah)
adalah serangkaian keyakinan yang harus diyakini oleh hati,
memberikan ketenangan jiwa, dan menjadi keyakinan yang
bebas dari keraguan."

¢) Menurut Abu Bakar Jabir Al-Jaziry, "Akidah adalah kumpulan
kebenaran yang dapat diterima secara umum oleh manusia
berdasarkan akal, wahyu, dan fitrah. Keyakinan ini tertanam
dalam hati manusia, diyakini dengan keyakinan yang kuat, dan
menolak segala sesuatu yang bertentangan dengan kebenaran

tersebut." ®°

Setiap individu memiliki naluri untuk mengakui keberadaan yang
lebih tinggi (Tuhan), inderanya digunakan untuk mencari kebenaran,
akalnya digunakan untuk menguji kebenaran, dan mereka memerlukan
wahyu sebagai panduan untuk memahami dengan lebih jelas siapa Tuhan

sebenarnya.

12.

*° |bnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, Mesir: Maktaba Tijariyah, t. Th, h. 468.
% Taufik Rahman, Tauhid llmu Kalam, C et. 1; Bandung: CV Pustaka Setia. 2013. h.



49

Ketika seseorang mempertimbangkan keyakinannya, ada beberapa
tingkat yang dia alami. Pertama, ada keraguan (syak), di mana seseorang
merasa sama kuat antara membenarkan atau menolak sesuatu. Kedua, ada
penilaian (zhan), di mana salah satu sisi menjadi sedikit lebih kuat karena
ada argumen yang mendukungnya. Ketiga, ada dominasi penilaian
(ghalabutuzhan), di mana satu sisi mulai mendominasi karena memiliki
argumen yang lebih kuat, tetapi keyakinan penuh belum tercapai.
Keempat, ada pengetahuan (ilmu), di mana seseorang menerima sesuatu
dengan sepenuh hati karena mereka yakin pada kebenarannya. Keyakinan
yang telah mencapai tingkat pengetahuan seperti ini disebut sebagai

akidah.

Akidah harus memberikan kedamaian batin. Ini berarti bahwa
secara nyata, seseorang mungkin pura-pura percaya pada sesuatu, tetapi
itu tidak akan memberikan ketenangan pikiran karena mereka akan
terpaksa bertentangan dengan keyakinan mereka saat melakukan
tindakan yang sebaliknya. Ketika seseorang yakin pada suatu kebenaran,
mereka harus menolak segala sesuatu yang berlawanan dengan
kebenaran tersebut. Dengan kata lain, seseorang tidak bisa secara

bersamaan mempercayai dua hal yang bertentangan.

b. Syariah
Kata syariah berasal dari bahasa arab, dari akar kata syara’a, yang
memiliki berbagai macam arti, antara lain: jalan, cara, dan aturan. Oleh

para fugaha, istilah syariah diartikan sebagai segala hukum dan aturan



50

yang ditetapkan Allah SWT bagi hamba-Nya untuk diikuti, yang
mengatur hubungan antara manusia dengan Allah, hubungan antara
manusia dengan manusia, dan hubungan antara manusia dengan
lingkungan dan kehidupannya. Sedangkan Menurut Manna’ al-Qathan,
syariah berarti segala ketentuan Allah yang disyariatkan bagi hamba-
hamban-Nya, baik menyangkut agidah, ibadah, akhlak maupun
mua’amalah. Dengan demikian, syariah merupakan suatu sistem aturan
yang didasarkan pada ajaran Allah (Al-quran) dan rasul (sunnah)-Nya,
yang mencakup seluruh aspek kehidupan umat manusia, baik
menyangkut hubungan manusia dengan Allah maupun hubungan

manusia dengan manusia dan alam lingkungannya.®*

Syariah yang mengatur mengenai interaksi manusia disebut figh
almu’amalah. Antara lain figh al-mu’amalah mengatur mengenai
transaksi-transaksi (jasa-jasa atau produk-produk) keuangan. Transaksi-
transaksi keuangan yang dilaksanakan berdasarkan aturanaturan syariah
tidak hanya berupa transaksitransaksi perbankan sebagaimana dikenal
dalam perbankan konvensional, tetapi juga transaksi yang biasanya
dilakukan oleh lembaga-lembaga keuangan nonbank, seperti multifinance
company, yang berupa transaksi sewa-menyewa (leasing) dan sewa-beli

(hire purchase), juga berupa transaksitransaksi pasar uang (financial

81 Fathurrahman Djamil, Hukum Ekonomi Islam, Sejarah, Teori dan Konsep, (Jakarta
Timur: Sinar Grafika, 2015), 31-32.



51

market), pasar modal (capital market), asuransi, dan transaksitransaksi

keuangan lainnya.®

Bagi umat Islam syari’ah adalah tugas umat manusia secara
menyeluruh meliputi moral, teologi, etika pembinaan umat, aspirasi
spiritual, ibadah formal dan ritual yang rinci. Syari’ah mencakup seluruh
aspek hukum publik dan perorangan, kesehatan bahkan kesopanan dan
pembinaan budi. Mengingat syari’ah merupakan pedoman dalam
hubungannya dengan Allah, sesama, dan lingkungan hidupnya. Mahmud
Syaltut bahwa syari’at adalah hukum Allah atau peraturan yang
diturunkan oleh Allah kepada manusia untuk dijadikan pedoman dalam

hubungannya secara tiiga dimensi.®

Syari’ah merupakan hukum integral yang meliputi aspek vertikal
dalam kaitannya dengan Tuhan, dan aspek horizontal yang berkenaan
denga sesama dan lingkungan. H.A.R. Gibb menyatakan bahwa syari’ah
adalah hukum Allah yang paling efektif untuk membentuk tatanan sosial
dari segala macam gejolak politik. Kata syari’ah juga seperti itu, para
ulama akhirnya menggunakan istilah Syari’ah dengan arti selain arti
bahasanya lalu mentradisi. Maka setiap disebut kata Syari’ah langsung
dipahami dengan artinya secara tradisi itu. Imam al-Qurthubi menyebut

bahwa Syari’ah artinya adalah agama yang ditetapkan oleh Allah

%2 Sutan Remy Sjahdeini, Perbankan Syariah: Produk-Produk dan Aspek-Aspek
Hukumnya, (Jakarta: Kencana, 2014), 126.

% Ali, Mohammad Daud.. Hukum Islam, Pengantar llmu Hukum dan Tata Hukum
Islam din Indonesia. Cet. XVI; Jakarta: PT.Rajagrafindo Persada, 2011.



52

swt.untuk hamba-hambaNya yang terdiri dari berbagai hukum dan
ketentuan. Hukum dan ketentuan Allah itu disebut syariat karena
memiliki kesamaan dengan sumber air minum yang menjadi sumber
kehidupan bagi makhluk hidup. Makanya menurut ibn-ul Manzhur

syariat itu artinya sama dengan agama.®

Dilihat dari segi ilmu hukum, syari’at merupakan norma hukum
dasar yang ditetapkan Allah, yang wajib diikuti oleh orang Islam
bedasarkan iman yang berkaitan dengan akhlak, baik dlam hubungannya
denganAllah maupun dengan sesama manusia dan benda dalam
masyarakat. Nrma hukum dasar ini dijelaskan dan atau dirinci lebih
lanjut oleh Nabi Muhammad saw. sebagai Rasul-Nya. Karena itu,

syari’at terdapat di dalam al-Qur’an dan di dalam kitab-kitab Hadis.

c. Akhlak

Istilah akhlak sudah tidak jarang lagi terdengar di tengah kehidupan
masyarakat. Mungkin hampir semua orang sudah mengetahui arti kata
akhlak tersebut, karena perkataan akhlak selalu dikaitkan dengan tingkah
laku manusia. Akan tetapi agar lebih meyakinkan pembaca sehingga
mudah untuk dipahami maka kata akhlak perlu diartikan secara bahasa
maupun istilah. Dengan demikian, pemahaman terhadap akhlak akan

lebih jelas substansinya.

% Bak, Ahmad Ibrahim. llmu Ushul al-Figh wa Yalihi Tarikh al-Tasyri al-lslami
alQahirah:Dar al-Ansahar, 1862.



53

Secara bahasa kata akhlak berasal dari bahasa Arab yang sudah di-
Indonesiakan. Ia merupakan akhlaaq jama’ dari khuluqun yang berarti
“perangai, tabiat, adat, dan sebagainya.®*Kata akhlak ini mempunyai akar
kata yang sama dengan kata khaliq yang bermakna pencipta dan kata
makhlug yang artinya ciptaan, yang diciptakan, dari kata khalaga,
menciptakan. Dengan demikian, kata khulg dan akhlak yang mengacu
pada makna “penciptaan” segala yang ada selain Tuhan yang termasuk di
dalamnya kejadian manusia.®® Sedangkan pengertian akhlak menurut
istilah adalah kehendak jiwa manusia yang menimbulkan suatu perbuatan
dengan mudah karena kebiasaan tanpa memerlukan pertimbangan pikiran

terlebih dahulu.®’

Menurut pendapat Imam-al-Ghazali selaku pakar di bidang akhlak
yang dikutip oleh Yunahar llyas yaitu: Akhlak adalah sifat yang tertanam
dalam jiwa yang menimbulkan perbuatanperbuatan dengan gampang dan
mudah, tanpa memerlukan pemikiran dan pertimbangan. Jika sifat itu
melahirkan perbuatan yang baik menurut akal dan syariat, maka disebut
akhlak yang baik, dan bila lahir darinya perbuatan yang buruk, maka

disebut akhlak yang buruk.®®

Dari beberapa pengertian tersebut di atas, dapat dimengerti bahwa

akhlak adalah tabiat atau sifat seseorang, yakni keadaan jiwa yang

® Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan Bahasa, (2005), Kamus Besar Bahasa
Indonesi, Jakarta : Balai Pustaka, hal. 19

% Aminuddin, dkk, (2006), Membangun Karakter dan Kepribadian melalui
Pendidikan Agama Islam, Jakarta: Graha Ilmu, hal. 93

67 Oemar Hamalik, Kurikulum dan Pembelajaran,. hal. 57.

% Yunahar llyas, (2006), Kuliah Akhlak, Yogyakarta: Pustaka Pelajar Offset, hal. 2



54

terlatih, sehingga dalam jiwa tersebut benar-benar telah melekat sifat-
sifat yang melahirkan perbuatan-perbuatan dengan mudah dan spontan
tanpa dipikirkan dan diangan-angankan terlebih dahulu. Dapat dipahami
juga bahwa akhlak itu harus tertanam Kkuat/tetap dalam jiwa dan
melahirkan perbuatan yang selain benar secara akal, juga harus benar

secara syariat Islam yaitu al-Quran dan al-Hadits.

Akhlak itu bersifat konstan, spontan, tidak temporer dan tidak
memerlukan pikiran dan pertimbangan serta dorongan dari luar. Akhlak
juga dapat dianggap sebagai pembungkus bagi seluruh cabang keimanan
dan menjadi pegangan bagi seseorang yang hendak menjadi seorang
muslim yang sejati. Bisa juga dikatakan bahwa akhlak itu bersumber dari
dalam diri seseorang dan dapat berasal dari lingkungan. Maka, secara
umum akhlak bersumber dari dua hal yaitu dapat berbentuk akhlak baik
dan akhlak buruk. Dengan demikian akhlak dapat dilatih maupun
dididikkan. Pendekatan yang dilakukan dalam hal mendidikkan akhlak
ini dapat berupa latihan, tanya jawab serta mencontoh dan bisa juga
dilakukan melalui pengetahuan (kognitif) seperti dengan jalan da“wabh,

ceramah dan diskusi.

3. Pendidikan Dalam Perspektif Islam

a. Tarbiyah
Dalam literatur-literatur berbahasa Arab kata tarbiyah
mempunyai banyak definisi yang intinya sama yaitu mengacu pada

proses pengembangan potensi yang dianugrahkan pada manusia.



55

Definisidefinisi itu antara lain sebagai berikut: Tarbiyyah adalah
proses pengembangan dan bimbingan jasad, akal dan jiwa yang
dilakukan secara berkelanjutan sehingga mutarabbi (anak didik) bisa

dewasa dan mandiri untuk hidup di tengah masyarakat.®

b. Taklim
Taklim berasal dari akar kata s — ale dan ta’lim (mle)
diartikan dengan mengajarkan, dan ta’lim artinya pengajaran
(instruction; teach-of). M. Thalib mengatakan bahwa ta’lim
memiliki arti memberitahukan sesuatu kepada seseorang yang belum
tahu. "° Taklim secara umum hanya terbatas pada pengajaran (proses
transfer ilmu pengetahuan) dan pendidikan kognitif semata-mata

(proses dari tidak tahu menjadi tahu).”

Abdul Fatah Jalal, mendefinisi-kan taklim sebagai proses
pemberi pengetahuan, pemaha-man, pengertian, tanggung jawab,
dan penanaman amanah. Taklim menyangkut aspek pengetahuan dan
keterampilan yang dibutuhkan seseorang dalam hidup serta pedoman
perilaku yang baik. Taklim merupakan proses yang terus menerus
diusahakan semenjak dilahirkan, sebab manusia dilahirkan tidak

mengetahui apa-apa, tetapi dia dibekali dengan berbagai potensi

% Ma’zumi, Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Al-Sunnah, Tarbawy:
Indonesian Journal of Islamic Education — Vol. 6 No. 2 (2019)

" Muhammad Naquib al-Attas, Konsep Pendidikan Dalam Islam. (Bandung: Mizan,
1988), him. 22

™ Yayan Ridwan, llmu Pendidikan Islam, Cet. Ke I, (Jakarta: Sedaun, 2011), 65



56

yang memper-siapkannya untuk meraih dan memahami ilmu

pengetahuan serta memanfaatkannya dalam kehidupan.”

c. Tadris

Tadris dari akar kata daras — darras, artinya pengajaran,
adalah upaya menyiapkan murid (mutadaris) agar dapat membaca,
mempelajari dan mengakaji sendiri, yang dilakukan dengan cara
mudarris membacakan, menyebutkan berulang-ulang dan bergiliran,
menjelaskan, mengungkapkan dan mendiskusikan makna yang
terkandung didalamnya sehingga mutadrris mengetahui, mengingat,
memahami, serta mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari
dengan tujuan mencari ridho Allah (definisi secara luas dan

formal).”

Al-Juzairi memakai tadarrsu dengan membaca dan menjamin
agar tidak lupa, berlatih dan menjamin sesuatu. Menurut Rusiadi
dalam tadris tersirat adanya mudarris. Mudarris berasal dari kata
darasa-yadrusu-darsan-durusan-dirasatan yang artinya terhapus,
hilang bekasnya, mengahapus, melatih dan mempelajar. Artinya
guru adalah orang yang berusaha mencerdaskan peserta didiknya,
menghilangkan ketidaktahuan atau memberantas kebodohan, serta

melatin keterampilan peserta didik sesuai dengan bakat dan

2 Abdul Fatah Jalal, Min Ushul al-Tarbiyyah fi al-Islam, (Mesir: Daar al-Kutuh al-
Misriyah, 1977),.him.41

" Rusiadi, Metodologi Pembelajaran Agama Islam, Cet. Ke Il, (Jakarta: Sedaun,
2012), him. 13



S7

minatnya. Mudarris adalah orang yang memiliki kepekaan
intelektual dan informasi serta memperbaruhi pengetahuan dan
keahliannya secara berkelanjutan, dan berusaha mencerdaskan
peserta didiknya, memberantas kebodohan mereka, serta melatih

keterampilan sesuai dengan bakat, minat, dan kemampuannya.”

d. Ta’dib
Ta’dib berasal dari kata addaba (<), yuaddibu (=) dan
ta’dib (<), biasa diartikan dengan ‘allama atau mendidik. Addaba
diterjemahkan oleh Ibnu Manzhur merupakan padanan kata allama
dan oleh Azzat dikatakan sebagai cara Tuhan mengajar Nabi-Nya,
sehingga AlAttas mengatakan bahwa kata addaba (ta’dib)

mendapatkan rekanan konseptualnya di dalam istilah ta’lim."

Pengunaan ta’dib lebih cocok untuk pendidikan islam,
konsep inilah yan diajarkan oleh Rasul. Ta’dib berarti pengenalan,
bimbingan, pengakuan yang secara berangsur-angsur ditanamkan
kepada manusia tentang segala sesuatu dalam tatanan penciptaan,
sehingga membimbing kearah kesopanan, keramahan, kehalusan

budi pekerti , dan ketaatan terhadap kekuasaan dan keagunggan

™ Yayan Ridwan, Ilmu Pendidikan Islam, Cet. Ke I, (Jakarta: Sedaun, 2011), him. 65
® Ma’zumi, Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Al-Sunnah, Tarbawy:
Indonesian Journal of Islamic Education — Vol. 6 No. 2 (2019)



58

Allah. Konsep ta’dib yang digagas al-Attas ini adalah konsep

pendidikan Islam yang integratif.”®

e. Tazkiyah

Secara bahasa, tazkiyah berarti pembersihan, penyucian atau
pemurnian diri. tazkiyah tidak saja terbatas pada pembersihan dan
penyucian diri, tetapi juga meliputi pembinaan dan pengembangan
diri. Dalam al-Qur’an kata kerja tazkiyah digunakan sebanyak dua
belas kali. Subjeknya adalah Allah, dan objeknya adalah manusia.
Kebanyakan ayat ini berpesan bahwa rahmat dan bimbingan Allah-
lah yang mensucikan dan memberkati umat manusia mempunyai
peranan penting terhadap hal itu. Tazkiyah dimaksudkan sebagai
cara untuk memperbaiki seseorang dari tingkat yang rendah ke
tingkat yang lebih tinggi didalam hal sikap, sifat, kepribadian dan
karakter. Semakin sering manusia melakukan tazkiyah pada karakter
kepribadiannya, semakin Allah membawanya ke tingkat yang lebih

tinggi.”’

Secara umum aktivitas tazkiya mengarah pada dua
kecenderungan, yaitu membersihkan jiwa dari sifat-sifat tercela,
membuang seluruh penyakit hati, menjauhi kesyirikan, dan
menghiasi jiwa dengan sifat-sifat terpuji.Tazkiyah merupakan misi

kerasulan, yaitu upaya untuk membersikan jiwa manusia dari sesuatu

76 B
Ibid,.
" Rusiadi, Metodologi Pembelajaran Agama Islam,. him. 13



59

yang dapat mengotori tauhid dari keyakinan yang salah, syirik,
khurafat, bid’ah serta dosa-dosa lainnya yang disebabkan
penyimpangan dari jalan yang lurus. Tazkiyah menjadi role value

dan ultimate goal pendidikan Islam.™

4. Integrasi Pendidikan
Integrasi berasal dari bahasa inggris “integration” yang berarti
keseluruhan. Istilah integrasi mempunyai arti pembauran atau penyatuan dari
unsur-unsur yang berbeda sehingga menjadi kesatuan yang utuh atau bulat.”

Secara harfiah integrasi berlawanan dengan perpisahan, suatu sikap yang

meletakkan tiap-tiap bidang dalam kotak-kotak yang berlainan.®

Integrasi memiliki sinonim dengan perpaduan, penyatuan, atau
penggabungan, dari dua objek atau lebih. Sebagaimana dikemukakan oleh
poerwandarminta, yang dikutip Trianto, bahwa integrasi adalah penyatuan
supaya menjadi satu atau kebulatan yang utuh.®! Integrasi menurut Sanusi
adalah suatu kesatuan yang utuh, tidak terpecah belah dan bercerai berai.
Integrasi  meliputi kebutuhan atau kelengkapan anggota-anggota yang
membentuk suatu kesatuan dengan jalinan hubungan yang erat, harmonis dan

mesra antara anggota kesatuan itu.® Istilah integrasi dapat dipakai dalam

® Ma’zumi, Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur’an Dan Al-Sunnah, Tarbawy:
Indonesian Journal of Islamic Education — Vol. 6 No. 2 (2019)

" Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Balai Pustaka, Jakarta, 2007). h. 437

8 Zainal Abiding Bagir, Integrasi Imu Dan Agama, (Bandung: Mizan Pustaka, 2010)
h. 10.

® Triaanto, Model Pembelajaran Terpadu Dalam Teori Dan Praktik, (Jakarta:
Prestasi Pustaka Publisher, 2007) h. 17

8 Novianti Muspiroh, Integrasi Nilai Islam Dalam Pembelajaran IPA, Jurnal
Kebijakan Pendidikan Vol. Xxviii No. 3. 2013/1435



60

banyak konteks yang berkaitan dengan hal pengaitan dan penyatuan dua
unsur atau lebih yang dianggab berbeda, baik dari segi sifat, nama jenis dan

sebagainya.

Integrasi pendidikan adalah suatu upaya penyatuan, proses pengubahan
sikap dan tingkah laku seseorang atau kelompok dalam usaha mendewasakan
manusia melalui pembelajaran. Dengan adanya integrasi pendidikan
diharapkan akan melahirkan manusia-manusia yang produktif, menghasilkan
karya-karya nyata bagi kemajuan dirinya, bangsa dan Negara. Integrasi
diharapkan dapat menghasilkan pendidikan yang berkualitas tinggi, yaitu

pendidikan yang memberikan bekal ilmu pengetahuan.

Berdasarkan penjelasan tersebut integrasi adalah penyatuan dari
keseluruhan unsur-unsur yang berbeda menjadi kesatuan yang utuh atau
bulat. Sedangkan integrasi pendidikan adalah usaha manusia yang
memadukan pembelajaran dalam kesatuan yang utuh, untuk membentuk

sikap dan perilaku peserta didik.

Integrasi pendidikan adalah proses memadukan sebuah nilai peduli
tertentu terhadap sebuah konsep lain sehingga menjadi suatu kesatuan yang
koheren dan tidak bisa dipisakan atau proses pembauran hingga menjadi
kesatuan yang utuh atau bulat. Pembelajaran integrasi berpusat pada
persoalan-persoalan dalam  kurikulum sekolah. Integrasi ini akan

menghubungkan  persoalan-persoalan  lainnya.  Pengorganisasian ini



61

menyajian pernyataan pengetahuan dalam kurikulum agar mudah diterima

dan bermakna bagi peserta didik

5. Konsep dan Hakikat Pendidikan Nilai

Pendidikan nilai pada intinya memberi dua esensi utama sebagai
sasarannya, yaitu nilai ketuhanan dan nilai kemanusiaan. Nilai ketuhanan
adalah nilai yang menjadi dasar dalam diri manusia sebagai makhluk
yang beragama, sedang nilai kemanusiaan adalah nilai dasar manusia
sebagai makhluk sosial yang selalu berinteraksi dengan sesama manusia
demi menjaga keharmonisan hidup, baik sebagai individu maupun

sebagai anggota masyarakat.®®

Hakikat pendidikan nilai berkaitan dengan masalah yang esensial
dalam hidup manusia yaitu mengenai pertimbangan moral atau non-
moral tentang suatu objek yang meliputi estetika (nilai keindahan), etika
(nilai baik-buruk), dan logika (nilai benar-salah) dalam kehidupan.
Hakikat pendidikan nilai selalu dibicarakan selama masih berlangsung
hubungan interaksi manusia dengan sesama manusia dan hubungan
antara manusia dan Tuhan yang menyangkut tema-tema sentral mengenai

makna kehidupan ini.®*
Budimansyah mengemukakan bahwa secara konseptual
pendidikan nilai merupakan bagian tak terpisahkan dari proses

pendidikan secara keseluruhan, karena pada dasarnya tujuan akhir dari

& Ridhahani, Pengembangan Nilai-Nilai Karakter Berbasis Alquran,. him. 67
* Ibid,. him. 68



62

pendidikan sebagaimana tersurat dalam UU 20 Tahun 2003 tentang
Sisdiknas (Pasal 3) adalah “untuk berkembangnya potensi peserta didik
agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang
Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, kreatif, mandiri, dan menjadi
warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab”. % Pendidikan
nilai secara substantif melekat dalam semua dimensi tujuan tersebut yang
memusatkan perhatian pada nilai akidah keagamaan, nilai sosial
keberagaman, nilai kesehatan jasmani dan ruhani, nilai keilmuan, nilai
kreativitas, nilai kemandirian, dan nilai demokratis yang bertanggung

jawab.®

Pendidikan nilai pada hakikatnya lebih berorientasi pada aspek
afektif yang dapat membantu manusia meningkatkan kualitas hidupnya
melalui proses interaksi ke dalam diri secara bertahap sehingga manusia
mampu mengembangkan nilai dan sikap secara matang dan dapat
diterima oleh masyarakat. Karena itu, pendidikan nilai menjadi sangat
penting dalam proses pendidikan, terutama dalam menjaga keseimbangan
antara pendidikan nilai dan pengembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi. Dampak penguasaan teknologi yang tanpa dikontrol oleh nilai-
nilai etika dan agama akan melahirkan kesengsaraan dan kemiskinan

manusia. Manusia yang lepas dari nilai-nilai akan melahirkan manusia

® Budimansyah, D. “Penguatan Pendidikan Kewarganegaraan untuk Membangun
Karakter Bangsa” dalam Budimansyah, D dan Kokom Komalasari (ed) 2011. Pendidikan
Karakter:Nilai Inti Bagi Upaya Pembinaan Kepribadian Bangsa. (Bandung: Wijaya Aksara
Press bgeekerja sama dengan Laboratorium UPI. 2011), him. 49
Ibid,.



63

yang tidak memiliki nilai kemanusiaan. Kegagalan pendidikan yang
paling fatal adalah manakala output pendidikan itu tidak lagi memiliki
kepekaan nurani yang berlandaskan pada moralitas dan rasa

kemanusiaan.®’

Ibrahim dalam Jurnal Insania mengungkapkan bahwa yang
penting dari pendidikan nilai adalah menanamkan nilai-nilai kepada
siswa untuk menangkis pengaruh nilai-nilai negatif yang cenderung
mendorong moral hanyut dalam globalisasi dan perubahan zaman yang
negatif. Pada hakikatnya substansi pendidikan nilai adalah
memanusiakan manusia (manusia yang manusiawi, manusia yang
berbudi luhur) yakni menempatkan nilai kemanusiaan pada derajat yang

tertinggi dengan memaksimalkan karya dan karsa.®®

Djahiri (1996: 49) menyimpulkan bahwa hakikat pendidikan
nilai-moral adalah: (1) proses pembinaan, pengembangan, dan perluasan
wawasan struktur serta potensi dan pengalaman belajar afektual manusia
secara layak serta manusiawi, (2) proses pembinaan, pengembangan, dan
perluasan isi/substansi seperangkat nilai moral dan norma ke dalam
tatanan nilai dan keyakinan (value & belief sistem) manusia secara layak
dan manusiawi. Dua haltersebut, yakni pembinaan dan pengembangan

potensi diri dan substansi, sifatnya interradiasi, di mana substansi

¥ Sauri, S. Membangun Komunikasi dalam Keluarga(Kajian Nilai Religi, Sosial dan
Budaya),. HIm. 29

% |brahim, R. Pendidikan Nilai dalam Era Pluralitas: Upaya Membangun Solidaritas
Sosial, INSANIA: Jurnal Pemikiran Alternatif Pendidikan, STAIN Purwokerto. VVol.12 No.3
Tahun 2009



64

tidaklah mungkin diserap mempribadi apabila potensi dirinya tumpul dan
tidak memiliki kemampuan menyerap. Sebaliknya potensi diri tidak

mungkin terlatih dan terdidik tanpa substansi yang layak.®

Pendidikan Nilai berdasar laporan Nasional Resource Cen-ter for
Value Education, dalam Mulyana, didefinisikan sebagai usaha untuk
membimbing peserta didik dalam memahami, mengalami, dan
mengamalkan nilai-nilai ilmiah, kewarganegaraan, dan sosial yang tidak
secara khusus dipusatkan pada pandangan agama tertentu. Pendidikan
nilai digunakan sebagai proses untuk membantu peserta didik dalam
mengeksplorasi nilai-nilai yang ada melalui pengujian kritis, sehingga
mereka dapat meningkatkan atau memperbaiki kualitas berpikir dan
perasaannya. Pendidikan nilai sangat diperlukan karena pemahaman
terhadap suatu nilai tidak dapat dilakukan dengan akal budi, melainkan

harus dengan hati nurani.*°

Sumantri mengemukakan “pendidikan nilai merupakan suatu
aktivitas pendidikan yang penting bagi dewasa dan remaja, baik di dalam
sekolah maupun di luar sekolah”. Karena penentuan nilai merupakan
suatu aktivitas penting yang harus kita pikirkan dengan cermat dan
mendalam, maka hal itu merupakan tugas pendidikan (masyarakat didik)

untuk berupaya meningkatkan nilai moral individu dan masyarakat.™

% Djahiri, A. K. Menelusuri Dunia Afektif Pendidikan Nilaidan Moral,.. him. 49

% Mulyana, R. Mengartikulasikan Pendidikan Nilai,. him. 119

* Sumantri. Pendidikan Moral: Suatu Tinjauan dari Sudut Konstruksi dan Proposisi.,
him. 16



65

Sauri memberikan pandangan bahwa pendidikan nilai merupakan
upaya sadar dan terencana dalam berperilaku secara spontan sebagai hasil
binaan sejak kecil melekat dan spontanitas. Jadi pendidikan nilai adalah
pendidikan akhlak, atau pendidikan budi pekerti dengan sumber firman-
firman Allah dan sabda-sabda Nabi Muhammad saw., proses bimbingan
melalui suri teladan pendidikan yang berorientasi pada penanaman nilai-
nilai kehidupan yang di dalamnya mencakup nilai agama, budaya, etika,
dan estetika menuju pembentukan pribadi-pribadi peserta didik yang
memiliki kecerdasan spritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian
utuh, berakhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya,
masyarakat, dan negara. Pendidikan nilai tidak hanya merupakan
program khusus yang diajarkan melalui sejumlah mata pelajaran, akan

tetapi mencakup keseluruhan program pendidikan.®?

Esensi pendidikan nilai adalah membina, mengembangkan
kepercayaan dan sistem nilai yang menjadi potensi manusia, sehingga
menjadi nilai-nilai yang terorganisasi pada dasar budaya masyarakat,
instansi dan personal. Sedangkan Djahiri menguraikan bahwa
“pendidikan nilai berlangsung sepanjang hayat. Pendidikan nilai
ditujukan untuk membentuk kepribadian yang berkarakter dan bermoral”.
Pendidikan nilai hendaknya mencakup aspek kognitif, afektif, dan
psikomotor peserta didik. Pendidikan nilai pada dasarnya mencakup

nilai-nilai (value) dalam kehidupan vyaitu: nilai religious, nilai kultural,

%2 Sauri, S. Membangun Komunikasi dalam Keluarga,. HIm. 26



66

nilai yuridis formal, nilai saintifik, dan nilai metafisik yang harus

dilakukan secara utuh.®®

Pendidikan Nilai dan Pendidikan Moral sering digunakan untuk
kepentingan yang sama, hal ini disadari karena eratnya hubungan di
antara keduanya. Pendidikan Nilai pada hakikatnya adalah pendidikan
yang mempertimbangkan objek dari sudut pandang moral yang meliputi
etika dan non-moral yang meliputi estetika yaitu menilai objek dari sudut
pandang keindahan dan selera pribadi, serta etika yaitu menilai benar
atau salahnya dalam hubungan antarpribadi. Sedangkan pendidikan
moral adalah pendidikan yang mempertanyakan benar dan salah dalam
hubungan antarpribadi; yang melibatkan konsep-konsep seperti hak
manusia, kehormatan manusia, kegunaan manusia, keadilan,
pertimbangan, kesamaan dan hubungan timbal balik.*

Superka dalam Elmubarok mengemukakan lima pendekatan

dalam melakukan pendidikan nilai yaitu®:
(1) pendekatan penanaman nilai (inculcation approach),

(2) pendekatan perkembangan moral kognitif (cognitive moral

development approach),
(3) pendekatan analisis nilai (values analysis approach),
(4) pendekatan klarifikasi nilai (values clarification approach), dan

(5) pendekatan pembelajaran berbuat (action learning approach).

% Djahiri, A. K. Menelusuri Dunia Afektif Pendidikan Nilaidan Moral,.. him. 28
% Hakam, K. A. Pendidikan Nilai. (Bandung: MKDU Press. 2000), him. 6
% El-Mubarok, Z. Membumikan Pendidikan Nilai. (Bandung: Alfabeta. 2008), him. 61



67

Pendekatan penanaman nilai (inculcation approach) merupakan
pendekatan yang paling tepat digunakan dalam pelaksanaan pendidikan
nilai di Indonesia. Walaupun pendekatan ini dikritik sebagai pendekatan
indoktrinatif oleh penganut filsafat liberal, namun berdasarkan kepada
nilai-nilai luhur budaya bangsa Indonesia pendekatan ini dipandang

paling sesuai.

C. Pengembangan Model Pembelajaran
1. Pengertian Pengembangan

Pengembangan adalah suatu usaha untuk meningkatkan kemampuan
teknis, teoritis, konseptual, dan moral sesuai dengan kebutuhan melalui
pendidikan dan latihan. Pengembangan adalah suatu proses mendesain
pembelajaran secara logis, dan sistematis dalam rangka untuk menetapkan
segala sesuatu yang akan dilaksanakan dalam proses kegiatan belajar
dengan memperhatikan potensi dan kompetensi peserta didik.*

Pengembangan pembelajaran lebih realistik, bukan sekedar idealisme
pendidikan yang sulit diterapkan dalam kehidupan. Pengembangan
pembelajaran adalah usaha meningkatkan kualitas proses pembelajaran,
baik secara materi maupun metode dan subtitusinya. Secara materi, artinya
dari aspek bahan ajar yang disesuaikan dengan perkembangan
pengetahuan, sedangkan secara metodologis dan subtansinya berkaitan

dengan pengembangan strategi pembelajaran, baik secara teoritis maupun

% Abdul Majid, 2005, Perencanaan Pembelajaran, (Bandung: Remaja Rosdakarya), h. 24



68

praktis.”’

Penelitian pengembangan adalah suatu atau langkah-langkah untuk
mengembangkan suatu produk baru atau menyempurnakan produk yang
telah ada, yang dapat dipertanggung jawabkan. Tujuan dari penelitian ini

yaitu untuk menghasilkan produk baru melalui pengembangan.

Pengembangan adalah suatu usaha untuk meningkatkan kemampuan
teknis, teoritis, konseptual, dan moral sesuai dengan kebutuhan melalui
pendidikan dan latihan. Pengembangan adalah suatu proses mendesain
pembelajaran secara logis, dan sistematis dalam rangka untuk menetapkan
segala sesuatu yang akan dilaksanakan dalam proses kegiatan belajar
dengan memperhatikan potensi dan kompetensi peserta didik.%® Menurut
Undang-Undang Republik Indonesia nomor 18 tahun 2002 Pengembangan
adalah kegiatan ilmu pengetahuan dan teknologi yang bertujuan
memanfaatkan kaidah dan teori ilmu pengetahuan yang telah terbukti
kebenarannya untuk meningkatkan fungsi, manfaat, dan aplikasi ilmu
pengetahuan dan teknologi yang telah ada atau menghasilkan teknologi
baru.

Pengembangan adalah suatu proses vyang dipakai untuk
mengembangkan dan memvalidasi produk pendidikan. Penelitian ini

mengikuti suatu langkah-langkah secara siklus. Langkah penelitian atau

%" Hamdani Hamid, 2013, Pengembangan Sistem Pendidikan di Indonesia, (Bandung : Pustaka
Setia), h. 125.

% Abdul Majid, 2005, Perencanaan Pembelajaran, (Bandung: Remaja
Rosdakarya), h. 24



69

proses pengembangan ini terdiri atas kajian tentang temuan penelitian
produk yang akan dikembangkan, mengembangkan produk berdasarkan
temuan-temuan tersebut, melakukan uji coba lapangan sesuai dengan latar
di mana produk tersebut akan dipakai, dan melakukan revisi terhadap hasil
uji lapangan.®® Menurut Seels and Richey dalam | Made Tegeh menyatakan
bahwa pengembangan adalah proses penerjemahan spesifikasi desain dalam

bentuk fisik.'%

Pada hakikatnya pengembangan adalah upaya pendidikan baik formal
maupun non formal yang dilaksanakan secara sadar, berencana, terarah,
teratur, dan bertanggung jawab dalam rangka memperkenalkan,
menumbuhkan, membimbing, mengembangkan suatu dasar kepribadian
yang seimbang, utuh, selaras, pengetahuan, keterampilan sesuai dengan
bakat, keinginan serta kemampuan-kemampuan sebagai bekal atas prakarsa
sendiri untuk menambah, meningkatkan, mengembangkan diri ke arah
tercapainya martabat, mutu dan kemampuan manusiawi yang optimal dan

pribadi mandiri.*%*

Berdasarkan pengertian pengembangan yang telah diuraikan yang

dimaksud dengan pengembangan adalah suatu proses untuk menjadikan

%Punaji Setyosari, 2013, Metode Penelitian Pendidikan dan Pengembangan.
Jakarta: Kencana Prenadamedia Group), h. 222-223

1001 Made Tegeh, dkk, 2014, Model Penelitian Pengembangan, (Yogjakarta:
Graha IImu), h. 15

101 |skandar Wiryokusumo, 1988, Dasar-dasar Pengembangan Kurikulum,
(Jakarta: Bina Aksara), h. 28



70

potensi yang ada menjadi sesuatu yang lebih baik dan berguna sedangkan
penelitian dan pengembangan adalah suatu proses atau langkah-langkah
untuk mengembangkan suatu produk atau menyempurnakan produk yang

telah ada menjadi produk yang dapat dipertanggung jawabkan.

2. Pengembangan Model Pembelajaran

Model dimaknakan sebagai suatu objek atau konsep yang digunakan
untuk mempresentasikan sesuatu hal, sesuatu yang nyata dan dikonvensi
untuk sebuat bentuk yang lebih komprehensif. Menurut Soekamto
mengemukakan maksud dari model pembelajaran adalah: “Kerangka
konseptual yang melukiskan  prosedur yang sistematis dalam
mengorganisasikan pengalaman belajar untuk mencapai tuujuan belajar
tertentu, dan berfungsi sebagai pedoman bagi para perancang pembelajaran
dan para pengajar dalam merencanakan aktifitas belajar mengajar”. Dengan
demikian, aktifitas pembelajaran benar-benar merupakan kegiatan bertujuan

yang tertata secara sistematis.'%?

Hal ini sejalan dengan apa yang dikemukakan oleh Eggen dan Kauchak
bahwa model pembelajaran memberikan kerangka dan arah bagi guru untuk
mengajar. Istilah model pembelajaran mempunyai makna yang lebih luas dari
pada strategi, model atau prosedur. Model pengajaran mempunyai empat ciri
khusus yang tidak dimiliki oleh strategi, metode atau prosedur. Ciri-ciri

tersebut ialah:

192 Trianto. 2007, Model-model Pembelajaran Inovatif Berorientasi Konstruktivistik.
(Jakarta: Prestasi Pustaka), h. 21



71

a. Rasional teoritis logis yang disusun oleh para pencipta atau
pengembangnya.

b. Landasan pemikiran tentang apa dan bagaimana mahasiswa belajar
(tujuan pembelajaran yang dicapai).

c. Tingkah laku mengajar yang diperlukan agar model tersebut dapat
dilaksanakan dengan berhasil.

d. Lingkungan belajar yang diperlukan agar tujuan pembelajaran itu dapat

tercapai. '

Selain ciri-ciri khusus pada suatu model pembelajaran, menurut
Nieveen, suatu model pembelajaran dikatakan baik jika memenuhi kriteria
sebagai berikut: Pertama, sahih (valid). Aspek validasi dikaitkan dengan dua
hal yaitu (1) apakah model yang dikembangkan didasarkan pada rasional
teoritis yang kuat; (2) apakah terdapat konsistensi internal. Kedua, praktis.
Aspek kepraktisan hanya dapat dipenuhi jika; (1) para ahli dan praktisi
menyatakan bahwa apa yang dikembangkan tersebut dapat diterapkan.
Ketiga, efektif. Berkaitan dengan aspek efektifitas ini, Neveen memberikan
parameter sebagai berikut; (1) ahli dan praktisi berdasarkan pengalamannya
menyatakan bahwa model tersebut efektif; dan (2) secara operasional model

tersebut memberikan hasil sesuai dengan yang diharapkan.®*

103 Kasmadi, Hartono. 1996, Model-model dalam Pengajaran Sejarah. (Semarang:
IKIP Semarang Press), h. 23
1% Trianto. Model-model Pembelajaran Inovatif Berorientasi Konstruktivistik., h. 21



72

3. Model Pembelajaran Integratif

a. Pengertian Model Pembelajaran Kooperatif
Model pembelajaran adalah cara yang sederhana untuk melukiskan
hubungan-hubungan beberapa variabel pembelajaran. Model disebut juga
kumpulan dari beberapa teori yang diwujudkan dalam bentuk konsep
operasional bagiamana pembelajaran dijalankan. Menurut Trianto
menyatakan:

Model pembelajaran adalah kerangka konseptual yang

melukiskan prosedur yang sistematis dalam

mengorganisasikan pengalaman belajar untuk mencapai

tujuan belajar tertentu, dan berfungsi sebagai pedoman bagi

para perancang pembelajaran dan para pengajar dalam

merencanakan aktivitas belajar mengajar.'%®

Cooperative learning yang dalam pengertian bahasa Indonesia dikenal
dengan nama pembelajaran kooperatif berasal dari kata cooperative
(kooperatif) yang artinya mengerjakan sesuatu secara bersama-sama dengan
saling membantu satu sama lainnya sebagai satu kelompok atau satu tim.
Pembelajaran kooperatif adalah salah satu model pembelajaran yang banyak
digunakan untuk mewujudkan kegiatan belajar mengajar yang berpusat pada

siswa (studend oriented). Adapun pengertian mengenai kooperatif learning

menurut Isjoni adalah sebagai berikut:

%V Anggraeni and W Wasitohadi, "Upaya Meningkatkan Keaktifan Dan Hasil
Belajar Matematika Siswa Kelas 5 Melalui Model Pembelajaran Kooperatif Tipe Teams
Games Tournament (Tgt) Di ...", Satya Widya (ejournal.uksw.edu, 2014),
https://ejournal.uksw.edu/satyawidya/article/view/598



https://ejournal.uksw.edu/satyawidya/article/view/598

73

Cooperative learning dapat dirumuskan sebagai kegiatan
pembelajaran kelompok yang terarah, terpadu, efektif-efisien,
ke arah mencari atau mengkaji sesuatu melalui proses

kerjasama dan saling membantu (sharing) sehingga tercapai

proses dan hasil belajar yang produktif (survive).'*

Tujuan dibentuknya kelompok adalah untuk memberikan kesempatan
kepada semua siswa untuk dapat terlibat secara aktif dalam proses berpikir
dan kegiatan belajar. Beberapa ciri dari kooperatif learning menurut Isjoni
(2103: 20) adalah sebagai berikut :

(@) Setiap anggota memiliki peran, (b) Terjadi hubungan

interaksi langsung di antara siswa, (c) Setiap anggota kelompok

bertanggung jawab atas belajarnya dan juga teman-teman
sekelomponya, (d) Guru membantu mengembangkan

keterampilan-keterampilan interpersonal kelompok, dan (e)

Guru hanya berinteraksi dengan kelompok saat diperlukan. *’

Dari beberapa pendapat yang telah dipaparkan dapat disimpulkan
bahwa model pembelajaran kooperatif adalah cara yang sederhana yang
melukiskan prosedur yang sistematis bagaimana pembelajaran dijalankan
secara berkelompok yang melibatkan peserta didik berkolaborasi untuk

mencapai tujuan belajar bersama untuk peningkatan prestasi akademik

individu maupun secara berkelompok.

108 KSA Saeful, "Peningkatan Kemampuan Kolaborasi dan Komunikasi Siswa Kelas
VIl melalui Model Pembelajaran Kooperatif Teknik Jigsaw", Jurnal Pakar Guru (ejournal-
leader.com, 2022), https://ejournal-leader.com/index.php/pakar/article/view/53

197 A Asmedy, "Pengaruh Model Pembelajaran Kooperatif Tipe STAD Terhadap Hasil
Belajar Siswa Sekolah Dasar", Ainara Journal (Jurnal Penelitian Dan PKM ...
(journal.ainarapress.org, 2021), http://journal.ainarapress.org/index.php/ainj/article/view/41



https://ejournal-leader.com/index.php/pakar/article/view/53
http://journal.ainarapress.org/index.php/ainj/article/view/41

74

b. Tujuan Pembelajaran Kooperatif

Ide utama dari belajar kooperatif adalah peserta didik bekerja sama
untuk belajar dan bertanggung jawab pada kemajuan belajar temannya.
Belajar kooperatif menekankan pada tujuan dan kesuksesan kelompok, yang
hanya dapat dicapai jika semua anggota kelompok mencapai tujuan atau
penguasaan materi. Menurut Johnson & Johnson menyatakan bahwa “tujuan
pokok belajar kooperatif adalah memaksimalkan belajar siswa untuk
peningkatan prestasi akademik dan pemahaman baik secara individu maupun
secara berkelompok™ .

Pendapat lain yaitu menurut Mappasoro (2012: 81)
penerapan  pembelajaran  kooperatif ~ dalam  proses
pembelajaran bertujuan “1) pencapaian hasil belajar, 2)
penerimaan terhadap keragaman, dan 3) pengembangan
keterampilan  sosial’.  Manfaat  penerapan  model
pembelajaran  kooperatif —adalah  dapat mengurangi
kesenjangan pendidikan khususnya dalam wujud input pada

diri siswa. *®
Berdasarkan pendapat ahli yang telah dipaparkan dapat disimpulkan
bahwa tujuan dari model pembelajaran kooperatif adalah meningkatkan

kinerja peserta didik dalam penguasaan materi (tugas-tugas akademik), dan

melatih keterampilan kerja sama antar peserta didik.

1% Hutagaol, K, Saija, LM, Simanjuntak, DCC (2018) Model pembelajaran kooperatif
ing ngarsa sung tuladha. Jurnal Padegogik (jurnal.unai.edu),



75

c. Prinsip-prinsip Pembelajaran Kooperatif
Pembelajaran kooperatif memiliki sejumlah prinsip agar pembelajaran
kooperatif dapat terselenggara secara optimal dan efektif. Menurut

Mappasoro (2012) Ada lima prinsip dasar dalam pembelajaran kooperatif

yaitu 1) saling ketergantungan positif, 2) interaksi tatap muka, 3) tanggung

jawab individual, 4) keterampilan menjalin hubungan antar pribadi, dan 5)

pengelompokan secara heterogen. Deskripsi singkat dari kelima prinsip

tersebut adalah sebagai berikut :'%°
1) Saling ketergantungan positif adalah salah satu prinsip pembelajaran
kooperatif mengandung makna bahwa dalam pembelajaran kooperatif
tercipta suasana saling membutuhkan yang dilandasi perasaan senasib
dan sepenanggungan.

2) Interaksi tatap muka mengandung makna bahwa pembelajaran kooperatif
mengharuskan peserta didik untuk saling bertatap muka melakukan
dialog dan memberikan serta menerima informasi.

3) Tanggung jawab individual mengandung makna bahwa dalam
pembelajaran kooperatif mempersyaratkan dan mengharuskan setiap
anggota kelompok merasa bahwa keberhasilan dan kegagalan kelompok
menyelesaikan tugas bersama sangat ditentukan oleh partisipasi setiap
anggota kelompok.

4) Keterampilan menjalin hubungan antar pribadi mengandung makna

bahwa pembelajaran kooperatif mempersyaratkan setiap anggota

1% Asmedy, A (2021) Pengaruh Model Pembelajaran Kooperatif Tipe STAD
Terhadap Hasil Belajar Siswa Sekolah Dasar. Ainara Journal (Jurnal Penelitian Dan PKM
... (Journal.ainarapress.org),



76

kelompok mengembangkan dan mewujudkan kemampuan/keterampilan
sosial yang memberi kontribusi bagi terciptanya hubungan antar pribadi
yang harmonis dalam pembelajaran kooperatif.

5) Pengelompokkan secara heterogen mengandung makna bahwa
kelompok-kelompok dalam pembelajaran  kooperatif ~merupakan
kelompok heterogen dengan anggota kelompok yang memiliki latar
belakang yang berbeda dalam hal ini tingkat kecerdasan, prestasi belajar

dan jenis kelamin.*°

4. Hasil Belajar

a. Pengertian Belajar

Kegiatan belajar di dalam kelas merupakan kegiatan sehari-hari yang
dilaksanakan oleh guru dan siswa. Guru memberikan penjelasan dan siswa
menerima materi sehingga memahami materi pembelajaran. Siswa
diharapkan dapat memahami materi pembelajaran yang diterima dengan
mudah. Pemahaman siswa terhadap materi pembelajaran dapat diukur setelah
siswa dapat melakukan aktivitas belajar.***

Menurut Malik, belajar pada hakikatnya adalah perubahan yang
terjadi dalam diri seseorang setelah berakhirnya melakukan aktivitas belajar.
Belajar adalah suatu proses perubahan tingkah laku individu melalui interaksi

dengan lingkungan.

19 1bid,.

"1 Rijal, S, & Bachtiar, S (2015). Hubungan antara sikap, kemandirian belajar, dan
gaya belajar dengan hasil belajar  kognitif siswa. Jurnal  Bioedukatika,
download.garuda.kemdikbud.go.id, h. 88



77

Kegiatan belajar tidak mengenal usia, waktu dan tempat. Belajar dapat
terjadi pada semua orang dan berlangsung seumur hidup. Kegiatan belajar
tidak hanya terjadi antara guru dan siswa, tetapi dapat terjadi pada semua
individu. Belajar menyangkut perubahan pengetahuan, keterampilan dan
sikap ke arah yang lebih baik menurut Siregar dan Nana belajar yaitu:

Proses yang kompleks yang terjadi pada semua orang dan

langsung seumur hidup, sejak masih bayi (bahkan dalam

kandungan) hingga liang lahat. Salah satu pertanda bahwa

seseorang telah belajar sesuatu adalah adanya tingkah laku

dalam dirinya. Perubahan tingkah laku tersebut menyangkut

perubahan yang bersifat pengetahuan (kognitif) dan

keterampilan (psikomotor) maupun yang menyangkut nilai dan

sikap (afektif).!*?

Menurut Purwanto (Dirman dan Juarsih, 2014) Beberapa elemen

penting yang menggambarkan ciri-ciri pengertian tentang belajar, yaitu:

1) Belajar merupakan perubahan tingkah laku ke arah yang lebih baik
tetapi mungkin juga ke arah yang lebih buruk

2) Perubahan tingkah laku tersebut terjadi melalui latihan atau
pengalaman, bukan akibat pertumbuhan atau kematangan

3) Perubahan itu harus relatif mantap yakni merupakan akhir daripada
suatu periode waktu yang cukup panjang

4) Tingkah laku yang mengalami perubahan sebagai akibat belajar

menyangkut berbagai aspek kepribadian, baik fisik maupun psikis

121D Palittin, W Wolo and R Purwanty, "Hubungan motivasi belajar dengan hasil

belajar siswa", Magistra: Jurnal Keguruan ... (ejournal.unmus.ac.id, 2019), h.90



78

seperti perubahan pengertian, pemikiran, keterampilan, kecakapan,
kebiasaan, ataupun sikap.

Mengacu pada uraian tersebut, tampak bahwa esensi dari pengertian
belajar adalah perubahan. Perubahan yang dimaksud menyangkut perubahan
pengetahuan, sikap, perilaku, kebiasaan, kecakapan, keterampilan, dan
kepribadian yang terjadi sebagai akibat interaksi dengan lingkungan seperti
guru dan bahan belajar. Dapat disimpulkan bahwa belajar pada hakikatnya
adalah proses perubahan tingkah laku dalam diri individu yang mencakup
seluruh aspek kepribadian sebagai akibat interaksi dengan lingkungan dan
dapat dilakukan melalui proses pembelajaran. Pengertian pembelajran
menurut Malik yaitu:

Suatu kombinasi yang tersusun meliputi unsur-unsur
manusiawi, material, fasilitas, perlengkapan, dan prosedur
yang saling mempengaruhi untuk mencapai tujuan
pembelajaran. Manusia yang terlibat dalam  sistem
pembelajaran terdiri dari peserta didik, guru, dan tenaga
lainnya, misalnya tenaga laboratorium. Material meliputi buku-
buku, papan tulis dan kapur, fotografi, slide dan film, audio
dan video tape. Fasilitas dan perlengkapan terdiri dari ruangan
kelas, perlengkapan audio visual, juga komputer. Prosedur
meliputi jadwal dan penyampaian informasi, praktik, belajar,

ujian dan sebagainya.'*®

Komponen dalam proses pembelajaran tersebut adalah siswa yang

mempelajari materi atau bahan ajar dengan prosedur, bimbingan dan arahan

3 7 Matondang, E Djulia and J Simarmata, "Evaluasi Hasil Belajar"
(digilib.unimed.ac.id, 2019), https://digilib.unimed.ac.id/id/eprint/51665/,



https://digilib.unimed.ac.id/id/eprint/51665/

79

dari guru yang didukung oleh fasilitas memadai. Hal yang paling ditekankan
dalam proses pembelajaran adalah siswa dapat mencapai tujuan pembelajaran
yang telah ditetapkan. Siswa dapat mencapai tujuan pembelajaran apabila
sarana dan prasarana memadai dan didukung oleh suasana kelas.

Menurut Dirman dan Juarsih Pembelajaran harus menghasilkan
belajar pada peserta didik dan harus dilakukan suatu perencanaan yang
sistematis, dan pembelajaran berorientasi pada peserta didik.'** Mengacu
uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa pembelajaran pada hakikatnya
upaya atau proses guru membelajarkan peserta didik secara aktif, interaktif,
dan efektif untuk mencapai tujuan pembelajaran yang telah ditetapkan, yang

dilakukan secara sengaja dan melibatkan berbagai komponen pembelajaran.

b. Pengertian Hasil Belajar

Hasil belajar pada dasarnya terjadi proses perubahan tingkah laku dari
tidak tahu menjadi tahu, dari sikap yang kurang baik menjadi lebih baik, dari
tidak terampil menjadi terampil pada siswa. Hasil belajar diperoleh dari
pengalaman atau latihan yang dilakukan baik secara sengaja maupun tidak
sengaja yang berlangsung sepanjang waktu dan menuju pada suatu
perubahan.**®

Menurut Gagne, hasil belajar adalah pola-pola perbuatan, nilai-nilai,

pengertian-pengertian, sikap-sikap, apresiasi dan keterampilan. Sejalan

Y41 Jrawati, ML Ilhamdi and N Nasruddin, "Pengaruh gaya belajar terhadap hasil
belajar IPA", Jurnal Pijar Mipa (jurnalfkip.unram.ac.id, 2021), h. 31

5 Nurmala, DA, Tripalupi, LE, Suharsono, N, ... (2014) Pengaruh motivasi belajar
dan aktivitas belajar terhadap hasil belajar akuntansi. Jurnal Pendidikan,,. H. 71



80

dengan Gagne, hasil belajar berupa informasi herbal, keterampilan
intelektual, strategi kognitif, keterampilan motorik dan sikap.**®

Hasil belajar yang dicapai siswa dalam kegiatan belajar diharapkan
dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. Hasil belajar yang dimaksud
adalah perubahan tingkah laku siswa dalam aspek pengetahuan (kognitif),
keterampilan (psikomotor) dan nilai (afektif). Hasil belajar dapat
mencerminkan pemahaman siswa dalam aktifitas belajar, selain itu hasil
belajar juga mencerminkan pencapaian siswa terhadap tujuan pembelajaran

yang telah ditetapkan. Menurut Nasution hasil belajar yaitu:

Hasil adalah suatu perubahan yang terjadi pada individu yang belajar,
bukan saja perubahan mengenai pengetahuan, tetapi juga pengetahuan untuk
membentuk kecakapan, kebiasaan, sikap, pengertian, penguasaan, dan

117

penghargaan dalam diri individu yang belajar.”~" Menurut Slamet, prinsip-

prinsip hasil belajar adalah sebagai berikut:

1. Perubahan dalam belajar terjadi secara sadar
2. Perubahan dalam belajar mempunyai tujuan
3. Perubahan belajar secara positif

4. Perubahan dalam belajar bersifat berlanjut

5. Perubahan dalam belajar bersifat permanen.**®

116 H
Ibid,.
7R Andriani and R Rasto, "Motivasi belajar sebagai determinan hasil belajar siswa",
Jurnal pendidikan manajemen perkantoran (ejournal.upi.edu, 2019),

https://ejournal.upi.edu/index.php/jpmanper/article/view/14958
118 -
Ibid,.



https://ejournal.upi.edu/index.php/jpmanper/article/view/14958

81

Mengacu pada beberapa pendapat tersebut, dapat disimpulkan bahwa
hasil belajar adalah perubahan dan pembentukan tingkah laku yang dicapai
siswa dalam proses belajar mengajar yang meliputi aspek kognitif
(pengetahun), psikomotor (keterampilan) dan afektif (sikap). Dan hasil

belajar dapat dilihat dalam bentuk kebiasaan, sikap atau tingkah laku.

c. Faktor-faktor yang Mempengaruhi Hasil Belajar

Belajar adalah aktivitas mental yang menyebabkan terjadinya
perubahan-perubahan pada diri orang yang belajar. Sebagai suatu aktivitas
belajar dipengaruhi oleh sejumlah faktor dilihat dari segi aktifitas seperti
intelektual, sosial-emosional, dan fisik yang harus terlibat secara utuh
sehingga mengembangkan potensi, bakat, dan minat siswa yang dapat
terpenuhi. Dalam upaya untuk lebih mengefektifkan proses dan hasil belajar,
faktor-faktor tersebut sangat bermanfaat untuk menciptakan situasi positif dan
sebaliknya dapat mencegah situasi negatif berkenaan dengan faktor-faktor
yang dimaksud dalam hubungannya dengan proses belajar.**°

Menurut Slameto mengemukakan bahwa faktor-faktor yang
mempengaruhi belajar banyak jenisnya, tetapi dapat digolongkan menjadi dua
golongan saja, yaitu faktor intern dan faktor ekstern. Faktor intern adalah
faktor yang ada dalam diri individu yang sedangkan belajar, sedangkan faktor
ekstern adalah faktor yang ada di luar individu. Faktor yang mempengaruhi
hasil belajar dapat diuraikan sebagai berikut :

1) Faktor Intern meliputi :

9 Nurrita, T (2018). Pengembangan media pembelajaran untuk meningkatkan hasil
belajar siswa. Jurnal misykat, pdfs.semanticscholar.org, h. 82



a)

b)

82

Faktor Jasmani, yang termaksuk dalam faktor jasmani ialah faktor
kesehatan dan cacat tubuh.

Faktor Psikologis, sekurang-kurangnya ada tujuh faktor yang tergolong
dalam faktor psikologis yang mempengaruhi belajar yaitu intelegensi,
perhatian, minat, bakat, kematangan dan kesiapan.

Faktor Kelelahan, kelelahan pada seseorang dapat dibedakan menjadi
dua, yaitu kelelahan jasmani dan kelelahan rohani. Kelelahan jasmani
terlihat dengan lemah lunglainya tubuh ssedangkan kelelahan rohani
dapat dilihat dengan adanya kelesuan dan kebosanan sehingga minat

dan dorongan untuk menghasilkan sesuatu hilang.

2) Faktor Ekstern meliputi :

a)

b)

Faktor Keluarga, siswa yang belajar akan menerima pengaruh dari
keluarga berupa cara orang tua mendidik, relasi antara anggota
keluarga, suasana rumah tangga, keadaan ekonomi kelarga, pengertian
orangtua, dan latar belakang kebudayaan.

Faktor Sekolah, yang mempengaruhi belajar ini adalah mencakup
metode mengajar, kurikulum, relasi guru dengan siswa, relasi siswa
dengan siswa, disiplin sekolah, alat pelajaran, waktu sekolah, standar
pelajaran di atas ukuran, keadaan gedung, metode belajar dan tugas
rumah.

Faktor Masyarakat, pengaruh ini terjadi karena keberadaannya siswa

dalam masyarakat. Faktor ini meliputi kegiatan siswa dalam masyarakat



83

maas media, teman bergaul, dan bentuk kehidupan dalam
masyarakat.'*°

Sejalan dengan Suryabrata mengemukakan bahwa “ada dua faktor
yang mempengaruhi hasil belajar yaitu faktor internal dan faktor eksternal”.
Kedua faktor tersebut dapat diuraikan sebagai berikut:
1) Faktor Internal

a) Faktor fisiologis (jasmaniah) seperti mengalami sakit, cacat tubuh atau
perkembangan yang tidak sempurna.

b) Faktor psikologis meliputi kematangan belajar, kecerdasan atau
intelegensi, minat, konsentrasi, ingatan, dorongan, rasa ingin tahu, dan
sebagainya.

2) Faktor Eksternal

Faktor ini berasal dai luar individu yang belajar, meliputi faktor alam
fisik, lingkungan, sarana fisik dan non fisik, pengajaran serta strategi
pebelajaran yang dipilih pengajar dalam menunjang proses belajar mengajar.

Berdasarkan pendapat di atas, dapat disimpulkan bahwa banyak faktor
yang mempengaruhi hasil belajar yang digolongkan menjadi dua yaitu faktor
internal dan faktor eksternal. Faktor-faktor tersebut sangat berpengaruh
terhadap proses belajar mengajar. Ketika dalam proses belajar peserta didik
tidak memenuhi faktor tersebut dengan baik maka hal tersebut akan
berpengaruh terhadap hasil belajar yang dicapai oleh peserta didik. Oleh

karena itu untuk mencapai hasil belajar yang telah direncanakan, seorang

120 Rasyid, H. Penilaian hasil belajar., (Jakarta: Wacana Prima, 2009), h. 103



84

guru harus memperhatikan faktor-faktor tersebut agar hasil belajar yang

dicapai siswa maksimal.!**

5. Prestasi Belajar

a. Pengertian Prestasi Belajar
Prestasi belajar adalah hasil dari suatu kegiatan yang telah
dikerjakan atau diciptakan, baik secara individu maupun kelompok.
Menurut Pius A Partanto berpendapat : “Prestasi adalah hasil yang

telah dicapai”.122 Menurut Tohirin bahwa : “Prestasi adalah apa yang

telah dicapai oleh siswa setelah melakukan kegiatan belajar”.'?®

Belajar merupakan tahapan perubahan seluruh tingkah laku
individu yang relatif menetap sebagai hasil pengalaman dan interaksi
dengan lingkungan yang melibatkan proses kognitif.*** Belajar itu
senantiasa merupakan perubahan tingkah laku atau penampilan,

dengan serangkaian kegiatan. %

Misalnya dengan membaca,
mengamati, mendengarkan, meniru dan lain sebagainya. Belajar itu
akan lebih baik kalau si subyek belajar itu mengalami atau

melakukannya, jadi tidak bersifat verbalistik.

L Ipid,.

122 pjus A. Partanto & M. Dahlan Al Barry, Kamus llmiah Populer, (Sudabaya:
Arkola, tidak diterbitkan), hal. 623

123 Tonhirin, Psikologi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam, (Jakarta: Rajagrafindo
Persada, 2006), hal. 151

124 Muhibbin Syah, Psikologi Belajar, (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2007), hal. 68

1% sardiman, Interaksi dan Motivasi Belajar Mengajar, (Jakarta: Rajagrafindo
Persada, 2004), hal. 20



85

Sedangkan Mulyasa memberikan batasan bahwa: “Prestasi
belajar adalah hasil interaksi berbagai faktor, baik internal maupun

eksternal”.}?®

Dengan demikian menurut penulis dapat diambil pengertian
yang cukup sederhana mengenai prestasi belajar PAI yaitu hasil yang
diperoleh berupa kesan-kesan yang mengakibatkan perubahan dalam
diri individu sebagai hasil dari aktivitas dalam belajar mata pelajaran

pendidikan agama Islam.

b. Aspek-aspek Prestasi Belajar
Program pengajaran agama dapat dipandang sebagai suatu
usaha mengubah tingkah laku siswa dengan menggunakan bahan
pengajaran agama. Tingkah laku yang diharapkan itu terjadi setelah
siswa mempelajari pelajaran agama dan dinamakan prestasi belajar

siswa di bidang pelajaran agama.

Prestasi belajar selalu dinyatakan dalam bentuk perubahan
tingkah laku, bagaimana bentuk tingkah laku yang diharapkan

berubah itu dinyatakan dalam perumusan tujuan instruksional .*?’

Hasil belajar atau bentuk perubahan tingkah laku yang
diharapkan itu, meliputi tiga aspek yaitu : pertama aspek kognitif,

yang meliputi perubahan-perubahan dalam segi penguasaan

126 Enco Mulyasa, Implementasi Kurikulum 2004, Panduan Pembelajaran KBK,
(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2004), hal. 190
127 prasarana dan Sarana, Metodik Khusus. .., hal. 153



86

pengetahuan dan perkembangan ketrampilan atau kemampuan yang
diperlukan untuk menggunakan tersebut, kedua aspek afektif, meliputi
perubahan-perubahan dalam segi sikap mental, perasaan dan
kesadaran, dan ketiga aspek psikomotor, yang meliputi perubahan-
perubahan dalam segi bentuk-bentuk tindakan motorik. Oleh karena
itu, ketiga aspek diatas juga harus menjadi indikator prestasi belajar.
Artinya, belajar harus mencakup aspek-aspek kognitif, afektif dan

psikomotor.

Faktor-faktor yang Mempengaruhi Prestasi Belajar

Prestasi belajar merupakan hasil interaksi berbagai faktor, baik
internal maupun eksternal. Faktor-faktor yang mempengaruhi proses
dan hasil belajar dapat digolongkan menjadi empat, yaitu (a) bahan
atau materi yang dipelajari; (b) lingkungan; (c) faktor instrumental;
dan (d) kondisi peserta didik. Faktor-faktor tersebut baik secara
terpisah maupun secara bersama-sama memberikan kontribusi tertentu

terhadap prestasi belajar peserta didik.

Uraian diatas menunjukkan bahwa prestasi belajar bukanlah
sesuatu yang berdiri sendiri, tetapi merupakan hasil berbagai faktor
yang melatarbelakanginya. Dengan demikian, untuk memahami
tentang prestasi belajar, perlu didalami faktor-faktor yang

mempengaruhinya.



87

1) Pengaruh faktor eksternal

Faktor eksternal yang dapat mempengaruhi prestasi belajar
peserta didik dapat digolongkan kedalam faktor sosial dan non
sosial. Faktor sosial menyangkut hubungan antar manusia yang
terjadi dalam berbagai situasi sosial. Kedalam faktor ini termasuk
lingkungan keluarga, sekolah, teman dan masyarakat pada
umumnya. Sedangkan faktor non sosial adalah faktor-faktor
lingkungan yang bukan sosial seperti lingkungan alam dan fisik,
misalnya keadaan rumah, ruang belajar, fasilitas belajar, buku-

buku sumber dan sebaginya.'?®

2) Pengaruh faktor internal
Sekalipun banyak pengaruh atau rangsangan dari faktor
eksternal yang mendorong individu belajar, keberhasilan belajar
itu akan ditentukan oleh faktor diri (internal) beserta usaha yang

dilakukannya.

Menurut  Brata yang dikutip oleh  Mulyasa,
mengklasifikasikan faktor internal mencakup: (a) faktor-faktor
fisiologis, yang menyangkut keadaan jasmani tertentu terutama
panca indra dan (b) faktor-faktor psikologis, yang berasal dari

dalam diri seperti intelegensi, minat, sikap dan motivasi.'*°

128 Enco Mulyasa, Implementasi..., hal 191
' Ibid, hal. 193



88

6. Lingkungan Pendidikan

a. Pengertian Lingkungan Pendidikan
Lingkungan ialah sesuatu yang berada di luar diri anak dan
mempengaruhi perkembangannya. **° Lingkungan sangat berperan
dalam pertumbuhan dan perkembangan seorang anak. Besar kecilnya
pengaruh lingkungan terhadap pertumbuhan dan perkembangannya
tergantung pada keadaan lingkungan anak itu sendiri serta jasmani

dan rohaninya.

Sedangkan pendidikan adalah suatu usaha meningkatkan diri
dalam segala aspeknya. Definisi ini mencakup kegiatan pendidikan
yang melibatkan guru maupun yang tidak melibatkan guru, mencakup

pendiidkan formal maupun non formal serta informal.***

Adapun para filosofi Barat, mereka memberikan definisi yang

bervariasi tentang pendidikan, antara lain:

v" Pendidikan adalah pembentukan individu melalui pembentukan
jiwanya, vyaitu dengan membangkitkan  kecenderungan-
kecenderungannya yang bermacam-macam.

v Sebagian lain berpendapat bahwa pendidikan adalah usaha untuk
membuat seseorang menjadi unsur kebahagiaan bagi dirinya dan

orang lain.

30 Nur Uhbiyati & Abu Ahmadi, llmu Pendidikan Islam |, (Bandung: Pustaka Setia,
1998), hal. 209

31 Achmad Patoni, Metodologi Pendidikan Agama Islam. (Jakarta: Bina Ilmu, 2004),
hal. 12-13



89

v" Ada lagi yang berpendapat bahwa pendidikan adalah semua yang
dilakukan oleh kita dan oleh orang lain untuk kepentingan Kita
agar mencapai karakteristik yang sempurna.**?

Setiap anak harus belajar dari pengalaman di lingkungan
pendidikannya dengan menguasai sejumlah ketrampilan yang
bermanfaat untuk merespon kebutuhan hidupnya. Dengan demikian
dalam lingkungan yang telah maju, banyak kebiasaan dan pola
kelakuan lingkungannya dipelajari melalui pendidikan. Maka konotasi
pendidikan sering dimaksudkan sebagai pendidikan formal di sekolah,
dan orang yang berpendidikan adalah orang yang telah bersekolah.
Sekolah sebagai lembaga pendidikan sangat berperan dalam proses
sosialisasi individu agar menjadi anggota masyarakat yang bermakna
bagi masyarakatnya. Melalui pendidikan terbentuklah pribadi
seseorang, dan perkembangan masyarakat dipengaruhi oleh sikap

pribadi-pribadi di dalamnya.

Dalam faktor belajar, faktor lingkungan juga memegang peran
yang penting. Pengertian lingkungan disini adalah juga termasuk
peralatan. Oleh karenanya hal ini harus mendapatkan perhatian
sebaik-baiknya. Faktor lingkungan ini antara lain berhubungan

dengan:

132 Mahmud, Akhlak Mulia. (Jakarta: Gema Insani, 2004), hal. 22



1)

2)

3)

4)

5)

90

Tempat. Tempat belajar yang baik adalah merupakan tempat yang
tersendiri, yang tenang dan dalam ruangan jangan sampai ada hal-
hal yang dapat mengganggu perhatian.

Alat-alat untuk belajar. Belajar tidak dapat berjalan dengan baik
bilamana tanpa alat-alat belajar yang cukup.

Suasana. Hal ini berhubungan erat dengan tempat. Hendaknya
diciptakan suasana belajar yang baik. Suasana belajar yang baik
akan memberikan motivasi yang baik terhadap proses belajar dan
ini akan berpengaruh baik terhadap prestasi belajar anak.

Waktu. Pembagian waktu untuk belajarpun harus diperhatikan
dengan sebaik-baiknya, maka belajar harus dilakukan dengan
teratur dan terencana.

Pergaulan. Pergaulan anak akan berpengaruh terhadap belajar
anak. Oleh karena itu hendaknya dijaga agar anak bergaul dengan
anak-anak yang suka belajar. Hal ini akan berpengaruh besar
terhadap motif anak untuk belajar.'*

Di dalam lingkungan itu tidak hanya terdapat sejumlah faktor,

melainkan terdapat pula faktor-faktor lain yang banyak jumlahnya,

yang secara potensial dapat mempengaruhi perkembangan dan tingkah

laku anak. Tetapi secara aktual hanya faktor-faktor yang ada di

sekeliling anak tersebut yang secara langsung mempengaruhi

pertumbuhan dan tingkah laku anak.

13 Bimo Walgito, Bimbingan dan Konseling di Sekolah, (Yogyakarta: ANDI, 2004),

hal. 154-155



91

Jadi eksistensi lingkungan pendidikan dalam pendidikan Islam
memiliki arti yang sangat urgent. Keduanya menjadi bagian yang tak
terpisahkan dalam rangka mewujudkan tujuan-tujuan pendidikan yang

dicita-citakan.**

. Lingkungan Pendidikan Siswa

Lingkungan sangat berperan dalam pendidikan, pertumbuhan
dan perkembangan anak. Lingkungan adalah keluarga yang
membesarkan dan mengasuh anak, sekolah tempat mendidik dan

masyarakat tempat anak bergaul juga bermain sehari-hari.

1) Keluarga
Keluarga adalah ikatan laki-laki dengan wanita
berdasarkan hukum atau undang-undang perkawinan yang sah. Di
dalam keluarga ini lahirlah anak-anak. Disinilah terjadi interaksi

pendidikan.

Para ahli didik umumnya menyatakan pendidikan di
lembaga ini merupakan pendidikan pertama dan utama. **®
Dikatakan demikian karena di lembaga inilah anak mendapatkan
pendidikan untuk pertama kalinya. Di samping itu pendidikan
disini mempunyai pengaruh yang dalam terhadap kehidupan
peserta didik di kemudian hari. Disini pendidikan berlangsung

dengan sendirinya sesuai dengan tatanan pergaulan yang berlaku

134 Sulistyorini, Manajemen Pendidikan Islam, (Surabaya: Elkaf, 2006), hal 105
135 Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan ..., hal 211



92

di dalamnya. Di sini diletakkan dasar-dasar pengalaman melalui
rasa kasih sayang dan penuh kecintaan. Justru karena pergaulan
yang demikian itu berlangsung dalam hubungan yang bersifat
pribadi dan wajar, maka penghayatan terhadapnya mempunyai arti

yang amat penting.

Keluarga, tempat anak diasuh dan dibesarkan, berpengaruh
besar terhadap pertumbuhan dan perkembangannya. Anak
berinteraksi dengan orang tua dan segenap keluarga lainnya.
Disinilah  ia  memperoleh  pendidikan informal  berupa
pembentukan  pembiasaan-pembiasaan.  Sementara  tingkat
pendidikan orang tua juga besar pengaruhnya terhadap
perkembangan rohani anak, terutama kepribadian dan kemajuan
pendidikannya. Karena pendidikan informal dalam keluarga akan
banyak membantu dalam meletakkan dasar pembentukan

kepribadian anak.*®

Alloh berfirman:

2% 0 J o, 2 P % (| A 4 Ao ot /52..:.'\/
L1536 RS P g8 o giale G0l (galy

Artinya: “Peliharalah dirimu dan keluargamu dari siksaan

api neraka:--"**" (QS. At-Tahrim: 6)

B3¢ Ari H. Gunawan, Sosiologi Pendidikan “Suatu Analisis Sosiologi Tentang
Pelbagai Problem Pendidikan”. (Jakarta: Rineka Cipta, 2000), hal. 57.
" Departemen Agama Republik Indonesia, Al-Qur’'an dan Terjemahannya.
(Surabaya: Jaya Sakti, 1997), hal. 951



93

Kalau orang tua tidak pandai mendidik dan memelihara
anak, akhirnya anak tersebut terjerumus kedalam lembah
kenistaan, maka akibatnya orang tua akan menerima akibatnya

baik kehidupan di dunia apalagi di akhirat.'*®

Keluarga yang ideal ialah keluarga yang mau memberikan
dorongan kuat kepada anaknya untuk mendapatkan pendidikan
agama. Karena mencerminkan suatu kehidupan keluarga yang
baik, sesuai dan tetap menjalankan agama yang dianutnya. Hal ini
merupakan persiapan yang baik untuk memasuki pendidikan
sekolah, oleh karena melalui suasana keluarga yang demikian itu
tumbuh perkembangan efektif anak secara “besar”, sehingga ia

dapat tumbuh dan berkembang secara wajar.

Keserasian yang pokok harus terbina adalah keserasian
antara ibu dan ayah, yang merupakan komponen pokok dalam
setiap keluarga. Karena keduanya merupakan unsur yang paling
melengkapi dan isi mengisi yang membentuk suatu keserasian dan
keseimbangan dalam kehidupan suatu keluarga.**® Oleh karena itu

ada beberapa aspek pendidikan yang sangat penting untuk

138 Nur Uhbiyati, llmu Pendidikan..., hal. 212
39 Munardji, Ilmu Pendidikan Islam. (Jakarta: Bina llmu, 2004), hal. 118



04

diberikan dan diperhatikan orang tua dalam merealisasikan tujuan

pendidikan agama Islam, antara lain:'*°

2) Pendidikan Ibadah

1)

2)

Aspek pendidikan ibadah ini khususnya pendidikan

shalat. Disebutkan dalam firman Allah:
Lugman (31:17)
e S ~‘°i’g;a3‘\’3 Syaally 5l 8lall 3 (i

Artinya : “Hai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah
manusia untuk mengerjakan yang baik dan cegahlah mereka

dari perbuatan munkar-... ... “141(Q.S. Lugman : 17)

Pendidikan Pokok-pokok ajaran Islam dan membaca Al-
Qur’an

Penanaman pendidikan ini harus disertai contoh
konkret yang masuk pemikiran anak, sehingga penghayatan
mereka didasari dengan kesadaran rasional. Oleh karena itu
sebagai orang tua dalam membimbing dan mengasuh anaknya

harus berdasarkan nilai-nilai ketauhidan.

Pendidikan akhlakul karimah

0 Mansur, Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Islam. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2007), hal. 320-326
141 Departemen Agama RI, Al-Qur’an..., hal. 655



95

Pendidikan akhlakul karimah sangat penting untuk
diberikan oleh orang tua kepada anak-anaknya dalam keluarga.

Disebutkan dalam firman Allah:
Lugman (31:14)

w““s’wﬁ &5&9 5 4 Alas Gy eyl s

Artinya : “Dan kami perintahkan kepada manusia untuk
beruat kepada orang tua ibu bapaknya, ibunya telah
mengandungnya dalam keadaan lemah yang bertambah lemah

dan menyapihnya dalam dua tahun ...”*** (Q.S. Lugman : 14)
3) Pendidikan Agidah

Pendidikan Islam dalam keluarga harus memperhatikan
pendidikan akidah Islamiyah, dimana akidah itu merupakan
inti dasar keimanan seseorang yang harus ditanamkan kepada
anak sejak dini. Sejalan dengan firman Allah :
Lugman (31:13)

Al 8577 & © Al 88 e daw 3 55U Sl 06 35

V¥ ke

Artinya :“Dan (ingatlah) ketika Lugman berkata kepada

anaknya diwaktu ia memberi pelajaran kepadanya: “Hai

142 1bid, hal. 654



96

anakku, janganlah  kamu  mempersekutukan  Allah,
sesungguhnya mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar

kezaliman yang besar”**3(Q.S. Lugman : 13)

3) Sekolah

Sekolah adalah lembaga pendidikan yang sangat penting
sesudah keluarga. Sekolah juga merupakan salah satu faktor yang
mempengaruhi pertumbuhan dan perkembangan anak terutama
untuk kecerdasannya. Pada waktu anak-anak menginjak usia 6
atau 7 tahun perkembangan intelek dan daya pikir telah meningkat
sedemikian rupa, karena itu pada masa ini disebut masa keserasian
bersekolah. Pada masa inilah anak telah cukup matang belajar di

sekolah.

Sekolah sangat berperan penting dalam meningkatkan pola
pikir anak, karena disekolah mereka dapat belajar bermacam-
macam ilmu pengetahuan. Tinggi rendahnya pendidikan dan jenis

sekolahnya turut menentukan pola pikir serta kepribadian anak.'**

Sekolah adalah tempat belajar bagi anak. la berhadapan
dengan guru yang tidak dikenalnya. Di sekolah guru bertanggung
jawab terutama terhadap pendidikan otak murid-muridnya. Dalam
ajaran Islam, guru tidak hanya mengajarkan, tetapi juga

mendidik.'*® Ia sendiri harus memberi contoh dan menjadi teladan

43 | bid.
144 M. Dalyono, Psikologi Pendidikan. (Jakarta: Rineka Cipta, 2005), hal. 131
Y5 Munarji, IImu Pendidikan..., hal. 123-124



97

bagi murid-muridnya dalam segala mata pelajaran, ia dapat

menanamkan rasa keimanan dan akhlak sesuai degan ajaran Islam.

Ketika si anak masuk sekolah dasar, dalam jiwanya ia telah
membawa bekal rasa agama yang kuat yang terdapat dalam
kepribadiannya, dari orang tua dan dari gurunya ditaman kanak-
kanak. Andaikata pendidikan yang diterimanya dari orang tuanya
dirumah sejalan dan serasi dengan apa yang diterimanya dari
gurunya, maka ia masuk sekolah dasar telah membawa agama
yang bulat. Akan tetapi jika berlainan, maka yang dibawanya
adalah keragu-raguan, ia belum dapat membedakan agama mana

yang benar.4°

Oleh karena itu, guru agama harus memenuhi persyaratan
teknis dan ilmiah sebagai guru, disamping persyaratan kepribadian
yang cukup untuk menjadi pembina jiwa agama. Dengan
persyaratan itu, diharapkan seorang guru agama akan dapat
menumbuhkan keyakinan agama yang betul, yang dibawa oleh
anak dari rumah, dan memperbaiki sikap dan pendidikan yang

terlanjur salah dalam keluarga dan pendidikan lain sebelumnya.

Usaha yang dapat dilakukan untuk melaksanakan prinsip

lingkungan dalam pengajaran adalah:

146 Zakiyah Daradjat, llmu Jiwa Agama. (Jakarta: Bulan Bintang, 2003), hal. 129.



98

1) Memberikan pengetahuan tentang lingkungan anak dan dari
sinilah pengetahuan agama anak diluaskan. Ingatlah akan saat-
saat keagamaan yang sangat besar artinya bagi kehidupan
anak.

2) Mengusahakan agar alat yang digunakan berasal dari
lingkungan yang dikumpulkan baik oleh guru maupun oleh
murid-murid.

3) Mengadakan karya wisata ke tempat-tempat yang mendukung
untuk memperluas pengetahuan agama dan keimanan anak.

4) Memberi kesempatan kepada anak untuk melaksanakan
penyelidikan sesuai dengan kemampuannya melalui bacaan-
bacaan ataupun observasi.**’

Lingkungan sekolah yang positif terhadap pendidikan

Islam vyaitu lingkungan sekolah yang memberikan fasilitas dan

motivasi untuk berlangsungnya pendidikan agama ini. Apalagi

kalau sekolah memberikan sarana prasarana yang memadai untuk
penyelenggaraan pendidikan agama, misalnya dibuatkan tempat
shalat, perpustakaan yang terdapat buku-buku ke-Islaman dan
diberikan kesempatan yang luas untuk penyelenggaraan praktek-

praktek ibadah dan peringatan hari-hari besar Islam.*?

Y7 Proyek Pembinaan Prasarana dan Sarana, Metodik Khusus Pengajaran Agama
Islam. (Jakarta: Perguruan Tinggi Agama/IAIN, 1984/1985), hal. 100
148 Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan..., hal. 214



99

Lingkungan sekolah yang demikian inilah yang mampu
membina anak rajin beribadah, berpandangan luas dan daya nalar

kreatif.

4) Masyarakat

Masyarakat adalah lingkungan tempat tinggal anak.
Mereka juga termasuk teman-teman anak diluar sekolah. Di
masyarakat anak berinteraksi dengan seluruh anggota masyarakat
yang beraneka macam. la memperoleh pendidikan non formal atau
pendidikan luar sekolah berupa berbagai pengalaman hidup. Agar
masyarakat dapat melanjutkan eksistensinya, maka generasi muda
harus diteruskan atau diwariskan nilai-nilai, sikap, pengetahuan,
ketrampilan, dan bentuk-bentuk kelakuan lainnya. Setiap
masyarakat meneruskan kebudayaannya ke pada generasi
penerusnya melalui pendidikan dan interaksi sosial. Dengan
demikian pendidikan dapat diartikan sebagai sosialisasi, dan

belajar adalah sosialisasi yang kontinu.**°

Lingkungan masyarakat dimana siswa atau individu berada
juga berpengaruh terhadap semangat dan aktivitas belajarnya.
Lingkungan masyarakat dimana warganya memiliki latar belakang
pendidikan yang cukup, terdapat lembaga-lembaga pendidikan dan

sumber-sumber belajar di dalamnya akan memberikan pengaruh

9 Ari H. Gunawan, Sosiologi..., hal. 58



100

yang positif terhadap semangat dan perkembangan belajar

generasi mudanya.'*

Oleh sebab itu, kondisi orang-orang di desa atau kota
tempat ia tinggal juga turut mempengaruhi perkembangan

jiwanya. ™"

Misalnya anak-anak yang dibesarkan di kota berbeda
pola pikirnya dengan anak di desa. Anak kota lebih bersikap
dinamis dan aktif bila dibandingkan dengan anak desa yang
cenderung bersikap statis dan lamban. Semua perbedaan sikap dan

pola pikir di atas adalah akibat pengaruh dan lingkungan

masyarakat yang berbeda antara kota dan desa.

Dalam pendidikan non formal, kepribadian seseorang
dapat tumbuh dan berkembang sesuai situasi dan kondisi yang
dilandasi sikap yang selektif berdasarkan rasio, idealisme, dan
falsafah hidupnya. Pada umumnya kepribadian seseorang
terbentuk melalui pendidikan, maka kepribadian pada hakikatnya
adalah gejala sosial, dan kepribadian individu bertalian erat

dengan kebudayaan lingkungannya.

Jadi dari uraian di atas dapat digambarkan bahwa
lingkungan masyarakat atau lapangan pendidikan dalam

masyarakat merupakan lapangan pendidikan ketika yang ikut

%0 Nana Syaodih Sukmadinata, Landasan Psikologi Proses Pendidikan. (Bandung,
Remaja Rosdakarya, 2005), hal. 165

51 Abu Ahmadi & Munawar Sholeh, Psikologi Perkembangan “Edisi Revisi”.
(Jakarta: Rineka Cipta, 2005), hal. 56



101

mempengaruhi perkembangan anak didik dan faktor yang
mempengaruhi orang tua. Keserasian antara ketiga lingkungan
pendidikan (keluarga, sekolah dan masyarakat) akan dapat
memberi dampak positif bagi perkembangan anak, termasuk

dalam pembentukan jiwa keagamaan mereka.

c. Pengaruh Lingkungan Pendidikan Terhadap Agama Anak
Menurut Drs. Abdurrahman Saleh yang dikutip oleh Nur
Uhbiyati ada tiga macam pengaruh lingkungan pendidikan terhadap

keberagaman anak, yaitu:

1) Lingkungan yang acuh terhadap agama
Lingkungan semacam ini adakalanya berkeberatan terhadap
pendidikan agama, dan adakalanya pula agak sedikit tahu tentang

hal itu.

2) Lingkungan yang berpegang kepada tradisi agama tetapi tanpa
keinsafan batin. Biasanya lingkungan demikian menghasilkan
anak-anak beragama yang secara tradisional tanpa kritik atau
beragama secara kebetulan.

3) Lingkungan yang memiliki tradisi agama dengan sadar dan hidup

dalam kehidupan agama. Lingkungan ini memberikan motivasi

152 Mansur, Pendidikan Anak..., hal. 364



102

yang kuat kepada anak untuk memeluk dan mengikuti pendidikan
agama yang ada.™*®
Dari uraian di atas dapat diambil kesimpulan bahwa

lingkungan pendidikan itu dapat dibedakan menjadi tiga macam,

yaitu:

1) Pengaruh lingkungan positif
Yaitu lingkungan yang memberikan motivasi dan rangsangan
kepada anak untuk menerima, memahami, meyakini, serta

mengamalkan ajaran agama Islam.

2) Pengaruh lingkungan negatif
Yaitu lingkungan yang menghalangi atau kurang menunjang
kepada anak untuk menerima, memahami, meyakini, dan

mengamalkan ajaran agama Islam.

3) Pengaruh lingkungan netral
Yakni lingkungan yang tidak memberikan motivasi untuk
meyakini atau mengamalkan agama, demikian pula tidak melarang
atau menghalangi anak-anak untuk meyakini dan mengamalkan

ajaran agama Islam.

153 Nur Uhbiyati, ZImu Pendidikan..., hal. 210



103

7. Internalisasi Nilai-Nilai Karakter

Proses internalisasi nilai-nilai karakter dapat dipakai kerangka
konsep dari Krathwohl sebagai acuan langkah-langkah internalisasi nilai-

nilai kepada anak sebagai berikut™>*:

a. Pertama, menerima (receiving)

Menerima atau receiving adalah kesediaan mahasiswa untuk
mendengarkan dengan sungguh-sungguh terhadap bahan yang
disampaikan pada saat proses pembelajaran berlangsung tanpa
melakukan penilaian, berprasangka atau menyatakan suatu sikap

terhadap pembelajaran yang sedang berlangsung.

b. Kedua, memberikan jawaban (responding)

Pada langkah ini seseorang sudah mulai bersedia menerima
dan menanggapi secara aktif terhadap stimulus dalam bentuk respon
nyata. Dalam hal ini seseorang diminta tanggapannya terhadap
berbagai kasus yang mengandung nilai akidah dan akhlak. Pada
langkah ini meliputi: persetujuan untuk menjawab, keikutsertaan

dalam menjawab, dan keputusan dalam menjawab.

c. Ketiga, memberi nilai (valuing)

Pada langkah ini seseorang sudah mulai ditanamkan
pengertian dan kecintaan terhadap tata nilai tertentu (akidah dan

akhlak), sehingga mereka memiliki latar belakang teoretis tentang

sistem nilai yang berlaku, maupun memberi argumentasi secara

154 Krathwohl, D. R. (ed). Taxonomy of Educational Objectives, (London: Longman
Group. 1964), him. 94



104

rasional dan selanjutnya dapat berkomitmen terhadap pilihan nilai
tertentu. Dalam hubungan ini mahasiswa diminta untuk memberikan
penilaian terhadap berbagai hal atau peristiwa yang berhubungan

dengan nilai-nilai akidah dan akhlak.

d. Keempat, organisasi nilai (organization)

Pada langkah ini seseorang dilatih untuk mengatur sistem

kepribadiannya yang sesuai dengan sistem nilai yang berlaku secara
normatif. Di sini mahasiswa diminta untuk mendudukkan nilai yang
dianggap paling esensi di antara nilai-nilai yang paling baik atau

paling benar.

e. Kelima, karakterisasi nilai (characterization)

Langkah ini merupakan tingkatan paling tinggi, di mana nilai-
nilai sudah mulai terinternalisasi dalam diri mahasiswa secara matang,
sehingga nilai-nilai itu sudah menjadi milik mahasiswa sebagai suatu
keyakinan yang menjadi watak atau karakter yang dapat
mengendalikan pemikiran, pandangan, sikap, dan perbuatan
mahasiswa. Pada tahap ini siswa diajak untuk berpikir reflektif pada
setiap nilai yang ditemui dalam berbagai peristiwa. Tahap ini sangat
sesuai dengan tujuan pendidikan agama Islam, khususnya pendidikan

yang berkaitan dengan masalah akidah, ibadah, dan akhlak.

Proses pendidikan karakter adalah proses membentuk kesamaan

antara ucapan, sikap, dan perbuatan. Hal ini sejalan dengan pandangan



105

Lickona bahwa seseorang yang berkarakter adalah harmoninya antara
moral knowing, moral feeling, dan moral action sehingga mahasiswa
mampu berpikiran yang baik (thinking the good), berperasaan yang baik
(feeling the good), dan berperilaku yang baik (acting the good).*® Dalam
istilah yang lain, Sauri menyebutnya dengan istilah manusia yang cerdas
otaknya, lembut hatinya, dan terampil tangannya (head, heart, dan

hand).'*®

Nilai-nilai karakter yang perlu diinternalisasikan kepada
mahasiswa di kampus dapat berpedoman kepada nilai-nilai karakter yang
telah disusun melalui Desain Induk Pendidikan Karakte yang telah
diperkuat dengan 18 nilai hasil kajian empirik Pusat Kurikulum
Kemendiknas yang bersumber dari agama, Pancasila, budaya, dan tujuan
pendidikan nasional. Nilai-nilai karakter tersebut adalah: (1) religius, (2)
jujur, (3) toleran, (4) disiplin, (5) kerja keras, (6) kreatif, (7) mandiri, (8)
demokratis, (9) rasa ingin tahu, (10) semangat kebangsaan, (11) cinta
tanah air, (12) menghargai prestasi, (13) bersahabat/komunikatif, (14)
cinta damai, (15) gemar membaca, (16) peduli lingkungan, (17) peduli

sosial, dan (18) tanggung jawab. **’

% Lickona, T. Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility. (NewYork: Publishing History. 1992), him. 24

%% Sauri, S. Membangun Komunikasi dalam Keluarga,. Him. 2

7 Sukardi. “Pendidikan Karakter Bangsa Berideologi Pancasila” dalam
Budimansyah, D. dan Kokom Komalasari (ed). bekerja sama dengan Laboratorium PKn UPI.
(2011). Pendidikan Karakter: Nilai Inti Bagi Upaya Pembinaan Kepribadian Bangsa.
(Bandung: Widaya Aksara Press, 2011), him.102



106

Pendekatan pendidikan karakter yang mungkin dilaksanakan di
kampus adalah: pendekatan keteladanan, pendekatan berbasis kelas,
pendekatan kegiatan ko-kurikuler dan ekstrakurikuler, pendekatan kultur

kelembagaan, dan pendekatan berbasis komunitas.®

Pendekatan keteladanan adalah pendekatan untuk meneladankan
pola pikir, nilai dan sikap, serta kompetensi yang mencerminkan
teraktualisasikannya nilai-nilai yang mendasari pembentukan karakter
bangsa dari seseorang kepada orang lain. Pendekatan ini tidaklah cukup
dilakukan hanya dengan memberikan contoh-contoh pola pikir, nilai dan
sikap, serta perilaku yang baik kepada mahasiswa, karena pemberian
contoh yang tidak disertai dengan pemilikan perilaku justru dapat
menjadi bomerang. Untuk keperluan ini seluruh komponen lembaga
(dosen, staf pegawai, dan mahasiswa) harus mampu menginternalisasikan
nilai-nilai karakter kehidupan berbangsa dan menjadi teladan yang baik

bagi pembangunan karakter satu sama lain.**°

Pendekatan berbasis kelas dapat dilakukan dalam hubungan
dialogis melalui kegiatan pembelajaran di dalam kelas. Di sini ada guru
sebagai pendidik dan mahasiswa sebagai pembelajar. Untuk itu dosen
dan mahasiswa perlu menyepakati tentang nilai- nilai karakter yang
dibina, dimantapkan, dikuatkan, dan dikembangkan sebagai kompetensi

yang akan dicapai dalam pembelajaran. Dalam pendekatan berbasis kelas

158 B
Ibid,.
%9 Ridhahani, Pengembangan Nilai-Nilai Karakter Berbasis Alquran,. him. 71



107

ini dapat dilakukan dengan tiga cara, yaitu pendekatan pembelajaran di
kelas, pendekatan pembelajaran terintegrasi pada beberapa mata kuliah,

dan pendekatan pada seluruh kurikulum.*®°

Pendekatan Integrasi dalam Kegiatan Ekstrakurikuler, yakni
mengintegrasikan kegiatan kepemimpinan mahasiswa ke dalam kegiatan
ektrakurikuler. Untuk ini seluruh organisasi mahasiswa ekstrakurikuler di
bawah bimbingan dan pembinaan guru haruslah dengan sengaja dan
sistematis mengembangkan pro-gram-program pendidikan yang dapat
mengintegrasikan pendidikan karakter sesuai dengan visi-misi, tujuan,

dan program organisasi mahasiswa di kampus.

Pendekatan Pengembangan Kultur kampus, pendekatan dengan
cara ini tidak saja mengandalkan pembelajaran di kelas, tetapi yang lebih
penting adalah bagaimana dapat dibangun pranata sosial dan budaya serta
penciptaan iklim kampus yang mencerminkan terwujudnya nilai-nilai
utama dalam pendidikan karakter. Untuk itu semua komponen
‘masyarakat’ kampus harus terlibat dalam pendidikan karakter di

kampus.

Pendekatan Berbasis Komunitas dilaksanakan secara sinergis
antara lembaga pendidikan dengan masyarakat sekitarnya. Karena itu,
perlu ada tanggung jawab dan kerja sama antara lembaga pendidikan,

orangtua, mahasiswa, masyarakat, dan pemerintah setempat untuk turut

189 1hid,. him. 72



108

melaksanakan upaya pendidikan karakter. Efektivitas pendekatan
pendidikan karakter ini sangat tergantung pada sejauhmana komitmen
para pihak untuk bersedia bersama-sama bertanggung jawab mengambil
inisiatif dalam menyukseskan pelaksanaan pendidikan karakter ini,
setidak-tidaknya mampu menciptakan iklim di mana keluarga,

masyarakat, dan pemerintah dapat menjadi teladan bagi mahasiswa.***

D.. Mode Tafsir Integratif
Menurut bahasa kata al-Qur’an merupakan kata benda bentuk dasar
(masdar) yang bersinonim dengan kata “al-Qira’ah” (3¢)_2) berarti bacaan.
Sedangkan menurut istilah ialah Firman Allah yang diturunkan kepada Nabi
Muhammad, tertulis pada beberapa mushaf, disampaikan kepada kita secara
mutawatir, membacanya mendapat pahala dan merupakan tantangan

walaupun pada surat yang paling pendek.'%?

Menurut istilah para ulama berbeda pendapat dalam memberikan
definisi terhadap Al-Qur’an. Ada yang mengatakan bahwa Al-Qur’an adalah
kalam Allah yang bersifat mu’jizat yang diturunkan kepada Nabi Muhammad
SAW melalui perantara Jibril dengan lafal dan maknanya dari Allah SWT,
yang dinukilkan secara mutawatir; membacanya merupakan ibadah; dimulai
dengan surah al-Fatihah dan diakhiri dengan surah an-Nas.®®* Ada yang

mengatakan bahwa Al-Qur’an adalah kalamullah yang diturunkan kepada

1°1 Ridhahani, Pengembangan Nilai-Nilai Karakter Berbasis Alquran,. him. 72

192 salim Muhaisin, 2000, Biografi al-Qur’an al- Karim, (Surabaya : CV. Dwi
Marga), h. 2.

183 M. Quraish Shihab, 2008, Sejarah dan Ulum Al-Qur’an, (Jakarta: Pusataka
Firdaus), h. 13.



109

Nabi Muhammad melalui Malaikat Jibril sebagai mukjizat dan berfungsi

sebagai hidayah (petunjuk).

Sedangkan tafsir diambil dari kata fassara-yufassiru-tafsiran yang
berarti keterangan atau uraian, al-Jurjani berpendapat bahwa kata tafsir
menurut pengertian bahasa adalah al-Kasyf al-ldzhar yang artinya
menyingkap (membuka) dan melahirkan. Pada dasarnya, pengeritan tafsir
berdasarkan bahasa tidak akan lepas dari kandungan makna al-ldhah
(menjelaskan), al-Hayan (menerangkan), al-Kasyf (mengungkapkan), al-

Izhar (menampakkan), dan al-Ibanah (menjelaskan).*®

Dapat ditarik satu kesimpulan bahwa pada dasarnya tafsir itu adalah
“suatu hasil usaha tanggapan, penalaran, dan ijtihad manusia untuk
menyingkap nilai-nilai samawi yang terdapat di dalam al-Qur’an. Sedangkan
tujuan atau ghayah dari mempelajari tafsir ialah memahamkan makna-makna
al-Qur’an, hukum-hukumnya, hikmah-hikmahnya, akhlak-akhlaknya, dan
petunjuk-petunjuknya yang lain untuk memperoleh kebahagiaan dunia dan

akhirat.*®®

Tafsir dapat dikelompokkan atas beberapa pembagian yang

dikelompokkan atas metodenya sebagai berikut.

a. Metode Tahlily (Analisis), yaitu metode penafsiran ayat-ayat al-Quran

secara analitis dengan memaparkan segala aspek yang terkandung

184 0om Mukaromah, Ulumul Qur’an,. h. 99.
' Ibid,.h. 100



110

dalam ayat yang ditafsirkannya sesuai dengan bidang keahlian
mufassir tersebut.

b. Metode Ijmaly (Ringkas), yaitu penafsiran al-Quran secara singkat
dan global, tanpa uraian panjang lebar, tapi mencakup makna yang
dikehendaki dalam ayat.

c. Metode Mugaran (Komparasi), tafsir dengan metode mugaran adalah
menafsirkan al-Quran dengan cara mengambil sejumlah ayat al-
Quran, kemudian mengemukakan pendapat para ulama tafsir dan
membandingkan kecendrungan para ulama tersebut, kemudian
mengambil kesimpulan dari hasil perbandingannya.

d. Metode Maudhu’i (Tematik), yaitu metode yang ditempuh oleh
seorang mufassir untuk menjelaskan konsep al-Quran tentang suatu
masalah/tema tertentu dengan cara menghimpun seluruh ayat al-Quran

yang membicarakan tema tersebut.'®®

E. Tinjauan Umum Mengenai Tafsir
Tafsir diambil dari kata fassara-yufassiru-tafsiran yang berarti
keterangan atau uraian, al-Jurjani berpendapat bahwa kata tafsir menurut
pengertian bahasa adalah al-Kasyf wa al-lzhar yang artinya menyingkap
(membuka) dan melahirkan. Pada dasarnya, pengeritan tafsir berdasarkan

bahasa tidak akan lepas dari kandungan makna al-ldhahah

1% 0om Mukaromah, Ulumul Qur’an, h. 103



111

(menjelaskan), al-Bayan (menerangkan), al-Kasyfu (mengungkapkan),

al-1zhar (menampakkan), dan al-Ibanah (menjelaskan).*®’

Pada dasarnya tafsir itu adalah “suatu hasil usaha tanggapan,
penalaran, dan ijtihad manusia untuk menyingkap nilai-nilai samawi
yang terdapat di dalam al-Qur’an. Sedangkan tujuan atau ghayah dari
mempelajari tafsir ialah memahamkan makna-makna al-Qur’an, hukum-
hukumnya, hikmah-hikmahnya, akhlak-akhlaknya, dan petunjuk-
petunjuknya yang lain untuk memperoleh kebahagiaan dunia dan

akhirat.*®®

Pada umumnya al-Tafsir merupakan satu bidang ilmu
pengetahuan yang established sejak zaman awal permulaan Islam sampai
hari ini. Tafsir merupakan satu bidang ilmu yang mulia dan dijunjung
tinggi oleh seluruh komunitas ummat Islam. Melalui ilmu tafsir Kita
dapat mengetahui maksud dan kehendak Allah melalui al-Qur’an sebagai
wahyu yang diturunkan kepada baginda Muhammad SAW. Maka oleh
sebab itu al-Qur’an mesti dikaji dan dipelajari untuk mengetahuinya lebih
dekat lagi. Karena di dalamnya terkandung dimensi akidah, syari‘ah,
akhlak dan sosial kemasyarakatan dalam rangka mencapai kebahagian di

dunia dan di akhirat.

1% 0om Mukaromah, Ulumul Qur’an, (Jakarta: Raja Grafindo. Persada, 2013),h. 99.
% Ibid,.h. 100



112

Tafsir secara etimologi atau bahasa bermakna menjelaskan
sesuatu dan merincikan nya, hal ini sejalan dengan firman Allah SWT

dalam surat al-Furgan ayat 33:

9. R L @ P TR

z . /./"/// o\17 W’ . - -

Vs i1y g2y Lz ) Jagy Shgl Y
2

Terjemahan: "Dan mereka tidak membawa kepadamu sesuatu kata-kata
yang ganjil (untuk menentangmu) melainkan Kami bawakan kepada mu

kebenaran dan penjelasan yang sebaik-baiknya.'®°

Term tafsir adalah masdhar yang setimbangan dengan " taf'il",
fi'il madhi rubat mudha'af " fassara". Dalam kitab Lisan al-Arabiy
disebutkan tafsir adalah "Al-Fasrul Bayan" yakni keterangan yang
memberikan penjelasan. Jadi tafsir adalah menyingkap maksud dari
lafaz-lafaz yang musykil (sulit).}

Al-Raghib al-Asfahaniy dalam kitab al-Mufradat nya membuat
defenisi yaitu menjelaskan makna yang logis. Makna Tafsir al-Kalam
adalah menjelaskan makna dan menerangkan, mengkonkritkannya, dan
menghilangkan kemusykilan dan unsur-unsur percampuran, serta
menyingkap sesuatu yang dimaksud darinya.'”* Tafsir jika dihubungkan
dengan al-Qur’an akan menjadi murakkab idhafi yang mengandung

makna khusus yaitu penjelasan yang berhubungan dengan al-Qur’an al-

kartm.

199 Departemen Agama Republik Indonesia, Op. Cit, h. 267
70 1bnu Manzhur, Lisan al-Arab, (Beirut : Daru Sadir, jilid 14) h. 23
I Raghib Al-Asfahani, Mufradat Alfazh al-Qur'an. (Beirut: al-Dar al-Syamiyyah,

1992), h. 24



113

Sedangkan menurut Istilah atau terminologi tedapat banyak ta'rif
dari pada para Tokoh-tokoh tafsir diantaranya adalah :

Imam az-Zarkésyi membuat defenisi Tafsir adalah ilmu yang
berguna untuk memahami kitab Kitab Allah yang diturunkan kepada
Nabi SAW dan mengeluarkan hukum dan hikmah yang terkandung di
dalamnya.'”? Sementara Al-Zahabi mendefenisikan Ilmu yang membahas
hal ihwal al-Qur’an dari aspek dilalahnya yang dimaksud Allah SWT
menurut kemampuan manusia.’’

Abu Hayyan mendefenisikan tafsir sebagai suatu ilmu yang
membahas tentang cara menguraikan lafaz-lafaz al-Qur’an, dalil-dalil
nya, hukum-hukum nya, makna-makna setiap mufrad dan susunan ayat,
yang mana hal susunan ayat tersebut menyempurnakan makna ayat
tersebut.!

Thahir Ibnu 'Asyur juga membuatkan defenisi tafsir yaitu sebagai
nama dari satu disiplin llmu yang membahas tentang makna lafaz-lafaz
al-Qur’an dan mengambil faedah darinya baik secara ringkas ataupun

secara meluas.'” Al-Zarganiy merumuskan sebuah defenisi Tafsir yaitu

suatu llmu yang mengkaji ayat-ayat al-Qur’an melalui dhilalah/petunjuk

172 pz-Zarkasyi, al-Burhan fi 'Ulum al-Qur'an. (Kairo: Dar al-Turas. 1984), Juz 1
h.13-14

3 Muhammad Husein Al-Zahabiy. Al-Tafsir wal-Mufassirun, (Kairo: Dar Al Ma'arif.
Tt) Jilid 1 h.13

' Abu Hayyan Muhammad bin Yusuf Al-Andalusiy, Tafsir al-Bahr al-Muhit,
Cetakan pertama, (Beirut, Darel Kutub al-1lmiyyah, 1993). h.10

17> Muhammad al-Thahir ibn ‘Asyr, Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir, Jilid 1, (Tunisia:
Déar Shuhndn li al-Nasyr wa al-Tauzi’, 1997), h. 11



114

lafaz nya mengikut kehendak Allah swt menurut kadar kemampuan
manusia.'"®

Tidak ketinggalan pula Al-Imam Al-Sayuthiy juga membuat
defenisi tafsir yaitu suatu ilmu untuk mengetahui nuzul al-Qur’an, surah-
surah, cerita-cerita nya, susunan ayat, makiyyah dan madaniyyah,
muhkam mutasyabih, nasikh dan mansukh, khas dan ‘am, mutlak dan
mugayyad, mujmal dan mufassar.*”’

Al-Jurjaniy memaknai tafsir dengan menyatakan tafsir pada asal
nya secara bahasa ialah membuka dan menzahirkan, sedangkan menurut
syara’ ialah menjelaskan makna ayat yang mencakup masalah-masalah
yang terkandung di dalamnya, kisahnya, dan asbabun nuzul, dengan lafaz
yang menunjukkan secara terang dan jelas.*"®

Abdul Fattah menyebutkan bahwa tafsir al-Qur’an adalah IImu
yang menyempurnakan pemahaman al-Qur’an, dan menjelaskan
makna-maknanya, dan menyingkap tentang hukum-hukumnya,
menghilangkan kemusykilan dan kerumitan makna ayat-ayat al-

Qur’ﬁn.179

Jadi dapat disimpulkan bahwa tafsir adalah ilmu yang

mempelajari, menjelaskan, dan menafsirkan makna ayat-ayat dalam Al-

Qur'an untuk memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai

pesan dan ajarannya. Tafsir bertujuan untuk menjelaskan konteks

1% Al-Zarganiy, Op. Cit.., h.7

7 Al-Suydthiy, Op. Cit., h.1191

178 Al-Jurjaniy, al-Ta'rifat. (Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi. 1998)., h.470

9 Shalah Abdul Fattah al-Khalidiy, Ta'rif Ad-Darisin bi Manahij al-Mufassirin,
(Damaskus: Dar al-Qalam, 2002), h.24



115

historis, linguistik, dan teologis dari ayat-ayat tersebut, sehingga umat
Islam dapat memahami maksud sebenarnya dari pesan yang
disampaikan oleh Allah SWT melalui Nabi Muhammad SAW.

Para mufasir (ahli tafsir) harus memiliki pengetahuan yang luas
tentang bahasa Arab, asbab al-nuzul (sebab-sebab turunnya ayat),
hukum Islam, dan ilmu hadis untuk memastikan bahwa penafsiran yang
dilakukan akurat dan sesuai dengan prinsip-prinsip agama. Tafsir
membantu menjawab berbagai pertanyaan mengenai ajaran Islam,
memberikan panduan moral dan hukum, serta menjelaskan aspek-aspek
spiritual yang terkandung dalam Al-Qur'an. Dengan adanya tafsir, Al-
Quran yang awalnya diturunkan dalam bahasa Arab dan sering kali
menggunakan bahasa metaforis menjadi lebih mudah dipahami oleh
umat Islam di berbagai belahan dunia. Tafsir menjadi salah satu pilar
penting dalam studi Islam yang memperkaya wawasan dan penghayatan

terhadap kitab suci.

1. Sejarah Penafsiran
Penafsiran Al-Qur’an telah dimulai sejak Al-Qur’an itu
disampaikan Nabi Muhammad SAW kepada ummatnya. Pertama
kali Al-Qur’an turun, ia langsung ditafsirkan oleh Allah. Artinya,
sebagian ayat yang turun itu menafsirkan (menjelaskan) bagian
yang lain sehingga pendengar atau pembaca dapat memahami
maksudnya secara baik berdasarkan penjelasan ayat yang turun

Sebagai contoh, perhatikan lafal zulm pada Qur’an surat Al-



116

An’am ayat 82. Para sahabat tidak paham dan merasa risau
dengan kata tersebut sebab menurut pengalaman mereka tidak ada
di antara mereka yang tidak pernah melakukan kezaliman
meskipun mereka memeluk Islam. Lantas, Nabi menjelaskan
bahwa yang dimaksud dengan zulm di dalam ayat itu ialah

“syirik” seraya mengutip surat Lugman ayat 13.

Penafsiran Al-Qur’an dengan Al-Qur’an (ayat dengan
ayat), baik yang langsung ada di dalam untaian ayat itu sendiri
maupun yang ditunjukkan oleh Nabi, seperti pada contoh di atas,
semua itu dikategorikan oleh ulama ke dalam zafsir bil ma tsur

(riwayat atau warisan).*®°

Berjalannya waktu, para sahabat selalu merujuk pada
Rasuullah dalam memberikan solusi atas segala problem yang
mereka hadapi. Sebab, saat itu wahyu masih berlangsung dan
belum putus. Namun, setelah Rasulullah wafat, para sahabat
dihadapkan sejumlah permasalahan yang kompleks. Sehingga
pada saat itu para sahabat harus dengan mandiri memecahkan
permasalahannya sendiri. Maka, penafsiran dan ijtihadlah yang

menjadi sebuah alternatif.

Tentunya ijtihad para sahabat ada yang bertentangan

antara yang satu dengan yang lainnya begitu juga para sahabat

180 Nashruddin baidan, Perkembangan Tafsir Al-Qur’an di Indonesia (Solo : Tiga
Serangkai, 2003) h.4.



117

Nabi pun berbeda dalam tingkatan pemahamannya terhadap isi
kandungan al-Qur’an, pengetahuan mereka tentang asbab an-
nuzul, kronologis tentang turunnya ayat-ayat al-Qur’an dan

mereka juga berbeda tingkatan pengetahuan arti kosa kata.*®*

Sejarah penafsiran al-Qur’an dimulai dengn menafsirkan
ayat-ayat al-Qur’an dengan hadis Nabi, atau pendapat sahabat
Nabi dan tabiin.'®* Penafsiran tersebut mulai berkembang dengan
pesat, sehingga disadari atau tidak bercampurlah antara hadis
shahih dengan israiliyyat. Di samping juga, para sahabat dalam
menghimpun data banyak menanyakan sejarah Nabi-Nabi dan
kisah-kisah yang tercantum dalam al-Qur’an kepada ahli kitab

yang memeluk agama Islam.*®3

2. Pertumbuhan Tafsir Al-Quran

a. Periode Nabi Muhammad dan Sahabat

Pada periode ini tafsir belum tertulis dan secara umum
periwayatan ketika itu tersebar secara lisan. Sebagai rasul, Nabi
Muhammad bertindak sebagai mubayyin (pemberi penjelasan).
Penjelasan terhadap apa yang telah diturunkan Allah melalui wahyu

yang disampaikan Jibril kepadanya.'®*

181 Masyhuri, Merajut Sejarah Perkembangan Tafsir Masa Klasik: Sejarah Tafsir dari
Abad Pertama Sampai Abad Ketiga Hijriyah, dalam Jurnal Hermeunetik, Vol.8, No. 2,
Desember 2014 (Blora : STAI Khozinatul Ulum Blora), h. 209

182 |pid, h. 33

%3 Ipid, h. 209

184 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1992), h. 71.



118

Para sahabat senantiasa antusias setiap apa yang disampaikan
Nabi. Namun di saat mereka menyimak wahyu dari Nabi lalu tidak
memahami makna kandungan ayat nya mereka lantas bertanya
kepada Nabi, di saat itu nabi langsung menafsirkan ayat tersebut.
Beliau menafsirkan terdakang menghubungkan ayat satu dengan ayat
lainnya (yufassiru ba’duhu ba’dan). Ketika menafsirkan ini nabi
tidak berangkat dari dirinya melainkan berdasarkan dari petunjuk al-
Qur’an yang disampaikan oleh malaikat Jibril.

As-Sabuni menjelaskan dan dikutip oleh Masyhuri bahwa para
sahabat pada dasarnya telah memahami al-Qur’an baik dari mufradat
maupun tarkibnya. Ini didasari atas pengetahuan mereka terhadap
bahasa Arab sebagai bahasa inti al-Qur’an. Akan tetapi terkadang
mereka membutuhkan penjelasan apabila mendapati ayat-ayat yang

mereka tidak memahaminya.*®®

b. Periode Sahabat

Setelah Rasulullah wafat pada tahun 11 H, para sahabat semakin
aktif mempelajari Al-Qur'an serta mendalami maknanya melalui
periwayatan lisan yang disampaikan dari satu sahabat ke sahabat
lainnya. Ada empat sumber utama tafsir pada periode sahabat, yaitu:

Al-Qur'an, Hadis-hadis Nabi, Ijtihad atau kemampuan istinbat

18 Masyhuri, “Op. Cit ... h. 215



119

(penalaran hukum), Cerita dari ahli kitab yang berasal dari kaum

Yahudi dan Nasrani.*®

Dilihat dari sumber-sumber tersebut, bentuk tafsir yang
dilakukan para sahabat umumnya termasuk al-ma tsur, yaitu
penafsiran yang didasarkan lebih banyak pada sumber-sumber yang

berasal dari Nabi daripada hasil pemikiran pribadi.

Metode penafsiran yang digunakan oleh para sahabat adalah
tafsir ijmali. Oleh karena itu, sistematika tafsir mereka sangat
sederhana, dengan penjelasan yang konsisten namun tidak mendetail.
Ruang lingkupnya bersifat horizontal, mencakup penjelasan yang
luas dan umum, tanpa pembahasan mendalam atau fokus pada topik
tertentu. Dengan demikian, tafsir mereka dapat dikatakan memiliki

sifat yang umum.*®’

Pada periode ini, para sahabat menafsirkan Al-Qur'an dengan
merujuk pada ayat-ayat Al-Qur'an yang saling menjelaskan,
penjelasan Nabi dalam hadis, ijtihad mereka sendiri, serta informasi
dari ahli kitab baik yang berasal dari Yahudi maupun Nasrani yang

telah memeluk Islam.

186 Nashrudin baidan, Op. Cit,. h. 8
7 Ibid,.h. 9
188 Masyhuri, “Op. Cit ... h. 215



120

Cc. Periode Tabi’in dan Tabi’ at-Tabi’in

Periode dimulai sejak meninggalnya sahabat terakhir yang
bernama Abu Thufail Al-Laisi pada tahun 100 H di Kota Mekkah.
Periode ini berjalan kira-kira dari tahun 100 H/732 M sampai dengan
181 H/812 M yang ditandai dengan wafatnya tabi’in terakhir, Khalaf
bin Khulaifat, sedangkan generasi tabi’inat-tabi’in berakhir pada

tahun 220 H.'8°

Sumber-Sumber Penafsiran pada Zaman Tabi’in

Pada masa tabi’in, terdapat lima sumber utama penafsiran,
yaitu:

a) Al-Qur’an
b) Hadis-hadis Nabi
c) Tafsir dari para sahabat
d) Cerita-cerita Israiliyat
e) Ra’yu atau ijtihad
Bentuk, Model, dan Ruang Lingkup

Berdasarkan sumber-sumber penafsiran ini, tafsir pada
masa tabi’in umumnya berbentuk al-ma’tsur dan disampaikan
secara ijmali. Metode ini lebih luas dibandingkan dengan tafsir
para sahabat, namun belum mencapai kategori tahlili. Dari segi
ruang lingkup, tafsir tabi’in umumnya belum terfokus pada

bidang pembahasan tertentu.

189 Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedia Hukum Islam, (Jakarta: PT. Ichtiar Baru Van
Hoeve, 2001), h. 42



121

Pusat-Pusat Pengajian Tafsir

Pada masa ini, wilayah Islam telah meluas dari Tiongkok di
timur hingga Spanyol di barat, mencakup sepertiga peta bumi.
Oleh karena itu, para tabi’in tidak menetap di satu daerah saja.
Di wilayah-wilayah baru, mereka berperan sebagai guru, hakim,
dan lainnya. Banyaknya penuntut ilmu mendorong berdirinya
pusat-pusat kajian Islam, seperti madrasah diniyah yang
mengajarkan tafsir Al-Qur’an. Beberapa pusat pengajian utama

dan gurunya adalah*®;

a) Mekah - Didirikan oleh Ibnu Abbas. Murid-murid
terkenalnya meliputi Abu Al-Hujjaj Mujahid ibn Jabir al-
Makky (w. 101 H), Ikrimah Maula Ibn Abbas (w. 105 H),
Tawus ibn Kaisan al-Yamani (w. 106 H), dan Said ibn

Jubair al-Asadi (w. 95 H).

b) Madinah — Dipimpin oleh Ubay ibn Ka’b. Di antara murid-
muridnya adalah Zaid ibn Aslam (w. 102 H), Abu al-
‘Aliyah Rafi’ ibn Mahran (w. 90 H), dan Muhammad ibn

Ka’b al-Qurdi (w. 118 H).

c) Irak — Didirikan oleh Ibnu Mas’ud. Beberapa muridnya

yang juga menjadi mufassir di daerah tersebut adalah

1% Nashrudin Baidan, Op. Cit,.h. 11



122

Masruqg ibn Al-Jada’ (w. 64 H), Al-Aswad ibn Yazid (w. 75

H), dan Hasan al-Basri (w. 121 H).

Ciri-Ciri Tafsir Tabi’in dan Tabi’in at-Tabi’in
Tafsir generasi ini memiliki beberapa ciri khas yang
membedakannya dari tafsir para sahabat, yaitu:'**

a) Memuat banyak cerita Israiliyat, disebabkan banyaknya ahli
kitab yang masuk Islam dan masih terpengaruh pemikiran
lama, terutama terkait penciptaan alam, rahasia alam, dan
kisah umat terdahulu.

b) Mulai muncul kebiasaan menerima riwayat dari tokoh-tokoh
tertentu, seperti Mujahid yang hanya meriwayatkan tafsir dari
Ibnu Abbas. Mufassir Irak lebih cenderung meriwayatkan
tafsir dari Ibnu Mas’ud, sedangkan mufassir Madinah
meriwayatkan tafsir dari sahabat Ubay bin Ka’ab.

c) Tumbuhnya benih fanatisme mazhab, di mana sebagian tafsir

tabi’in  menunjukkan kecenderungan mempertahankan

pendapat imam mazhabnya secara berlebihan.

3. Perkembangan Tafsir Al-Quran

a. Periode Klasik (Ulama Mutagaddimin, abad 1-VII H / VIII-
X1 M)

Zaman mutagaddimin adalah zaman para penulis tafsir

gelombang pertama, yang mulai memisahkan tafsir dari

%% 1bid,.h. 12



123

hadits. Disebut juga generasi ketiga setelah generasi pertama
(Nabi dan sahabat) dan generasi kedua (Tabi’in dan tabi’ at-
Tabi’in) sehingga tafsir menjadi ilmu yang berdiri sendiri,
tidak seperti dua generasi sebelumnya.

Periode mutagaddimin dimulai dari akhir zaman
tabi’inat-tabi’in  sampai  akhir = pemerintahan  dinasti
Abbasiyah, kira-kira mulai abad Il sampai abad VII H.
Penafsiran yang mereka lakukan diatur sesuai dengan
sistematika urutan ayat di dalam mushaf, mulai dari surat Al-
Fatihah sampai surat An-Nas. Keistimewaan tafsir pada
zaman ini adalah disebutkannya sanad (musnad) dari tabi’in,
sahabat, sampai Rasulullah SAW.*%

b. Periode Pertengahan (Ulama Mutaakhirin, abad IX-XII H/
XHI-XIX M)

lalah zaman para ulama mufasir gelombang keempat
atau disebut juga generasi kedua yang menuliskan tafsir
terpisah dari hadits. Generasi ini muncul pada zaman
kemunduran Islam, yaitu sejak jatuhnya Baghdad pada tahun
656H/1258M sampai timbulnya gerakan kebangkitan Islam
pada tahun 1286H/1888M atau dari abad VIl sampai X111 H.

Pada zaman ini produksi baru kitab tafsir lebih sedikit

dibandingkan dengan era mutgaddimin. Tetapi syarah, ulasan,

192 Nashruddin Baidan, Perkembangan Tafsir Al-Qur’an di Indonesia (Solo : Tiga
Serangkai), cet. ke-1, h. 14



124

komentar (hasyiyah) terhadap penafsiran atau pemikiran
ulama-ulama mutagaddimin tampak lebih menonjol.***

c. Periode Kontemporer (Ulama Modern, abad XIV H/ XIX M
sampai sekarang)
Era ini dimulai sejak adanya gerakan modernisasi

Islam di Mesir oleh Jamaludin al-Afghani (1254H/1838M-
1314H/1896M) dan murid beliau Muhammad Abduh
(1266H/1845M- 133H/1905M), di Pakistan oleh Muhammad
Igbal (1878-1938), di India oleh Sayid Ahmad Khan (1817-
1989), dan di Indonesia oleh H.O.S. Cokroaminoto dengan
Serikat Islamnya, K.H.A. Dahlan dengan Muhammadiyahnya,
K.H. Hasyim Asy’ari dengan Nahdatul Ulamanya di Jawa,
dan Syekh Sulaiman ar-Rasuli dengan Pertinya di

Sumatera.*®*

4. Sumber Penafsiran
Sumber penafsiran dalam konteks tafsir Al-Qur'an mencakup

beberapa komponen utama, yaitu:

a. Al-Qur’an al-Karim
Dalam al-Quran tentu kita menjumpai ayat-ayat yang
memiliki beberapa kategori, seperti i’jaz, Itnab, Ijmal, Tabyin,
Mutlag Mugayyad, Umum, Khas, ada yang makna nya global

disatu ayat namun pada ayat lain maknanya dirinci atau

193 1bid,. h. 17
1% 1bid,. h. 20



125

dijelaskan, ada yang mutlak di satu tempat namun pada ayat lain
di tagyid kan dan begitu seterusnya. Berdasarkan kondisi ini
diantara fenomena tafsir al-Qur’an bil Qur’an adalah terdapat nya
penjelasan yang ringkas pada satu tempat atau satu surat namun
pada tempat atau surat lain nya dijelaskan dengan panjang lebar,
contoh nya adalah Kisah Adam dan Iblis, Kisah Musa dan
Fir’aun. Contoh lainnya adalah ayat 3 surat al-Bagarah yang
berbunyi :*°
O GALBY) Liag S5all Oty udll Oials ol
Kemudian ditafsirkan oleh ayat 23 surat al-A’raf :
Gl o 53558 Gy | 5486 o Oy ekl il 5 96
Contoh berikutnya adalah surat al-An’am ayat 103:
oy il 343 50 )% 545 5081 4556
Kemudian ditafsirkan oleh surat al-Qiyamah ayat 23:
556 45 J)
b. Nabi Muhammad SAW
Ketika para sahabat mengalami kemusykilan atau kesulitan
dalam menafsirkan ayat al-Qur’an, mereka akan merujuk kepada
Rasdlullah SAW, kemudian baginda SAW akan menjelaskannya,
karena itu memang sudah menjadi bagian tugas kerasulan beliau,
hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam surat An-Nahl

ayat 44.

1% Salman Harun, Mutiara Al-Qur'an, (Jakarta: Kaldera, 2005), h. 72



126

Oy8a o lal gy O b U i 00 ey Sy

Terjemahan: “Dan Kaml turunkan kepadamu Al Quran,

agar kamu menerangkan pada umat manusia apa yang telah

diturunkan kepada mereka dan supaya mereka memikirkan.” *

Contohnya dalam firman Allah Ta ala:

§8355 st 1t il
Terjemahan “Bagi orang-orang yang berbuat baik ada
pahala yang terbaik (Surga) dan tambahannya. ” (QS. Yunus: 26)
Nabi lsitelah menafsirkan kata ziyaadatun (tambahan)
dengan: “Melihat wajah Allah 7a’ala,” sebagaimana dalam hadits

yang diriwayatkan oleh Ibnu Jarir dan Ibnu Abi Hatim.*®’

c. Tafsir Para Sahabat

Penafsiran al-Qur’an dengan pendapat salaf berada pada
urutan ketiga setelah penafsiran al-Qur’an dengan al-Qur’an dan
al-Qur’an dengan sunnah. Hal ini dikarenakan para salaf
mendengar dan mengetahui tafsir dari Nabi Muhammad 2yt
mereka adalah saksi sejarah ketika al-Qur’an diturunkan dan
mengetahui sebab turunnya, sehingga ulama tafsir menjadikan
penafsiran salaf setara dengan hukum marfu°.

Perlu kita ketahui bahwa pemahaman para salaf terhadap al-
Qur’an tidaklah sama, sebagaimana yang ada pada kebanyakan

orang. Mereka memahami bahwa al-Qur’an secara mendalam

1% Departemen Agama Republik Indonesia, Op. Cit, h. 401
9" Hadits Abu Musa dan Ubay bin Ka’ab, dan juga diriwayatkan oleh Ibnu Jarir dari
hadits Ka’ab bin ‘Ujrah, dan dalam Shahih Muslim dari Shuhaib bin Sinan



127

sebagaimana yang banyak kita jumpai pada kitab-kitab tafsir, hal
itu terjadi karena mereka adalah golongan arab murni yang
mengetahui bahasa arab secara fasih, asbab al-Nuzul, *ulum al-
Qur’an serta pengetahuan mereka terhadap sunnah.*®®

Akan tetapi ulama berbeda pendapat dalam mengkategorikan
penafsiran salaf sebagai al-Ma’tsur atau bukan? sebagian mereka
ada yang memasukkannya kedalam al-Ma’tsur dan sebagian
lainnya tidak memasukkannya. Pendapat yang sahih dalam
masalah ini adalah, apa yang dibawa oleh para salaf dan bukan
berupa ijtihadnya atau istinbat serta hanya mengambil terhadap
apa yang mereka dengar dari Rasulullah it maka itu
dikategorikan sebagai al-Ma’tsur.

Namun penulis sendiri menggolongkan pendapat para salaf
kepada tafsir al-Ma’tsur, karena sampainya penafsiran para salaf
kepada zaman Kkita sekarang adalah dengan melalui periwayatan,
maka pantas untuk masuk ke dalam tafsir bi al-Ma’tsur. Tafsir
salaf adalah:

r@.‘«‘.,ﬁj ol g dibealt Jigdl, wﬂ\ a8l Sl Ol

Terjemahan: “Penjelasan / penafsiran makna al-Qur’an

dengan aqwal (pendapat ) sahabat, tabi’in, atba’u at-tabi 'in» 19

Kaum salaf adalah para sahabat, tabi’in dan atba at-Tabi’in

mereka adalah kaum yang selamat akidahnya, manhajnya, dan

19 yasuf al-Qaradawi, Berinteraksi dengan al-Qur'an, Penerjemah, Abdul Hayyie al-
Kattani (Jakarta: Gema Insani Press, 1999), h. 31

% Amin al-Khuli, At-Tafsir: Nasy atuhu Tadarrujuhu Tathawwuruhu, (Beirut: Dar
al-Kitab al-Lubnani, 1982), h. 65.



128

akhlaknya. Mereka adalah murid yang paling awal pada ummat
ini, yang langsung diajari dan dididik oleh manusia yang menjadi
guru pertama untuk ummat ini, ialah Rasulullahl]. Maka
sepatutnya seorang mufasir merujuk kepada penafsiran mereka
dan pemahaman mereka terhadap ayat-ayat Allah(l, karena
mereka juga telah mencapai derajat yang paling diinginkan oleh
setiap ummat yaitu keridhoan Allah -radhiyallahu ‘anhum

ajma’in-.

d. Israiliyat
Israiliyyat adalah isim jama’ dari 4~} yang dinisbatkan
kepada Bani Israil. Israil adalah nama lain juga dari Nabi Ya’qub
As yang menjadi embrio dari kaum Yahudi. Israiliyyat menurut
istilah ahli tafsir ialah kisah-kisah Yahudi yang menyerap masuk ke
dalam masyarakat Islam, melalui tafsir al-Quran dan banyak
berlaku di zaman tabi’in.?*

Ulama tafsir dan hadis menggunakan istilah Israiliyyat
terhadap perkara-perkara yang lebih luas, yaitu setiap kisah
termasuk cerita lama yang diadakan, dimasukkan ke dalam tafsir.
Bahkan sebagian ulama tafsir dan hadis menganggap Israiliyyat

adalah setiap kisah yang dicipta dan disampaikan oleh musuh-

musuh Islam ke dalam tafsir dengan tujuan untuk merusakkan

2% Musa’ad Ibn Sulaiman ibn Nasir at-Thayyar, At-Tafsir alLughawi li al-Qur’an al-
Karim, (t.t: Dar Ibn Al-Jauzi, 1422 M), h. 52



129

kesucian Islam. Sedangkan penafsiran al-Quran dengan israiliyyat
adalah.

o B8yl Sl jam Sl B i) o Sligpe e B3l
e glas Lo i OF30

“Mengambil  riwayat-riwayat dari Bani Isra’il untuk

menjelaskan sebagian makna-makna yang terdapat di dalam

kisah-kisah atau yang berkaitan dengannya.”***

Salah satu riwayat israiliyyat yang terdapat dalam kitab tafsir
adalah kisah Nabi Yusuf As. ketika bermimpi melihat sebelas
bintang. Sebagaimana yang tertulis dalam firman Allah yang
berbunyi.

Ay Gty (5 she 35T &5 ) ool © o Ll 08 )
Gobrle J 4850

Artinya: “(Ingatlah), Ketika Yusuf berkata kepada ayahnya,
“Wahai Ayahku! Sungguh aku bermimpi melihat sebelas bintang,
matahari dan bulan; ku lihat semuanya bersujud kepadaku”. (QS.
Yusuf:4)

Dalam kitab tafsir Jami’ al-Bayan fi Tafsir al-Qur’an, Imam
at-Thabari menyebutkan riwayat dari Jabir bin Abdullah, beliau
berkata: Datang kepada Rasulullah isfseorang tukang kebun
Yahudi, dan berkata: Ya Muhammad, beritakanlah kepadaku
tentang bintang-bintang yang dimimpikan oleh Yusuf yang
bersujud kepadanya, apa nama-nama bintang tersebut? Rasulullah

Azferdiam dan tidak menjawabnya, hingga turun malaikat Jibril

28

21 Adz Dzahabi, Muhammad Husain. 'llmu At Tafsir. (tt. Kairo: Dar Al Ma‘arif). H.



130

memberitahukan  nama-nama bintang tersebut. Kemudian
Rasulullah lspergi menuju tukang kebun tersebut dan berkata:
Apakah kamu percaya jika aku beritahukan nama-nama bintang
tersebut? Tukang kebun tersebut menjawab: Ya. Kemudian
Rasulullah berkata: Bintang-bintang tersebut adalah Jurban, Thariq,
al-Dzayyal, Dzul-Kanfan, Qabis, Watstsab,”’Amudan, Filaq,
Mushbah, Sharuh,Dzul-Fara’, Dhia dan Nur. Maka berkata Yahudi

tersebut: Demi Allah itu adalah nama-namanya.?%?

5. Corak-Corak Penafsiran

Jelaslah sudah bahwa yang dimaksud dengan corak penafsiran
adalah nuansa atau sifat yang menjadi dominan sebuah penafsiran karena
kepribadian mufassirnya yang dipengaruhi oleh ilmu, pengetahuan, dan
kondisi sosial-budaya-politiknya serta orientasi penafsirannya.’®® Corak-
corak penafsiran ini biasanya mengikuti trend pemikiran atau trend
intelektualisme yang berkembang saat itu. Satu trend pemikiran dengan

trend pemikiran yang lain sangat berkaitan.?®*

%92 Abu Ja’far Muhammad bin Jarir Al-Tabari, Jami’ al- Bayan ’An Ta’wil Ay Al-
Qur’an,. Juz VI1II.., h. 130

23 Abdulllah Saeed membagi orientasi arus intelektual pada masa klasik yang
berpengaruh pada penafsiran al-Qur’an pada masa berikutnya, yakni orientasi politik-
keagamaan, orientasi teologis, orientasi mistik dan orientasi legal (hukum). Lihat, Abdullah
Saeed, Qur’an an Introduction, h. 16-18

% Nurcholis Madjid menyatakan bahwa secara tradisional terdapat tiga cabang ilmu
pengetahuan Islam, yaitu Kalam, fikih dan tasawuf. Ketiganya lahir hampir secara sendiri-
sendiri tetapi saling terkait. Lihat Nurcholis Madjid, Khazanah Intelektualisme Islam,
(Jakarta: Bulan Bintang, 1983), h. 3



131

a. Tafsir Lughawi

Penafsiran dengan model corak kebahasaan merupakan
ragam penafsiran al-Qur’an pada periode awal. Yang dimaksud
dengan kebahasaan di sini adalah berfokus pada kajian filologi dan
ilmuilmu gramatikal. Tafsir dengan corak bahasa (Tafsir al-
Lughawi), yang menonjol atau mendominasi biasanya adalah
pembahasan tentang s}araf dan istigag, nahwu, argumen-argumen
dari bahasa Arab (seperti Syair), uslub-uslub bahasa Arab.?®

b. Tafsir Sufi

Banyak sebutan untuk corak penafsiran ini. Ada yang
menyebutnya dengan corak sufi, mystical exegesis, allegorical
exegesis, tafsir Isyari (allusion), tafsir bathini, tafsir esoteris, dan
juga ta’wil. Kemunculan corak penafsiran ini seiring dengan lahirnya
sufism, atau mistisism Islam sebagai sebuah gerakan yang terpisah
pada abad Il Hijriyah atau VIII M, yang secara bertahap,
berkembang menjadi ordo-ordo sufi yang berada di seluruh wilayah
muslim. Berbeda dengan kelompok muslim lainnya saat itu, para sufi
cenderung akomodatif terhadap perbedaan di kalangan masyarakat
muslim dan juga lebih menerimatradisi-tradisi agama lain.?®

Pandangan-pandangan ini, dan interpretasi-interpretasi

esoterik sufi, biasanya tidak populer di antara kalangan sarjana non-

2% Musa’ad Ibn Sulaiman ibn Nasir at-Thayyar, At-Tafsir alLughawi li al-Qur’an al-
Karim, (t.t: Dar Ibn Al-Jauzi, 1422 M), h. 82

2 Anna M. Gade, The Qur’an: an Introduction, (England: Oneworld Oxford, 2010),
h. 88 dan 96.



132

sufi dan biasanya mengakibatkan persekusi terhadap pimpinan sufi
tersebut.

Muhammad ‘Ali Iyazi mencoba mendefinisikan penafsiran
corak sufi. Menurutnya, penafsiran corak Sufi adalah corak
penafsiran yang dilakukan oleh para Arif-Sufi melalui rasa (zauq)
dan sentimen (rasa yang dalam) yang dibangun melalui latihan batin
(riyadhah) sehingga mampu menyingkap tirai batin dan hati tanpa
harus bergubungan dengan sisi external teks. Metode para sufi itu
berbicara dengan lisan-batin dan meninggalkan aspek eksternal yang
biasanya digeluti oleh orang awam.?”’

Para sufi itu menafsirkan al-Qur’an dengan secara Isyarat
bukan tafsir. Dari penjelasan ini, bahwa ada dua tafsir al-Qu’an
yakni tafsir bayani sebagaimana yang dilakukan pada ulama zhahir
dan tafsir bathini sebagaimana yang dilakukan oleh ahl-kasyf, ahlu
hagigat dan ini juga ilmu dari Allah sebab mereka menyatakan
bahwa mereka memperileh dengan metode kasyaf dan syuhud dari
Rasulullah atau dari Allah sendiri.

c. Tafsir Fighi

Pada awal tahun 200 H, mazhab pemikiran figih awal juga
berkembang. Ada lima mazhab yang sampai sekarang masih ada
adalah Hanafi, Maliki, Syafi’i, Hambali.Mazhab Hanafi didirikan

oleh Abu Hanifah (w.150/767), yang hidup di Irak. Mazhab Hanafi

27 Muhammad Al lyazi, Op. Cit,. h. 60.



133

ini memainkan peran penting terutama dalam hal penggunaan akal
dalam menafsirkan hukum. Sampai sekarang, mazhab Hanafi
termasuk memiliki pengikut yang banyak terutama di India, Asia
Tengah dan Turki.?®

Berbeda dengan Abu Hanifa, Malik Ibn Anas (w.179/795),
yang kepada mazhab Maliki disandarkan, tidak begitu menekankan
pada penggunaan akal dalam memahami hukum Islam, namun
menyandarkan secara penuh terhadap teks al-Qur’an dan hadis.
Malik ibn Anas juga mementingkan praktik/tradisi orang-orang
Madinah di mana Nabi dan muslim awal hidup di sana.

Sedangkan Mazhab Syafii didirikan oleh Muhammad ibn Idris
al-Shafi‘i (w.204/820), seorang ulama yang telah melanglang buana
untuk mencari pengetahuan/ilmu. Imam Syafi’i mengembangkan
sejumlah prinsip-prinsip hukum Islam terkait dengan pertanyaan
seperti penafsiran teks dan otoritas sunnah. 2

Kemudian Ahmad ibn Hanbal (w.240/855), yang kemudian
mendirikan mazhab Hanbali adalah murid dari Imam Syafii. Ahmad
Ibn Hanbal terkenal sebagai ahli figih dan pengumpul hadis. Hanbali
sangat ketat dan pergegang teguh pada teks (Qur’an dan sunna) dan
pendapat sahabat dalam menafsirkan hukum. Para pengikut Hanbali
seringkali dinilai literalis dan agak intoleran kepada mereka yang

berbeda pendapatnya. Mazhab-mazhab figih di atas kemudian

%8 Musa Lahin Syahin, Al-La ali al-Hisan fi ‘Ulum al-Qur’an (Kairo: Dar as-Syuruq,
1968), h. 333.
9 bid,.



134

berpengaruh atau mewarnai penafsiranpenafsiran al-Qur’an pada
periode-periode berikutnya.?*

Tafsir fighi adalah tafsir al-Qur’an yang di dalamnya banyak
sekali menjelaskan tentang hukum-hukum cabang (al-Ahkam al-
Far’iyyah) hingga nuansa hukumnya itu menjadi dominan, meskipun
tafsir ini juga menjelaskan ayat-ayat alQur’an secara umum. Tafsir
fighi ini juga bermacam-macam tergantung pada mazhabnya. Para
fugaha’ Syiah menafsirkan al-Qur’an yang memuat hukum-hukum
figih mazhabnya. Khawarij juga memiliki kitab figihnya sendiri,
begitu juga dengan Dhahiriyyah, dan Ahlussunnah.?**

d. Tafsir Adabi Ijtima’i

Seiring dengan munculnya modernisasi di mana ruang-ruang
publik (seperti sosia-politik dan pergerakan) menjadi konsen
bersama, maka muncullah tafsir dengan nuansa sosial dan politik
yang kental.Tafsir corak ini adalah tafsir yang berisi tentang
perilaku-perilaku manusia, lingkungan dan komunitasnya serta
sikap-sikap sosial dan politik lainnya. Dalam tafsir ini, perilaku
manusia dianalisis dan kemudian diarahkan dengan pengunakan
piranti-piranti keilmuan sosial, sejarah, politik dan budaya.?*?

Fahad Abdurrahman ibn Sulaiman ar-Rumi memberikan

contoh tafsir dengan corak ijtima’i, yakni Tafsir al-Manar karya

210 H
Ibid,.
2! Musa Lahin Syahin, Al-La ali al-Hisan fi ‘Ulum al-Qur’an (Kairo: Dar as-Syuruq,
1968), h.333.
22 Myuhammad “Ali Iyazi, Op. Cit, h. 53



135

Muhammad Abduh, Tafsir al-Maraghi karya Ahmad Musthafa
alMaraghi, Tafsir al-Qur’an al-Karim karya Mahmud Syaltut,
Sofwat al-Asar wa al-Mafahim karya Abdurrahman Ibn Muhammad
Ad-Dawsari dan Fi Zhilal al-Quran karya Sayyid Qutb.*
Tafsir limi

Tafsir yang bercorak sains ini adalah tafsir yang menilai
temuan-temuan ilmiah menurut al-Qur’an. Atau dengan bahasa lain,
tafsir yang mencoba mengkonfirmasi temuan-temuan ilmiah dengan
ayat-ayat al-Qur’an. Oleh sebab itu, tafsir ilmi ini dibangun di atas
asumsi bahwa semua penemuan sains modern telah diantisipasi oleh
alQur’an dan banyaknya referensi yang membingungkan tentang
sains tersebut bisa ditemukan di dalam ayat-ayat al-Qur’an.?*

Pertanyaan tentang bagaimana al-Qur’an dan sains saling
berhubungan telah menjadi subjek perdebatan yang terus menerus
terjadi. Sejumlah sarjana muslim telah membahas hal ini sejak
awalawal tahun Hijriyah, dan kontroversi tersebut semakin intensif
dan masif di era modern, 35 yakni abad ke-18 M.

Tampaknya, bentuk awal tafsir ilmi pada abad ke-20 berusaha

untuk merekonsiliasikan nilainilai al-Qur’an dengan pengetahuan

sains. Namun ada juga sejumlah ulama yang mengkritiknya. Di

213

Fahad Ibn Abdurrahman lbn Sulaiman ar-Rumi, Buhuts fi Ushul at-Tafsir wa

manahijuh, (Riyad: Maktabah at-Taubah, 1413 H), h. 10

214

Routraud Wielandt, “Exegesis of Qur’an : Eraly Modern and Contemporery”

dalam Encyclopedia of teh Qur’an, ed. Jane Dammen McAuliffe, (Leiden: Brill, 2001) Vol.

2,h. 124



136

antara yang mengkritik adalah Muhammad Rashid Rida, Amin Al-

Khuli, Mahmud Syaltut dan Sayyid Qutb.?*

6. Tafsir Bil Ma’tsur

Al-Ma’tsur secara etimologi diambil dari kata atsara yang berarti
mengutip. **® Sedangkan secara terminologi tafsir bil ma’tsur adalah
beberapa penjelasan yang terdapat dalam Alquran, sunah atau kata-kata
sahabat untuk penjelasan terhadap ayat-ayat alquran. Menurut Manna Al-
Qaththan tafsir bil-ma'tsur ialah tafsir yang berdasarkan pada Al-Quran
atau riwayat yang shahih, yaitu menafsirkan Al-Quran dengan Al-Quran
(ayat dengan ayat), Al-Quran dengan Sunnah, perkataan sahabat karena
merekalah yang paling mengetahui Kitabullah, atau dengan pendapat
tokoh-tokoh besar tabi'in. Pada umumnya mereka menerimanya dari para
sahabat.*’

Tafsir bi al-Ma'tsur atau disebut juga dengan tafsir bi ar-riwayat
merupakan penafsiran atas ayat Al-Quran yang disandarkan kepada
riwayat.?'® Maksudnya bahwa sumber penafsiran tersebut bukan hasil
dari renungan atau pemikiran mufassir atau yang menafsirkannya,
melainkan bersumber dari atsar. Oleh sebab itu, istilah yang digunakan

adalah tafsir bil-ma'tsur yang artinya adalah tafsir dengan bersumber

pada atsar.

215 Abdullah Saeed, The Qur’an an Introduction, h. 210.

218 Ahmad Warson Munawir, Kamus Al Munawwir (Yogyakarta: Pustaka Progressif,
1984).h.55

217 Manna Al-Qattan, Op. Cit,. h.141

8 Ahmad Sarwat, llmu Tafsir (Jakarta: Rumah Figh Publishing, 2020).h.21



137

Istilah atsar ini sebenarnya istilah yang digunakan untuk perkataan
shahabat, sedangkan pertakaan Nabi SAW disebut hadits. Namun atsar
dalam konteks ini digunakan sebagai lawan dari kata ra'yu (pemikiran).
Dan yang dimaksud dengan atsar dalam konteks tafsir ini tidak sebatas
perkataan para shahabat saja, tetapi meliputi juga perkataan Nabi SAW,
bahkan juga termasuk perkataan Allah SWT sendiri. Sehingga kalau
diurutkan, yang termasuk atsar ada 4 hal, yaitu Al-Quran, perkataan Nabi
SAW, perkataan para shahabat dan perkataan para tabi'in.

Namun bagi sebagian mufassir lainnya tidak memasukkan
pendapat tabi’in kepada tafsir bi al-Ma 'tsur tetapi masuk sebagai tafsir
bi al-Ra’yi. Hal ini disebabkan karena pendapat tabi’in sudah banyak
terkontaminasi akal atau karena mufassirnya dalam menafsirkan Al-
Quran lebih memprioritaskan kaidah-kaidah bahasa tanpa mementingkan
aspek riwayah. Berbeda dengan sahabat yang memiliki integritas dan
kemungkinan besar untuk mengetahui penafsiran suatu ayat berdasarkan
petunjuk nabi bahkan penafsiran sahabat yang menyaksikan nuzul wahyu
di hukum marfu Nabi.

Para mufassirin ketika menggunakan metode ini terlebih dahulu
menelusuri atsar-atsar yang tentang makna ayat yang ingin ditafsirkan,
kemudian atsar tersebut dikemukakan sebagai tafsir dari ayat tersebut.
Para sahabat ketika belajar 10 ayat dari rasulullah mereka tidak akan
melanjutkan ayat berikutnya sebelum memahami dan mengamalkan 10

ayat tersebut, yaitu dengan cara mentadabbur nya. Adapun salah satu



138

cara mentadabburnya para sahabat dalam memahami ayat tersebut
dengan mencari penjelasan ayat tersebut baik dari ayat yang lain ataupun
dari sunnah nabi dengan bertanya langsung kepada nabi.

Karena tidak mungkin ketika seseorang membaca sebuah buku
tanpa memahami isi buku tersebut. Begitu juga dengan al Quran, untuk
memahami ayat al Quran yang bersifat global digunakan metode tafsir bil

ma'sur untuk memahami nya.

a. Keistimewaan Tafsir Bil Ma’tsur

Tafsir bil ma’tsur memiliki keistimewaan dibangdingkan
metode-metode yang lainnya. Karena tafsir bil ma’tsur merupakan
metode penafsiran yang harus diikuti dan dijadikan acuan dalam
menafsirkan Al-Quran , sebab metode ini merupakan metode yang
paling aman dalam memahami kitab Allah.

Ada beberapa faktor yang menjadi alasan tafsir bil ma'tsur
menempati posisi utama, vakni penafsiran Al-Quran dengan Al-
Quran, penafsiran Al-Quran dengan Sunnah Nabawiyah, penafsiran
Al-Quran dengan perkataan para sahabat, dan penafsiran Al-Quran
dengan perkataan para tabi'in.**

Metode bil ma’tsur ini memiliki sedikit peluang dari terjadinya
kesalahan. Karena apabila ayat Al-Quran ditafsirkan oleh ayat Al-
Quran yang lain maka keshahihannya akan terjamin, sebab ayat Al-

Quran itu sendiri yang paling paham makna yang terdapat dalam

219 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir (Pekanbaru: Daulat Riau, 2013). h.76



139

kitab Allah tersebut. Begitu juga ketika ditafsirkan dengan sunnah,
perkataan sahabat dan tabiin, sebab mereka menyaksikan langsung
saat ayat Al-Quran tersebut turun dan Rasul SAW berperan sebagai

mubayin atau yang menjelaskan makna dari ayat tersebut.

b. Macam-macam tafsir bil ma’tsur

1) Tafsir al Quran dengan al-Quran
Menafsirkan Al-Quran dengan Al-Quran terlebih dahulu,
karena sesuatu yang masih global pada satu tempat telah diperinci
di tempat lain dan sesuatu yang dikemukakan secara ringkas di

suatu tempat telah diuraikan di tempat lain.

Contoh penafsiran Al-Quran dari QS. Al-Maidah:1
RO APRV RPN PR AN
Artinya : “Dihalalkan bagimu binatang ternak, kecuali

yvang akan dibacakan kepadamu.”
Dijelaskan oleh firman Allah QS. Al-Maidah:3

2 A1 ) Oal Gy Ly yiall 2205 205 dsiall e &iand

Artinya:  “Diharamkan bagimu (memakan) bangkai,

darah, daging babi, (daging hewan) yang disembelih atas nama
selain Allah”

2) Tafsir Al-Quran dengan Sunnah
Dalam hal ini as-Sunah menjelaskan Al-Quran jika dalam Al-
Quran itu sendiri tidak terdapat penjelasan  karena

kedudukan/fungsi as-Sunah sebagai penjelas terhadap Al-



140

Quran.?® Apabila penafsiran tidak bisa lagi dengan ayat al Quran
lainnya maka langkah berikutnya adalah menafsirkan ayat al
Quran dengan Sunnah. Penafsiran ini berfungsi sebagai penjelas
terhadap hal-hal yang masih bersifat global (bayan al-Taudhih),
juga mengkhususkan (takhsis), dan menghapus nash. Contoh

firman Allah dalam QS. Al-Ma'arij: 8

Jeafia sl ¢ &8 25
Artinya: “Pada hari ketika langit menjadi seperti luluhan

perak”
Nabi bersabda yang dimaksud dengan al-muhli adalah

minyak mentah yang apabila didekatkan ke wajah, dapat

melelehkan kulit.

3) Tafsir Al-Quran dengan Perkataan Sahabat

Sahabat merupakan generasi yang berjumpa dan beriman
kepada Rasulullah SAW. Para sahabat adalah generasi yang
langsung mendapatkan pengajaran dari Rasulullah SAW, mereka
juga merupakan orang-orang yang melihat, menjadi saksi bahkan
terlibat dengan proses turunnya Al-Quran, sehingga mereka
mengetahui situasi dan kondisi saat ayat Al-Quran diturunkan
ataupun hal-halyang menjadi sebab turunnya sebuah ayat.

Ayat Al-Quran ditafsirkan melalui ijtihad para sahabatnya,

sebagai contoh Allah SWT berfirman QS Al Bagarah: 181

20 Muhammad bin Abdullah Zarkasy Al-Badruddin, Al-Burhan Fi Uluum Alquran
(Kairo, 1957).h.51



141

=

; C

Ll fe d &) O 803 o e ) G e sk U 35

Artinya:  “Siapa yang mengubah (wasiat itu) setelah
mendengarnya, maka sesungguhnya dosanya hanya bagi orang
yang mengubahnya. Sungguh Altah maha mendengar, Maha
mengetahui.”

Sebagaimana diriwayatkan oleh Bukhari, Ibnu Abbas
manyatakan bahwa ayat ini adalah menjelaskan diperbolehkan
berbuka puasa bagi orang tua yang sudah tua renta, dengan syarat

harus memberi makan setiap hari seorang yang fakir miskin.

4) Tafsir Al-Quran dengan perkataan tabiin
Tabiin merupakan generasi yang berjumpa dengan para
sahabat Rasul serta beriman kepada Allah. Para tabi'in adalah
murid-murid dari para sahabat, oleh karena itu mereka termasuk
orang-orang yang paling paham terhadap Al-Quran setelah para
sahabat. Ijtihad yang dilakukan oleh tabiin dalam menjelaskan
makna ayat Al-Quran sebagai contoh penafsiran kata-kata

Nazirah dalam QS. Al-Qiyamah 22-23 yang berbunyi:

O 50 &5 ) O 520 45 255
Artinya: “Wajah-wajah pada hai kiamat itu berseri-seri,

Kepada Tuhannyalah mereka nazhirah™
Imam Mujahid salah seorang tabiin, salah seorang murid
Ibnu Mas'ud menafsirkan “mereka menunggu” dengan pengertian

yaitu menunggu pahala dari Tuhan. Penafsiran berdasarkan



142

pendapat para tabiin ini adalah untuk menjelaskan kesamaran
yang ditemukan oleh kaum muslimin tentang sebagian makna

ayat.

7. Tafsir Bil Ra’yi

a. Pengertian Tafsir bil Ra’yi

Tafsir bi ra’yi secara etimologi berasal dari kata ra’yi dapat
berarti keyakinan (I’tigad), analogi (qiyas), dan ijtihad. Secara
terminologi tafsir bi ra'yi adalah tafsir yang diambil berdasarkan
ijtihad dan pemikiran mufassir setelah mengetahui bahasa Arab dan
metodenya, dalil hukum ditujukan dalam penafsiran. Contoh asbab
nuzul, dan nasih mansukh.??* Tafsir bir-Ra'yi ialah tafsir yang di
dalam menjelaskan maknanya atau maksudnya, mufassir hanya
berpegang pada pemahamannya sendiri, pengambilan kesimpulan
(istinbath) pun didasarkan pada logikanya semata.???

Kadang juga diistilahkan dengan tafsir biddirayah dimana
makna dirayah itu sama saja dengan makna ra'yu, yaitu yang artinya
mengerti, mengetahui, dan memahami. Bahkan menurut Syekh
Muhammad Ali As-Shobuni yang dimaksud ra'yu adalah al-ijtihad.??®
Tafsir bil ra’yi sumber penafsiran suatu ayat bukan didasarkan pada

riwayat dan sanad yang sampai ke shahabat atau Rasulullah SAW,

melainkan penjelasannya datang dari diri sang mufassir sendiri.

221 0om Mukarromah, Ulumul Quran (Jakarta: Rajawali Pers, 2013). h. 181

222 Mannna Al-Qattan, Mabahits Fi Ulumil,.. h. 51

2 Moh. Ali As-Shobuni, At-Tibyan Fi Ulumil Qur’an (Jakarta: Darul Kitab Al-
Islamiyah, 1999). h.62



143

Tafsir bi ra'yi disebut juga dengan istilah tafsir bi al-ma'qul,
tasfir bi al-ijtihad atau tafsir bi al-istinbath yang secara selintas
mengisyratkan tafsir ini lebih berorentasi kepada penalaran ilmiah
yang bersifat aqli (rasional) dengan pendekatan kebahasaan yang
menjadi dasar penjelasannya. Oleh karena itu para ulama berbeda-
beda pendapat dalam menilai tafsir bi al-ra'yi. Akan halnya ijtihad
yang memungkinkan hasilnya benar atau salah, maka tafsir bi al-ra'yi
juga demikian adanya. Ada yang dianggap benar yang karenanya
maka layak dipedomani, tetapi ada juga yang dianggap salah atau
menyimpang dan karenanya maka harus dijauhi.

Jadi dapat dipahami bahwa tafsir bil ra’yi merupakan metode
yang digunakan oleh mufassir untuk memahami ayat Al-Quran
dengan ijtihad menggunakan akal setelah terlebih dahulu memahami
bahasa arab sertanilmu-ilmu yang diperlukan oleh mufassir. Syarat-
syarat mufassir yang menggunakan akal atau rasio yang dijadikan
dasar penafsiran adalah para mufasir yang menjadi seorang mufassir
antara lain:

1. Penafsir harus terlebih dahulu memahami bahasa Arab secara
benar, dan aspek-aspek dilalah atau hukum yang dapat
membuktikan bahwa seorang mufassir menggunakan syair-syair
arab masyarakat jahiliyah sebagai pendukung dalam

penafsirannya.



144

2. Penafsir harus melihat dan memperhatikan asbabun nuzul ayat
yang ditafsirkan ketika Allah menurunkan ayat tersebut.
3. Penafsir harus melihat dan mengetahui nasikh dan mansukh,

qgira’at dan lain-lain.

Penyebab kemunculan corak tafsir bi ar-ra’yi adalah disebabkan
semakin majunya ilmu-ilmu keislaman yang diwarnai dengan lahirnya
beragam disiplin ilmu, karya-karyaulama tafsir, corak tafsir, metode
penafsiran berdasrkan bidang ilmu masing-masing. Maka, tafsir-tafsir itu
lahir berdasarkan dengan metode penafsiran seorang mufasir yang

didasarkan oleh latar belakang disiplin ilmu yang dikuasainya.

b. Pembagian Tafsir bil Ra’yi
Tafsir bil ra’yi terbagi menjadi dua pembagian, yaitu tafsir terpuji

(mamduhah) dan tafsir yang tercela (mazdmumah).

1) Tafsir yang Terpuji (Mahmudah)

Tafsir yang terpuji ialah tafsir Al-Quran yang didasarkan dari
ijtihad yang jauh dari kebodohan dan penyimpangan. Tafsir ini
sesuai dengan peraturan bahasa Arab. Karena tafsir ini tergantung
kepada metodologi yang tepat dalam memahami ayat-ayat Al-
Quran. Barangsiapa yang menafsirkan Al-Quranmberdasarkan
pikirannya, dengan memenuhi persyaratan dan bersandarkan

kepada makna- makna Al-Quran, penafsiran seperti ini dibolehkan



145

dan dapat diterima. Tafsir semacam ini selayaknya disebut tafsir

yang terpuji atau tafsir yang sah.?

2) Tafsir yang Tercela (Mazdmumah)

Tafsir yang tercela ialah tafsir Al-Quran tanpa dibarengi
dengan pengetahuan yang benar, yaitu tafsir yang didasarkan
hanya kepada Kkeinginan seseorang dengan mengabaikan
peraturan dan persyaratan tata bahasa serta kaidah-kaidah hukum
Islam. Selanjutnya tafsir ini merupakan penjelasan Kalamullah
atas dasar pikiran atau aliran yang sesat dan penuh dengan bid'ah
atau inovasi yang menyimpang. Tafsir semacam ini disebut
dengan tafsir yang tercela atau tafsir palsu.

Dapat dilihat bahwa pengarang tafsir yang terpuji dan
memenuhi syarat-syarat mufassir yang disebutkan diatas baik itu
sempurna tata bahasa, gaya bahasa, dan mempunyai kecakapan
dalam pokok pembahasan dan mengindahkan peraturan-peraturan
kaidah hukum Islam. Dengan demikian, tafsir jenis ini dapat
digunakan. Sedangkan tafsir tercela bersumber dari pemikiran dan
keinganan pengarangnya tanpa memperhatikan syarat-syarat di
atas. Oleh karena itu tafsir ini hukumnya haram atau tidak boleh
digunakan.

Apabila mufassir tidak menguasai kaidah-kaidah bahasa

dan prinsip-prinsip dasar bahasa Arab dia tidak dapat berlaku adil

224 Thameem Ushama, Metodologi Tafsir Al-Quran (Jakarta: Riora Cipta, 2000). h.41



146

dalam penerjemahan dan penafsiran, dan akan menafsirkan sesuai
kehendak hawa nafsunya sendiri. Hal ini akan menimbulkan
pemahaman yang keliru terhadap ayat yang ditafsirkan sehingga

mengakibatkan penyimpangan dan kesesatan.

8. Urgensi Metodologi Tafsir

Metodologi penelitian tafsir merupakan ilmu tentang cara atau jalan
yang dilewati melalui kegiatan ilmiah untuk membahas, memahami,
menjelaskan, serta merefleksikan kandungan al-Quran secara apresiasif
dengan menggunakan pengetahuan-pengetahuan yang diperlukan
berdasarkan kerangka konseptual tertentu, sehingga menghasilkan karya
tafsir yang representatif. Atau, secara sederhana dipahami ilmu tentang
cara ilmiah untuk mendapatkan data tafsir (ilmu yang membahas
kandungan Al-Qur’an baik dari segi pemahaman makna atau arti sesuai
dikehendaki Allah, menurut kadar kesanggupan manusia).

Dari definisi tersebut dapat dipahami dengan mempelajari
metodologi dapat mengantarkan kepada penggunaan metode yang tepat
untuk sebuah cabang ilmu. Metode itu ibarat jalan yang akan ditempuh
untuk sampai pada tujuan yang hendak dicapai. Karena itulah metode
dalam bahasa Arab disebut "tharigah™ jamaknya "thurug™ atau "man-haj"
jamaknya manahij, yang berkonotasi jalan. Jika demikian, maka metode
menduduki posisi yang amat penting dan strategis dalam upaya mencapai

tujuan yang hendak diraih.



147

Abudin Nata dalam bukunya metodologi studi Islam menjelaskan
bahwa metode yang tepat merupakan masalah pertama yang harus
dikuasai dalam pelbagai cabang ilmu pengetahuan. Kewajiban pertama
bagi seorang peneliti adalah memilih metode yang tepat dalam
penelitiannya. Dijelaskan lebih lanjut bahwa penguasaan terhadap
metode yang tepat bermanfaat dalam mengembangkan ilmu yang
dimiliki. Sedangkan bagi yang tidak menguasai metode hanya akan
selalu menjadi konsumen ilmu, dan bukan produsen. Jadi, penelitian
tafsir dengan penguasaan dan penggunaan metodologi menjadikan
penelitian yang dlakukan lebih terarah, kemudian hasil penelitian tersebut
nanti akan dapat dikembangkan.?*

Kajian mengenai metodologis secara prinsipil amat dianjurkan oleh
Al-Quran, karena dengan pengembangan berpikir logik dan sistematik
hanya dapat dilakukan apabila seseorang menguasai metodolgi dengan
baik dan benar. Dengan memiliki metodologi yang berarti jalan, hal ini
menunjukkan bahwa penelitian tersebut terarah sehingga akan sampai
kepada hasil yaitu tujuan dari sebuah penelitian tersebut. Hal ini
menunjukkan bahwa metodologi memiliki peran yang penting dalam

sebuah penelitian termasuk penelitian tafsir.

25 Abudin Nata, Metodologi Studi Islam (Jakarta: Rajawali Pers, 2009). h. 149



148

9. Metode Tafsir Kontemporer

a. Historis-Sosiologis

Sejarah adalah suatu ilmu yang di dalamnya dibahas berbagai
peristiwa dengan memperhatikan unsur tempat, waktu, obyek, latar
belakang, dan pelaku dari peristiwa tersebut.??® Sedangkan sosiologi
adalah ilmu yang mempelajari manusia dalam hidup bersama dalam
masyarakat dan menyelidiki ikatanikatan antara manusia yang menguasai
hidupnya itu. Sosiologi ini mencoba mengerti sifat dan maksud hidup
bersama, cara terbentuk dan tumbuh serta berubahnya perserikatan-
perserikatan hidup itu, serta pula kepercayaannya, keyakinan yang
memberi sifat tersendiri kepada cara hidup bersama itu dalam tiap

persekutuan hidup manusia.?’

Berdasarkan pengertian di atas maka yang dimaksud dengan
pendekatan historis sosiologis adalah pendekatan yang menggunakan
keilmuan sejarah dan sosologi sebagai pisau bedah atau perangkat analisis

dalam melihat data dan memecahkan masalah kajian.

Pendekatan sejarah dan pendekatan sosiologi sangat penting untuk
melihat setiap data karena secara alamiah tak ada segala sesuatu yang ada
di dunia ini tanpa proses dan tanpa berhubungan dengan masyarakat di
lingkungannya, termasuk dalam studi agama pada umumnya dan studi al-

Qur’an pada khususnya. Pentingnya studi sejarah dalam studi al-Qur’an

228 Taufiq Abdullah, Sejarah dan Masyarakat, (Jakarta : Pustaka Firdaus, 1987), h.105
227 Hassan Shadily, Sosiologi Untuk Masyarakat Indonesia, (Jakarta : Bina Aksara,
1983), h.153



149

sebagaimana disampaikan oleh Manna’ al-Qaththan bahwa seseorang
yang ingin memahami al- Qur’an secara benar maka yang bersangkutan
harus mempelajari sejarah turunnya ayat-ayat al-Qur’an yang selanjutnya
disebut dengan asbab al-nuzul. Dengan asbab al-nuzul ini seseorang akan
dapat mengetahui hikmah yang terkandung dalam suatu ayat yang
berkenaan dengan hukum tertentu dan ditujukan untuk memelihara syariat

dari kekeliruan memahaminya.??®

Termasuk penting pula digunakanna pendekatan sosiologis karena di
dalam al-Qur’an juga banyak ayat-ayat yang merujuk pada peristiwa-
peristiwa sosial, apalagi al-Qur’an itu juga diturunkan untuk kepentingan
sosial. Oleh karena itu tanpa pendekatan ini akan sulit memahami

peristiwa sosial dalam al-Qur’an dan sulit pula memahami maksudnya.

Fazlurrahman dalam hal ini mengatakan bahwa al-Qur’an ibarat
gunung es yang mengapung, hanya sepersepuluh bagiannya sajalah yang
tampak, sedangkan sembilan persepuluhnya terendam dalam lautan
sejarah. Karena itu tidak seorangpun yang berupaya mengkaji al-Qur’an
secara serius dapat mengingkari kebutuhan pengetahuan sejarah dalam
memahami sebagian pernyatanpernyataan al-Qur’an agar pernyataan-
pernyataan itu mampu memberikan pemecahan, komentar, dan jawaban.
Dalam kesempatan lain, Rahman juga menyatakan bahwa agar penafsiran

al-Qur’an dapat diterima dan dapat berlaku adil terhadap tuntutan

h.79

%28 Manna’ al-Qaththan, Mabahits fi Ulum al-Qur’an, (Mesir : Dar al-Maarif, 1977),



150

keilmuan dan integritas moral, maka satu-satunya pendekatan yang harus

digunakan adalah pendekatan sejarah.?*®

Suatu pendekatan historis yang serius dan jujur harus digunakan
untuk menemukan makna teks al-Qur’an. Aspek metafisis dari ajaran al-
Qur’an mungkin tidak menyediakan dirinya dengan mudah untuk
dikenakan terapi historis, tetapi bagian sosiologisnya pasti menyediakan
dirinya. Pertama-tama al-Qur’an harus dipelajari dalam tekanan
kronologisnya. Mengawali dengan pemeriksaan terhadap bagian-bagian
wahyu yang paling awal akan memberikan suatu persepsi yang cukup
akurat tentang dorongan dasar dari gerakan Islam sebagaimana yang
dibedakan dari ketetapan-ketetapan dan institusi-institusi yang dibangun
belakangan. Dan demikianlah, seseorang harus mengikuti bentangan al-

Qur’an sepanjang karir dan perjuangan Muhammad SAW.

Aplikasi dari pendekatan ini dalam prakteknya memunculkan apa
yag seringkali orang menyebut dengan gerakan ganda (double
movement). Fazlurrahman mendasarkan bangunan metodenya pada
konsepsi teoritik bahwa yang ingin dicari dan diaplikasikan dari al-
Qur’an di tengah-tengah kehidupan manusia adalah bukan pada
kandungan makna literalnya tetapi lebih pada konsepsi pandangan

dunianya (weltanschaung).

% Dya statemen Rahman di atas, penulis kutip dari Nourouzzaman Shiddigi, “Sejarah
: Pisau Bedah [lmu Keislaman”, dalam Taufik Abdullah dan M. Rusli Karim (ed.)., h.71-72



151

Gerakan pertama dalam proses atau metode penafsiran ini terdiri dari

2 (dua) langkah, yaitu :

Langkah pertama, yakni tatkala seorang penafsir akan memecahkan
problem yang muncul dari situasi sekarang, penafsir seharusnya
memahami arti atau makna dari satu ayat dengan mengkaji situasi atau
problem historis dimana ayat al-Qur’an tersebut merupakan jawabannya.
Tentu saja sebelum mengkaji ayatayat spesifik dalam sinaran situasi-
situasi spesifiknya maka suatu kajian mengenai situasi makro dalam
batasan-batasan masyarakat, agama, adat istiadat, lembaga-lembaga,
bahkan mengenai kehidupan secara menyeluruh di Arabia — dengan tidak

mengesampingkan peperangan Persia-Byzantium harus dilaksanakan

Langkah kedua, menggeneralisasikan jawaban-jawaban spesifik
tersebut dan menyatakannya sebagai pernyataanpernyataan yang memiliki
tujuan-tujuan moral-sosial umum, yang disaring dari ayat-ayat spesifik
tersebut dalam sinaran latar belakang historis dan rationes legis yang
sering dinyatakan. Dalam proses ini perhatian harus diberikan kepada
arah ajaran al-Qur’an sebagai suatu keseluruhan sehingga setiap arti
tertentu yang dipahami, setiap hukum yang dinyatakan, dan setiap tujuan
yang dirumuskan koheren dengan yang lainnya. Hal ini karena ajaran al-
Qur’an tidak mengandung kontradiksi. Semuanya padu, kohesif, dan

konsisten.°

230 Fazlurrahman, Islam dan Modernitas..., h.6-8



152

b. Hermeneutika

Menelusuri kata awal hermeneutika dari Yunani ini, maka arti
hermeneutika sebagai kegiatan menafsirkan atau to interprete ini
mengasumsikan pada proses membawa sesuatu untuk dipahami. Dari
pengertian ini  menyebabkan seringkalinya istilah menafsirkan

disejajarkan dengan istilah memahami.?*!

Kegiatan menafsirkan secara umum meliputi 3 (tiga) kegiatan,
yaitu : pertama, linguistic formulation atau pengekspresian pikiran-
pikiran seseorang ke dalam tingkat bahasa ; kedua, cultural movement
atau penerjemahan dari bahasa yang masih asing ke dalam bahasa sendiri
yang sudah dikenal, dan ketiga, logical formulation atau pemberian
komentar atas makna yang masih absurd menuju makna yang lebih

konkret-eksplisit.**?

Selanjutnya secara aplikatif langkah-langkah yang digunakan

dalam menafsirkan al-Quran adalah :

Mengangkat satu tema tertentu
Menyebut ayat yang berkenaan dengan tema atau isu tersebut
Memaparkan pandangan para mufassir sebelumnya tentang ayat-ayat

tersebut

2! yvan A. Harvey, “Hermeneutics”, dalam Mircea Eliade (ed.), h.279

232 James M. Robinson, “Hermeneutic Since Barth”, dalam James M. Robinson dan
John B. Cobb, Jr (Ed.), The New Hermeneutic, vol.ll, (New York, Evanson and London:
Harper and Row Publishers, 1964), h.6



153

Menyimpulkan dan menjelaskan makna yang paling sesuai setelah
melihat konteks ayat, asbab al- nuzul

Membahas bagaimana seharusnya ayat tersebut dipahami dengan
langkah hermeneutik, dan

Menjelaskan bagaimana kontekstualisasi ayat untuk muslim

c. Feminisme

Feminisme merupakan paham yang memperjuangkan pihak-pihak
yang tertindas, entah perempuan atau laki-laki, baik oleh perempuan
maupun laki-laki. Karena selama ini perempuan menjadi pihak yang
tertindas maka perempuanlah yang diperjuangkan dalam feminisme.
Feminisme memperjuangkan kesetaraan gender, artinya tidak ada
kesenjangan dan perbedaan antara laki-laki dan perempuan dalam hal
gender sehingga tidak ada saling mendominasi antara keduanya. Gender
sendiri mempunyai pengertian suatu sifat yang melekat pada kaum laki-
laki maupun perempuan yang merupakan hasil konstruksi sosial dan

kutural.2®

Beberapa konsep dasar yang harus dicermati dalam pendekatan

feminis adalah sebagai berikut®* :

1) Pendekatan feminis selalu menggunakan analisis kesetaraan gender

sebagai pisau bedah terhadap segala pembacaan atas berbagali

2% Mansour Fakih, Analisis gender & transformasi sosial,.. h.8
24 Trisakti dan Sugiarti, Konsep dan Teknik Penelitian Gender, (Malang : UMM
Press, 2002), h.78-83



154

permasalahan. Hal ini karena gender dipandang sebagai faktor yang
berpengaruh menentukan persepsi dan kehidupan perempuan,
membentuk kesadarannya, keterampilannya, dan membentuk pula
hubungan kekuasaan antara laki-laki dan perempuan.

2) Pendekatan feminis mengakui subyektifitas atau jelasnya
keberpihakan terhadap perempuan. Jadi pendekatan ini tidak
bertujuan hanya menggambarkan tentang perempuan tetapi juga
hasilnya untuk meningkatkan harkat perempuan.

3) Perempuan sebagai titik tolak. Persisnya menjadikan pengalaman
perempuan sebagai sumber pengetahuan, analisis bertujuan untuk
menguntungkan perempuan, dan penganalisis berada dalam ruang
kritik yang sama dengan materi yang dikritiknya.

4) Kerangka konseptual dan teoritis yang digunakan dalam meninjau
permasalahan adalah konsep-konsep subordinasi, marginalisasi,

penindasan, kekerasan, hubungan kekuasaan, dan lain-lain

F. Penelitian Terdahulu

Penelitian ini berfokus pada pengembangan model pembelajaran

tafsir ayat Sosial Budaya integrasi dengan pendidikan Local Wisdom di

Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Berikut akan

dikemukakan penelitian relevan yang sebelumnya telah diteliti. Adapun
penelitian tersebut sebagai berikut:

1. D Rusmana, Y Rahtikawati dalam bukunya yang berjudul Tafsir Ayat-

ayat Sosial Budaya: Tafsir Maudhui terhadap Ayat-ayat al-Quran yang



155

Berkaitan dengan Budaya, Sejarah, Bahasa dan Sastra tahun 2014. la
menyebutkan bahwa Ayat-ayat sosial dan budaya dipandang oleh para
mufassir sebagai ayat-ayat al-Qur'an, yang jumlahnya lebih banyak
dibandingkan dengan ayat-ayat ritual ataupun ayat-ayat tentang
keimanan. Oleh karena itu, penafsiran terhadap ayat-ayat sosial dan
budaya sangat diperlukan mengingat pentingnya pemahaman tekstual
dan kontekstualitasnya. Hal ini dilakukan karena persoalan yang
berkaitan dengan kehidupan sosial dan budaya secara tekstual lebih
berbasis pada budaya lokal sehingga diperlukan pemahaman yang lebih
universal terhadap makna kontekstualnya. Salah satu pendekatan
penafsiran al-Qur'an vyaitu tafsir sosial-kemasyarakatan (adab wa
ijtima’i) yang berusaha memahami nash-nash al-Qur'an dengan cara
mengemukakan  ungkapan-ungkapan  al-Qur'an  secara teliti,
menjelaskan makna yang dimaksud oleh al-Qur'an tersebut dengan gaya
bahasa yang indah dan menarik, serta menghubungkan nash-nash al-
Qur'an yang tengah dikaji dengan kenyataan sosial dan sistem budaya
yang ada. Buku ini dalam pembahasannya terdiri dari 14 bab yang
mencakup bab 1 pengantar ke arah kajian; bab 2 memaknai al-Fatihah :
relasi Allah dan manusia; bab 3 Allah : tauhid fungsional dalam al-
Qur'an; bab 4 alam dan pengelolaannya dalam al-Qur'an : dimensi
kekhalifahan dan ketaatan manusia terhadap Allah; bab 5 penciptaan
manusia dan Kreativitas budaya positif manusia di muka bumi; bab 6

Nabi dan Rasul : manusia pilihan sebagai kreator budaya dan peradaban



156

Ilahiyyah; bab 7 manusia sebagai pencipta kebudayaan; bab 8 manusia
sebagai pembentuk tatanan sosial kemasyarakatan; bab 9 nilai etik
dalam al-Qur'an : dialog dan toleransi; bab 10 perubahan sosial dalam
perspektif al-Qur'an; bab 11 masa depan manusia : konsep eskatologis
dalam al-Qur'an; bab 12 bahasa dalam al-Qur'an : komunikasi verbal
antara Allah, manusia dan alam dan pembahasan ditutup pada bab 13
yang membahas tentang sastra dalam al-Qur'an. Kata Kunci : Tafsir

Tematik, Tafsir Maudhu'i, Sosial Budaya dalam Islam.

. E Zulaiha dalam jurnal Wawasan: Jurnal limiah Agama Dan Sosial
Budaya yang berjudul Tafsir Kontemporer: Metodologi, Paradigma dan
Standar Validitasnya tahun 2017, ia menyebutkan bahwa Tafsir feminis
(tafsir) merupakan genre unik yang muncul di era kontemporer ketika
isu gender menjadi perhatian global. Paradigma penafsiran ini
berangkat dari asumsi bahwa prinsip al-Qur'an hubungan laki-laki dan
perempuan harus didasarkan pada keadilan (al-'Jadi), persamaan (al-
musawah), kepatutan (al-ma'ruf), dan konsensus. (syura). Dengan
demikian, setiap penafsiran yang dihasilkan pada masa klasik yang
melanggar semua prinsip tersebut dianggap tidak dapat diterima,
terutama dalam kaitannya dengan situasi sekarang yang berbeda dengan
masa sebelumnya. Interpretasi feminis menggunakan analisis gender
sebagai alat untuk membedakan antara kondisi yang diberikan Tuhan
yang tidak dapat diubah dengan gender sebagai konstruksi sosial yang

dapat diubah. Selain itu, hermeneutika dianggap sebagai pendekatan



157

yang tepat dipilih dalam penafsiran feminis bersama dengan metode
tematik untuk menafsirkan ayat-ayat tentang relasi gender dalam Al-
Qur'an. Dengan metodologi ini, tujuannya adalah untuk menghasilkan
interpretasi dengan wawasan yang lebih intersubjektif dan kritis terkait

relasi gender.

R Anwar, D Darmawan dalam jurnal Kajian Kitab Tafsir Dalam
Jaringan Pesantren Di Jawa Barat tahun 2016 menyebutkan bahwa,
Tafsir merupakan salah satu inti dari ortodoksi Islam dan selalu dijaga
keasliannya. Oleh karena itu, perubahan drastis dihindari dalam kajian
tafsir khususnya di pesantren, karena pesantren adalah lembaga yang
paling gigih mengawal ortodoksi Islam di Indonesia. Tidak
mengherankan jika penelitian yang dilakukan pada tahun 2015 ini
menemukan kesamaan dengan apa yang dilaporkan oleh Berg pada
abad ke-19 dan oleh Bruinessen serta peneliti lain di abad ke-20.
Artikel ini merupakan laporan penelitian lapangan yang dilakukan di
enam pesantren di Jawa Barat yaitu: Pesantren al-Jawami Bandung,
Pesantren al-Wafa Bandung, Pesantren al-Masthuriyah Sukabumi,
Pesantren Darusalam Ciamis, Pesantren Cipasung Tasikmalaya dan
Pesantren Buntet Cirebon. Penelitian ini fokus pada kajian kitab-kitab
tafsir di pesantren-pesantren tersebut. Penelitian ini menyimpulkan
bahwa perubahan memang ada dan terjadi dalam kajian tafsir di
pesantren tersebut, namun sangat lambat. Kajian tafsir masih menjadi

pilihan kedua di pesantren dibandingkan dengan kajian fikih dan bahasa



158

Arab. Tafsir yang paling populer dipelajari di pesantren ini adalah
Tafsir Jalalayn. Ada juga pesantren yang mempelajari tafsir lain seperti
Tafsir al-Manar dan Tafsir al-Maraghy, tetapi sangat jarang; yaitu
pesantren yang berorientasi pada modernitas. Selain itu, metode
tradisional mempelajari tafsir masih dominan di pesantren ini, yang
disebut bandongan di mana para Kyai (pemimpin pesantren)

membubuhi keterangan teks kata demi kata di depan para santri (santri).

. S Amin dalam jurnal Akademika: Jurnal Pemikiran Islam dengan judul
Tafsir keadilan sosial dan semangat gender tahun 2015, ia menyebutkan
secara deskriptif analitis. Peneliti menemukan wacana gender semarak
di dunia Barat, disebabkan karena perubahan pola sosial, terutama
semenjak terjadinya revolusi industri. Sebuah perjuangan antar kelas
(class struggle), yakni antara kaum perempuan sebagai sebuah
kelompok sosial melawan kelompok sosial yang lainnya, yaitu kaum
lelaki dengan tujuan untuk mencapai kesejajaran. Semangat gender ini
sesungguhnya berkaitan dengan persoalan kemajuan perempuan dan
tercapainya kesetaraan antara perempuan dengan laki-laki. Kesimpulan
dari penelitian ini adalah bahwa melalui pemahaman gender maka
dampak pembangunan terhadap kehidupan perempuan dan laki-laki
tidak akan berbeda, sebab ketimpangan status sosial bukan sekedar
bersumber pada persoalan seks tetapi seluruh nilai sosial budaya yang

hidup dalam masyarakat turut memberikan andil.



159

5. Mohammad Zamzami 'Urif menyebutkan dalam jurnalnya yang
berjuduln Local Wisdom Dalam Tafsir Nusantara: Studi Atas Kitab
Tafsir Al-Ibriz Karya KH. Bisri Mustofa tahun 2019. Kitab Tafsir
dengan judul al-Ibriz Lima’rifati Tafsir al-Qur’an al-‘Aziz merupakan
karya KH. Bisri Mustofa. Tafsir tersebut ditulis dengan menggunakan
bahasa aksara Arab-Pegon Jawa pada awal abad ke-20, dan karyanya
dengan jelas menunjukkan unsur lokalitas (kearifan lokal) yang sangat
menonjol di wilayah ini. Dalam tafsir dan bahasa, KH. Bisri Mustofa
menggunakan teks bahasa Jawa Arab-Pegon, salah satu bentuk literasi
yang sangat umum digunakan oleh masyarakat muslim tradisional dan
pesantren khususnya, terutama di wilayah Jawa saat itu. Sementara itu,
KH. Bisri Mustofa juga sering mengomentari masalah tradisi budaya
mekarnya makam atau auliya ziyarah' yang juga menunjukkan lokalitas
tafsir al-Ibriz. Selanjutnya mengenai mistis budaya Jawa (karamah),
mempercayai hal-hal yang memiliki kekuatan magis. Kemudian
informasi tentang jamu atau jamu yang mengadopsi kearifan lokal pada

masyarakat Jawa.

Berdasarkan dari beberapa literatur review di atas, sudah membahas
mengenai tafsir sosial budaya dan local wisdom dalam beberapa pendekatan
pembahasan, maka peneliti akan mengkaji dari sisi berbeda dalam penerapan
agar novelty dari penelitian ini memiliki kontribusi yang besar dalam aspek
keilmuwan tafsir dan integarsinya terhadap sosial budaya yaitu dengan judul :

pengembangan model pembelajaran tafsir ayat Sosial Budaya integrasi



160

dengan pendidikan Local Wisdom di fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif

Kasim Riau

G. Konsep Operasional dan Indikator

1. Konsep Operasional
Konsep operasional disertasi ini mengacu pada pengembangan
model pembelajaran yang mengintegrasikan tafsir ayat-ayat Al-
Quran yang bertemakan sosial-budaya (Sosial Budaya) dengan
pendidikan kearifan lokal (local wisdom). Fokus utamanya adalah
menciptakan metode pengajaran yang mampu menghubungkan nilai-
nilai Al-Qur'an dengan realitas sosial dan budaya masyarakat lokal,

khususnya di wilayah Riau.

a) Tafsir Ayat Sosial-Budaya: Merujuk pada kajian ayat-ayat Al-
Qur'an yang membahas nilai-nilai sosial dan budaya, seperti

interaksi sosial, adat istiadat, dan etika bermasyarakat.

b) Integrasi Local Wisdom: Pendidikan berbasis kearifan lokal
mencakup nilai-nilai tradisional masyarakat Riau, seperti adat
Melayu, norma sosial, dan tradisi yang selaras dengan prinsip-

prinsip Islam.

c) Model Pembelajaran: Strategi dan metode pengajaran yang
dirancang untuk menjembatani antara ilmu tafsir dengan konteks
sosial-budaya masyarakat lokal, melibatkan pendekatan aktif,

kontekstual, dan kolaboratif.



Gambar 3.1
Kerangka Operasional

Dosen

Pendidikan Local
Wisdom

161

Pembelajaran Tafsir
Ayat Sosial Budaya

Mahasiswa




2.

162

Indikator
Indikator berikut mengukur keberhasilan model pembelajaran
yang diusulkan, mencakup aspek implementasi, penguasaan, dan

dampak pada mahasiswa:

a) Aspek Kurikulum

o Kesesuaian antara materi pembelajaran tafsir dengan nilai-nilai

kearifan lokal.

o Integrasi tema sosial-budaya dalam silabus dan Rencana

Pembelajaran Semester (RPS).

b) Aspek Proses Pembelajaran

o Penggunaan metode pembelajaran  kontekstual yang
mengaitkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan fenomena sosial dan

budaya lokal.

o Partisipasi aktif mahasiswa dalam diskusi dan analisis kasus

sosial-budaya berbasis tafsir.

o Penerapan metode interdisipliner yang melibatkan ilmu sosial,

budaya, dan agama.



163

c) Aspek Kompetensi Mahasiswa

Kemampuan mahasiswa memahami dan menjelaskan ayat-

ayat sosial-budaya secara kontekstual.

Kemampuan mahasiswa mengidentifikasi relevansi nilai-nilai

Al-Qur'an dengan tradisi lokal.

Penguasaan mahasiswa dalam mengintegrasikan ilmu agama

dan budaya lokal ke dalam solusi praktis.

d) Aspek Keterlibatan dengan Masyarakat

Pelibatan mahasiswa dalam kegiatan masyarakat untuk

pelestarian budaya lokal melalui perspektif agama.

Kontribusi mahasiswa dalam mengembangkan solusi sosial

berbasis nilai-nilai Al-Qur‘an dan budaya lokal.

e) Aspek Hasil Belajar

@)

Peningkatan pemahaman terhadap ayat-ayat sosial-budaya

setelah implementasi model pembelajaran.

Penilaian terhadap karya tulis, proyek, atau aktivitas
mahasiswa yang mencerminkan integrasi tafsir dan local

wisdom.



BAB Il

METODE PENELITIAN

Penelitian Model Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial Budaya integrasi
dengan Pendidikan Local Wisdom di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif
Kasim Riau ini termasuk penelitian kualitatif. Penelitian kualitatif berupaya
menggambarkan data hasil penelitian dengan kata-kata atau kalimat yang
dipisah-pisah menurut kategori dan dianalisis untuk memperoleh kesimpulan,
sebelum dianalisis data yang dihasilkan dari penelitian akan dideskripsikan
terlebih dahulu. Jenis penelitian yang dipakai adalah model pengembangan
yang mengacu pada metode R&D (Research & Development) yaitu suatu
metode penelitian yang fungsinya untuk menghasilkan produk tertentu dan

menguji keefektifan produk tersebut.

Penelitian dan pengembangan merupakan penelitian yang digunakan
untuk menghasilkan produk tertentu, dan menguji keefektifan produk
tersebut.”®> Penelitian dan pengembangan atau dalam bahasa Inggris search
and Develoment adalah metode penelitian yang digunakan untuk
menghasilkan produk tertentu, dan menguji keefektifan produk tersebut.
Untuk dapat menghasilkan produk tertentu digunakan penelitian yang bersifat
analisis kebutuhan dan untuk menguji keefektifan produk tersebut supaya

dapat berfungsi di masyarakat luas.

2ggiyono.. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. (Bandung: Alfabeta,
2010), h, 297

164



165

A. Model Pengembangan

Penelitian ini didesain dengan menggunakan pedekatan model
penelitian dan pengembangan (Research & Development) yang bertujuan
untuk menghasilkan suatu produk, yaitu kerangka pengembangan model
pembelajaran tafsir ayat Sosial Budaya integrasi dengan pendidikan local
wisdom di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau berbasis

produk.

Penelitian dan pengembangan yang menghasilkan produk tertentu untuk
bidang administrasi, pendidikan dan sosial lainnya masih rendah. Padahal
banyak produk tertentu dalam bidang pendidikan dan sosial yang perlu
dihasilkan melelui research dan development. Pada kesempatan ini hanya
diberikan contoh metode penelitian dan pengembangan yang dapat digunakan

untuk penelitian sosial %

Penelitian pengembangan (developmental research) bukan hanya untuk
menggambarkan hubungan antara keadaan sekarang tetapi juga untuk
menyelidiki perkembangan dan atau perubahan yang terjadi sebagai fungsi
waktu. Lebih jauh Isaac dan Michael menyatakan bahwa tujuan penelitian

pengembangan alat perubahan sebagai fungsi waktu. Oleh karena itu setiap

26 1pid, him. 298



166

masalah dalam penelitian pengembangan hendaklah didekati lebih baik dan

terencana.”®’

Penelitian ini tidak bermaksud untuk menguji kebenaran, melainkan
untuk melihat serta menyajikan data-data sesuai adanya yang relevan dengan
permasalahan yang dikaji dengan panduan teori yang ada, selanjutnya
dianalisis dan ditarik kesimpulan sehingga dimungkinkan akan melahirkan
suatu teori baru dengan tekhnik analisis data yang telah ditentukan. Hal itu

sebagaimana diungkapkan para ahli riset.

Pentingnya teori dalam penelitian, maka untuk penelitian ini
menggunakan teori ADDIE. Model ADDIE dalam mendesain sistem
instruksional menggunakan pendekatan sistem. Esensi dari pendekatan sistem
adalah membagi proses perencanaan pembelajaran ke beberapa langkah,
untuk mengatur langkah-langkah ke dalam urutan-urutan logis, kemudian
menggunakan output dari setiap langkah sebagai input pada langkah

berikutnya.?*®

Menurut Sugiyono, Secara umum tujuan penelitian itu ada tiga macam
yaitu yang bersifat penemuan, pembuktian dan pengembangan. Penemuan,
berarti data yang diperoleh dari penelitian itu adalah data yang benar-benar
baru yang sebelumnya belum diketahui. Pembuktian, berarti data yang

diperoleh itu digunakan untuk membuktikan adanya keraguan terhadap

BT A, Muri Yusuf. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan Penelitian
Gabungan.(2013), him. 79

281bid,hlm. 296



167

informasi atau pengetahuan tertentu dan pengembangan, berarti

memperdalam dan memperluas pengetahuan yang telah ada.?*

Dari argumentasi para ahli tersebut dapat disimpulkan bahwa tujuan
dari penelitian adalah mencari dan menemukan jawaban dari setiap
permasalahan dengan berbagai cara melalui data-data yang ada sehingga
terungkap fakta, jawaban tersebut berkembang menjadi teori yang dapat
bermanfaat dan menjadi prinsip-prinsip umum ilmu pengetahuan yang dapat

berguna dalam kehidupan manusia.

B. Prosedur Pengembangan

Prosedur Pengembangan Pengembangan Model Pembelajaran
Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi Dengan Pendidikan Local Wisdom
Di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau yang diadoptasi

ADDIE, dilaksanakan sesuai dengan tahap-tahap berikut:

1. Analyze

Langkah pertama dalam penelitian ini adalah dengan cara
menganalisis kebutuhan untuk menentukan masalah dan solusi yang
tepat dan menentukan kompetensi mahasiswa dengan mengumpulkan

informasi dan menganalisa fenomena.

2. Desain
Setelah dianalisa penerapan di Fakultas Ushuluddin, maka

langkah selanjutnya adalah mengembangkan model dengan

#95ugiyono,Op.cit, him. 5



168

menentukan kompetensi khusus, metode, bahan ajar, dan strategi

pembelajaran serta menyiapkan model awal yang melibatkan tim ahli.

Development

Uji lapangan dilakukan di Fakultas Ushuluddin dengan kelas
eksperimen. Selanjutnya dilakukan produksi program dan modul yang
akan digunakan dalam program pembelajaran yaitu pendidikan local

wisdom.

Implementation

Setelah Draf Model sudah selesai, maka selanjutnya dilakukan
kembali uji coba pada Fakultas Ushuluddin terkait dengan kelemahan-
kelemahan saat uji coba dengan meminta saran dan masukan dari tim
ahli termasuk Promotor dan Co. Promotor hal ini dalam rangka
melaksanakan program pembelajaran dengan menerapkan spesifikasi

program pembelajaran.

. Evaluation

Evaluasi merupakan Langkah terakhir dari model desain
system pembelajaran ADDIE. Evaluasi adalah sebauh proses yang
dilakukan untuk memberikan nilai terhadap pengembangan.
Kemudian setelah dilakukan tahap evaluasi langkah selanjutnya

dilakukan penulisan kurikulum.



C. Tempat dan Waktu Penelitian

169

Penelitian ini dilaksanakan di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan

Syarif Kasim Riau, Panam, JI. HR. Soebrantas No.Km. 15, RW.15,

Simpang Baru, Kota Pekanbaru, Riau 28293. Adapun jadwal penelitian

adalah sebagai berikut.

Tabel 3.1 Jadwal penelitian adalah sebagai berikut.

No Tahapan Kegiatan Utama Waktu Durasi
Penelitian Pelaksanaan
1 Persiapan - Penyusunan proposal penelitian Januari - 2
Penelitian - Pengajuan izin penelitian Februari 2024 bulan
- Pengumpulan referensi awal
2 Studi Literatur | - Analisis tafsir ayat sosial-budaya Maret - April 2
- Kajian literatur tentang local wisdom 2024 bulan
- Telaah model pembelajaran
3 Pengumpulan - Observasi proses pembelajaran tafsir di Mei - Juli 2024 | 3
Data Fakultas Ushuluddin bulan
- Wawancara dengan dosen dan mahasiswa
- Studi dokumen kurikulum dan bahan ajar
4 | Analisis Data - Analisis tematik hasil wawancara Agustus - 3
- Pengolahan data observasi Oktober 2024 bulan
- Pengembangan model pembelajaran berbasis
local wisdom
5 Uji-Validasi - Implementasi model dalam pembelajaran November 3
Model - Evaluasi efektivitas model 2024 - Januari bulan
- Pengumpulan masukan dari ahli dan praktisi 2025
6 Penulisan dan - Penulisan disertasi Februari - April | 3
Penyebaran - Seminar hasil penelitian 2025 bulan

Hasil Penelitian

- Publikasi artikel ilmiah di jurnal terakreditasi




170

D. Subjek dan Objek Penelitian

Subjek penelitian dalam disertasi ini adalah dosen dan mahasiswa di
Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau yang terlibat dalam
proses pembelajaran tafsir ayat sosial-budaya. Subjek ini dipilih karena
mereka merupakan pihak yang langsung terlibat dalam implementasi model
pembelajaran tafsir dan memiliki pengalaman dalam pengajaran serta
penerapan nilai-nilai sosial-budaya dalam kehidupan sehari-hari. Rincian

Subjek Penelitian:

1. Dosen Pembelajaran Tafsir:

o Dosen yang mengajar mata kuliah tafsir, khususnya yang
mengkaji ayat-ayat sosial-budaya.

o Dosen yang terlibat dalam pengembangan kurikulum dan
strategi pembelajaran berbasis local wisdom.

o Peran dosen dalam menyampaikan materi tafsir yang relevan
dengan konteks sosial-budaya lokal, serta adaptasi pengajaran
yang mengintegrasikan kearifan lokal.

2. Mahasiswa Fakultas Ushuluddin:

o Mahasiswa yang mengikuti mata kuliah tafsir dan mempelajari
ayat-ayat yang berkaitan dengan aspek sosial-budaya.

o Mahasiswa yang terlibat dalam diskusi, studi kasus, atau
praktek penerapan pembelajaran tafsir yang menggabungkan

nilai local wisdom dalam konteks akademik dan sosial mereka.



171

Objek penelitian ini adalah model pembelajaran tafsir ayat sosial-

budaya yang terintegrasi dengan pendidikan local wisdom di Fakultas

Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Objek ini mencakup aspek-aspek

materi, metode, serta hasil dari proses pembelajaran yang menghubungkan

tafsir dengan kearifan lokal.

1. Model Pembelajaran Tafsir:

o

Pendekatan pembelajaran yang mengintegrasikan tafsir ayat
sosial-budaya dengan nilai-nilai dan praktik local wisdom.
Model ini mengedepankan pendekatan kontekstual yang
memperhatikan kearifan lokal dalam menginterpretasikan
ayat-ayat Al-Qur'an, khususnya yang berkaitan dengan aspek
sosial-budaya seperti keadilan sosial, hak asasi manusia, dan
etika lingkungan.

Komponen dari model pembelajaran ini termasuk metode
pengajaran, bahan ajar, media pembelajaran, dan strategi

evaluasi yang relevan dengan konteks budaya lokal di Riau.

2. Kearifan Lokal (Local Wisdom):

o

Nilai-nilai dan praktik budaya yang hidup dalam masyarakat
Melayu Riau yang dapat diterapkan dalam pembelajaran tafsir.
Kearifan lokal ini mencakup tradisi, adat istiadat, norma
sosial, dan praktik-praktik yang sudah ada dalam kehidupan
masyarakat lokal yang dapat memperkaya pemahaman ayat-

ayat Al-Qur'an.



172

o Penerapan kearifan lokal dalam pendidikan Islam untuk
menjaga keberlanjutan nilai-nilai budaya yang sejalan dengan
ajaran agama.

3. Proses Pembelajaran:

o Interaksi antara dosen dan mahasiswa dalam memahami tafsir
dengan pendekatan yang memperhitungkan konteks sosial-
budaya lokal.

o Penelitian juga mencakup observasi terhadap bagaimana
model pembelajaran yang terintegrasi dengan local wisdom
diterapkan dalam kelas, serta efektivitasnya dalam
meningkatkan pemahaman mahasiswa tentang tafsir sosial-

budaya.

E. Analisis Kebutuhan Model

Pengembangan model pembelajaran tafsir ayat Sosial Budaya
integrasi dengan pendidikan local wisdom ini dibuat untuk memfasilitasi
pemahaman dan penerapan pada materi pelajaran tafsir ayat Sosial
Budaya bagi mahasiswa. Pengembangan model pembelajaran tafsir ayat
Sosial Budaya integrasi ini dibuat hanya menyajikan materi dalam
integrasi dengan pendidikan local wisdom berstandar syarat mufassir
madya dari kementerian Agama RI karena dinilai lebih efektif dalam

ketepatan standar pembelajaran.



173

Proses yang dilakukan oleh mahasiswa dan dosen dalam rangka
mencapai perubahan untuk menjadi lebih baik, dari tidak tahu menjadi tahu,
dari tidak bisa menjadi bisa, sehingga terbentuk pribadi yang berguna bagi
diri sendiri dan lingkungan sekitarnya. Proses tersebut dipengaruhi oleh
faktor yang meliputi mata kuliah, dosen, media, penyampaian materi, sarana

penunjang, serta lingkungan sekitarnya.

Dosen selaku pemegang peranan utama dalam pembelajaran
diharapkan dapat memilih baik metode maupum media pembelajaran yang

tepat sehingga pembelajaran dapat berjalan dengan optimal.

F. Teknik Pengumpulan Data

Proses pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui

berbagai teknik pengumpulan data, yaitu:

1. Dokumentasi
Teknik dokumentasi dimaksudkan untuk mendapatkan data
lapangan berupa dokumen untuk menguatkan data-data dalam

penelitian ini.

2. Uji Coba (Experimen)
Data dalam penelitian ini juga diperoleh dari uji coba lapangan
terkait dengan penerapan model pengembangan. Uji lapangan tersebut
dilakukan sebanyak 3 tahap di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif

Kasim Riau.



174

3. Wawancara
Melengkapi data dokumentasi dan uji lapangan, maka
dilakukan teknik wawancara dengan informan di Fakultas Ushuluddin

UIN Sultan Syarif Kasim Riau.

G. Teknik Analisis Data
Teknik analisis data merupakan cara menganalisis data setelah
melakukan penelitian. Proses analisis data dimulai dengan menelaah
seluruh data yang tersedia dari berbagai sumber, yaitu dokumentasi,
ekperimen, dan wawancara.?*°
Metode analisis yang digunakan dalam penelitian dan
pengembangan ini merupakan analisis yang mampu mendukung
tercapainya tujuan dan kegiatan penelitian dan pengembangan. Teknik
analisis data penelitian yang digunakan yaitu:
1. Uji Validasi Ahli
Uji validasi ahli ini dilakukan oleh para ahli pendidikan serta
praktisi pendidikan untuk mengetahui apakah model pengembangan

kurikulum ini sudah layak digunakan.

2. Uji Instrumen Uji Coba (Eksperimen)
Uji instrumen ini dilakukan melalui penerapan terhadap model
pengembangan kurikulum. Pada tahap ini data yang telah diperoleh,

setelah dipelajari akan diklasifikasikan sesuai dengan permasalahan

#0gytrisno Hadi, Metodologi Resesearch, (Yogyakarta: Andi Off Set, 2004), him. 47



175

yang ada, kemudian dianalisis secara cermat di samping
menggunakan teknik Deduktif, Induktif, dan Komperatif.?*

Data yang telah terkumpul dianalisis setiap waktu secara
induktif, deduktif dan komperatif selama penelitian berlangsung
dengan mengolah bahan empirik, supaya dapat disederhanakan ke
dalam bentuk yang lebih mudah dibaca, dipahami dan
diinterpretasikan. Data diinterpretasikan untuk memperoleh makna
dan implikasi hubungan yang ada. Analisis induktif dimulai dengan
terlebih dahulu merumuskan sejumlah permasalahan ke dalam
beberapa pertanyaan yang dijadikan tujuan penelitian.

Beberapa pertanyaan yang menjadi permasalahan utama telah
dikemukakan dalam perumusan masalah, akan tetapi pertanyaan-
pertanyaan yang lain dapat digali melalui wawancara, atau observasi
di lokasi penelitian sehingga dapat mengumpulkan ungkapan kognitif,
emosional atau intuisi dari para pelaku yang terlibat. Data ini
dirangkum secara deskriptif untuk membantu menemukan konsep-
konsep keaslian yang diungkapkan oleh subjek penelitian sendiri
sesuai dengan kenyataannya. Dengan cara ini tetap akan dapat
menyajikan realitas sesuai dengan kenyataan yang ada (emik)

sebagaimana yang diharapkan dalam penelitian kualitatif.**?

21 Anton Bakker dan Achmad Charis Zubar, Metodologi Penelitian Filsafat,
(Yogyakarta: Kanisius, 2002), him. 71.

#2Michael Quin Patton, Qualitative Evolution and Reasearch Methode, (Newbury
Park : Sage Publication, 2000), him. 390.



176

Dalam melakukan analisis, diterapkan cara pentahapan, yaitu
mereduksi data, memaparkan data empirik, menarik kesimpulan dan
memverifikasikan.  Mereduksi  data  dimaksudkan  sebagai
penyederhanaan, pengabstrakkan dan mentransformasikan data yang
masih kasar dari beberapa catatan lapangan. Dengan tahap ini
dimaksudkan dapat mengklasifikasikan, mengarahkan, membuang
yang tidak perlu hingga dapat mengorganisir data yang sangat
diperlukan. Pemaparan maksudnya menyajikan data yang telah
direduksi dalam bentuk bahan yang diorganisir melalui ringkasan
terstruktur, diagram, bagan maupun sinopsis dan beberapa teks. Cara
ini dapat membantu menyusun analisis yang dikehendaki, serta
diarahkan kepada upaya merumuskan temuan konsep. Tahap
penarikan kesimpulan serta verifikasi, dimaksudkan membuat
penafsiran makna dari data, kemudian memverifikasinya. Hasil
verfikasi ini selanjunya perlu diperiksa ulang dengan melihat kembali

ke lokasi penelitian dan didiskusikan kembali.

Data yang diperoleh selanjutnya dianalisis secara deskriptif
dengan metode reduksi data, penyajian data (Data Display), verifikasi
(Conclusion Drawing). Pengecekan keabsahan data dilakukan dengan

metode triagulasi, yaitu triagulasi metode dan sumber.



BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan
Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan mengenai Model
Pembelajaran Tafsir Ayat Sosial Budaya Integrasi dengan Pendidikan Local
Wisdom Di Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau, dapat

disimpulkan sebagai berikut.

1. Pembelajaran tafsir ayat-ayat sosial budaya memiliki peran strategis dalam
membekali mahasiswa dengan kemampuan analisis terhadap persoalan
sosial dan budaya melalui pendekatan Al-Qur'an. Di Prodi llmu Al-Qur'an
dan Tafsir Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau, mata
kuliah ini dirancang untuk mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan
dinamika sosial budaya kontemporer. Tujuan utamanya adalah
menanamkan pemahaman mendalam tentang bagaimana Al-Qur'an
mengatur hubungan sosial, budaya, dan peradaban manusia, sehingga
mahasiswa mampu mengaplikasikan ajaran Islam secara kontekstual
dalam kehidupan bermasyarakat. Kurikulum pembelajaran ini mencakup
berbagai kompetensi, seperti pemahaman konsep dasar tafsir, penerapan
kajian terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang relevan, pengembangan sikap
Islami dalam budaya, serta pemahaman terhadap larangan dan aturan
Islam. Materi yang disusun meliputi topik-topik seperti keberagaman
sosial, pentingnya budaya salam, larangan terhadap budaya negatif seperti

caci maki, khamar, dan judi, hingga pentingnya budaya tolong-menolong.

283



284

Melalui pembelajaran ini, mahasiswa diajarkan untuk memahami nilai-
nilai Islam secara teoretis dan praktis, termasuk bagaimana ajaran Al-
Qur'an memberikan solusi atas permasalahan sosial budaya. Dengan
pendekatan integrasi tafsir, materi dirancang untuk memotivasi mahasiswa
agar tidak hanya memahami Al-Qur'an secara tekstual, tetapi juga mampu
menerapkannya dalam konteks modern. Keseluruhan proses pembelajaran
ini bertujuan menciptakan individu yang tidak hanya berpengetahuan,
tetapi juga berakhlak mulia, mampu berkontribusi positif dalam
masyarakat, dan relevan dengan tantangan globalisasi. Integrasi nilai-nilai
Al-Qur'an dengan budaya menjadi landasan penting dalam membangun

harmoni sosial serta menjawab tantangan kehidupan modern.

Pengembangan model pembelajaran tafsir ayat sosial budaya yang
terintegrasi dengan pendidikan local wisdom di Fakultas Ushuluddin
merupakan langkah strategis untuk menciptakan pembelajaran yang
relevan, kontekstual, dan bermakna. Dengan memadukan teori
konstruktivis, metode tafsir tematik, dan pendekatan student-centered
learning, model ini menekankan integrasi teks Al-Qur'an dengan konteks
lokal serta partisipasi aktif peserta didik. Pendekatan tematik, kolaborasi
interdisipliner, dan penerapan nilai Islam melalui proyek berbasis kearifan
lokal menjadi inti strategi pembelajaran. Namun, tantangan seperti
kesenjangan teori-praktik, keterbatasan literatur lokal, dan waktu
kurikulum membutuhkan solusi inovatif. Strategi seperti pendekatan

berbasis proyek, keterlibatan komunitas lokal, modul tematik, dan media



285

interaktif dapat menjawab kendala tersebut. Evaluasi holistik melalui
portofolio atau proyek komunitas juga memastikan keberhasilan model ini.
Melalui pendekatan ini, lulusan diharapkan mampu memahami teks Al-
Quran secara mendalam, mengaplikasikan nilai Islam dalam konteks
sosial budaya, dan memberikan kontribusi positif bagi masyarakat luas.

Model pembelajaran tafsir ayat sosial-budaya yang terintegrasi dengan
pendidikan local wisdom di Fakultas Ushuluddin terbukti efektif dalam
meningkatkan pemahaman dan sikap mahasiswa. Kelas eksperimen, yang
menerapkan model ini, menunjukkan peningkatan signifikan dalam
pemahaman materi tafsir, integrasi local wisdom, serta sikap terhadap
pembelajaran interaktif dibandingkan kelas kontrol. Hasil uji kepraktisan,
validitas, dan reliabilitas menunjukkan bahwa model ini lebih praktis dan
dapat diandalkan. Selain itu, analisis data N-Gain dengan angka 0.70 yang
juga memperlihatkan peningkatan yang lebih besar pada kelas eksperimen.
Meskipun demikian, terdapat beberapa hambatan dalam implementasi,
seperti keterbatasan waktu dan kurangnya sumber daya yang mendukung.
Tantangan ini perlu diatasi agar model pembelajaran dapat diterapkan
secara lebih optimal di masa depan. Dengan demikian, integrasi tafsir ayat
sosial-budaya dengan local wisdom dapat menjadi solusi pembelajaran

yang relevan dan kontekstual.



286

B. 'Saran

Berdasarkan penelitian yang telah dilaksanakan, peneliti memberi

beberapa saran yaitu:

1. Pengembangan Kurikulum Integratif, diperlukan pengembangan
kurikulum  yang lebih  terstruktur dan  komprehensif  untuk
mengintegrasikan tafsir ayat-ayat sosial dan budaya dengan pendidikan
local wisdom, sehingga dapat memberikan pemahaman yang lebih holistik
kepada mahasiswa mengenai relevansi tafsir dalam konteks kebudayaan
lokal.

2. Peningkatan Kualitas Pembelajaran, Dosen di Fakultas Ushuluddin
diharapkan lebih mengoptimalkan penggunaan metode pembelajaran yang
interaktif, seperti diskusi kelompok dan studi kasus, untuk menggali
keterkaitan antara tafsir dan nilai-nilai kearifan lokal. Hal ini dapat
meningkatkan daya tarik materi yang diajarkan dan memperdalam
pemahaman mahasiswa.

3. Penguatan Peran Mahasiswa dalam Penelitian, Disarankan agar mahasiswa
diberikan lebih banyak kesempatan untuk terlibat dalam penelitian yang
mengkaji hubungan antara tafsir dan local wisdom, baik melalui skripsi,
tugas akhir, maupun publikasi ilmiah. Ini akan memperluas wawasan dan
kemampuan analisis mereka terhadap integrasi keduanya.

4. Penyusunan Modul Pembelajaran, Fakultas Ushuluddin  perlu
mengembangkan modul pembelajaran yang mengakomodasi tafsir ayat

sosial budaya yang relevan dengan konteks local wisdom. Modul ini harus



287

dilengkapi dengan contoh-contoh penerapan praktis agar mahasiswa dapat
memahami teori dan aplikasinya dalam kehidupan sehari-hari.

. Kolaborasi dengan Lembaga Kebudayaan, Diperlukan kerja sama antara
Fakultas Ushuluddin dan lembaga-lembaga kebudayaan di Riau untuk
memperkaya perspektif mahasiswa mengenai local wisdom. Kolaborasi ini
dapat berupa seminar, pelatihan, atau pengabdian masyarakat yang
berbasis pada nilai-nilai budaya lokal.

. Pemanfaatan Teknologi dalam Pembelajaran, penggunaan teknologi dalam
proses pembelajaran, seperti aplikasi pembelajaran daring, video
pembelajaran, dan platform diskusi online, perlu ditingkatkan. Ini akan
membantu mahasiswa mengakses sumber belajar secara lebih fleksibel dan
memperluas perspektif mereka mengenai tafsir dan kearifan lokal.

. Evaluasi dan Monitoring Berkelanjutan, Fakultas Ushuluddin diharapkan
melakukan evaluasi dan monitoring secara berkala terhadap efektivitas
model pembelajaran yang telah diterapkan. Dengan demikian, dapat
diketahui sejauh mana integrasi tafsir ayat sosial budaya dan local wisdom

berhasil meningkatkan kualitas pendidikan dan pemahaman mahasiswa.



288

DAFTAR PUSTAKA

Ahmadi, A., & Sholeh, M. (2005). Psikologi Perkembangan: Edisi Revisi.
Jakarta: Rineka Cipta.

Al Aridh, A. H. (1992). Sejarah dan metodologi tafsir. Rajawali Pers.

Al-‘Asyar, M. T. (1997). Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir. Tunisia: Dar

Shuhniin li al-Nasyr wa al-Tauzi’.

Al-Andalusiy, A. H. M. (1993). Tafsir al-Bahr al-Muhit. Beirut: Darel Kutub
al-llmiyyah.

Al-Asfahani, R. (1992). Mufradat Alfazh al-Qur'an. Beirut: al-Dar al-
Syamiyyah.

Al-Jurjaniy, A. (1998). al-Ta'rifat. Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi.

Al-Khalidiy, S. A. F. (2002). Ta'rif Ad-Darisin bi Manéhij al-Mufassirin.
Damaskus: Dar al-Qalam.

Al-Zahabiy, M. H. (n.d.). Al-Tafsir wal-Mufassirun. Kairo: Dar Al Ma‘arif.
Al-Zarkasyi, A. (1984). al-Burhan fi 'Ulum al-Qur'an. Kairo: Dar al-Turas.

Anggraeni, V., & Wasitohadi, W. (2014). Upaya meningkatkan keaktifan dan
hasil belajar matematika siswa kelas 5 melalui model pembelajaran
kooperatif tipe teams games tournament (TGT) di ... Satya Widya.

Retrieved from https://ejournal.uksw.edu/satyawidya/article/view/598

Anugraheni, 1. (2017). Penggunaan portofolio dalam perkuliahan penilaian
pembelajaran. Jurnal Pendidikan Dasar Perkhasa. Retrieved from

http://jurnal.stkippersada.ac.id/jurnal/index.php/JPDP/article/view/40

Arni, J. (2013). Metode Penelitian Tafsir. Pekanbaru: Daulat Riau.


https://ejournal.uksw.edu/satyawidya/article/view/598
http://jurnal.stkippersada.ac.id/jurnal/index.php/JPDP/article/view/40

289

Ar-Rumi, F. I. (1413 H). Buhuts fi Ushul at-Tafsir wa manahijuh. Riyad:
Maktabah at-Taubah.

Asda, Y. (2022). Efektivitas pembelajaran model kooperatif tipe jigsaw untuk
meningkatkan hasil belajar sejarah kebudayaan Islam pada siswa MAN
Model Banda Aceh. PENDALAS: Jurnal Penelitian Tindakan Kelas
dan ..., 29.

Asmedy, A. (2021). Pengaruh model pembelajaran kooperatif tipe STAD
terhadap hasil belajar siswa sekolah dasar. Ainara Journal (Jurnal
Penelitian Dan PKM o). Retrieved from
http://journal.ainarapress.org/index.php/ainj/article/view/41

As-Shobuni, M. A. (1999). At-Tibyan Fi Ulumil Qur’an. Jakarta: Darul Kitab
Al-lIslamiyah.

Baidan, N. (2003). Perkembangan Tafsir Al-Qur’an di Indonesia. Solo: Tiga
Serangkai.

Bakker, A., & Zubar, A. C. (2002). Metodologi Penelitian Filsafat.

Yogyakarta: Kanisius.

Budianingsih, C. A. (2005). Pandangan behavioristik vs konstruktivistik:
Pemecahan masalah belajar abad XXI. In N. S. Degeng, Belajar dan

pembelajaran (p. 2). Rineka Cipta.

Dahlan, A. A. (2001). Ensiklopedia Hukum Islam. Jakarta: PT. Ichtiar Baru
Van Hoeve.

Dalyono, M. (2005). Psikologi Pendidikan. Jakarta: Rineka Cipta.
Daradjat, Z. (2003). lImu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang.

Departemen Agama Republik Indonesia. (1997). Al-Qur’an  dan
Terjemahannya. Surabaya: Jaya Sakti.


http://journal.ainarapress.org/index.php/ainj/article/view/41

290

Departemen Agama Republik Indonesia. (n.d.). Al-Qur’an.

Fitrohoerani, D. (2022). Penggunaan model pembelajaran kooperatif tipe pair
check dalam upaya meningkatkan prestasi belajar siswa pada mata
pelajaran matematika kelas VII pada ... Jurnal Multidisiplin Indonesia,
41.

Gade, A. M. (2010). The Qur’an: An Introduction. Oxford: Oneworld.

Gunawan, A. H. (2000). Sosiologi pendidikan: Suatu analisis sosiologi

tentang pelbagai problem pendidikan. Rineka Cipta.
Gunawan, A. H. (n.d.). Sosiologi.
Hadi, S. (2004). Metodologi Research. Yogyakarta: Andi Off Set.

Hamid, H. (2013). Pengembangan sistem pendidikan di Indonesia. Pustaka

Setia.

Imania, K. A. N., & Bariah, S. H. (2019). Rancangan pengembangan

instrumen penilaian pembelajaran.

Irawati, 1., Ilhamdi, M. L., & Nasruddin, N. (2021). Pengaruh gaya belajar
terhadap hasil belajar IPA. Jurnal Pijar Mipa, 31.

Ismail, M. S. (1994). Hadis Nabi menurut pembela, pengingkar dan

pemalsunya. Gema Insani Press.
lyazi, M. A. (n.d.). Op. Cit.

Junaidi, J. (2018). Model Pendidikan Multikultural. Al-Insyiroh: Jurnal Studi
Keislaman. Retrieved from
https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alinsyiroh/article/vie
w/3332



https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alinsyiroh/article/view/3332
https://ejournal.kopertais4.or.id/madura/index.php/alinsyiroh/article/view/3332

291

Krathwohl, D. R. (Ed.). (1964). Taxonomy of Educational Objectives. London:
Longman Group.

Kun Prasetyo, Z. (2008). Pembelajaran sains berbasis kearifan lokal.

Surakarta.

Lickona, T. (1992). Educating for Character: How Our Schools Can Teach
Respect and Responsibility. New York: Publishing History.

Madjid, N. (1983). Khazanah Intelektualisme Islam. Jakarta: Bulan Bintang.
Majid, A. (2005). Perencanaan pembelajaran. Remaja Rosdakarya.

Mansur. (2007). Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Islam. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Masyhuri. (2014). Merajut Sejarah Perkembangan Tafsir Masa Klasik:
Sejarah Tafsir dari Abad Pertama Sampai Abad Ketiga Hijriyah. Jurnal
Hermeunetik, 8(2), 209.

Mubhaisin, S. (2000). Biografi al-Qur’an al-Karim. Surabaya: CV. Dwi Marga.
Mukaromah, O. (2013). Ulumul Qur’an. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Mulyasa, E. (2004). Implementasi kurikulum 2004, panduan pembelajaran
KBK. Remaja Rosdakarya.

Munardji. (2004). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bina IImu.

Nasution, 1., & Saija, L. M. (2018). Model pembelajaran kooperatif ing ngarsa

sung tuladha. Jurnal Padegogik. Retrieved from jurnal.unai.edu
Nata, A. (2009). Metodologi Studi Islam. Jakarta: Rajawali Pers.

Nurgiyantoro, B. (2010). Penilaian pembelajaran sastra berbasis kompetensi.
Yogyakarta: BPFe.



292

Partanto, P. A., & Al Barry, M. D. (n.d.). Kamus ilmiah populer. Arkola.

Patton, M. Q. (2000). Qualitative Evolution and Research Methode. Newbury
Park: Sage Publication.

Proyek Pembinaan Prasarana dan Sarana. (1984/1985). Metodik Khusus
Pengajaran Agama Islam. Jakarta: Perguruan Tinggi Agama/lIAIN.

Purnomo, C. (2021). Model pembelajaran kooperatif tipe make a match untuk

meningkatkan hasil belajar. Journal of Education and Religious ..., 53.

Ramdani, E. (2018). Model pembelajaran kontekstual berbasis kearifan lokal
sebagai penguatan pendidikan karakter. Jurnal Pendidikan IImu-limu
Sosial, 10.

Rasyid, H. (2009). Penilaian hasil belajar. Wacana Prima.
Ridhahani. (n.d.). Pengembangan Nilai-Nilai Karakter Berbasis Alquran.
Saeed, A. (n.d.). Qur’an an Introduction.

Saeful, K. S. (2022). Peningkatan kemampuan kolaborasi dan komunikasi
siswa kelas VII melalui model pembelajaran kooperatif teknik jigsaw.

Jurnal Pakar Guru. Retrieved from https://ejournal-

leader.com/index.php/pakar/article/view/53

Sarwat, A. (2020). IImu Tafsir. Jakarta: Rumah Figh Publishing.
Sauri, S. (n.d.). Membangun Komunikasi dalam Keluarga.

Setiawan, H. R. (2021). Manajemen kegiatan evaluasi pembelajaran. Seminar
Nasional Teknologi Edukasi Sosial Dan.

Setyosari, P. (2013). Metode penelitian pendidikan dan pengembangan.

Kencana Prenadamedia Group.


https://ejournal-leader.com/index.php/pakar/article/view/53
https://ejournal-leader.com/index.php/pakar/article/view/53

293

Shihab, M. Q. (1992). Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.
Shihab, M. Q. (2008). Sejarah dan Ulum Al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Firdaus.

Sibarani, R. (2013). Pembentukan karakter berbasis kearifan lokal. Retrieved

from http://www.museum.pusaka-nias.orq/2013/02/pembentukan-

karakter-berbasis-kearifan.html

Simanjuntak, D. C. C., & Saija, L. M. (2018). Model pembelajaran kooperatif
ing ngarsa sung tuladha. Jurnal Padegogik. Retrieved from

jurnal.unai.edu

Sugono, D., & Qudaratillah, M. T. (2008). Tesaurus bahasa Indonesia. Pusat
Bahasa Departemen Pendidikan Nasional.

Sukardi. (2011). Pendidikan Karakter Bangsa Berideologi Pancasila dalam
Budimansyah, D., & Komalasari, K. (Eds.), Pendidikan Karakter: Nilai
Inti Bagi Upaya Pembinaan Kepribadian Bangsa. Bandung: Widaya
Aksara Press.

Sukmadinata, N. S. (2005). Landasan Psikologi Proses Pendidikan. Bandung:

Remaja Rosdakarya.
Syah, M. (2007). Psikologi belajar. Rajagrafindo Persada.

Syahin, M. L. (1968). Al-La’ali al-Hisan fi ‘Ulum al-Qur’an. Kairo: Dar as-
Syurug.

Thohir, M. (2022). Islam and local wisdom: The study of “Islam Nusantara”
in the cultural perspective. E3S Web of Conferences. Retrieved from
https://www.e3s-
conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_0400
4/e3sconf_icenis2022_04004.html



http://www.museum.pusaka-nias.org/2013/02/pembentukan-karakter-berbasis-kearifan.html
http://www.museum.pusaka-nias.org/2013/02/pembentukan-karakter-berbasis-kearifan.html
https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html
https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html
https://www.e3s-conferences.org/articles/e3sconf/abs/2022/26/e3sconf_icenis2022_04004/e3sconf_icenis2022_04004.html

294

Trianto.  (2007). Model-model pembelajaran inovatif  berorientasi
konstruktivistik. Prestasi Pustaka.

Uhbiyati, N. (n.d.). limu Pendidikan.
Ushama, T. (2000). Metodologi Tafsir Al-Quran. Jakarta: Riora Cipta.

Warson Munawir, A. (1984). Kamus Al Munawwir. Yogyakarta: Pustaka
Progressif.

Wielandt, R. (2001). Exegesis of Qur’an: Early Modern and Contemporary. In
J. D. McAuliffe (Ed.), Encyclopedia of the Qur’an (Vol. 2, p. 124).
Leiden: Brill.

Yusuf, A. M. (2013). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan Penelitian

Gabungan.
Zarkasy Al-Badruddin, M. B. A. (1957). Al-Burhan Fi Uluum Alquran. Kairo.

Zuhadan, Z. K., & Prasetyo, Z. (2008). Pembelajaran sains berbasis kearifan
lokal. Surakarta.



BIODATA RINGKAS PROMOVENDUS

Nama . Edi Hermanto

Tempat/Ttl. . Kampar, 18 Juli 1986

Alamat . JI. Sakinah Perum. Griya Safira IV Rimbo Panjang
Pekerjaan : Dosen tetap Fakultas ushuluddin UIN Sultan

Syarif Kasm Riau
Orang Tua :1.Ayah : Alm. Abu Bakar
2. lbu : Almh. Nurbaiti
3. Saudara :

Yuli Yarni

Evi Warni
Ratna Wilis
Harpenas

John Hendris
Lukman Hakim
Firdaus

No bk whE

Istri/Suami . Syartini, Amd. Keb

Anak . 1. Delanna Althafus Syifa
2. Muhammad Syafiq Alfurgan
3. Muhammad Hanif Alfaiq
Pendidikan . SD/MI Negeri 086 Kampar
. SMP/MTs Ponpes Islamic Centre Kampar
. SMA/MA Ponpes Islamic Centre Kampar’
. S 1 (Starata Satu) IAIN Sumatera Utara Medan

g B~ W N

. S2 (Starata Dua) Pasca Sarjana UIN Sultan

Syarif Kasim Riau Pekanbaru



Karya llmiah : 1. ISSUE PRIVILEGE DALAM AL-QUR’AN
(Analisis Surah Al-Fajr ayat 15-16 Perspektif
Tafsir Al-Misbah)

2. Konsep Self-Healing dalam QS. al-Insyirah:
Analisis Penafsiran Wahbah az-Zuhaili dalam
Tafsir al-Munir

3. BODY SHAMING DALAM PERSPEKTIF AL-
QUR’AN (STUDI ANALISIS AYAT-AYAT
BODY SHAMING DALAM TAFSIR FATH AL-
QADIR)

4. Analysis of the Maudhu’i Tafsir: Mahabbah’s

Orientation in the Light of al-Qur’an

Pengalaman Perkerjaan: 1. Guru TPA At-Tagwa Danto Kampar
2. Guru MDA Tarok Kampar
3. Guru SMA UT Serambi Mekah Kab. Kampar
4. Dosen UIN Sultan Syarif Kasim Riau Pekanbaru

Organisasi : 1. LDK IAIN Sumatera Utara
2. HMPS Tafsir Hadis IAIN Sumatera Utara



	1. Cover.pdf (p.1)
	2. Pesetujuan Terbuka.pdf (p.2)
	3. Nota Dinas Co. Promotor.pdf (p.3)
	4. Nota Dinas Promotor.pdf (p.4)
	5. Persetujuan Ka. Prodi.pdf (p.5)
	6.  Surat Pernyataaan.pdf (p.6)
	7. Disetasi Terbuka Edi Hermanto.pdf (p.7-318)
	15. INSTRUMEN PENELITIAN.pdf (p.319-321)
	16. Surat Keterangan Penelitian.pdf (p.322)
	17. Sertifikat Tofl-Toafl.pdf (p.323-324)
	18. LoA Jurnal.pdf (p.325)
	19. Sertifikat turnitin.pdf (p.326)
	21. Kartu Bimbingan.pdf (p.327-328)
	22. Daftar Riwayat Hidup CV.pdf (p.329-330)

