
 
 

HUKUM MENGUMANDANGKAN ADZAN DAN IQAMAH DI MASJID BAGI 

ORANG YANG DALAM KEADAAN JUNUB  

STUDI KOMPARATIF IBNU HAZM DAN IMAM AL NAWAWI  

SKRIPSI  

Diajukan Untuk Melengkapi Tugas Dan Memenuhi Syarat Untuk Memperoleh Gelar 

Sarjana Hukum (SH) Fakultas Syariah dan Hukum 

 

 

 

  

  

ABDUL  SIGIT PANGESTU  

12120313372 

 

 

 

PROGRAM STUDI S1 PERBANDINGAN MADZHAB DAN HUKUM  

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446 H/2025 M 



 





 



i 

 

ABSTRAK 

Abdul Sigit Pangestu (2025): Hukum Mengumandangkan Adzan Dan 

Iqamah di Masjid Bagi Orang Yang Dalam 

Keadaan Junub Studi Komparatif Ibnu Hazm 

Dan Imam Al Nawawi 

 

Penelitian ini dilatar belakangi oleh Hukum mengumandangkan adzan dan 

iqamah di masjid bagi orang yang dalam keadaan junub studi komparatif Ibnu 

Hazm Dan Imam Al Nawawi. Pendapat dari kedua mazhab ini menunjukkan 

bagaimana perbedaan interpretasi terhadap teks-teks syariat dapat menghasilkan 

berbagai pandangan hukum yang berbeda, meskipun pada intinya kedua 

pandangan tetap menghormati esensi dari adzan sebagai seruan yang disyariatkan 

untuk shalat.  

Tujuan penelitian ini adalah pertama untuk mengetahui pendapat Ibnu 

Hazm Dan Imam Al Nawawi mengenai hukum mengumandangkan adzan dan 

iqamah di masjid bagi orang yang dalam keadaan junub. Kedua untuk mengetahui 

istinbath yang di gunakan Ibnu Hazm dan imam Al Nawawi mengenai hukum 

mengumandangkan adzan dan iqamah di masjid bagi orang yang dalam keadaan 

junub. Ketiga untuk mengetahui fiqih Muqaranah terhadap pendapat Ibnu Hazm 

dan imam Al Nawawi mengenai hukum mengumandangkan adzan dan iqamah di 

masjid bagi orang yang dalam keadaan junub. 

Metode penelitian ini menerapkan jenis penelitian pustaka yang 

menggunakan metode analitik dan deskriptif dengan perbandingan pendapat Ibnu 

Hazm Dan Imam Al Nawawi. Penelitian ini berbentuk studi kepustakaan (library 

research). Sumber yang dipakai meliputi sumber primer yaitu : kitab karangan 

Ibnu Hazm dan kitab karangan Imam Al Nawawi, dan Sumber sekunder yaitu 

buku-buku terkait pembahasan pada penelitian ini. Pembahasan dan analisis 

menggunakan metode deskriptif (Penjelasan) dan komperatif (perbandingan).  

Hasil penelitian menemukan bahwa Ibnu Hazm berpendapat bahwa 

mengumandangkan adzan dalam keadaan junub boleh namun apabila ingin 

menggumandangkan iqamah dianjurkan dalam keadaan bersuci. Sementara itu, 

Imam Al-Nawawi memperbolehkan adzan dan iqamah bagi orang yang junub 

namun dimakruhkan dalam hal seperti itu namun tidak menjadi sesuatu yang 

haram bila mengumandangkannya pada saat keadaan tidak ada wudhu. 

Kata Kunci: Hukum menggumandangkan adzan dan iqamah, Imam Ibnu 

Hazm, Imam Al-Nawawi 

  



ii 

 

KATA PENGANTAR 

Alhamdulillah segala puja dan puji bagi Allah SWT yang telah 

memberikan rahmat dan karunia serta hidayah dan inayah-Nya kepada penulis 

sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini yang berjudul “Hukum 

Mengumandangkan Adzan Dan Iqamah Di Masjid Bagi Orang Yang Dalam 

Keadaan Junub Studi Komparatif Ibnu Hazm Dan Imam Al Nawawi”.   

Tanpa rahmat-Nya tentu tangan ini tidak akan bergerak, tanpa karunia- 

Nya tubuh ini tidak akan berdiri tegak, tanpa hidayah dan inayah-Nya penulisan 

skripsi ini tidak mungkin dapat terselasaikan. Kemudian shalawat beriring salam 

juga penulis lafazkan dan mohon kepada Allah SWT untuk menyampaikan 

pahalanya kepada junjungan umat baginda Rasulullah SAW dengan lafaz 

Allahumma Shalli wa Sallim‟Ala Sayyidina Muhammad wa „Ala Alihi Sayyidina 

Muhammad.  

Dalam penulisan skripsi ini penulis menyadari bahwa tidak terlepas dari 

partisipasi dan bantuan dari berbagai pihak. Oleh karena itu penulis tidak lupa 

pula mengucapkan ribuan terima kasih kepada : 

1. Untuk Ayahanda H. Karmo dan Ibunda HJ. Yesi Herlina, yang selalu 

memberikan kasih sayang lahir dan bathin, doa, nasehat, serta atas 

kesabarannya yang luar biasa dalam setiap langkah penulis, yang merupakan 

anugrah terbesar dalam hidup. Penulis berharap dapat menjadi anak yang 

dapat dibanggakan. Dan untuk adik Restu Setia Budi, Ikhfi Anisatul Ma' 

Rifah, Putri Aqilatul Inayah. yang senantiasa memberikan dukungan. 



iii 

 

2. Kepada Bapak Prof. Dr. H. Khairunnas, M.Ag, selaku Rektor Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau dan beserta jajarannya. 

3. Kepada Bapak Dr. Zulkifli, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Syariah dan 

Hukum beserta Wakil Dekan I Dr.H. Akmal Abdul Munir, Lc, MA, M.Ag 

Wakil Dekan II Dr.H.Mawardi, S. Ag.M.Si. Wakil dekan III Dr. Hj. Sofia 

Hardanı, M.Ag. serta Bapak dan Ibu dosen di Fakultas Syariah dan Hukum 

yang telah memberikan kemudahan selama penulis melakukan perkuliahan 

dan mencurahkan ilmunya kepada penulis. 

4. Kepada Bapak Dr. H. Ahmad Zikri, B.Ed, Dipl. Al, MH, selaku Ketua 

Program Studi Perbandingan Mazhab. Dan Bapak Dr. Muslim, S.Ag. S.H, 

M.Hum, selaku Sekretaris Program Studi Perbandingan Madzhab  

5. Kepada Bapak Dr. Zulikromi, LC., M.Sy sebagai Pembimbing I skripsi 

penulis yang telah memberikan bimbingan, arahan dan petunjuk yang 

berharga serta meluangkan waktunya kepada penulis dalam menyelesaikan 

skripsi ini 

6. Kepada Bapak Zulfahmi, S., Sy., MH sebagai Pembimbing II skripsi penulis 

yang telah memberikan bimbingan, arahan dan petunjuk yang berharga serta 

meluangkan waktunya kepada penulis dalam menyelesaikan skripsi ini. 

7. Kepada Bapak Helmi Basri Lc. MH selaku Penasehat Akademis (PA) yang 

telah banyak memberikan saran dan masukan selama masa perkuliahan. 

8. Kepada Bapak Pimpinan Perpustakaan Al-Jami'ah Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau beserta karyawan dan karyawati, yang telah 

memudahkan penulis dalam peminjaman buku sebagai referensi bagi penulis. 



iv 

 

9. Kepada sahabat M. Farhan Afrian, Rizki Ramadhan, Yoka Arisnan dan Lalu 

Idhlofi Mahdi yang senatiasa menemani dan memberikan bantuan kepada 

penulis dalam menyelesaikan skripsi ini. 

10. Seluruh Teman-Teman Mahasiswa Jurusan Perbandingan Mazhab Angkatan 

2021 dan adik-adik tingkat, teman seperjuangan yang senantiasa setia 

memberikan bantuan dan selalu membersamai penulis dalam menyelesaikan 

skripsi ini. 

11. Dan sernua Pihak yang tidak dapat penulis sebutkan satu persatu yang telah 

membantu hingga terselesaikannya skripsi ini. Dalam pembuatan skripsi ini 

penulis menyadari bahwa masih banyak kekurangan dan keterbatasan yang 

dimiliki, walaupun sudah berusaha semaksimal mungkin. Untuk itu penulis 

sangat mengharapkan adanya suran dan kritik yang membangun demi 

kesempurnaan karya ini. Semoga bermanfaat. 

 

 

  Pekanbaru, 24 Maret 2025 

 

 

 

 

 

 

Abdul Sigit Pangestu 
  



v 

 

DAFTAR  ISI 

 

ABSTRAK .................................................................................................   i 

KATA PENGANTAR ...............................................................................   ii 

DAFTAR  ISI .............................................................................................   v 

BAB I  PENDAHULUAN .....................................................................   1 

A. Latar Belakang Masalah ........................................................   1 

B. Batasan Masalah ....................................................................   5 

C. Rumusan Masalah ..................................................................   6 

D. Tinjauan dan Kegunaan Penelitian ........................................   6 

BAB II  TINJAUAN TEORI DAN KAJIAN PUSTAKA....................   8 

A. Tinjauan Teori ........................................................................   8 

1. Adzan dan Iqamah.............................................................   8 

B. Biografi Tokoh .......................................................................   27 

1. Ibnu Hazm .........................................................................   27 

2. Imam Al Nawawi ..............................................................   30 

C, Penelitian Terdahulu ..............................................................   33 

BAB III  METODE PENELITIAN ........................................................   37 

A. Jenis Penelitian ......................................................................   37 

B. Pendekatan Penelitian ............................................................   37 

C. Sumber Data ..........................................................................   38 

D. Teknik Pengumpulan Data .....................................................   38 

E. Teknik Analisis Data .............................................................   39 

F. Teknik Penulisan ....................................................................   39 

G. Sistematika Penulisan ............................................................   40 

BAB IV  PEMBAHASAN  .......................................................................   41 

A. Pendapat Ibnu Hazm Dan Imam Al Nawawi Mengenai 

Hukum Mengumandangkan Adzan Dan Iqamah Di Masjid 

Bagi Orang Yang Dalam Keadaan Junub ............................   41 

 



vi 

 

B. Istinbath Yang Di Gunakan Ibnu Hazm Dan Imam Al 

Nawawi Mengenai Hukum Mengumandangkan Adzan 

Dan Iqamah Di Masjid Bagi Orang Yang Dalam Keadaan 

Junub....................................................................................   48 

C. Fiqih Muqaranah Terhadap Pendapat Ibnu Hazm Dan Imam 

Al Nawawi Mengenai Hukum Mengumandangkan Adzan 

Dan Iqamah Di Masjid Bagi Orang Yang Dalam Keadaan 

Junub....................................................................................   62 

BAB V   PENUTUP .................................................................................   66 

A. Kesimpulan ............................................................................   66 

B. Saran ......................................................................................   67 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................   68 

 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Dalam agama Islam, shalat merupakan ibadah badaniyah yang 

penting dan telah ditetapkan waktu pelaksanaannya. Shalat dalam Islam 

menempati posisi yang tidak bisa disamai dengan ibadah yang lain. Shalat 

adalah tiang agama, yang dengan tanpa shalat, islam tidak dapat berdiri.
1
 

Shalat merupakan ibadah yang pertama kali diwajibkan oleh Allah SWT. 

Di mana Perintahnya disampaikan secara langsung pada malam Mi‟raj 

dengan tanpa ada perantara. 

Sebagaimana Allah SWT berfirman:  

 قِيْمُوا فاََِ اطْمَأْنَ نْتُمِْ ذَا فاَِِ ۚ   جُنُ وْبِكُمِْ وَّعَلٰى وَّقُ عُوْدًا مًا قِيَا اللّٰوَِ ذكُْرُوا فاَ الصَّلٰوةَِ قَضَيْتُمُِ ذَا فاَِِ

 مَّوْقُ وْتاً كِتٰبًا الْمُؤْمِنِيْنَِ عَلَى نَتِْ كَا الصَّلٰوةَِ اِنَِّ  الصَّلٰوةَِ

Artinya: “Selanjutnya, apabila kamu telah menyelesaikan 

sholat(mu), ingatlah Allah ketika Kamu berdiri, pada waktu duduk, dan 

ketika berbaring. Kemudian, apabila kamu telah merasa Aman, maka 

laksanakanlah sholat itu (sebagaimana biasa). Sungguh, sholat itu adalah 

Kewajiban yang ditentukan waktunya atas orang-orang yang beriman.
2
 

 

Guna mengetahui waktu shalat, Allah telah mensyariatkan adzan 

sebagai tanda masuk waktu Shalat. Adzan adalah kumandang untuk 

memberitahukan rnasuknya waktu shalat dengan Lafal-lafal tertentu. 

                                                           
1
 Sayid Sabiq, Muhammad Nasirudin Al- Bani, Fikih Sunnah, ( Jakarta, 2008 ), h 158 

2
 Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur‟an dan Terjemahannya. (Jakarta, PT. 

Sinergi Pustaka Indonesia, 2019). Qs. An Nisa ayat 103. h. 90. 



 

2 

 

 
 

Adzan juga berfungsi sebagai ajakan untuk melaksanakan shalat 

berjamaah dan rnenampakkan syiar Islam. 

Adzan merupakan pemberitahuan waktu shalat.
3
 Dalam tafsirnya, 

Al-Qurtubi menjelaskan bahwa adzan adalah syiar yang memiliki dimensi 

ibadah dan sosial, karena selain mengumumkan waktu shalat, adzan juga 

mengingatkan umat akan kebesaran Allah SWT.
4
 

Secara etimologis, iqamah berarti “penegakan” atau “pendirian.” 

Dalam konteks shalat, iqamah berarti penegakan shalat, yaitu seruan yang 

menunjukkan bahwa shalat akan segera dilaksanakan. Iqamah memiliki 

lafaz yang hampir sama dengan adzan, tetapi dengan versi yang lebih 

pendek dan lebih cepat pelafalannya. 

Adzan dan iqamah merupakan dua elemen penting dalam 

pelaksanaan shalat berjamaah yang tidak hanya berfungsi sebagai penanda 

waktu ibadah, tetapi juga sebagai syiar Islam yang memiliki nilai ibadah 

tersendiri. Dalam banyak riwayat, Rasulullah صلى الله عليه وسلم sangat menganjurkan 

umat Islam untuk memperhatikan adzan dan iqamah sebagai bagian dari 

ketertiban dan kehormatan shalat. Bahkan, muadzin mendapatkan 

kedudukan khusus di sisi Allah جل جلاله karena tugasnya sebagai penyeru kepada 

kebaikan. Namun, muncul persoalan ketika orang yang hendak 

mengumandangkan adzan atau iqamah berada dalam keadaan junub, yaitu 

                                                           
3
 Depdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet ke-l., (Jakarta: Balai Pustaka, 1988), h. 

60. 
4
 Al-Qurtubi dan Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad, Tafsir al-Qurtubi, Jilid 1.( 

Beirut: Dar Al-Kutub Al-„Ilmiyyah, 2003), h. 132. 



 

3 

 

 
 

hadas besar yang mewajibkan mandi sebelum melakukan ibadah tertentu. 

Di sinilah letak urgensi permasalahan dalam penelitian ini. 

Kondisi junub dalam Islam merupakan keadaan yang memerlukan 

pensucian secara menyeluruh (ghusl) sebelum diperbolehkan untuk 

melaksanakan ibadah tertentu seperti shalat, menyentuh mushaf, atau 

berdiam di dalam masjid. Allah جل جلاله berfirman dalam QS. An-Nisa: 43: 

 سَبِيلٍِ عَابِرِى لَِّاِِ جُنُبًا وَلَِ تَ قُولُونَِ مَا تعَلَمُوا حَتّٰى سُكَارٰى وَانَ تُم الصَّلٰوةَِ تَقرَبوُا لَِ اٰمَنُوا الَّذِينَِ يٰٰۤ ايَ ُّهَا

 النّْسَاءَِ لٰمَستُمُِ اَو طِِءٮالغَا مّْنَِ مّْنكُم اَحَدٌِ جَاءَِ اَو سَفَرٍِ عَلٰى اَو مَّرضٰٰۤى كُنتُم وَاِن  تَغتَسِلُوا حَتّٰى

 ِغَفُوراً عَفُوِّا كَانَِ اللّٰوَِ اِنَِّ  وَايَدِيكُم بِوُجُوىِكُم فاَمسَحُوا طيَّْبًا صَعِيدًا فَ تَ يَمَّمُوا مَاءًِ تَجِدُوا فَ لَم

Artinya "Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu 

mendekati shalat sedangkan kamu dalam keadaan mabuk, hingga kamu 

sadar apa yang kamu ucapkan, dan jangan pula (mendekati masjid) ketika 

kamu dalam keadaan junub, kecuali sekadar berlalu saja, hingga kamu 

mandi." 

(QS. An-Nisa: 43)
5
 

Ayat ini menunjukkan adanya larangan bagi orang yang dalam 

keadaan junub untuk berada di masjid, kecuali hanya sekadar lewat. Maka, 

muncul pertanyaan fiqhiyah: apakah seseorang yang junub diperbolehkan 

mengumandangkan adzan dan iqamah di masjid, mengingat adzan dan 

iqamah juga merupakan bagian dari ibadah dan dilakukan di tempat suci? 

Ibnu Hazm, yang bermadzhab Dzahiri berpendapat bahwa tidak 

ada larangan bagi orang yang sedang dalam keadaan janabah untuk 

                                                           
5
 Kementerian Agama, Op.Cit, h. 89. 



 

4 

 

 
 

mengumandangkan adzan dan iqamah.
6
  Berbeda dengan Imam Al- 

Nawawi, sebagai salah satu ulama besar dalam madzhab syafi‟i, 

berpendapat menurut madzhab kami bahwa adzan dan iqomah adalah dua 

hal yang apabila di kumandangkan dalam keadaan junub ataupun 

berhadats dalam kata lain tidak ada wudhu di dalamnya, maka sah 

keduanya namun hukumnya makruh bila mengumandangkannya pada saat 

keadaan tidak ada wudhu.
7
 

Dalam konteks ini, pendapat Ibnu Hazm dan Imam Al Nawawi 

menggambarkan perbedaan pandangan antara. Ibnu Hazm menekankan 

bahwa tidak ada dalil eksplisit yang mensyaratkan kesucian untuk 

mengumandangkan adzan dan iqamah, sementara Imam Al Nawawi lebih 

menitik beratkan pada adab dan keutamaan kesucian dalam melaksanakan 

adzan dan iqamah. 

Pendapat dari kedua mazhab ini menunjukkan bagaimana 

perbedaan interpretasi terhadap teks-teks syariat dapat menghasilkan 

berbagai pandangan hukum yang berbeda, meskipun pada intinya kedua 

pandangan tetap menghormati esensi dari adzan sebagai seruan yang 

disyariatkan untuk shalat. Penelitian lebih lanjut dalam bidang ini penting 

untuk memahami bagaimana masing-masing mazhab merespons isu-isu 

fiqh yang berkaitan dengan pelaksanaan syiar-syiar Islam, termasuk adzan. 

                                                           
6
 Abu Muhammad Ali bin Ahmad bin Sa‟id Ibnu Hazm. Al-Muhalla bil Atsar. (Beirut: 

Dar Ibnu Hazm, 2016). h.185 
7
 Abu Zakariya Yahya bin  Syaraf Al-Nawawi, Al-Majmu' Syarah Al-Muhadzdzab. 

(Amman : Baitu Al-Afkar Al-Dauliyah, 2009), Juz ke-1,h. 595 



 

5 

 

 
 

Dengan menggunakan pendekatan fiqih muqaranah (perbandingan 

hukum Islam), penelitian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam dasar-

dasar pemikiran Ibnu Hazm dan Imam An-Nawawi mengenai hukum 

adzan dan iqamah bagi orang yang dalam keadaan junub. Pendekatan ini 

akan memberikan wawasan luas tentang bagaimana ulama berbeda 

pandangan namun tetap dalam kerangka keilmuan yang sah dan saling 

menghormati. Selain itu, hasil penelitian ini juga dapat menjadi rujukan 

akademik maupun praktis bagi para pengkaji fiqih, mahasiswa, dan 

masyarakat Muslim pada umumnya. 

Dengan memperhatikan pendapat Ibnu Hazm yang berbeda dengan 

Pendapat Imam Al Nawawi, merupakan suatu persoalan yang sangat 

menarik Untuk diteliti, maka penulis ingin meneliti lebih lanjut dan 

menuangkan Dalam karya ilmiah yang berjudul “HUKUM 

MENGUMANDANGKAN ADZAN DAN IQAMAH DI MASJID BAGI 

ORANG YANG DALAM KEADAAN JUNUB STUDI KOMPARATIF 

IBNU HAZM DAN IMAM AL NAWAWI.” 

B. Batasan Masalah  

Supaya penelitian ini lebih terarah dan tidak menyimpang dari 

topik yang dibahas, maka penulis memfokuskan penelitian ini kepada : 

Persoalan mengenai Hukum mengumandangkan adzan dan iqamah di 

masjid bagi orang yang dalam keadaan junub ( Studi Komparatif Ibnu 

Hazm dan Imam Al Nawawi). 



 

6 

 

 
 

C. Rumusan Masalah  

Berdasarkan batasan masalah diatas, maka dirumuskan masalah 

sebagai berikut: 

1. Bagaimana pendapat Ibnu Hazm Dan Imam Al Nawawi mengenai 

hukum mengumandangkan adzan dan iqamah di masjid bagi orang 

yang dalam keadaan junub? 

2. Bagaimana istinbath yang di gunakan Ibnu Hazm dan imam Al 

Nawawi mengenai hukum mengumandangkan adzan dan iqamah di 

masjid bagi orang yang dalam keadaan junub? 

3. Bagaimana Analisis fiqih Muqaranah terhadap pendapat Ibnu Hazm 

dan imam Al Nawawi mengenai hukum mengumandangkan adzan dan 

iqamah di masjid bagi orang yang dalam keadaan junub? 

D. Tinjauan dan Kegunaan Penelitian 

1. Tujuan Penelitian  

a. Untuk mengetahui pendapat Ibnu Hazm Dan Imam Al Nawawi 

mengenai hukum mengumandangkan adzan dan iqamah di masjid bagi 

orang yang dalam keadaan junub. 

b. Untuk mengetahui istinbath yang di gunakan Ibnu Hazm dan imam Al 

Nawawi mengenai hukum mengumandangkan adzan dan iqamah di 

masjid bagi orang yang dalam keadaan junub. 

c.  Untuk mengetahui analisis fiqih Muqaranah terhadap pendapat Ibnu 

Hazm dan imam Al Nawawi mengenai hukum mengumandangkan 

adzan dan iqamah di masjid bagi orang yang dalam keadaan junub. 



 

7 

 

 
 

2. Kegunaan Penelitian 

a. Sebagai karya tulis yang digunakan untuk melengkapi salah satu syarat 

guna memperoleh gelar Sarjana Hukum (SH) pada Fakultas Syari‟ah 

dan Hukum Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

b. Memberikan kontribusi bagi para pembaca, civitas akademika  

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau dan masyarakat. 

c. Dengan mengkaji pendapat berbagai ulama dari dua mazhab (Syafii 

dan Dzairi) mengenai adzan dan syarat bersuci, penelitian ini 

berkontribusi dalam konsolidasi pemahaman fiqh Islam. Hal ini dapat 

membantu masyarakat dalam memilih pendapat yang sesuai dengan 

konteks dan kondisi mereka. 

d. Penelitian ini dapat menjadi tambahan literatur dalam studi fiqh, 

khususnya tentang adzan dan Iqamah. Dengan adanya kajian ini, 

diharapkan dapat mendorong penelitian lebih lanjut mengenai aspek-

aspek lain dalam fiqh ibadah. 

 

  



8 

 

BAB II 

TINJAUAN TEORI DAN KAJIAN PUSTAKA 

A. Tinjauan Teori 

1. Adzan dan Iqamah 

a) Sejarah Adzan dan Iqamah 

Sejarah adzan berawal dari masa Nabi Muhammad SAW setelah 

hijrah ke Madinah. Sebelum adzan diresmikan sebagai seruan shalat, umat 

Islam di Madinah merasa perlu memiliki cara untuk mengumpulkan 

jamaah shalat. Menurut berbagai riwayat hadits, pada awalnya usulan-

usulan datang dari para sahabat Nabi Muhammad SAW sebagian sahabat 

mengusulkan penggunaan lonceng seperti yang dilakukan oleh orang-

orang Nasrani, dan ada pula yang mengusulkan penggunaan terompet 

seperti kaum Yahudi. Namun, Nabi Muhammad S.A.W menolak kedua 

usulan tersebut karena meniru kebiasaan agama lain.
8
 

Dalam sebuah riwayat yang disampaikan oleh Abdullah bin Zaid, 

disebutkan bahwa ia bermimpi tentang seorang pria yang mengajarkan 

kalimat-kalimat adzan. Abdullah bin Zaid lalu menyampaikan mimpinya 

kepada Nabi Muhammad S.A.W, dan beliau menyetujui mimpi tersebut 

sebagai wahyu. Nabi kemudian memerintahkan Bilal bin Rabah, salah 

                                                           
8
 Muhammad ibn IsmailAl-Bukhari Sahih Bukhari. (Riyadh: Darussalam, 810 M), jilid 1, 

hadits no. 604. h. 56 



 

 

9 

 

 
 

seorang sahabat yang terkenal dengan suaranya yang merdu, untuk 

mengumandangkan adzan pertama kali.
9
 

Adzan pertama kali dikumandangkan di masjid Nabawi, dan sejak 

saat itu menjadi simbol pemanggil umat Islam untuk shalat berjamaah. 

Adzan tidak hanya berfungsi sebagai panggilan shalat, tetapi juga sebagai 

simbol identitas dan eksistensi umat Islam di sebuah wilayah. Sejarah ini 

menunjukkan pentingnya adzan sebagai salah satu syiar utama dalam 

Islam.
10

 

Iqamah, meskipun berasal dari seruan yang sama dengan adzan, 

memiliki fungsi yang berbeda. Jika adzan adalah panggilan untuk 

mengumpulkan jamaah, iqamah adalah seruan bahwa shalat akan segera 

dimulai.
11

 Dalam beberapa literatur, iqamah disebut sebagai adzan yang 

disingkat, karena sebagian besar lafaznya adalah pengulangan dari adzan.
12

 

Para ulama berbeda pendapat mengenai apakah iqamah harus 

dilakukan segera setelah adzan atau dapat ditunda, tergantung situasi dan 

kondisi.
13

 Dalam praktiknya, terutama untuk shalat Maghrib, sering kali 

iqamah dilakukan segera setelah adzan karena waktu Maghrib yang relatif 

pendek. Ini dilakukan untuk memanfaatkan waktu dengan optimal, sesuai 

                                                           
9
 Ibnu Hisyam, Abdul Malik.Sirah Nabawiyah. (Beirut: Dar Al-KotobAl-Ilmiyah, 1990), 

jilid 2, h. 67 
10

 Sulaiman ibn al-Ash'ath Abu Dawud.Sunan Abu Dawud. (Beirut: Dar al-Kotob al-

Ilmiyah, 888 M), hadits no. 498. h 47  
11

 Muwaffaq al-Din Ibnu Qudamah.Al-Mughni. (Beirut: Dar al-Kotob al-Ilmiyah, 1417 

H), jilid 1, h. 437. 
12

 Yahya ibn SharafAl- Nawawi. Al-Majmu' Syarah Al-Muhadzdzab. (Beirut: Dar al-Fikr, 

1991), jilid 3,h. 77. 
13

Al-Kasani, Ala' al-Din. Bada‟i al-Sana‟i. (Cairo: Dar al-Kutub al-Arabiyah, 1316 H), 

jilid 1, h.148. 



 

 

10 

 

 
 

dengan petunjuk hadits Nabi yang menganjurkan untuk segera 

melaksanakan shalat Maghrib setelah masuk waktunya.
14

 

Adzan dan iqamah bukan hanya sekadar tanda masuk waktu shalat, 

tetapi juga bagian dari sejarah awal terbentuknya syiar Islam di 

masyarakat. Sebelum diwajibkannya adzan, kaum Muslimin di Madinah 

menggunakan cara sederhana untuk memberitahukan waktu shalat, seperti 

menunggu waktu secara estimasi atau mengajak secara lisan. 

Sejak saat itu, adzan dan iqamah menjadi bagian tetap dari syiar 

Islam. Adzan dikumandangkan sebagai panggilan awal, sedangkan iqamah 

dikumandangkan sesaat sebelum shalat dimulai. Iqamah memiliki lafaz 

yang mirip dengan adzan, namun lebih singkat dan cepat. Perintah ini 

kemudian menjadi bagian dari praktik yang diajarkan turun-temurun dalam 

syariat Islam. Menurut Wahbah Az-Zuhaili: 

“Disyariatkannya adzan termasuk syiar terbesar dalam Islam. Ia 

adalah simbol eksistensi umat Islam dan pemersatu mereka dalam shalat 

berjamaah. Ia memiliki dimensi ibadah dan sosial yang tinggi.”
15

 

Sejarah ini menunjukkan bahwa adzan dan iqamah bukan hanya 

mekanisme teknis, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual, sosial, dan 

historis. Oleh karena itu, pelaksanaannya sangat dijaga kehormatannya 

                                                           
14

 Ibn al-Hajjaj Muslim.Sahih Muslim. (Riyadh: Darussalam, 875 M), hadits no. 1637. h 

43 
15

 Wahbah Az-Zuhaili. Fiqh Islam wa Adillatuhu, Juz 1. (Damaskus: Dar al-Fikr, 2007), h. 

398. 



 

 

11 

 

 
 

oleh para ulama, termasuk pembahasan siapa yang layak atau pantas 

mengumandangkannya, seperti dalam konteks keadaan junub. 

b). Pengertian Adzan dan Iqamah 

Adzan merupakan salah satu seruan penting dalam Islam yang 

menandakan masuknya waktu shalat fardhu. Menurut Ibnu Hajar, adzan 

bukan hanya panggilan untuk shalat, tetapi juga sebagai bentuk dakwah 

Islam yang mengajak umat untuk mengingat Allah SWT.
16

  Sebagaimana 

Allah telah berfirman: 

ذَانٌِ ِفإَِِوَاَ  ِاللّوَِبرَِيءٌِمّْنَِالْمُشْركِِينَِوَرَسُولوُُ ِأَنَّ ِالَأكْبَرِ ِإِلَىِالنَّاسِِيَ وْمَِالْحَجّْ ِوَرَسُولِوِ نِمّْنَِاللّوِ

ِبعَِذَِِتُ بْتُمِْ كَِفَرُواْ ِالَّذِينَ ِوَبَشّْرِ ِمُعْجِزِيِاللّوِ رُ ِغَي ْ ِأنََّكُمْ ِوَإِنِتَ وَلَّيْتُمِْفاَعْلَمُواْ ِلَّكُمْ رٌ ِخَي ْ ابٍِفَ هُوَ

 ألَيِمٍِ

Artinya: Dan (inilah) suatu permakluman daripada Allah dan Rasul-Nya 

kepada umat manusia pada hari haji akbar bahwa sesungguhnya Allah 

dan RasulNya berlepas diri dari orang-orang musyrikin. Kemudian jika 

kamu (kaum musyrikin) bertobat, maka bertaubat itu lebih baik bagimu ; 

dan jika kamu berpaling, maka ketahuilah bahwa sesungguhnya kamu 

tidak dapat melemahkan Allah. Dan beritakanlah kepada orang-orang 

kafir (bahwa mereka  akan mendapat) siksa yang pedih. 
17

 

 

Adzan secara bahasa berarti al-i‟lām atau pemberitahuan, 

sedangkan secara istilah adalah “seruan khusus yang menandakan 

masuknya waktu shalat fardhu”
18

. Muhammad Quraish Shihab 

menambahkan bahwa adzan memiliki makna mendalam sebagai ajakan 

                                                           
16

 Ibnu Hajar. Fath Al-Bari., (Kairo: Dar Al-Fajr, 2015), h. 78. 
17

 Kementerian Agama, Op.Cit , h 187 
18

 Wahbah Az-Zuhaili. Op.Cit, h. 397. 



 

 

12 

 

 
 

kepada umat untuk bersegera menunaikan ibadah shalat dan mengesakan 

Allah SWT.
19

 Sementara itu, Yusuf Al-Qaradawi berpendapat bahwa 

adzan adalah salah satu syiar Islam yang menandakan kehadiran agama ini 

di suatu wilayah.
20

 Zakariya al-Anshari menjelaskan bahwa adzan 

merupakan syariat yang disyariatkan langsung oleh Nabi Muhammad 

SAW dan menjadi bagian dari ibadah yang sangat dianjurkan.
21

 

Adzan memiliki dimensi sosial yang sangat signifikan. 

Sebagaimana dipaparkan oleh para ulama seperti Fikri Zain dan Yusuf Al-

Qaradawi, adzan berfungsi sebagai penghubung antara individu dengan 

komunitasnya, menciptakan solidaritas di antara umat Islam. Adzan 

berperan sebagai pengingat akan pentingnya menjaga keseimbangan antara 

kehidupan dunia dan akhirat, serta memperkuat rasa kebersamaan di 

kalangan umat. Di era modern, adzan juga menghadapi tantangan baru, 

terutama di negara-negara dengan mayoritas non-Muslim. Hal ini 

membawa pada pentingnya pemahaman bahwa adzan bukan hanya 

sekadar ritual, tetapi juga simbol hak asasi manusia dalam 

mengekspresikan keyakinan agama. 

Dalam perspektif sejarah, adzan menunjukkan kekuatan dan 

kontinuitas praktik keagamaan dalam peradaban Islam. Praktik adzan yang 

telah diwariskan sejak zaman Nabi Muhammad SAW menjadi bukti nyata 

                                                           
19

 Muhammad Quraish Shihab. Membumikan Al-Qur‟an., (Jakarta: Lentera Hati, 2016). 

h. 32. 
20

 Yusuf Al-Qaradawi. Fiqh Al-Ibadat., (Beirut: Dar Al-Syuruq, 2017). h. 95. 
21

 Zakariya al-Anshari. Tuhfatul Talibin., (Kairo: Maktabah Al-Islamiyah, 2018),h. 47. 



 

 

13 

 

 
 

dari eksistensi Islam di seluruh dunia. Adzan bukan hanya sekadar 

panggilan untuk shalat, tetapi juga menjadi alat dakwah yang efektif, 

menggugah kesadaran spiritual dan meningkatkan disiplin waktu 

beribadah di kalangan umat Muslim. Dengan beragam pandangan yang 

ada, baik dari ulama klasik maupun kontemporer, adzan menunjukkan 

makna yang sangat luas dalam konteks ibadah, sosial, dan spiritual. 

Adzan tidak hanya sekadar ritual yang dipenuhi dengan syarat-

syarat teknis, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai luhur dalam kehidupan 

seorang Muslim. Perdebatan tentang syarat-syarat muadzin yang 

melibatkan pandangan yang berbeda antara Ibnu Hazm dan Ibnu Qudamah 

menjadi refleksi tentang bagaimana fikih dapat diaplikasikan dalam 

berbagai konteks dengan tetap menghargai keragaman dan fleksibilitas 

dalam penerapan hukum Islam. Oleh karena itu, adzan dapat dianggap 

sebagai simbol kesatuan umat Islam, pengingat akan kewajiban spiritual, 

serta alat untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT di tengah kesibukan 

duniawi. 

Abdul Rahman melihat adzan sebagai simbol kehadiran Islam dan 

pengingat pentingnya menjaga hubungan dengan Allah melalui shalat.
22

 

Di sisi lain, Ali Juma menyatakan bahwa adzan adalah peringatan bagi 

umat Muslim untuk menghentikan aktivitas duniawi sejenak dan fokus 

pada kehidupan akhirat melalui ibadah.
23

 Menurut Al-Mubarakfuri, adzan 

                                                           
22

 Abdul Rahman. Al-Minhaj Al-Islami., (Riyadh: Dar Al-Hadith, 2019), h. 123. 
23

 Ali Juma. Fikih Shalat., (Kairo: Dar Al-Fikr, 2020), h. 61. 



 

 

14 

 

 
 

tidak hanya panggilan untuk shalat, tetapi juga memiliki aspek spiritual 

yang mengajak umat untuk merenungkan keagungan Allah.
24

 

Dalam pandangan Azyumardi Azra, adzan juga memiliki nilai 

historis karena merupakan praktik yang telah dilakukan sejak zaman Nabi 

Muhammad dan terus dipelihara hingga kini.
25

 

Secara bahasa iqomah itu masdar dari kata kerja aqama yang 

sedang duduk atau berbaring menjadi berdiri. Sedangkan secara istilah 

imam Al Buhuti memaparkan bahwa iqomah itu:
26

 

هَاِأَيِْإِلَىِالصَّلَاةِِبِذكِْرٍِمَخْصُوصٍِفِيْهِمَا  الِإعْلَامُِباِلقِيَامِِإِليَ ْ

Pemberitahuan pelaksanaan shalat dengan lafadz khusus.  

Dari sini dapat kita simpulkan bahwa Iqamah adalah 

pemberitahuan bahwa shalat akan dilaksanakan dan dengan Iqamah itu 

membuat orang yang sedang duduk menjadi berdiri untuk mengatur shaf, 

sehingga tidak lama setelah Iqamah selesai diharapkan shaf sudah tersusun 

rapi dan shalat siap dilaksanakan. 

Secara etimologis, iqamah berarti “penegakan” atau “pendirian.” 

Dalam konteks shalat, iqamah berarti penegakan shalat, yaitu seruan yang 

menunjukkan bahwa shalat akan segera dilaksanakan. Iqamah memiliki 

                                                           
24

 Al-Mubarakfuri. Tuhfatul Ahwazi., (Kairo: Dar Ibn Kathir, 2020), h. 104. 
25

 Azyumardi Azra. Islam Nusantara., (Jakarta: Kencana, 2017), h. 55. 
26

Al-Buhuti, Kasysyaf al-Qina‟ „an Matn al-Iqna‟. 6 jilid. (Beirut: Dar al-Kutub al-

„Ilmiyyah, 1997). h.209 



 

 

15 

 

 
 

lafaz yang hampir sama dengan adzan, tetapi dengan versi yang lebih 

pendek dan lebih cepat pelafalannya. 

Menurut Sayyid Sabiq, “adzan dan iqamah adalah ibadah yang 

disyariatkan sebagai tanda dimulainya shalat berjamaah dan menjadi syiar 

yang membedakan umat Islam dari umat lain”
27

  

c). Syarat dan Tata Cara Adzan dan Iqamah 

Adzan dan iqamah memiliki ketentuan yang diatur oleh para ulama 

berdasarkan dalil-dalil syar'i yang ditemukan dalam Al-Qur'an dan hadits. 

Ketentuan-ketentuan ini mencakup syarat, tata cara, dan waktu 

pelaksanaan kedua seruan tersebut. 

a) Syarat-Syarat Adzan dan Iqamah 

Menurut Al-Kasani dalam Bada‟i al-Sana‟i, orang yang 

mengumandangkan adzan harus memenuhi syarat-syarat tertentu, 

yaitu harus seorang Muslim, baligh, berakal, dan memiliki suara 

yang lantang agar dapat didengar oleh orang-orang di 

sekitarnya.
28

Imam Nawawi juga menambahkan bahwa muadzin 

disunnahkan untuk bersuci dari hadas kecil dan besar ketika 

mengumandangkan adzan. Meskipun bersuci tidak merupakan 

                                                           
27

 Sayyid Sabiq. Fiqh al-Sunnah, Juz 1. (Beirut: Dar al-Fikr), h. 116. 
28

 Al-Kasani, Ala' al-Din. Bada‟i al-Sana‟i. (Cairo: Dar al-Kutub al-Arabiyah, 1316 H), 

jilid 1, h.148. 



 

 

16 

 

 
 

syarat sah adzan, hal ini tetap dianjurkan untuk menjaga kesucian 

dalam ibadah.
29

 

b) Tata Cara Adzan 

Adzan dikumandangkan dengan suara lantang dan menghadap 

kiblat. Dalam hal ini, Ibnu Hazm menekankan bahwa menghadap 

kiblat adalah salah satu sunnah yang harus dipatuhi oleh muadzin. 

Adzan dilakukan dengan tenang, memberikan jeda antara kalimat-

kalimat, dan mengulang beberapa kalimat seperti "Allahu Akbar" 

sebanyak empat kali di awal adzan.
30

 

c) Tata Cara Iqamah 

Berbeda dengan adzan yang dilafalkan dengan perlahan, iqamah 

dibacakan dengan lebih cepat dan singkat. Ibnu Qudamah 

menjelaskan bahwa iqamah harus segera dilaksanakan setelah 

jamaah telah siap dan imam sudah berada di tempat untuk memulai 

shalat.
31

 

d). Keutamaan Adzan 

Adzan bukan sekadar seruan untuk melaksanakan shalat, tetapi 

juga merupakan ibadah yang memiliki keutamaan tinggi di sisi Allah جل جلاله. 

Banyak hadits Nabi صلى الله عليه وسلم yang menyebutkan keutamaan orang yang 

mengumandangkan adzan (muadzin), baik dari sisi pahala, kedudukan di 

akhirat, hingga dimuliakan makhluk di langit dan bumi.  

 

                                                           
29

 Al- Nawawi, Op. Cit, h. 78 
30

 Ibnu Hazm, Op. Cit, h. 85 
31

 Ibnu Qudamah, Op. Cit, h. 667  



 

 

17 

 

 
 

1) Doa dan Ampunan dari Makhluk 

Rasulullah bersabda: 

ِيُكْتَبُِلوَُِ ِالصَّلَاةِ، ِوَياَبِسٍ،ِوَشَاىِدُ ِرَطْبٍ، كُِلُّ، ِلَوُ ِلَوُ،ِمَدَىِصَوْتوِِ،ِوَيَسْتَ غْفِرُ ِيُ غْفَرُ ِالْمُؤَذّْنُ

نَ هُمَا  خَمْسٌِوَعِشْرُونَِحَسَنَةً،ِوَيكَُفَّرُِعَنْوُِمَاِبَ ي ْ

”Seorang muadzin akan diampuni dosanya sejauh suara 

adzannya, dan segala yang mendengarnya baik dari yang basah 

maupun yang kering akan memintakan ampun baginya."
32

 

Hadits ini menunjukkan bahwa setiap makhluk—termasuk 

hewan dan benda mati—akan mendoakan kebaikan dan ampunan bagi 

muadzin, sebagai bentuk penghormatan atas syiar yang ia 

kumandangkan. 

2) Disaksikan oleh Allah dan Makhluk Langit 

Dalam hadits lain, Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

 الِإمَامُِضَامِنٌِوَالْمُؤَذّْنُِمُؤْتَمَنٌِاللَّهُمَِّأَرْشِدِِالأئَمَِّةَِوَاغْفِرِْلِلْمُؤَذّْنيِنَِ

“Imam adalah penanggung jawab dan muadzin adalah 

orang yang dipercaya. Ya Allah, tunjukkanlah jalan kebenaran 

kepada para imam dan ampunilah para muadzin.”
33

  

Ini menunjukkan bahwa muadzin memiliki kedudukan 

terpuji karena mereka dipercaya untuk menyuarakan panggilan 

Allah. Bahkan Nabi sendiri memohonkan ampunan untuk mereka. 

                                                           
32

 Sulaiman ibn al-Ash'ath Abu Dawud. Op.Cit.  hadits no. 515, h. 51. 
33

 Ibid. hadits no. 517, h. 51. 



 

 

18 

 

 
 

3) Keutamaan Suara yang Terdengar Jauh 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم juga bersabda: 

ِشَهِدَِلَوُِيَ وْمَِالْقِيَامَةِِ  .فإَِنَّوُِلَِيَسْمَعُِمَدَىِصَوْتِِالْمُؤَذّْنِ،ِجِنِّّوَلَِإِنْسٌِوَلَِشَيْءٌ،ِإِلَّ

 السنةِالنبويةمركزِ

"Tidaklah suara muadzin terdengar oleh jin, manusia, atau 

apa pun melainkan mereka akan menjadi saksi baginya pada hari 

kiamat."
34

 

Ini menunjukkan bahwa luasnya jangkauan suara adzan 

berbanding lurus dengan banyaknya saksi kebaikan bagi si muadzin di 

hari kiamat. 

4) Dijanjikan Surga 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

ِالْجَنَّةُ،ِوكَُتِبَِلَوُِبِكُلِّْيَ وْمٍِسِتُّونَِحَسَنَةً،ِوَبِكُلِّْإِِ قاَمَةٍِثَلَاثوُنَِمَنِْأَذَّنَِاثْ نَتَيِْعَشْرَةَِسَنَةً،ِوَجَبَتِْلوَُ

 حَسَنَةًِ

“Barangsiapa yang mengumandangkan adzan selama 12 

tahun, maka wajib baginya surga. Setiap hari ia akan dicatat 

baginya 60 kebaikan karena adzan, dan 30 kebaikan karena 

iqamah.”
35

 

 

                                                           
34

 Muhammad ibn Ismail al-Bukhari. Shahih al-Bukhari. (Beirut: Dar Ibn Katsir, 864 M), 

hadits no. 609, h. 135. 
35

 Muhammad ibn Yazid Ibn Majah. Sunan Ibn Majah. (Beirut: Dar al-Fikr, 886 M), 

hadits no. 724, h. 102. 



 

 

19 

 

 
 

Hadits ini menunjukkan bahwa adzan bukan hanya ibadah 

yang berpahala besar, tetapi juga memiliki jaminan ganjaran surga 

bagi mereka yang istiqamah melakukannya. 

Dengan semua keutamaan tersebut, para ulama 

memberikan perhatian khusus terhadap siapa yang 

mengumandangkan adzan, adabnya, serta syarat-syarat 

pelaksanaannya. Hal ini pula yang menjadi dasar perbedaan 

pendapat antara Imam Nawawi dan Ibnu Hazm mengenai apakah 

orang dalam keadaan junub pantas atau boleh menjadi muadzin. 

e). Pengertian Junub  

Junub bermakna jauh البعُْد lawan dari dekat  َالقرََابةJunub    dalam 

fiqih dipakai untuk menunjukkan kondisi seseorang yang keluar air 

maninya atau telah melakukan hubungan suami istri. Dan disebut jauh, 

karena seseorang itu junub; menjauhi shalat, masjid, Dan membaca al-

Quran
36

. 

Istilah junub merupakan kosakata yang secara khusus digunakan 

dalam Al-Qur'an untuk merujuk pada keadaan seseorang yang berada 

dalam hadats besar, yang memerlukan penyucian diri melalui mandi 

janabah. Kosakata junub ini pada dasarnya adalah kosakata yang 

digunakan oleh Al-Quran. Sebagaimana Allah telah berfirman: 

                                                           
36

 Al- Nawawi, Op. Cit, h. 159 



 

 

20 

 

 
 

ِوَامِْ ِالْمَرَافِقِ ِإِلَى ِوَأيَْدِيَكُمْ ِوُجُوىَكُمْ ِفاَغْسِلُوا ِالصَّلَاةِ ِإِلَى ِقُمْتُمْ ِإِذَا ِآمَنُوا ِالَّذِينَ ِأيَ ُّهَا سَحُواِياَ

ِأَوِِْسَفَرٍِِعَلَىِِٰأَوِِْمَّرْضَىِِٰكُنتُمِوَإِنِۚ  ِفاَطَّهَّرُواِجُنُبًاِكُنتُمِِْوَإِنِۚ  بِرُءُوسِكُمِْوَأَرْجُلَكُمِْإِلَىِالْكَعْبَ يْنِِ

ِفاَمْسَحُواِطيَّْبًاِصَعِيدًاِفَ تَ يَمَّمُواِمَاءًِِتَجِدُواِفَ لَمِِْالنّْسَاءَِِلَمَسْتُمُِِأَوِِْالْغَائِطِِِمّْنَِِمّْنكُمِأَحَدٌِِجَاءَِ

ِبِوُجُوِ ِوَأيَْدِيكُمِمّْنْوُ ِنعِْمَتَوُِِوَليُِتِمَِِّليُِطَهّْركَُمِِْيرُيِدُِِوَلَٰكِنِحَرَجٍِِمّْنِِْعَلَيْكُمِليَِجْعَلَِِاللَّوُِِيرُيِدُِِمَاِۚ  ىِكُمْ

 تَشْكُرُونَِِلَعَلَّكُمِِْعَلَيْكُمِْ

"Wahai orang-orang yang beriman! Apabila kamu hendak melaksanakan 

shalat, maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai siku, dan usaplah 

kepalamu dan (basuh) kakimu sampai mata kaki. Dan jika kamu junub, 

maka mandilah. Tetapi jika kamu sakit atau sedang dalam perjalanan 

atau kembali dari tempat buang air atau menyentuh perempuan, lalu 

kamu tidak mendapatkan air, maka bertayamumlah dengan tanah yang 

baik (suci); usaplah wajahmu dan tanganmu dengan tanah itu. Allah tidak 

ingin menyulitkanmu, tetapi Dia hendak membersihkanmu dan 

menyempurnakan nikmat-Nya bagimu agar kamu bersyukur".
37

 

 

Ayat di atas menjelaskan tentang kewajiban wudhu dan mandi 

besar (ghusl) bagi orang yang junub sebelum melaksanakan shalat. Wudhu 

melibatkan pembasuhan wajah, tangan hingga siku, pengusapan kepala, 

dan pembasuhan kaki hingga mata kaki, sedangkan mandi wajib dilakukan 

oleh orang yang dalam keadaan junub. Ayat ini memberikan dispensasi 

dalam keadaan darurat, seperti ketiadaan air atau sakit, dengan 

memperbolehkan tayamum sebagai pengganti wudhu atau ghusl. 

Ayat ini mencerminkan pentingnya kebersihan fisik sebagai 

persiapan spiritual sebelum melaksanakan ibadah, serta menunjukkan 

prinsip kemudahan (taysir) dalam syariat Islam. Allah memberikan 

                                                           
37

 Kementerian Agama RI, op. Cit,  h.108 



 

 

21 

 

 
 

kelonggaran dalam situasi tertentu untuk memudahkan pelaksanaan 

ibadah, tanpa mengabaikan esensi kebersihan dan kesucian diri. Hal ini 

juga merupakan bagian dari nikmat Allah yang disempurnakan bagi umat-

Nya agar senantiasa bersyukur. 

Prof. Dr. Wahbah Az-Zuhaili saat menjelaskan di atas bahwa 

istilah junub itu adalah istilah untuk menyebut seseorang yang sedang 

dalam kondisi janabah (jauh) karena sebab jima‟ (hubungan suami istri) 

atau karena sebab keluarnya mani. Kondisi ini menempatkan seseorang 

dalam keadaan berhadats besar, yang mensyaratkan mandi wajib sebelum 

diperbolehkan melaksanakan ibadah tertentu, seperti salat atau menyentuh 

mushaf Al-Qur'an. 

Istilah junub tidak berlaku untuk semua bentuk kotoran fisik. 

Sebagai contoh, seorang perempuan yang sedang dalam masa haid tidak 

disebut junub, karena haid memiliki hukum tersendiri dalam Islam yang 

berbeda dengan janabah. Namun, jika seorang perempuan bermimpi basah 

dan menemukan adanya cairan mani setelah bangun tidur, maka ia baru 

bisa disebut dalam keadaan junub, dan wajib melakukan mandi janabah 

untuk membersihkan diri. Dengan demikian, istilah janabah memiliki 

cakupan hukum yang khusus dan terbatas pada dua keadaan utama, yakni 

jima' dan keluarnya mani. 

Dari istilah junub ini muncul konsep mandi janabah yang 

diwajibkan untuk menghilangkan hadats besar. Secara hukum, mandi 

janabah adalah tindakan pembersihan diri secara menyeluruh yang 



 

 

22 

 

 
 

melibatkan penyucian fisik dan spiritual. Proses ini menandakan 

kembalinya seseorang dari kondisi 'jauh' (junub) menuju kondisi suci, 

sehingga ia kembali diperbolehkan untuk melaksanakan ibadah-ibadah 

yang mensyaratkan kesucian. 

Dalam konteks syariat, keadaan junub menjauhkan seseorang dari 

aktivitas ibadah tertentu sebagai bentuk penghormatan terhadap kesucian 

ibadah tersebut. Orang yang dalam kondisi junub tidak diperbolehkan 

memasuki masjid, melaksanakan salat, atau menyentuh mushaf Al-Qur'an 

sampai ia membersihkan dirinya melalui mandi wajib. Hukum ini 

didasarkan pada prinsip bahwa ibadah yang dilakukan kepada Allah SWT 

harus dilakukan dalam keadaan suci, baik secara fisik maupun spiritual. 

Oleh karena itu, mandi janabah menjadi sarana penting untuk 

mengembalikan kesucian diri dan memungkinkan seseorang untuk 

melaksanakan kembali ibadah-ibadah tersebut. 

Dalam konteks fikih, orang junub dilarang melakukan shalat, 

menyentuh mushaf, dan berdiam di masjid. Namun, para ulama berbeda 

pendapat mengenai aktivitas lain seperti berdzikir, membaca Al-Qur‟an, 

atau mengumandangkan adzan. 

Dengan demikian, janabah adalah keadaan yang mengharuskan 

seorang muslim untuk sementara waktu menjauh dari aktivitas ibadah 

sampai ia kembali kepada keadaan suci melalui mandi janabah. 

Pemahaman yang tepat tentang kondisi janabah sangat diperlukan dalam 

melaksanakan ibadah sesuai tuntunan syariat Islam. 



 

 

23 

 

 
 

Terdapat dua faktor utama yang menyebabkan seseorang berada 

dalam keadaan junub atau hadats besar, yaitu keluarnya mani, dan 

bertemunya dua kemaluan dalam hubungan intim. Kedua sebab ini secara 

eksplisit disebutkan dalam syariat Islam sebagai kondisi yang mewajibkan 

seseorang untuk melakukan mandi janabah sebagai bentuk penyucian diri 

sebelum melakukan ibadah-ibadah tertentu, seperti salat atau aktivitas 

lainnya yang mensyaratkan kesucian. 

1. Keluarnya Mani 

Salah satu penyebab utama yang menempatkan seseorang dalam 

keadaan junub adalah keluarnya mani. Mani merupakan cairan yang 

keluar dari alat kelamin dengan ciri-ciri khas, yaitu berbau amis, agak 

kental, dan mudah mengering seperti putih telur setelah kering. 

Keluarnya mani umumnya disertai dengan rasa kenikmatan yang datang 

secara memancar. Kondisi ini bisa terjadi baik secara disengaja, seperti 

melalui aktivitas seksual (termasuk masturbasi), maupun secara tidak 

disengaja, seperti melalui mimpi basah. Baik pada laki-laki maupun 

perempuan, keluarnya mani merupakan sebab utama yang mewajibkan 

mandi janabah. 

Rasulullah SAW menjelaskan kewajiban mandi bagi perempuan 

jika mereka mendapati keluarnya mani, sebagaimana disebutkan dalam 

hadits riwayat Bukhari dan Muslim: Dari Ummi Salamah RA, bahwa 

Ummu Sulaim istri Abu Thalhah bertanya,  



 

 

24 

 

 
 

عَنِْأُمِّْسَلَمَةَِرضيِاللهِعنهاِقاَلَتْ:ِقاَلَِرَسُولُِاللَّوِِصلىِاللهِعليوِوسلم:ِ"إِنَِّاللَّوَِلِيَسْتَحْيِيِمِنَِ

 ذَاِرأََتِْالْمَاءَ؟"ِقاَلَتْ:ِنَ عَمْ،ِإِذَاِرأََتِِالْمَاءَرواهِالبخاريِومسلمالْحَقّْ.ِىَلِْعَلَىِالْمَرْأَةِِمِنِْغُسْلٍِإِِ

"Ya Rasulullah, sungguh Allah tidak malu terkait kebenaran. 

Apakah wanita juga wajib mandi jika bermimpi?" Rasulullah SAW 

menjawab, "Ya, jika ia mendapati air mani." (HR. Bukhari dan 

Muslim).
38

 

Hadits ini menegaskan bahwa kewajiban mandi janabah tidak 

hanya berlaku bagi laki-laki, tetapi juga bagi perempuan. Seorang 

perempuan yang mengalami mimpi basah, dan mendapati keluarnya 

mani setelah bangun, diwajibkan untuk mandi janabah. Perlu dipahami 

bahwa keluarnya mani dari tubuh merupakan salah satu tanda penting 

dari baligh, yaitu masa ketika seseorang mulai dibebani kewajiban 

ibadah yang sama dengan orang dewasa. Dalam konteks ini, mimpi 

basah menjadi salah satu indikator kedewasaan fisik dan mental, 

khususnya bagi para remaja, di mana mereka mulai memasuki fase 

baligh dan dikenai tanggung jawab penuh atas ibadah yang diwajibkan 

dalam Islam. 

Seringkali, penjelasan mengenai mimpi basah dikemas dengan 

cara-cara yang halus untuk menjaga kesopanan, terutama saat 

disampaikan kepada remaja. Misalnya, dalam beberapa tradisi, mimpi 

                                                           
38

 Muhammad ibn Ismail Al Bukhari. Sahih Bukhari. (Beirut: Dar Ibn Kathir). Cetakan 

terbaru. No. 282. jilid 2, h.  23  



 

 

25 

 

 
 

basah digambarkan secara simbolik sebagai “mimpi menaiki perahu”. 

Meskipun ungkapan ini dimaksudkan untuk menjaga etika dan 

kesantunan, yang terpenting adalah pemahaman bahwa apapun bentuk 

mimpi yang dialami, jika setelah bangun seseorang mendapati cairan 

mani, maka ia diwajibkan untuk mandi janabah. Hal ini menjadi 

penanda bahwa individu tersebut telah mencapai usia baligh, di mana ia 

mulai memikul tanggung jawab ibadah yang penuh. 

2. Bertemunya Dua Kemaluan (Hubungan Suami Istri) 

Selain keluarnya mani, penyebab lain yang menempatkan 

seseorang dalam keadaan junub adalah bertemunya dua kemaluan, yang 

dalam bahasa syariat mengacu pada hubungan intim antara suami dan 

istri. Rasulullah SAW menjelaskan bahwa pertemuan antara dua 

kemaluan, meskipun tidak disertai keluarnya mani, sudah cukup untuk 

mewajibkan mandi janabah. Hadits ini secara jelas disebutkan:  

ِصلىِ ِاللَّوِ ِرَسُولُ ِقاَلَ ِقاَلَ: ِرضيِاللهِعنو ِىُرَيْ رَةَ ِأبَِي ِمَسَِِّعَنْ ِأَوْ ِالْخَصْيَانِ ِالتَ قَى ِ"إِذَا ِوسلم: اللهِعليو

 كَسْتَانِِفإَِنَّوُِيوُجِبُِالْغُسْلَِ)رواهِمسلم

"Apabila dua kemaluan bertemu atau kemaluan menyentuh 

kemaluan lainnya, maka hal itu mewajibkan mandi janabah." (HR. 

Muslim).
39

 

 

                                                           
39

 Ibnu Al- Hajjaj Muslim.  Shahih Muslim. (Beirut: Dar al-Fikr) cetakan terbaru. no. 

349. jilid 3. h 31 



 

 

26 

 

 
 

Dalam konteks hubungan suami istri, hadits ini memberikan 

penjelasan bahwa sekadar bertemunya dua kemaluan, baik dalam 

keadaan penetrasi sempurna maupun tidak, sudah cukup untuk 

menyebabkan kewajiban mandi. Oleh karena itu, baik keluarnya mani 

maupun tidak, keadaan ini tetap menempatkan seseorang dalam kondisi 

junub. Mandi janabah setelah hubungan intim merupakan kewajiban 

syar‟i untuk memastikan bahwa seseorang kembali dalam keadaan suci 

sebelum melaksanakan ibadah-ibadah yang membutuhkan kesucian, 

seperti salat dan membaca Al-Qur'an. 

Kewajiban ini tidak hanya berlaku bagi laki-laki, tetapi juga 

perempuan, mengingat hubungan suami istri merupakan aktivitas yang 

melibatkan kedua pihak secara fisik. Oleh sebab itu, baik suami 

maupun istri diwajibkan untuk mandi janabah setelah melakukan 

hubungan intim, meskipun mani tidak keluar dari salah satu pihak. 

Syarat-syarat yang menyebabkan seseorang berada dalam 

keadaan junub menunjukkan bahwa terdapat dua faktor utama yang 

secara eksplisit diatur dalam syariat Islam, yaitu keluarnya mani dan 

bertemunya dua kemaluan dalam hubungan intim. Keluarnya mani, 

baik yang terjadi secara disengaja maupun tidak, diharuskan untuk 

mandi janabah sebagai bentuk penyucian diri, yang juga menjadi 

penanda penting dari kedewasaan seseorang. 



 

 

27 

 

 
 

B. Biografi Tokoh 

1. Ibnu Hazm 

a. Riwayat Hidup 

Ibnu Hazm, atau nama lengkapnya Abu Muhammad Ali bin 

Ahmad bin Sa'id bin Hazm, lahir di Cordoba, Spanyol, pada tahun 994 M 

(384 H). Beliau hidup pada masa kekhalifahan Umayyah di Andalusia 

yang kala itu merupakan pusat peradaban dan ilmu pengetahuan dunia 

Islam. Ibnu Hazm berasal dari keluarga terhormat dengan latar belakang 

politik yang kuat. Ayahnya adalah seorang pejabat tinggi yang 

memberikan pengaruh besar dalam membentuk kepribadian dan 

pendidikan Ibnu Hazm.
40

 

Masa kecil Ibnu Hazm dihabiskan dalam lingkungan istana, yang 

memberinya akses kepada berbagai ilmu pengetahuan. Namun, pada masa 

dewasa, keluarganya mengalami kemunduran politik yang memaksanya 

hidup dalam keadaan sederhana. Perubahan ini membentuk keteguhan hati 

dan komitmennya terhadap ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang 

fikih dan teologi. Ibnu Hazm wafat pada tahun 1064 M (456 H) di Manta 

Lisham, Andalusia.
41

 

 

 

 

                                                           
40

 Shamsuddin MuhammadAl-Dhahabi, Siyar A‟lam al-Nubala. Beirut: Muassasah Al-

Risalah, 2001. Jilid 1, h. 56. 
41

 Khairuddin  Al-Zirikli. Al-A‟lam. Beirut: Dar Al-Ilm li al-Malayin, 2002. Jilid 6, h. 

275. 



 

 

28 

 

 
 

b. Riwayat Pendidikan 

Pendidikan Ibnu Hazm dimulai dari lingkungan keluarganya yang 

sangat memperhatikan ilmu pengetahuan. Beliau menguasai berbagai 

cabang ilmu, termasuk fikih, hadis, teologi, dan sejarah. Ibnu Hazm 

dikenal sebagai seorang polymath yang menguasai berbagai disiplin ilmu. 

Dalam bidang fikih, ia menjadi salah satu pemikir utama mazhab Zahiri, 

yang berfokus pada interpretasi literal teks-teks syariat.
42

 

Guru-gurunya termasuk ulama terkenal seperti Abu al-Khiyar al-

Zahiri, yang memperkenalkan Ibnu Hazm pada metode istinbat hukum 

berdasarkan teks al-Qur'an dan hadis. Ibnu Hazm juga terkenal sebagai 

seorang penulis yang produktif. Keseriusannya dalam pendidikan 

mencerminkan pandangan kritis dan logis yang kuat terhadap berbagai 

permasalahan hukum Islam. 

c. Guru-guru Ibnu Hazm 

Ibnu Hazm, seorang ulama besar dalam Mazhab Zahiri, memiliki 

banyak guru yang berpengaruh dalam pembentukan keilmuannya. Para 

gurunya berasal dari berbagai latar belakang keilmuan, termasuk fikih, 

hadits, tafsir, dan sastra, yang mencerminkan keluasan bidang ilmu yang 

dikuasainya. Beberapa di antaranya adalah Abu Al-Khiyar Az-Zahiri, 

seorang ahli fikih yang mendorong Ibnu Hazm untuk mendalami Mazhab 

Zahiri, dan Abu Al-Mughirah, yang dikenal dalam bidang bahasa dan 

                                                           
42

 Muhammad ibn Abi Bakr Ibnu Qayyim. I'lam al-Muwaqqi'in. Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah, 1995. Jilid 1, h. 236 

 



 

 

29 

 

 
 

sastra Arab. Selain itu, Ibnu Hazm juga berguru kepada ulama terkenal di 

Andalusia pada masanya, termasuk Abu Uthman As-Sabuni dan Ibnu 

Dahi, yang memperluas wawasan dan analisisnya terhadap teks-teks 

keagamaan. Kombinasi dari pembelajaran ini membentuk dasar pemikiran 

Ibnu Hazm yang kritis, literal, dan berbasis pada teks Al-Qur'an dan hadits 

secara langsung. 

d. Murid-murid Ibnu Hazm 

Ibnu Hazm memiliki murid-murid yang turut menyebarkan 

pemikirannya, terutama dalam Mazhab Zahiri, meskipun pada akhirnya 

mazhab ini tidak berkembang luas seperti mazhab lainnya. Salah satu 

muridnya yang terkenal adalah Abu Abdillah Muhammad bin Said, yang 

dikenal meneruskan ajaran Ibnu Hazm dalam bidang fikih Zahiri. Selain 

itu, banyak murid lainnya yang belajar secara langsung darinya atau 

melalui karya-karyanya yang monumental, seperti kitab Al-Muhalladan 

Al-Ihkam fi Usul Al-Ahkam. Pemikiran Ibnu Hazm juga memengaruhi 

generasi ulama setelahnya, meskipun tidak secara langsung terafiliasi 

sebagai murid, karena kontribusi intelektualnya yang mendalam dan tetap 

menjadi rujukan dalam diskusi ilmu keislaman. 

e. Karya Ibnu Hazm 

Ibnu Hazm menghasilkan lebih dari 400 karya yang meliputi 

berbagai bidang ilmu. Di antara karya terpentingnya adalah "Al-Muhalla bi 

al-Atsar," sebuah ensiklopedia fikih yang menjadi rujukan penting dalam 

mazhab Zahiri. Karya ini dikenal karena argumen rasional dan penekanan 



 

 

30 

 

 
 

pada dalil-dalil dari al-Qur'an dan hadis tanpa mengutamakan qiyas atau 

analogi.
43

 

Karya lainnya, "Kitab al-Fasl fi al-Milal wa al-Ahwa wa al-Nihal," 

membahas tentang perbandingan agama dan teologi. Ibnu Hazm juga 

menulis "Tawq al-Hamamah," yang terkenal dalam bidang sastra dan 

psikologi cinta. Semua karyanya menunjukkan kejeniusan dan dedikasi luar 

biasa terhadap pengembangan ilmu pengetahuan. 

2. Imam Al Nawawi 

a. Riwayat Hidup 

Imam Al Nawawi, atau nama lengkapnya Yahya bin Sharaf Al-

Nawawi, lahir pada tahun 1233 M (631 H) di Nawa, sebuah desa di Suriah. 

Beliau tumbuh dalam lingkungan yang religius dan dikenal dengan 

kesalehan serta ketekunan belajar sejak usia muda. Al Nawawi pindah ke 

Damaskus pada usia 18 tahun untuk memperdalam ilmu agama di pusat-

pusat pembelajaran ternama pada masanya.
44

 Beliau hidup sederhana dan 

mengabdikan hidupnya untuk ilmu pengetahuan. Imam Al Nawawi 

meninggal dunia pada tahun 1277 M (676 H) dalam usia 45 tahun, tetapi 

meninggalkan warisan intelektual yang luar biasa.
45

 

 

 

 

                                                           
43

 Shamsuddin, Loc.cit 
44

 Ismail bin Umar bin Kathir. Al-Bidayah wa al-Nihayah. Beirut: Dar al-Fikr, 2003. Jilid 

13, h. 230. 
45

 Al-Subki, Taqi al-Din. Tabaqat al-Shafi'iyah al-Kubra. Cairo: Dar al-Haya, 1980. Jilid 

3, h. 88 



 

 

31 

 

 
 

b. Riwayat Pendidikan 

Pendidikan Imam Al Nawawi dimulai di kampung halamannya, 

Nawa, di mana ia belajar dasar-dasar agama Islam. Kemudian, beliau 

melanjutkan studi ke Damaskus dan belajar dari banyak ulama terkenal 

seperti Abu Ishaq Al-Shirazi dan Abu Al-Abbas Al-Tanukhi. Beliau 

menguasai berbagai cabang ilmu, termasuk fikih, hadis, dan tafsir. 

Imam Al Nawawi dikenal dengan disiplin tinggi dalam belajar. 

Beliau sering menghabiskan waktu berhari-hari tanpa tidur, hanya untuk 

mendalami suatu masalah fikih atau hadis. Ketekunannya ini 

menghasilkan banyak karya yang menjadi rujukan utama dalam mazhab 

Syafi'i.
46

 

c. Guru-guru Imam Al Nawawi 

Imam Al Nawawi, seorang ulama besar dalam Mazhab Syafi'i, 

menimba ilmu dari banyak guru terkemuka pada masanya. Di antara guru-

gurunya adalah Syihabuddin Abdul Rahman bin Ibrahim Al-Fazari, 

seorang ahli fikih Mazhab Syafi'i yang sangat berpengaruh dalam 

membentuk pemahaman Al Nawawi terhadap ushul fikih. Selain itu, ia 

juga belajar dari Al-Kamal Ishaq bin Ahmad Al-Maghribi, seorang ahli 

hadits yang membimbingnya dalam memahami hadits-hadits Nabi dengan 

mendalam. Guru lainnya termasuk Al-Majd Ismail bin Ibrahim dan Al-

Rashid Abdul Rahman bin Nuh, yang memperkaya pengetahuan Al 

Nawawi dalam tafsir dan ilmu Al-Qur'an. Dengan bimbingan para 

                                                           
46

 Shamsuddin, Loc.cit 



 

 

32 

 

 
 

gurunya, Al Nawawi dikenal memiliki kedalaman ilmu yang luar biasa, 

khususnya dalam fikih, hadits, dan tasawuf. 

d. Murid-murid Imam Al Nawawi 

Imam Al Nawawi memiliki banyak murid yang meneruskan 

ajarannya dan menyebarkan pemikirannya dalam Mazhab Syafi'i. Salah 

satu muridnya yang terkenal adalah Taqiyuddin Al-Subki, seorang ulama 

besar Mazhab Syafi'i yang banyak menulis karya-karya penting. Selain itu, 

murid-murid lainnya termasuk Muhammad bin Ali Al-Harawi dan Al-

Qadhi Husain bin Muhammad, yang mempelajari fikih, hadits, dan 

tasawuf darinya. Meskipun banyak muridnya yang tidak 

terdokumentasikan secara rinci, pengaruh Imam Al Nawawi terlihat dalam 

berbagai karya yang terus menjadi rujukan utama dalam dunia Islam, 

seperti kitab Riyadhus Shalihin, Al-Majmu', dan Syarh Shahih Muslim, 

yang menjadi pegangan para ulama hingga saat ini. 

e. Karya Imam Al Nawawi 

Imam Al Nawawi menghasilkan banyak karya monumental yang 

tetap relevan hingga hari ini. Salah satu karya terbesarnya adalah "Riyadh 

Al-Salihin," sebuah kitab hadis yang berisi panduan moral dan etika Islam. 

Beliau juga menulis "Al-Majmu' Syarh Al-Muhadzdzab," sebuah 

ensiklopedia fikih mazhab Syafi'i yang menjadi rujukan utama dalam 

kajian fikih.
47

 Karya lainnya, seperti "Arba'in An-Nawawiyah," adalah 

                                                           
47

 Ismail, Loc.Cit 



 

 

33 

 

 
 

kumpulan 40 hadis penting yang menjadi panduan dasar dalam Islam. 

Karya-karya Imam Al Nawawi mencerminkan kedalaman ilmu dan 

kesalehannya sebagai seorang ulama. 

C.  Penelitian Terdahulu 

Berikut adalah tiga penelitian terdahulu yang mendukung "Hukum 

Mengumandangkan Adzan dan Iqamah di Masjid bagi orang yang dalam 

keadaan junub (Studi Komparatif Ibnu Hazm dan Imam Al Nawawi)": 

1. Penelitian acuan pertama adalah skripsi Saudara Muhammad 

Sholeh yang berjudul “Pendapat Ibnu Hazm Tentang Kebolehan 

Janabah Memasuki Masjid”. Tujuan dari penelitian ini untuk 

mengetahui pendapat Ibnu Hazm terkait kebolehan seseorang yang 

dalam keadaan janabah memasuki masjid, serta dasar-dasar hukum 

yang digunakan Ibnu Hazm dalam istinbath hukumnya. Skripsi ini 

membahas bagaimana Ibnu Hazm menganalisis dalil-dalil yang 

mendasari kebolehan janabah memasuki masjid, baik dari sisi Al-

Qur'an maupun hadits. Penelitian ini relevan dengan skripsi yang 

akan penulis tulis karena keduanya sama-sama mengkaji 

pandangan Ibnu Hazm tentang hukum terkait kondisi janabah di 

masjid.
48

 Sedangkan skripsi yang akan penulis tulis Membahas 

lebih tentang hukum menggumandkan adzan dan Iqamah di masjid 

bagi orang yang dalam keadaan junub Studi komparatif Ibnu Hazm 

dan Imam Al Nawawi. 

                                                           
48

 Muhammad Sholeh, “Pendapat Ibnu Hazm Tentang Kebolehan Janabah Memasuki 

Masjid.” Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019. 



 

 

34 

 

 
 

2. Penelitian acuan kedua adalah tesis karya Aminah Khairani yang 

berjudul “Analisis Hukum Adzan dan Iqamah Bagi Orang dalam 

Keadaan Janabah Menurut Mazhab Syafi'i dan Mazhab Zahiri”. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pandangan Mazhab 

Syafi'i dan Mazhab Zahiri mengenai hukum adzan dan iqamah bagi 

orang yang berada dalam keadaan janabah, termasuk alasan 

perbedaan pendapat di antara kedua mazhab tersebut. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa terdapat perbedaan prinsip antara 

Mazhab Syafi'i dan Zahiri dalam menilai kebolehan tersebut. Tesis 

ini relevan dengan penelitian yang akan saya tulis, karena 

menggunakan studi komparatif yang juga melibatkan pendapat 

Ibnu Hazm sebagai tokoh utama Mazhab Zahiri.
49

  Sedangkan 

skripsi yang akan penulis  tulis Membahas lebih tentang hukum 

menggumandkan adzan dan Iqamah di masjid bagi orang yang 

dalam keadaan junub  Studi komparatif Ibnu Hazm dan Imam Al 

Nawawi. 

3. Penelitian acuan ketiga adalah disertasi dari Ahmad Fathurrahman 

yang berjudul “Studi Komparatif Pemikiran Fiqih Ibnu Hazm dan 

Imam Al Nawawi Tentang Ibadah”. Tujuan dari penelitian ini 

adalah untuk membandingkan pemikiran fiqih Ibnu Hazm dan 

Imam Al Nawawi terkait beberapa aspek ibadah, termasuk syarat-

                                                           

49
 Khairani Aminah, “Analisis Hukum Adzan dan Iqamah Bagi Orang dalam Keadaan 

Janabah Menurut Mazhab Syafi'i dan Mazhab Zahiri.” Tesis, Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2021. 



 

 

35 

 

 
 

syarat kesucian ketika melaksanakan ibadah di masjid. Disertasi ini 

memberikan gambaran yang mendalam tentang metodologi 

istinbath hukum keduanya dan bagaimana pendekatan mereka 

dalam memahami teks-teks Al-Qur'an dan hadits. Penelitian ini 

menjadi acuan penting dalam skripsi saya, karena menggunakan 

pendekatan komparatif untuk menggali lebih dalam perbedaan 

pandangan Ibnu Hazm dan Imam Al Nawawi, khususnya dalam 

konteks ibadah dan kesucian.
50

  Sedangkan skripsi yang akan 

penulis tulis Membahas lebih tentang hukum menggumandkan 

adzan dan Iqamah di masjid bagi orang yang dalam keadaan junub 

Studi komparatif Ibnu Hazm dan Imam Al Nawawi. 

Penelitian "Hukum Mengumandangkan Adzan dan Iqamah di 

Masjid bagi Orang yang Dalam Keadaan Junub (Studi Komparatif 

Ibnu Hazm dan Imam Al Nawawi)" memiliki beberapa perbedaan 

dengan penelitian terdahulu. Penelitian Muhammad Sholeh hanya 

membahas pendapat Ibnu Hazm terkait kebolehan orang dalam 

keadaan janabah memasuki masjid, sedangkan penelitian ini lebih 

spesifik mengkaji hukum mengumandangkan adzan dan iqamah. 

Penelitian Aminah Khairani berfokus pada analisis hukum adzan dan 

iqamah bagi orang dalam keadaan janabah menurut Mazhab Syafi'i 

dan Mazhab Zahiri, sedangkan penelitian ini membandingkan secara 

mendalam pendapat Ibnu Hazm dengan Imam Al Nawawi. Sementara 

                                                           
50

 Ahmad Fathurraman, “Studi Komparatif Pemikiran Fiqih Ibnu Hazm dan Imam Al 

Nawawi Tentang Ibadah.” Disertasi, Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 

2020. 



 

 

36 

 

 
 

itu, penelitian Ahmad Fathurrahman membahas secara luas 

perbandingan pemikiran fiqih Ibnu Hazm dan Imam Al Nawawi terkait 

berbagai aspek ibadah, sedangkan penelitian ini secara khusus 

mengkaji aspek adzan dan iqamah dalam konteks keadaan junub. 

 

 



37 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah menggunakan metode penelitian 

kepustakaan (library research). Metode penelitian kepustakaan, atau yang 

sering disebut sebagai library research, merupakan suatu pendekatan 

penelitian yang mengandalkan sumber-sumber informasi yang tersedia di 

perpustakaan atau dokumen tertulis lainnya. Metode ini bertujuan untuk 

mengumpulkan, menganalisis, dan menyimpulkan data dari literatur yang 

relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, tesis, disertasi, dan sumber-

sumber online. Dalam penelitian ini, peneliti tidak melakukan 

pengumpulan data secara langsung melalui observasi atau eksperimen, 

tetapi memanfaatkan informasi yang sudah ada untuk mendalami suatu 

topik atau fenomena. Metode ini sangat berguna untuk memperoleh 

pemahaman yang lebih dalam tentang teori dan konsep yang ada, serta 

untuk merumuskan kerangka teori yang kuat dalam penelitian lebih lanjut. 

Keunggulan dari metode penelitian kepustakaan adalah kemudahan akses 

terhadap berbagai sumber informasi yang beragam, yang memungkinkan 

peneliti untuk mendapatkan perspektif yang komprehensif dan mendukung 

argumentasi yang valid dalam penulisan akademis.  

B. Pendekatan Penelitian 

Penulis akan menggunakan metode penulisan kualitatif, yakni 

penelitian yang bersifat deskriptif serta cenderung menggunakan analisa 



 

 

38 

 

 
 

normatif yang membutuhkan aspek pemahaman secara mendalam terhadap 

suatu masalah. Penelitian ini juga menggunakan pendekatan muqaranah 

atau kompratif yakni membandingkan satu pendapat dengan pendapat 

yang lain. Yang dalam penelitian ini membandingkan pendapat Ibnu Hazm 

dan Imam Al Nawawi 

C. Sumber Data 

Sumber data yang digunakan untuk penelitian ini adalah sumber 

data primer, sumber data sekunder dan sumber data tersier: 

a. Sumber data primer, yaitu rujukan utama terhadap kitab Al Muhalla 

dan Majmu Syarah Al Muhadzab. jadi sumber primer dalam penelitian 

ini adalah dari kitab. 

b. Sumber data sekunder, yaitu sember data yang diambil literatur dari 

buku-buku yang adahubungan dengan masalah penelitian seperti Fath 

al-Aziz fi Syarh al-Wajiz, I‟lam al-Muwaqqi‟in, Al-Hawi lil Fatawa  

dan sebagainya. 

c. Sumber data tersier, yaitu bahan hukum yang memberikan petunjuk 

serta pembahasan kepada dua sumber sebelumnya yang terdiri dari 

kamus-kamus, jurnal-jurnal, dan artikel-artikel dari internet dengan 

tujuan untuk dapat memperjelas hasil dari penelitian. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam prosedur yang sistematis dan standar untuk memperoleh 

data yang diperlukan selalu ada hubungan antara metode pengumpulan 

data dengan masalah penelitian yang ingin di uraikan, metode 



 

 

39 

 

 
 

pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah dengan 

metode studi atau library research. 

Penulis menggunakan cara mengumpulkan buku-buku dan hal-hal 

yang yang terkait dengan masalah yang diperlukan dalam penelitian ini. 

Kemudian melakukan pengutipan langsung maupun tidak langsung 

kemudian  disajikan secara sistematis. 

E. Teknik Analisis Data 

Dalam penulisan penelitian ini, penulis menggunakan Teknik studi 

komparatif yakni penulis berusaha menggali dalil yang digunakan oleh 

Ibnu Hazm dan Imam Al Nawawi mengenai hukum mengumandangkan 

adzan dan iqamah di masjid bagi orang yang dalam keadaan junub dan 

memaparkan pendapat dari kedua nya serta berusaha mencari persamaan 

serta perbedaan diantara Ibnu Hazm dan Imam Al Nawawi 

F. Teknik Penulisan 

Dalam penelitian ini penulis menggunakan beberapa metode 

penulisan yakni: 

a. Metode deskriptif, yaitu mengumpulkan dan menyajikan data dari 

kitab Ibnu Hazm dan Imam Al Nawawi serta buku-buku dan jurnal-

jurnal yang terkait dengan penelitian ini. 

b. Metode komparatif, yaitu penulis memaparkan pendapat dari Ibnu 

Hazm dan Imam Al Nawawi serta data-datanya kemudian diambil 

kesimpulan untuk mencari persamaan dan perbedaan diantara 



 

 

40 

 

 
 

keduanya. Selanjutnya diambil pendapat mana yang dianggap lebih 

kuat.  

G. Sistematika Penulisan 

BAB I  : PENDAHULUAN 

 Dalam bab ini terdiri dari dari latar belakang masalah, batasan masalah, 

rumusan masalah, tujuan dan kegunaan penelitian, metode penelitian dan 

sistematika penulisan. 

BAB II: TINJAUAN PUSTAKA 

 Dalam bab ini akan menguraikan membahas tentang sejarah adzan dan 

iqamah, pengertian adzan dan iqamah, syarat dan tata cara adzan dan 

iqamah, keutamaan adzan, dan pengertian junub. 

BAB III: METODE PENELITIAN 

 Dalam bab ini akan membahas Dalam bab ini akan membahas tentang 

jenis penelitian, pendekatan penelitian, sumber data, teknik 

pengumpulan dan metode analisis data yang digunakan. 

BAB IV : HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  

Bab ini merupakan studi komparatif Ibnu Hazm dan Imam Al Nawawi 

terhadap Hukum mengumandangkan adzan dan iqamah di masjid bagi 

orang yang dalam keadaan junub. 

BAB V : KESIMPULAN DAN SARAN 

Bab ini akan memaparkan uraian Kesimpulan dan Saran 



66 

 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan  

Berdasarkan penelitian yang dilakukan mengenai Hukum 

Menggumandangkan Adzan Dan Iqamah Di Masjid Bagi Orang Yang 

Dalam Keadaan Junub Studi Komparatif Ibnu Hazm Dan Imam Al 

Nawawi maka ditarik kesimpulan sebagai berikut: 

1. Pandangan Ibnu Hazm: Beliau berpendapat bahwa mengumandangkan 

adzan itu boleh di lakukan oleh orang yang terdapat dalam keadaan 

junub, namun iqamah dianjurkan untuk bersuci terlebih dahulu apabila 

ingin mengumandangkan iqamah. Dengan pendekatan tekstualis 

(zahiriyah), Ibnu Hazm berpegang pada prinsip hukum asal segala 

sesuatu adalah mubah, kecuali ada dalil yang melarangnya. Ia menolak 

qiyas dan takwil, sehingga hanya mengandalkan nash yang eksplisit 

dari Al-Qur‟an dan hadits. 

2. Pandangan Imam Al-Nawawi: Meskipun tidak mengharamkan, Imam 

Al-Nawawi memakruhkan adzan dan iqamah oleh orang dalam keadaan 

junub. Pendapat ini dilandasi pendekatan mazhab Syafi‟i yang 

menggunakan qiyas dan mempertimbangkan adab serta kesucian dalam 

ibadah. Menurutnya, adzan merupakan bagian dari syiar ibadah yang 

seharusnya dilakukan dalam keadaan suci sebagai bentuk penghormatan 

terhadap Allah SWT dan tempat ibadah. 



 

 

67 

 

 
 

3. Perbedaan Metodologi: Ibnu Hazm bersifat lebih literal dan ketat dalam 

teks, sementara Imam Al-Nawawi lebih kontekstual dan 

mempertimbangkan nilai-nilai spiritual serta etika ibadah. Hal ini 

mencerminkan dua pendekatan fikih yang berbeda, yakni pendekatan 

zahiri dan syafi‟i, dalam melihat suatu persoalan hukum. Analisis 

Komparatif: Perbedaan ini menunjukkan keragaman dalam fikih Islam 

dan pentingnya memahami metode yang digunakan oleh masing-

masing ulama. Keduanya tetap mengedepankan keutamaan adzan 

sebagai syiar Islam, namun berbeda dalam mensyaratkan kesucian bagi 

pelaksananya. 

B. Saran 

1. Umat Islam disarankan untuk memahami perbedaan pendapat ulama 

mengenai hukum ini dengan penuh hikmah, tanpa menyalahkan pihak 

lain, dan memilih pandangan yang paling sesuai dengan keyakinan dan 

kondisi mereka. 

2. Pengkaji ilmu fiqih diharapkan mendalami metode istinbath yang 

digunakan oleh para ulama untuk memperluas wawasan dalam 

memahami perbedaan pendapat serta aplikasinya dalam kehidupan 

sehari-hari. 

3. Penelitian lebih lanjut disarankan untuk membahas konteks sosial dan 

budaya dalam aplikasi hukum ini, sehingga dapat memberikan 

pemahaman yang lebih komprehensif dan relevan dengan kondisi 

masyarakat kontemporer. 



68 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ibnu Hazm, Abu Muhammad Ali bin Ahmad bin Sa‟id. Al-Muhalla bil Atsar. 

Beirut: Dar Ibnu Hazm, 2016. 

Al-Qurtubi, Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad. Tafsir al-Qurtubi, Jilid 1. 

Beirut: Dar Al-Kutub Al-„Ilmiyyah, 2003. 

Sayyid Sabiq; Al-Albani, Muhammad Nasiruddin. Fikih Sunnah. Jakarta, 2008. 

Al-Nawawi, Imam. Al-Majmu' Syarah Al-Muhadzdzab. Beirut: Dar al-Fikr, 1991, 

Jilid 1. 

Al-Nawawi, Abu Zakariya Yahya bin Syaraf. Al-Majmu‟ Syarah Al-Muhadzdzab. 

Amman: Baitu Al-Afkar Al-Dauliyah, 2009, Juz ke-1. 

Al-Kasani, Ala‟ al-Din. Bada‟i al-Sana‟i. Cairo: Dar al-Kutub al-Arabiyah, 1316 

H, Jilid 1. 

Al-Anshari, Zakariya. Tuhfatul Talibin. Kairo: Maktabah Al-Islamiyah, 2018. 

Ar-Rafi‟i, Imam Abi Qasim Abdul Karim bin Muhammad bin Abdul Karim al-

Qozwaini asy-Syafi‟i. Fath al-Aziz fi Syarh al-Wajiz. Beirut: Dar al-Fikr, 

1996. Jilid 1. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Fiqh Thaharah: Fikih Bersuci dalam Islam. Kairo: Maktabah 

Wahbah, cetakan terbaru. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Fiqh Al-Ibadat. Beirut: Dar Al-Syuruq, 2017. 

As-Suyuti, Jalaluddin. Al-Hawi lil Fatawa. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 

cetakan terbaru. Juz 1. 

Azra, Azyumardi. Islam Nusantara. Jakarta: Kencana, 2017. 

Al-Buhuti. Kasysyaf al-Qina‟ „an Matn al-Iqna‟. 6 Jilid. Beirut: Dar al-Kutub al-

„Ilmiyyah, 1997. 



 

 

69 

 

 
 

Depdikbud. Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet ke-I. Jakarta: Balai Pustaka, 

1988. 

Ibnu Hajar. Fath Al-Bari. Kairo: Dar Al-Fajr, 2015. 

Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail. Sahih Bukhari. Beirut: Dar al-Toybah, No. 

1154. 

Hanbal, Imam Ahmad bin. Musnad Ahmad bin Hanbal. Beirut: Muassasah al-

Risalah, cetakan terbaru. Hadis No. 15824. 

Ibn Qayyim, Muhammad ibn Abi Bakr. I‟lam al-Muwaqqi‟in. Beirut: Dar al-

Kutub al-Ilmiyyah, 1995. Jilid 1. 

Muslim, Ibn al-Hajjaj. Sahih Muslim. Riyadh: Darussalam, 875 M, Hadits No. 

1637. 

Ibn Kathir, Ismail. Al-Bidayah wa al-Nihayah. Beirut: Dar al-Fikr, 2003. Jilid 13. 

Ibn Qayyim al-Jauziyyah. I‟lam al-Muwaqqi‟in. Beirut: Dar Ibn al-Jauzi, 1991. 

Juz 1. 

Muslim, Ibnu al-Hajjaj. Shahih Muslim. Beirut: Dar al-Fikr, cetakan terbaru. No. 

349. Jilid 3. 

Al-Ghazali, Imam. Al-Mustashfa min Ilm al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah, 1993. Hlm. 286. 

Juma, Ali. Fikih Shalat. Kairo: Dar Al-Fikr, 2020. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur‟an dan Terjemahannya. Jakarta: 

PT. Sinergi Pustaka Indonesia, 2019. Qs. An-Nisa ayat 103. 

Al-Zirikli, Khairuddin. Al-A‟lam. Beirut: Dar Al-Ilm li al-Malayin, 2002. Jilid 6. 

Ibnu Hisyam, Abdul Malik. Sirah Nabawiyah. Beirut: Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah, 

1990. Jilid 2. 



 

 

70 

 

 
 

Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail. Sahih Bukhari. Riyadh: Darussalam, 810 M. 

Jilid 1, Hadits No. 604. 

Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail. Sahih Bukhari. Beirut: Dar Ibn Kathir, 

cetakan terbaru. No. 282. Jilid 2. 

Ibn Majah, Muhammad ibn Yazid. Sunan Ibn Majah. Beirut: Dar al-Fikr, 886 M. 

Hadits No. 724. https://sunnah.com/ibnmajah:724 

Al-Dzahabi, Shamsuddin Muhammad. Siyar A‟lam al-Nubala. Beirut: Muassasah 

Al-Risalah, 2001. Jilid 1. 

Ibnu Qudamah, Muwaffaq al-Din. Al-Mughni. Beirut: Dar al-Kotob al-Ilmiyah, 

1417 H. Jilid 1. 

Abdul Rahman. Al-Minhaj Al-Islami. Riyadh: Dar Al-Hadith, 2019. 

Sabiq, Sayyid. Fiqh al-Sunnah. Juz 1. Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf. Al-Majmu' Syarah Al-Muhadzdzab. Beirut: Dar 

al-Fikr, 1991. Jilid 3. 

Shihab, Muhammad Quraish. Membumikan Al-Qur‟an. Jakarta: Lentera Hati, 

2016. 

Abu Dawud, Sulaiman ibn al-Ash'ath. Sunan Abu Dawud. Beirut: Dar al-Kotob 

al-Ilmiyah, 888 M. https://sunnah.com/abudawud 

Al-Subki, Taqi al-Din. Tabaqat al-Shafi‟iyah al-Kubra. Cairo: Dar al-Haya, 1980. 

Jilid 3. 

Az-Zuhaili, Wahbah. Fiqh Islam wa Adillatuhu. Juz 1. Damaskus: Dar al-Fikr, 

2007. 

https://fliphtml5.com/uscyg/rtig/Fiqih_Islam_Wa_Adillatuhu_1_%28Dr._

Wahbah_Az-Zuhaili%29/ 

https://sunnah.com/ibnmajah:724
https://sunnah.com/abudawud
https://fliphtml5.com/uscyg/rtig/Fiqih_Islam_Wa_Adillatuhu_1_%28Dr._Wahbah_Az-Zuhaili%29/
https://fliphtml5.com/uscyg/rtig/Fiqih_Islam_Wa_Adillatuhu_1_%28Dr._Wahbah_Az-Zuhaili%29/


 

 

71 

 

 
 

Khairani, Aminah. “Analisis Hukum Adzan dan Iqamah Bagi Orang dalam 

Keadaan Janabah Menurut Mazhab Syafi‟i dan Mazhab Zahiri.” Tesis, 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021. 

Sholeh, Muhammad. “Pendapat Ibnu Hazm Tentang Kebolehan Janabah 

Memasuki Masjid.” Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2019. 

Fathurrahman, Ahmad. “Studi Komparatif Pemikiran Fiqih Ibnu Hazm dan Imam 

Al Nawawi Tentang Ibadah.” Disertasi, Universitas Islam Negeri Maulana 

Malik Ibrahim Malang, 2020. 



 


