
 

 

ANALISIS PERANAN NINIK MAMAK DALAM 

PERNIKAHAN DI KABUPATEN TANAH DATAR 

SUMATERA BARAT TINJAUAN MAQASHID 

SYARIAH 

 

DISERTASI 

 
Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat guna memperoleh  

gelar Doktor (Dr) pada Program Studi Hukum Keluarga  

 

Oleh : 

RUSDI 

NIM. 32290514805 

 

Promotor: 

Prof. Dr. H. Hairunnas. M.Ag 

Co. promotor: 

Dr. Zailani. MA 

 

PROGRAM PASCASARJANA (PPS) 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

TAHUN 2025 M / 1446 H 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Transliterasi dalam penulisan desertasi ini berpedoman kepada buku pedoman 

penulisan dan pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas 

Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, Tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0534.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.  

A. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 „ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 „ ء Sy ش



vii 

 

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dan dlommah dengan “u” sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang = A   misalnya قال menjadi qala 

Vokal (i) panjang = I   misalnya قيل menjadi qila  

Vokal (u) panjang = U  misalnya دون menjadi duna 

Khusus untuk bacaan Ya‟ nisbat, maka tidak boleh diganti dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya‟ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‟ setelah fathah 

ditulis dengan “aw”dan “ay”. 

Diftong (aw) = و    misalnya  قول menjadi qawlun 

Diftong (ay) = ي    misalnya  خير menjadi khayrun 

C. Ta’ marbuthah (ة) 

Ta‟ marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada ditengah 

kalimat, tetapi apabila Ta‟ marbuthah tersebut berada diakhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya الرسالة للمدرسة menjadi 

al-risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada ditengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlah ilayh, maka ditransliterasikan dengan 



viii 

 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  في

  .menjadi fii rahmatillah رحة الله

D. Kata Sandang dan Lafadh al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali 

terletak diawal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jalalah yang berada 

ditengah-tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. 

Misalnya: 

1. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan....... 

2. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan.... 

3. Masya‟ Allah kana wa ma lam yasya‟ lam yakun.  

E. Daftar Singkatan 

AS   : Alaihis Salam 

SAW  : Shalallahu „Alaihi Salam 

SWT  : Subhanahu Wa Ta‟ala 

RA  : Radhiyallahu Anhu/a 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

SURAT PERNYATAAN 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

Nama :    Rusdi 

NIM :    32290514805 

Prodi/Kosentrasi :    Doktoral Hukum Keluarga 

 

Menyatakan dengan sesungguhnya bahwa disertasi yang saya tulis dengan 

Judul : “Analisis Peranan Ninik Mamak Dalam Pernikahan Di Kabupaten 

Tanah Datar Sumatera Barat Tinjauan Maqashid Syariah” sebagai salah satu 

syarat untuk nemperoleh gelar Doktor dalam bidang Hukum Keluarga pada 

program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 

merupakan hasil karya saya sendiri. Adapun bagian bagian tertentu yang terdapat 

di Disertasi ini yang saya kutip dari karya orang lain telah dituliskan sumbernya 

secara jelas sesuai dengan norma, kaidah dan etika penulisan ilmiah. 

Apabila dikemudian hari ditemukan seluruh atau sebagian dari Disertasi ini 

bukan hasil karya sendiri atau adanya plagiat dalam bagian-bagian tertentu, saya 

bersedia menerima sanksi pencabutan Gelar Akademik yang saya sandang dan 

sanksi- sanksi lainnya sesuai dengan peraturan dan perundang-undangan yang 

berlaku 

 

Pekanbaru, .. Februari 2025 

Yang membuat pernyataan, 

 

 

 

 

 

 RUSDI  

NIM. 32290514805 

  



x 

 

KATA PENGANTAR 

 
Puji dan syukur penulis persembahkan kepada Allâh swt yang telah 

mencurahkan rahmat dan hidayah serta inayah kepada penulis, sehingga mampu 

menyelesaikan penulisan disertasi ini. Shalawat beriring salam penulis sampaikan 

kepada Rasûlullâh Muhammad SAW, sebagai figur teladan dalam kehidupan yang 

penulis amalkan seraya mengharapkan kebahagiaan fi al-dunya wa al-

âkhirah.Penulis mengungkapkan rasa terima kasih yang tulus kepada berbagai 

pihak, baik secara individu maupun kelompok, lembaga atau instansi yang telah 

memberikan bantuan baik moril maupun materil kepada penulis dari awal 

perkuliahan pada Program Doktor (S-3) di Universitas Islam Negeri Syarif Kasim 

Riau sampai penulisan dan penyelesaian disertasi. Secara khusus, rasa terima 

kasih penulis sampaikan kepada: 

1. Ayahanda Azwar bin Haji Syukur (Alm) dan Ibunda Anis Maidarli binti 

Munir Labai. Kedua mertua Bapak Muli Tua Tambunan dan Ibu 

Masliana Siregar. Istri Riska Hariana Ritonga dan anak-anak saya 

Aisyah Yassarah, Alisha Attahaya Medina, Muhammad Rizky Ananda 

dan Affah Khadijah. 

2. Bapak Prof. Dr. Hairunnas Rajab, M.Ag selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau sekaligus  sebagai Promotor yang 

penuh kearifan dan kesabaran, tidak saja mencerahkan namun juga telah 

memberi tambahan ilmu yang sangat berharga, terutama dalam 

penyelesaian dan mempertanggungjawabkan karya ilmiah ini, dan Ibu 

Prof. Dr. Hj. Helmiati selaku Wakil Rektor I  Universitas Islam Negeri 



xi 

 

Sultan Syarif Kasim Riau, dan Bapak Prof. Dr. H. Mas‟ud Zein, M. Pd 

selaku Wakil Rektor II Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

Riau. Dan juga Bapak Prof. Edi Erwan, S. Pt, M.Sc, Ph.D selaku Wakil 

Rektor III Universitas Islam Negeri  Sultan Syarif Kasim Riau 

3. Bapak Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA selaku Direktur Pasca Sarjana  

Universitas Islam Negeri Syarif Kasim Riau dan Ibu Dr. Hj. Zaitun, M. 

Ag selaku Wakil Direktur Universitas Islam Negeri Syarif Kasim Riau. 

4. Bapak Dr. H. Khairunnas Jamal, M. Ag selaku Ketua Program Studi 

Hukum Keluarga Pasca Sarjana Universitas Islam Negeri Syarif Kasim 

Riau dan Ibu Dr. Aslati, M. Ag selaku Sekretaris Program Studi Hukum 

Keluarga Pasca Sarjana  Universitas Islam Negeri Syarif Kasim Riau  

5. Bapak Dr.H. Zailani M.Ag sebagai Co. Promotor yang juga telah 

memberi tambahan ilmu yang sangat berharga, terutama dalam 

penyelesaian dan  mempertanggung jawabkan karya ilmiah ini 

6. Seluruh Dosen, dan Guru Besar di Lingkungan Pascarsarjana Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

7. Seluruh Staf, Karyawan dan karyawati dilingkungan Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang telah 

memberikan pelayanan terbaik kepada penulis selama menempuh 

pendidikan. 

8. Saudara kandung Wardina, Edward, DR. Wazni S.Ip, M.Si. Azifal 

Khairi, Fadhlah, Fadlan, SH, Ikhlas, Lailatul Isnaini. Tante Hj Afriati, 

S.Pd, Hj Sulastri S.Pd. Paman Agus Mardi, S.AKA dan Khairuddin. 



xii 

 

Seluruh keponakan, sepupu dan ipar. 

9. Teman sekelas di lokal A Hukum Keluarga HK S3. (Salehhuddin bin 

Muhammad Nasir, Mukhtar Bin Senik, Ahmad Dusuki bin Abdul Ghani, 

Nik Bakri bin Nikmat, Muhammad Novendri Saputra,  Sayuti bin Abdul 

Ghani, Kamalul Hisyam bin Muhammad Suhut, Hambali bin Zulkifli, 

Aubiullah bin Fahim, Sapidin bin Amran, Khalid Nayan, fadhil bin M 

Noor, Tormizi 

Akhirnya kendati tidak disebutkan satu-persatu, Penulis 

senantiasa memanjatkan doa semoga segala perhatian dan jasa baik yang 

telah diberikan mendapat balasan yang berlipat ganda dari Allah SWT. 

Wassalâmu’alaikum Wr. Wb. 

Pekanbaru, .. Februari 2025 

Penulis 

 

 

 

Rusdi 

NIM. 32290514805 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



xiii 

 

ABSTRAK 

 

Rusdi (NIM. 32290514805) : Analisis Peranan Ninik Mamak Dalam 

Pernikahan Di Kabupaten Tanah Datar Sumatera Barat Tinjauan Maqashid 

Syariah.  

Penelitian ini membahas tentang peranan ninik mamak dalam pernikahan adat 

Minangkabau di Kabupaten Tanah Datar dengan tinjauan maqashid syari‟ah. 

Ninik mamak memiliki kedudukan penting dalam sistem kekerabatan matrilineal 

Minangkabau sebagai pemimpin kaum yang bertanggung jawab dalam berbagai 

aspek kehidupan anak kemenakan, termasuk dalam hal pernikahan. Akan tetapi, 

perubahan sosial dan modernisasi membawa tantangan tersendiri bagi peran ninik 

mamak. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peranan 

ninik mamak dalam pernikahan  Minangkabau dengan tinjauan maqashid syari‟ah, 

guna memahami sejauh mana adat Minangkabau selaras dengan prinsip-prinsip 

Islam dalam menjaga keturunan ( hifz an-nasl) dan kehormatan (hifz al-„irdh). 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-

analitis. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam dan studi dokumentasi. 

Wawancara dilakukan dengan ninik mamak, tokoh adat, serta masyarakat umu 

Kabupaten Tanah Datar, Sumatera Barat. analisis data dilakukan dengan 

menggunakan metode analisis isi (content analisis) untuk memahami peran ninik 

mamak tinjauan adat dan Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa peran ninik 

mamak dalam pernikahan masih sangat relevan, meskipun mengalami perubahan 

sosial. Peran mereka yaitu, sebagai pemberi restu dan keputusan, memastikan 

pernikahan sesuai dengan adat dan Islam, kemudian sebagai pembimbing moral, 

yaitu dengan memberikan nasehat bagi anak kemenakan yang akan 

melangsungkan pernikahan. Selanjutnya ninik mamak sebagai mediator dalam 

konflik rumah tangga untuk membantu menyelesaikan perselisihan sebelum 

berujung pada perceraian. Dan yang terakhir peran ninik mamak sebagai penjaga 

harta pusaka dan warisan kaum, yaitu dengan memastikanhak-hak anak 

kemenakan terlindungi sesuai dengan adat dan Islam. Dari tinjauan maqashid 

syari‟ah peranan ninik mamak dalam pernikahan adat Minangkabu sejalan dengan 

tujuan Islam dalam menjaga keturunan dan menjaga kehormatan.  

Kata kunci: Ninik Mamak, Pernikahan Minangkabau, Maqashid Syariah,  

 

 

 

 



xiv 

 

 الملخص
يناقش هذا البحث دور نينيك ماماك في زيجات مينانجكاباو التقليدية في مقاطعة تاناه داتار مع 
مراجعة لمقاصد الشريعة. يتمتع نينيك ماماك بمكانة مهمة في نظام القرابة الأمومية في مينانجكاباو 

حياة بنات وأبناء الإخوة، بما في ذلك الزواج.  باعتباره زعيمًا قبليًا مسؤولًا عن جوانب مختلفة من
ومع ذلك، فإن التغيير الاجتماعي والتحديث يجلبان تحدياتهما الخاصة لدور نينك ماماك دور نينيك 
ماماك في حفلات زفاف مينانجكاباو مع مراجعة لمقاشيد سفاري آه، من أجل فهم إلى أي مدى 

سلامية في حماية النسل )حفظ النص( والشرف )حفظ تتماشى عادات مينانجكاباو مع المبادئ الإ
يستخدم هذا البحث منهجًا نوعيًا مع المنهج الوصفي التحليلي، حيث تم جمع البيانات ) العرض

من خلال مقابلات متعمقة ودراسات توثيقية، كما تم إجراء مقابلات مع زعماء نينيك ماماك 
تاناه داتار، غرب سومطرة. وتم إجراء تحليل البيانات  التقليديين، بالإضافة إلى عامة الناس في منطقة

باستخدام أساليب تحليل المحتوى لفهم دور نينيك ماماك في مراجعة العادات والإسلام. تظهر نتائج 
البحث أن دور النينيك ماماك في الزواج لا يزال وثيق الصلة بالموضوع، على الرغم من أنهم يعانون 

ثل دورهم، كمقدمي البركات والقرارات، في ضمان أن الزواج يتوافق مع من تغيرات اجتماعية، ويتم
ثم كمرشد أخلاقي، أي من خلال تقديم المشورة لبنات وأبناء الإخوة الذين  العرف والإسلام

سيتزوجون. بعد ذلك، يعمل نينيك ماماك كوسيط في النزاعات المنزلية للمساعدة في حل النزاعات 
. وأخيراً، دور نينيك ماماك كحارس لميراث وتراث الشعب، وذلك من قبل أن تؤدي إلى الطلاق

 خلال ضمان حماية حقوق بنات وأبناء الإخوة وفقًا للعادات والإسلام.
. 

 الكلمات الرئيسية. حفل زفاف نينيك ماماك مينانجكابو، مقاشيد الشريعة
 

 

 

 

 

 

 



xv 

 

 

ABSTRACT 

Rusdi (NIM. 32290514805): Analysis of the Role of Ninik Mamak in Marriage 

in Tanah Datar Regency, West Sumatra. Review of Maqashid Syariah. This 

research discusses the role of ni nik mamak in Minangkabau traditional marriages 

in Tanah Datar Regency with a review of maqashid svari'ah Ninik mamak has an 

important position in the Minargkabau matrilineal kinship system as a tribal 

leader who is responsible for various aspects of the lives of her nieces and 

nephews, including in matters of marriage. However, social change and 

modernization bring their own challenges to the role of ninik mamak. Therefore, 

this research aims to analyze the role of ninik mamak in marriage. This research 

discusses the role of ninik mamak in Minangkabau traditional marriages in Tanah 

Datar Regency with a review of maqashid syari'ah. Ninik mamak has an important 

position in the Minangkabau matrilineal kinship system as a tribal leader who is 

responsible for various aspects of the lives of nieces and nephews, including 

marriage. However, social change and modernization bring their own challenges 

to the role of ninik mamak. Therefore, this research aims to analyze the role of 

ninik mamak in Minangkabau weddings with a review of maqashid syari'ah, in 

order to understand the extent to which Minangkabau customs are in harmony 

with Islamic principles in protecting descendants (hifz an-nasl) and honor (hifz al-

irdh). Then as a moral guide, namely by providing advice to nieces and nephews 

who are about to get married. Next, Ninik Mamak acts as a mediator in household 

conflicts to help resolve disputes before they lead to divorce. And finally, the role 

of the ninik mamak as guardian of the inheritance and heritage of the people, 

namely by ensuring that the rights of nieces and nephews are protected in 

accordance with custom and Islam.  

 

Keywords. Ninik Mamak Minangkabau Wedding, maqashid syari'ah 

 

 

 

 

 

 

 



xvi 

 

DAFTAR ISI 

 

COVER 

vi 

SURAT PERNYATAAN ..................................................................................... ix 

KATA PENGANTAR  ......................................................................................... x 
ABSTRAK ............................................................................................................ xiv 

 xiv .....................................................................................................................  الملخص

BAB I PENDAHULUAN  .................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ............................................................................. 1 

B. Defenisi Istilah ........................................................................................... 8 

C. Permasalahan ............................................................................................. 12 

1. Identifikasi Masalah ............................................................................. 12 

2. Batasan Masalah ................................................................................... 13 

3. Rumusan masalah  ................................................................................ 13 

D. Tujuan Penelitian  ...................................................................................... 14 

E. Manfaat Penelitian ..................................................................................... 14 

F. Sistematika Penulisan  ................................................................................ 15 

 

 

BAB II  LANDASAN TEORITIS  

A. Konsep Pernikahan Dalam Islam  ............................................................... 18 

1. Pengertian Nikah .................................................................................. 18 

2. Syarat-Syarat Nikah  ............................................................................. 24 

PEDOMAN TRANSLITERASI  ......................................................................... 

 

DAFTAR ISI  ....................................................................................................... xv
ABSTRACT ......................................................................................................... xvi



xvii 

 

3. Rukun-Rukun Nikah  ............................................................................ 25 

4. Hukum keluarga bilateral ...................................................................... 42 

5. Pembaruan Hukum Keluarga Muslim ................................................... 46 

B. Sistem Kekerabatan Minangkabau .............................................................. 58 

C. Maqashid Syari„ah ..................................................................................... 69 

D. Kajian Terdahulu ........................................................................................  127 

 

 

BAB III METODE PENULISAN ........................................................................  134 

A. Jenis Penelitian  ..........................................................................................  134 

B. Tempat Penelitian .......................................................................................  135 

C. Informan penelitian ....................................................................................  136 

D. Sumber Data ..............................................................................................  136 

E. Teknik Pengumpulan data ..........................................................................  138 

F.  Taknik Analisis Data .................................................................................  138 

 

 

BAB IV HASIL PENELITIAN ...........................................................................  140 

A.  Temuan Umum Penelitian .........................................................................  140 

1. Kabupaten Tanah Datar ........................................................................  140 

2. Sekilas tentang Sejarah Minangkabau ...................................................  144 

3. Nilai-Nilai Sosiologi  Minangkabau ......................................................  157 

B. Tentang Islam di Minangkabau ..................................................................  168 

1. Falsafah Adat Basandi Syarak, Syarak Basandi Kitabullah ....................  174 

2. Ruang Lingkup Adat Basandi Syarak, Syarak Basandi Kitabullah ........  196 

3. Akulturasi Islam dengan Antropologi Kebudayaan Minangkabau  ........  198 

C. Kedudukan Ninik Mamak dalam Adat Minangkabau Tanah  

Datar ..........................................................................................................  219 

D. Temuan Khusus Penelitian .........................................................................  249 



xviii 

 

1. Pernikahan Menurut Adat di Kabupaten Tanah Datar Sumatera 

Barat.....................................................................................................  267 

2. Peran Ninik Mamak dalam Proses Pernikahan Adat di Kabupaten 

Tanah Datar Sumatera Barat ................................................................. 261 

3. Peran Ninik Mamak dalam Pernikahan dalam Menjaga Nilai-Nilai 

Maqashid syari‟ah ................................................................................ 274 

 

 

BAB V PENUTUP ...............................................................................................  278 

A. Kesimpulan ................................................................................................  278 

B. Saran-saran ................................................................................................  280 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  ..........................................................................................  282 



 

 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Islam memandang bahwa pernikahan merupakan sesuatu yang luhur dan 

sakral, bermakna ibadah kepada Allah, mengikuti Sunnah Rasulullah dan 

dilaksanakan atas dasar keikhlasan, tanggung jawab, dan mengikuti ketentuan-

ketentuan hukum yang harus diindahkan1. Dalam Undang-Undang RI Nomor 1 

tahun 1974 tentang Perkawinan Bab I Pasal 1, perkawinan ialah ikatan lahir batin 

antara seorang pria dengan seorang wanita sebagai suami-istri dengan tujuan 

membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan 

Ketuhanan Yang Maha Esa
2
. 

Tujuan pernikahan, sebagaimana firman Allah SWT dalam surat Ar-Rum 

ayat 21,  

                              

              

Artinya: Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan 

untukmu pasangan hidup dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan 

merasa tenteram kepadanya dan dijadikan-Nya di antaramu rasa kasih sayang 

                                                           

1
 M.A Tihami Dan Sohari Sahrani, Fiqih Munakahat (Kajian Fiqih Nikah Lengkap), 

PT. Raja Grafindo Persada, Jakarta, 2014. hal .8. 

2
 Undang-Undang  No 1 Tahun 1974 Pasal 1 



2 

 

 

 

(mawaddah warahmah). Sesungguhnya pada yang demikian itu menjadi tanda-

tanda kebesaran-Nya bagi orang-orang yang berfikir”.
3
 

Sakinah Mawaddah warahmah adalah anugerah Allah yang diberikan 

kepada manusia, ketika manusia melakukan pernikahan.
4
 Salah satu bentuk 

ketaatan manusia kepada Allah Swt adalah bahwa dalam rangka penyaluran 

hasrat seksual antara laki-laki dan perempuan haruslah didasarkan pada ikatan 

yang telah ditentukan-Nya, yaitu melalui lembaga perkawinan sebagai lembaga 

yang suci, sakral bagi umat Islam. Terciptanya kerukunan dalam rumah tangga 

yang (sakinah, mawaddah warahmah) merupakan dambaan setiap orang dalam 

rumah tangga. Bahkan al-Qur‟an memproklamasikan perkawinan sebagai suatu 

perjanjian (ikatan) yang paling suci, paling kokoh antara suami istri, teguh dan 

kuat (miqatan ghaliẓan). Selain itu juga tujuan perkawinan, untuk menghindarkan 

diri dari perbuatan zina, untuk penerus keturunan (anak) dan juga untuk bertujuan 

ibadah.
5
 

Setiap manusia yang hidup bersama dalam suatu ikatan perkawinan pasti 

mendambakan agar keluarga yang dibinanya dapat berjalan secara harmonis dan 

                                                           

3
Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. 

Jakarta:13150. hal. 406. 

4
Wahyu Wibisana, Pernikahan Dalam Islam, Jurnal Pendidikan Agama Islam-Ta‟lim 

(Vol. 14 No 2-2016), hal 149 Penulis adalah dosen Pendidikan  Agama Islam pada Departemen 

Pendidikan Umum FPIPSUP hal.- 

5
 Khairul Abrar, Hukum perkawinan dan perceraian, (Bandar Lampung: CV Arjasa 

Pratama, 2020),  hal. 4. 



3 

 

 

 

selalu diridhoi oleh Tuhan Yang Maha Esa
6
.  

Pernikahan merupakan peristiwa besar dalam kehidupan manusia antara 

seorang laki-laki dan perempuan untuk hidup bersama yang menyangkut ikatan 

lahir batin sebagai suami istri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) 

yang beribadah serta mengikuti sunah Rasul untuk membangun rumah tangga 

yang bahagia sejahtera dan sakinah, mawaddah, dan warahmah guna melahirkan 

generasi manusia yang baik, yang diridhoi oleh Allah swt. Dalam suatu bahtera 

rumah tangga setiap orangtua pasti mengharapkan lahirnya keturunan, 

kebahagiaan dan keharmonisan dalam kehidupan rumah tangga merupakan hal 

yang didambakan setiap keluarga. Dalam perkawinan suami istri memikul 

kewajiban yang luhur untuk menegakkan rumah tangga yang menjadi sendi dasar 

susunan masyarakat
7
. Islam mendorong untuk membentuk keluarga dan mengajak 

manusia untuk hidup dalam naungan keluarga terbentuk dan diawali dengan 

adanya ikatan perkawinan antara laki-laki dan perempuan.
8
 

Manusia sebagai makhluk sosial yang beradab, serta berkebudayaan yang 

berorientasi pada ketuhanan, terbinanya makna hidup berdampingan dalam 

                                                           

6
Armansyah Matondang, “Faktor-faktor yang Mengakibatkan Perceraian dalam 

Perkawinan (Jurnal Ilmu Pemerintahan dan Sosial Politik ,Program Studi Ilmu 

Kepemerintahan, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu PolitikUniversitas Medan Area, Indonesia 2 (2) 

(2014). hal. 142. 

7
Rina Nur Azizah Universitas Madura “Dampak Perceraian Orang tua Terhadap 

Pisikologi Anak” (Al-Ibrah Vol. 2 No.2 Desember 2017). hal.154. 

8
 Amir Syaifuddin, Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia, (Jakarta: Kencana 2014), 

hal. 35. 



4 

 

 

 

perwujudan sebagai bagian komitmen rumah tangga yang diatur alam norma yang 

berlaku dalam masyarakat yang sesuai norma yang ada, dengan sebuah tujuan 

yang menjadi sah sebuah perkawinan atau pernikahan dengan semangat 

mengarungi bahtera rumah tangga. Laki-laki maupun perempuan yang 

menjalankan kehidupan berpasangan, berarti telah menjalankan kehidupannya  

untuk membentuk sebuah pernikahan yang bertujuan untuk membangun dan 

terbinanya kehidupan rumah tangga yang dalamnya terwujud  damai tentram, 

mawaddah serta kasih sayang sesuai dalam Al-Qur‟an dan hadits.
9
 

Perkawinan bertujuan membina kehidupan manusia secara rukun, tentram 

dan bahagia supaya hidup saling mencintai dan kasih mengasihi antara suami istri 

dan anak-anak serta keluarga lain agar terciptanya keluarga yang sejahtera. 

Kerukunan dan keharmonisan dalam rumah tangga sangat dibutuhkan oleh anak-

anak, karena merupakan satu-satunya tempat dan lingkungan alami yang dapat 

dijadikan mendidik anak dengan baik dan benar, baik pendidikan jasmanai atau 

pendidikan rohani serta dapat menumbuhkan rasa cinta dan kasih sayang dalam 

jiwa mereka sendiri.  

Orang tua mempunyai tanggung jawab yang besar terhadap perkembangan 

dan pendidikan anak, rumah tangga yang sehat bersih dan teratur serta diliputi 

                                                           

9
 Khoirul Anam, Studi Makna Perkawinan Dalam Perspektif Hukum Di Indonesia 

(Komparasi Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KuhPer ) Kompilasi Hukum Islam), Jurnal 

Fakultas Hukum Universitas Tulungagung. hal. 59 



5 

 

 

 

rasa damai aman dan tentram serta rukun antara satu dengan lainnya akan 

mewujudkan keluarga yang bahagia yang hidup dalam masyarakat dengan 

melahirkan anak-anak yang terdidik dan mempunyai harapan yang cerah dimasa 

yang akan datang. Hubungan yang harmonis antara orang tua dan anak sangat 

berpengaruh terhadap pertumbuhan dan perkembangan jiwa dan pendidikan si 

anak, hubungan yang serasi penuh pengertian dan kasih sayang akan membawa 

kepada pribadi si anak. Mengingat rumah tangga adalah tempat pendidikan yang 

pertama dikenal oleh anak, maka orang tua harus dapat mengetahui tentang tujuan 

pendidikan untuk anak-anaknya.
10

 

Demikian pula halnya dengan kehidupan perkawinan. Kebahagiaan 

merupakan hal utama yang menjadi tujuan dan sangat diharapkan dari sebuah 

perkawinan. Namun untuk mencapai suatu kebahagiaan perkawinan bukanlah 

sesuatu hal yang mudah karena kebahagiaan perkawinan akan tercapai apabila 

pasangan suami istri memiliki kualitas interaksi perkawinan yang tinggi.
11

 

Permasalahan dalam perkawinan itu diatur khususnya dalam hukum keluarga, 

atau bisa disebut sebagai hukum persoalan suami istri. Di Indonesia, hukum 

keluarga memiliki beberapa bentuk, khususnya hukum perkawinan yang berlaku 

di masyarakat Indonesia, ada beberapa hukum yang berlaku, yaitu hukum adat, 

                                                           

10
 M. Yusuf MY, Dampak Perceraian Orang Tua Terhadap Anak, Jurnal Al-Bayan 

Vol. 20, No. 29 Tahun 2014  hal. 33 

11
Olson & DeFrain, 2003( Memahami Psikologi Perceraian Dalam Kehidupan 

Keluarga) Jurnal Psikologi Vol. 2 No. 2, Desember 2004 Agoes Dariyo Dosen Fakultas 

Psikologi Universitas Indonusa Esa Unggul, hal. 94 



6 

 

 

 

hukum barat, dan hukum Islam.
12

 

Perkawinan menurut hukum adat bagi masyarakat hukum adat di 

Indonesia pada umumnya bagi penganut agama tergantung agama yang dianut 

oleh masyarakat adat yang bersangkutan. Maksudnya apabila sudah  dilaksanakan 

menurut tata tertib hukum agamanya, maka perkawinan itu sudah sah kecuali bagi 

mereka yang belum menganut hukum agama yang diakui oleh pemerintah. 

Hukum adat adalah hukum yang tidak tertulis yang menjadi pedoman atau aturan 

yang mengatur kehidupan masyarakat. Hukum yang tidak tertulis mempunyai 

sifat dinamis yang berubah sesuai perubahan zaman.
13

 

Dalam hukum Islam seorang ayah memeliki peran penting dalam 

menentukan suatu pernikahan terhadap anaknya. Lain halnya dengan masyarakat 

yang menganut sistem matrilineal seperti di Minangkabau, masalah perkawinan 

adalah masalah yang dipikul oleh mamak (paman). Ninik mamak adalah sifat 

yang ditujukan kepada orang terkemuka dan disegani dalam Nagari di 

Minangkabau. Gelar penghulu yang juga disebut datuak adalah salah satu 

komponen penting ninik mamak di Nagari Minangkabau sebuah kebesaran dan 

terhormat , sebab dialah yang diimbau gadang nan kadijunjuang tinggi (di 

                                                           

12
 Khairunnas,  Analisis Penyelesaian Sengketa Harta Bersama Pasca Perceraian 

Bagi Istri Yang Berkontribusi Mencari Nafkah Perspektif Maqashid Asy-Syari‟ah (Studi 

Putusan Hakin Di Wilayah Hukum Pengadilan Tinggi Agama Pekanbaru), Pascasarjana UIN 

SUSKA RIAU Tahun 2024, hal. 4. 

13
 Asmaniar Perkawinan Adat Minangkabau, Jurnal Binamulia Hukum, Fakultas 

Hukum Universitas Krisna Swipayana, Vol .7 No 2 Desember 2018., hal 133.   



7 

 

 

 

besarkan dan di tinggikan), pai tampek batanyo, pulang tampek babarito (orang 

yang selalu diminta petunjuknya sebelum melakukan sesuatu pekerjaan oleh anak 

kemenakannya dan orang yang dihormati dan disegani tempat kembali 

melaporkan setiap selesai melakukan tugas kesukuan). 

Kedudukan ninik mamak dalam perkawinan sebagai pemimpin suku atau 

kaum dalam suatu Nagari tidak bisa diabaikan sebab suatu perkawinan tidak akan 

berlangsung tanpa sepengetahuan dan izin dari ninik mamak. Apabila ada yang 

melanggar ketentuan adat ini, maka sangsi menurut adat akan berjalan dan 

dijatuhkan kepada mereka. Begitu mulianya kedudukan ninik mamak dalam suatu 

Nagari. Ninik mamak adalah kelompok penentu setiap keputusan yang 

menyangkut hajat orang banyak dalam masyarakat di dalam suatu Nagari, 

termasuk berhubungan dengan perkawinan maka setiap ketetapan menurut adat 

harus berdasarkan kesepakatan ninik mamak
14

.  

Pernikahan dalam masyarakat Minangkabau memiliki keunikan tersendiri 

karena menggabungkan nilai-nilai adat dengan prinsip-prinsip syari‟ah. Ninik 

mamak sebagai pemimpin dalam struktur adat Minangkabau, memegang peranan 

penting dalam berbagai aspek pernikahan, mulai dari pengaturan hingga 

pelaksanaan ritual. Sementara itu, maqashid syari‟ah  yang merupakan tujuan 

utama hukum Islam, bertujuan melindungi dan memastikan kesejahteraan umat 

                                                           

14
 Hertasmaldi, Persetujuan Ninik Mamak Sebagai Salah Satu Syarat Administratif 

Dalam Akad Nikah, Jurnal Ijtihad Vol. 35 No. 2 Tahun 2019. hal. 65 



8 

 

 

 

manusia dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk pernikahan. Penulis memilih 

tempat penelitian di Kabupaten Tanah Datar karena kabupaten Tanah Datar 

adalah salah satu kabupaten di Provinsi Sumatera Barat, Indonesia dengan ibu 

kota Batusangkar. Kabupaten Tanah Datar juga dikenal sebagai pusat adat dan 

budaya Minangkabau, sering disebut dengan Luhak Nan Tuo
15

 yang berarti 

daerah yang tua dalam tatanan sejarah, adat dan budaya Minangkabau. 

Integrasi antara adat Minangkabau dan prinsip maqashid syari‟ah 

menimbulkan pertanyaan mengenai bagaimana peran ninik mamak dalam 

pernikahan dapat di analisis dan dipahami dalam konteks tujuan syari‟ah tersebut. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi hubungan antara praktik adat yang 

dijalankan oleh ninik mamak dengan prinsip maqashid syari‟ah dalam pernikahan 

khususnya di Kabupaten Tanah Datar Sumatera Barat. Melalui suatu penelitian 

ilmiah Disertasi dengan Judul: “Analisis Peranan Ninik Mamak Dalam 

Pernikahan Di Kabupaten Tanah Datar Sumatra Barat dalam Tinjauan 

Maqasid Syari’ah”. 

B. Defenisi Istilah  

Penelitian ini berkaitan dengan bagaimana Peranan Ninik Mamak Dalam  

Pernikahan Di Kabupaten Tanah Datar Sumatera Barat. Tinjauan Maqasid 

Syari‟ah. Agar terhindar dari kekeliruan oleh karena itu peneliti membagi istilah 

                                                           

15
 https://pu.tanahdatar.go.id  

https://pu.tanahdatar.go.id/


9 

 

 

 

yang dipakai dalam penelitian ini yaitu: 

1. Peranan 

Peran diartikan sebagai perangkat tingkah yang diharapkan dimiliki oleh 

orang yang berkedudukan dimasyarakat. Kedudukan dalam hal ini diharapkan 

sebagai posisi tertentu di dalam masyarakat yang mungkin tinggi, sedang-

sedang saja atau rendah. Sedangkan hak dan kewajiban tersebut dapat 

dikatakan sebagai peran (role accupant). Suatu hak sebenarnya merupakan 

wewenang untuk berbuat atau tidak berbuat, sedangkan kewajiban adalah 

beban atau tugas.
16

  

Pengertian peranan menurut soerjono soekanto, peranan (role) 

merupakan aspek dinamis dari kedudukan (status). Hal ini erat kaitannya 

dengan pelaksanaan hak dan kewajiban dalam menjalankan suatu peranan. 

Apabila seseorang melakukan hak dan kewajibannya sesuai dengan 

kedudukannya berarti dia sedang menjalani suatu peranan. Dalam sebuah 

organisasi setiap orang mempunyai macam karakteristik dalam melaksanakan 

tugas sesuai kedudukannya, hal ini sekaligus berarti bahwa peranan 

                                                           

16
 R. Suyoto Bakir, Sigit Suryanto, Kamus Lengkap Bahasa Indonesia, (Tangerang: 

Karisma Publishing, 2009), hal. 348. 



10 

 

 

 

menentukan apa yang diperbuatnya bagi masyarakat serta kesempatan-

kesempatan apa yang diberikan oleh masyarakat kepadanya.
17

 

2. Ninik Mamak 

Ninik mamak adalah tokoh adat dalam masyarakat Minangkabau yang 

memiliki posisi penting dalam struktur sosial dan budaya. Mereka 

bertanggung jawab dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat, termasuk 

dalam proses pernikahan. Ninik mamak berperan sebagai penasihat, pengatur, 

dan pelaksana tradisi adat dalam pernikahan.
 18

 Ninik mamak  suatu kelompok 

penentu setiap keputusan yang menyangkut hajat orang banyak dalam 

masyarakat. Maka setiap tindak tanduk prilaku adat masyarakat Minangkabau 

harus berdasarkan kesepakatan ninik mamak. Sebaliknya tidak akan 

terlaksana dan tidak akan di akui ketika pekerjaan menyangkut orang banyak  

tanpa persetujuan “ninik mamak nan gadang basa batuah.”  

3. Minangkabau 

Minangkabau dalam pengertian sosial budaya merupakan suatu daerah 

kelompok etnis yang mendiami daerah Sumatera Barat sekarang
19

. 

Minangkabau adalah salah satu suku yang berada di nusantara. Minangkabau 

                                                           

17
 Syaron Brigette Lantaeda, Florence Daicy J. Lenkong,  Joorie M Ruru, Peran Badan 

Perencanaan Pembangunan Daerah Dalam Penyusunan RPJMD Kota Tomohon, Jurnal 

Adminnistrasi Publik tahun 2017, Vol. 04 No. 048 

18
 Muhammad Chairul Umar, Yulfira Riza, Peran Ninik Mamak, Mamak Dan 

Kemenakan Di Minangkabau, Jurnal Budaya Nusantara, Vol. 5 No. 3 Tahun 2022, hal. 174. 

19
 Rahman Malik, Ikatan Kekerabatan Etnis Minangkabau Dalam Melestarikan Nilai 

Budaya Minangkabau di Perantauan Sebagai Wujud Warga NKRI, Jurnal Analisa Sosiologi 

Vol. 5 No. 2 Tahun 2016 hal. 20 



11 

 

 

 

secara administratif berada di Sumatera Barat, sedangkan secara geografis 

wilayah kebudayaan Minangkabau berada di Sumatera Barat kecuali 

kepulauan Mentawai, sebagian daratan Riau, bagian Utara Bengkulu, bagian 

Barat Jambi, pantai Barat Sumatera Utara, barat daya Aceh, dan Negeri 

Sembilan Malaysia.
20

 

4. Maqashid Syariah 

Maqashid syari‟ah adalah tujuan-tujuan utama dalam hukum Islam yang 

bertujuan untuk kemaslahatan umat manusia. Maqashid syari‟ah meliputi lima 

aspek utama: perlindungan agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz 

al- „aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal).
21

 Prinsip ini 

digunakan unuk mengetahui apakah praktik-praktik sosial dan hukum sesuai 

dengan tujuan syari‟ah. 

5. Adat  

Adat merujuk pada kumpulan aturan dan norma yang berkembang dalam 

masyarakat sebagai hasil dari tradisi dan kebiasaan yang di wariskan secara 

turun-temurun. Dalam etnis Minangkabau, adat mencakup segala hal yang 

                                                           

20
 Wahyudi Rahmat, Maryelliwati, Minangkabau (Adat, Sastra Dan Bentuk 

Penerapan), (STKIP PGRI Press tahun 2019), hal. 21 

21
 Paryadi, Maqashid Syari‟ah: Defenisi Dan Pendapat Para Ulama, Mahasiswa S3 UIN 

SUSKA Riau Vol. 4, No. 2, Tahun 2021 hal. 208 



12 

 

 

 

berkaitan dengan ritual, upacara, dan tata kelola yang menjadi pedoman hidup 

masyarakat.
22

 

6. Syari‟ah 

Syari‟ah adalah memiliki arti “jalan ke sumber air” atau jalan yang harus di 

ikuti, yaitu setiap hukum yang disyari‟atkan Allah SWT kepada hambaNya 

baik melalui al-Qur‟an dan hadits,
23

 yang mengatur berbagai aspek kehidupan 

individu dan masyarakat, termasuk dalam bidang pernikahan, ekonomi, dan 

perilaku sosial. 

C. Permasalahan  

1. Identifikasi Masalah 

a. Kurangnya pemahaman yang jelas mengenai defenisi dan tanggung jawab 

ninik mamak dalam proses pernikahan. 

b. Kesulitan dalam menghubungkan peran ninik mamak dengan tujuan 

maqashid syari‟ah, sehingga potensi nilai-nilai tersebut tidak dioptimalkan 

dalam konteks pernikahan. 

c. Perubahan nilai dan budaya modernisasi yang mempengaruhi  peran ninik 

mamak dan tradisi pernikahan, menyebabkan konflik antara nilai-nilai 

tradisional dan tuntutan zaman. 

                                                           

22
 Salmadanis, Duski Samad, Adat Basandi Syarak Norma Dan Penerapannya, (TMF Press 

Jakarta: 2002), hal. 123 

23
 Nurwahida, Ikmal Syafruddin, Konsep Hukum Islam Dan Teori Pemberlakuan Hukum 

Islam Di Indonesia, http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/latihan/article/download/1560/763/, di akses 

13 desember 2024 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/latihan/article/download/1560/763/


13 

 

 

 

d. Beragamnya cara ninik mamak dalam penerapan nilai-nilai agama dalam 

pernikahan, yang dapat memengaruhi tujuan syari‟ah. 

e. Kurangnya data/penelitian tentang dampak peran ninik mamak terhadap 

kesejahteraan keluarga setelah pernikahan. 

2. Batasan Masalah 

Ada banyak penelitian dalam masalah ini seperti peran ninik mamak dalam 

waris, peran ninik mamak dalam konflik rumah tangga, dan peran ninik 

mamak dalam musyawarah adat. Maka peneliti akan membatasi masalah 

fokus pada bagaimana peran ninik mamak dalam menjaga nilai-nilai maqashid 

syari‟ah dalam pernikahan yang terdiri dari proses sebelum pernikahan sampai 

proses pernikahan. Kemudian penulis memilih  Kabupaten Tanah Datar 

Sumatra Barat karena merupakan wilayah tua (luhak nan tuo) dari wilayah-

wilayah lain di Sumatera Barat. 

3. Rumusan masalah 

Rumusan masalah merupakan spesifikasi dan sistematisasi dari rumusan 

judul. Spesifikasi, artinya dengan satu rumusan permasalahan dimaksud 

peneliti akan fokus pada subtansi isu hukum yang ingin dibahas untuk 

menghasilkan suatu argumentasi. Rumusan masalah yang lain juga 

menunjukan fokus pembahasan mengenai isu dari aspek yang berbeda dengan 

aspek masalah yang pertama namun masih terkait.  

Oleh karena itu penulis meringkas masalah sebagai berikut: 



14 

 

 

 

a. Bagaimana peran ninik mamak dalam proses pelaksanaan pernikahan di 

kabupaten Tanah Datar  Sumatera Barat? 

b. Bagaimana ninik mamak dalam menjalankan perannya dalam pernikahan 

masyarakat Minangkabau di kabupaten Tanah Datar  Sumatera Barat? 

c. Bagaimana peran ninik mamak dalam menjaga nilai-nilai maqashid 

syari‟ah dalam  pernikahan masyarakat Minangkabau di kabupaten Tanah 

Datar Sumatera Barat? 

D. Tujuan Penelitian 

Adapun tujuan dari penelitian adalah: 

1. Untuk menganalisis peran ninik mamak dalam pernikahan masyarakat 

Minangkabau di kabupaten Tanah Datar  Sumatera Barat. 

2. Untuk mengetahui bagaimana ninik mamak dalam menjalankan perannya 

dalam pernikahan masyarakat Minangkabau di kanupaten Tanah Datar  

Sumatera Barat. 

3. Untuk mengkaji peranan ninik mamak dalam menjaga nilai-nilai maqhasid 

syariah terhadap peran ninik mamak di kabupaten Tanah Datar Provinsi 

Sumatera Barat.  

E. Manfaat Penelitian 

1. Manfaat teoritis 

Menambah khazanah keilmuan dalam studi sosial-budaya Islam, khususnya 

dalam hubungan antara adat Minangkabau dan maqashid syari‟ah dalam 



15 

 

 

 

pernikahan, mengisi kesenjangan penelitian tentang peran ninik mamak dalam 

pernikahan dari perspektif hukum Islam dan maqashid syari‟ah. Serta 

memberikan pemahaman yang lebih luas tentang bagaimana Islam dapat 

beradaptasi dengan budaya lokal tanpa menghilangkan nilai-nilai syari‟ah. 

2. Manfaat praktis 

Memberikan pemahaman yang lebih baik tentang peran ninik mamak dalam 

pernikahan agar nilai-nilai adat tetap dijaga dan dilestarikan, dan membantu 

generasi muda memahami pentingnya bimbingan ninik mamak dalam 

membangun keluarga yang harmonis sesuai dengan ajaran Islam. Serta 

menjadi referensi dalam mempertahankan dan memperkuat peran ninik 

mamak dalam pernikahan dan menjadi sumber referensi bagi penelitian 

lanjutan yang membahas lebih dalam tentang adat Minangkabau dan 

maqashid syari‟ah. 

3. Sebagai salah satu syarat untuk memenuhi persyaratan guna menyelesaikan 

tugas akhir Pascasarjana Strata 3 (S3) memperoleh gelar Doktor (DR).  

F. Sistematika Penelitian 

Sistematika penulisan membantu menyusun kajian secara akademik, 

menghubungkan adat Minangkabau dengan prinsip-prinsip maqashid syari,ah. 

Untuk memudahkan penulis dalam menyusun penelitian secara sistematis dan 

memudahkan pembaca dalam mencari informasi tertentu di dalam karya ilmiah. 

Bahasan-bahasan dalam penelitian ini dituangkan dalam lima bab, dimana 



16 

 

 

 

diantara satu bab dengan bab yang lainnya memiliki keterkaitan yang erat. 

Adapun sistematika penulisan dalam penelitian ini sebagai berikut: 

BAB I : Pendahuluan 

Bab ini berisi latar belakang penelitian, bertujuan agar penelitian lebih 

terarah dan untuk membangun dasar penelitian dan memberikan pemahaman awal 

kepada pembaca mengenai mengapa penelitian ini perlu dilakukan dan apa yang 

melatarbelakangi penulis melakukan penelitian ini. Kemudian defenisi istilah 

yaitu untuk menjelaskan beberapa istilah yang terdapat dalam penelitian untuk 

menyediakan pemahaman yang lebih mendalam mengenai  istilah yang terdapat 

dalam penelitian. Selanjutnya permasalahan yang terdiri dari identifikasi masalah 

yaitu bertujuan mengidentifikasi masalah utama yang ingin di pecahkan atau 

dijawab dalam penelitian dan membantu peneliti untuk memahami dan 

mengungkapkan masalah yang ada dalam penelitian. Batasan masalah dan 

rumusan masalah. Batasan masalah yaitu bertujuan untuk menetapkan ruang 

lingkup penelitian agar lebih terfokus dan tidak terlalu luas dan membatasi topik 

yang akan diteliti untuk menghindari penelitian yang tidak terkendali. Rumusan 

masalah yaitu bertujuan untuk merumuskan pertanyaan atau pernyataan yang 

menggambarkan masalah utama yang akan diteliti dan mengfokuskan penelitian 

serta memberikan arah yang jelas dalam pencarian solusi dan jawaban. Tujuan 

penelitian, tujuan penelitian adalah menjelaskan tujuan utama penelitian dalam 

mengkaji peran ninik mamak dan maqashid syari‟ah. Sedangkan manfaat dari 

penelitian menyampaikan manfaat penelitian secara teoritis dan praktis. 



17 

 

 

 

BAB II landasan teori : kerangka teoritis, mengulas tentang landasan teori, 

konsep pernikahan dalam Islam, pembaruan hukum keluarga muslim, sistem 

kekerabatan Minangkabau, maqashid syari‟ah dan kajian terdahulu.  

BAB III metode penelitian : menjelaskan jenis penelitian, sumber penelitian, 

teknik pengumpulan data, dan teknik analisis data. 

BAB IV hasil penelitian : merupakan analisis dari pembahasan dan hasil 

penelitian. Temuan umum seperti kabupaten Tanah Datar, sekilas tentang sejarah 

Minangkabau, nilai-nilai ssiologi dan budaya di minangkabau. Tentang Islam di 

Minangkabau mengulas falsafah adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah, 

akulturasi Islam di Minangkabau. Kedudukan ninik mamak dalam adat 

Kabupaten Tanah Datar, dan peran ninik mamak dalam proses pernikahan 

masyarakat adat Minangkabau di Tanah Datar Sumatera Barat serta peran ninik 

mamak dalam pernikahan dalam menjaga maqashid syariah. 

BAB V penutup : Memuat uraian kesimpulan yang berisi jawaban terhadap 

pertanyaan-pertanyaan yang diajukan dalam rumusan masalah berdasarkan hasil 

penelitian dan saran-saran yang dimaksudkan sebagai rekomendasi untuk kajian 

lebih lanjut. 

 



 

 

18 

 

BAB II 

LANDASAN  TEORITIS 

A. Konsep Pernikahan Dalam Islam 

1. Pengertian Nikah 

Istilah nikah berasal dari bahasa Arab, yaitu ( النكاح), adapula yang 

mengatakan perkawinan menurut istilah fiqih dipakai perkataan nikah dan 

zawwaj. Sedangkan menurut istilah Indonesia adalah perkawinan. Dewasa ini 

kerap kali dibedakan antara pernikahan dan perkawinan, akan tetapi pada  

berbeda dalam menarik akar katanya saja. Sedangkan menurut istilah, pernikahan 

adalah akad serah terima antara laki-laki dan perempuan dengan tujuan untuk 

saling memuaskan diri antara satu sama lain untuk membentuk sebuah bahtera 

rumah tangga yang sakinah serta masyarakat yang sejahtera. Dalam pandangan 

Islam, pernikahan merupakan ikatan yang amat suci dimana dua insan yang 

berlainan jenis dapat hidup bersama dengan direstui agama, kerabat, dan 

masyarakat.
24

 

 العقد المشهور المشتمل على الاركان و الشروطعبارة عن 

“Sebuah ungkapan tentang akad yang sangat jelas dan diterangkan atas 

rukun-rukun dan syarat-syarat.” 

                                                           

24
 Opcit, Hertasmaldi , hal. 55 



19 

 

 

 Arti nikah menurut syari‟at nikah juga berarti akad. Sedangkan pengertian 

hubungan badan itu hanya metafora saja. Arti pernikahan disini adalah bersatunya 

dua insan dengan jenis berbeda yaitu laki-laki dan perempuan yang menjalin 

suatu ikatan dengan perjanjian atau akad. Dalam kompilasi hukum Islam 

dijelaskan bahwa perkawinan adalah pernikahan, yaitu akad yang kuat atau 

mitsaqan ghalizhan untuk mentaati perintah Allah dan melaksanakannya berupa 

ibadah.  

Dalam istilah nikah berasal dari bahasa Arab نكاىا-ينكح-نكح  yang artinya 

sama dengan lafaz تزوج, adapun di dalam ilmu fiqih nikah dikenal dengan zawaj 

yaitu akad yang jelas yang diucapkan oleh calon mempelai pria atas rukun-rukun 

dan syarat, sedangkan menurut madzhab 4 (Syafi‟I, Hambali, Hanafi dan Maliki) 

mendefenisikan pernikahan yaitu, suatu akad yang memperbolehkannya laki-laki 

berhubungan badan dengan perempuan. Sebagian ulama Syafi‟iyah memandang 

bahwa akad nikah adalah akad ibadah, yaitu membolehkan suami menyetubuhi 

istrinya. Jadi bukan akad tamlik bi al-intifa‟. Demikian pula di dalam al-Qur‟an 

dan hadits-hadits Nabi, perkataan “nikah” pada umumnya diartikan dengan 

“perjanjian perikatan”. 

Dalam pandangan al-Qur‟an, salah satu tujuan pernikahan adalah untuk 

menciptakan sakinah, mawaddah dan rahmah diantara suami, istri dan anak-

anaknya. Hal ini ditegaskan dalam  QS. Ar-Rum; 21. Yang artinya, Dan diantara 



20 

 

 

tanda-tanda kebesaran-Nya ialah Dia menciptakan pasangan-pasangan untukmu 

dari jenismu sendiri, aqagr kamu cenderung dan merasa tentram kepadanya, 

pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi 

kaum yang berpikir. 

Maksud dari ayat diatas adalah tanda-tanda kekuasaan Allah adalah 

kehidupan bersama antara laki-laki dan perempuan yang diikat oleh sebuah 

pernikahan, manusia mempunyai perasaan tertentu kepada lawan jenis, perasaan 

tersebut timbul karena adanya daya tarik diantara keduanya, sehingga terjalinlah 

hubungan diantara keduanya, setelah sah menjadi suami istri diharapkan mampu 

membentuk keluarga sakinah, mawaddah warahmah. 

Di dalam Undang-undang No. 1 Tahun 1974 dikatakan bahwa yang 

menjadi tujuan perkawinan sebagai suami istri adalah untuk membentuk keluarga 

(rumah tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan ketuhanan yang Maha Esa.
25

 

Defenisi diatas bila dirinci akan ditemukan : pertama, pernikahan adalah ikatan 

lahir batin antara serang pria dan seorang wanita sebagai suami istri. Kedua, 

ikatan lahir batin itu ditujukan untuk membentuk keluarga (rumah tangga) yang 

bahagia dan sejahtera. Ketiga, dasar ikatan lahir batin dan tujuan bahagia yang 

kekal itu berdasarkan pada ketuhanan Yang Maha Esa.  

                                                           

25
 Santoso, Hakekat Perkawinan Menurut Undang-Undang Perkawinan, Hukum Islam Dan 

Hukum Adat,Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum Islam, Vol. 7, No. 2 tahun 2016,  hal. 419. 



21 

 

 

Kedua bentuk hukum (hukum positif Indonesia dan hukum Islam) tersebut 

berbeda dengan hukum Barat-Amerika. Tetapi mereka mempunyai kesamaan 

dalam hal pernikahan tersebut terdiri dari tiga pihak , yaitu calon istri, calon 

suami dan Negara (Goverment)
26

. 

Allah mensyari‟atkan pernikahan dan dijadikan dasar yang kuat bagi 

kehidupan manusia karena adanya beberapa nilai yang tinggi dan beberapa tujuan 

utama yang baik bagi manusia, makhluk yang dimuliakan oleh Allah. Untuk 

mencapai kehidupan manusia yang bahagia dan menjauhi dari ketimpangan dan 

penyimpangan, Allah telah membekali syari‟at dan hukum-hukum Islam agar 

dilaksanakan manusia dengan baik.
27

 

2. Dasar Hukum Nikah 

Perkawinan adalah suatu perbuatan yang disuruh oleh Allah Swt dan 

juga disuruh oleh Nabi. Banyak suruhan-suruhan Allah dalam al-Qur‟an untuk 

melaksanakn perkawinan.
28

 

a. Al-Qur‟an 

Adapun Dalil Al-Qur‟an mengenai nikah adalah sebagai 

berikut : 

                                                           

26
 Hari Widiyanto, Konsep Pernikahan Dalam Islam (Studi Fenomenlogis Penundaan 

Pernikahan Di Masa Pandemi). Sekolah Tinggi Agama Islam An-Nawawi, Purworejo, Indonesia Vol. 

4 No.1 hal. 106-107 

27
 Vicky Alhadi, Ahmad Zikri, Hendri K, Bajapuik Pada Pernikahan Adat Menurut Tinjauan 

Hukum Islam, Jurnal sharia and Law, Vol. 3 No. 1 April 2024, hal. 324. 

28
 Opcit, Hertasmaldi, hal. 56 



22 

 

 

QS. Ar-Rum ayat 21 

نْ  لَكُمْ  خَلَقَ  انَْ  ٓ  ٖ  وَمِنْ اٰيٰتِو هَا لتَِّسْكُنُ وْ ا ازَْوَاجًا انَْ فُسِكُمْ  مِّ نَكُمْ  وَجَعَلَ  الِيَ ْ  مَّوَدَّةً  بَ ي ْ
اِنَّ  وَّرَحَْْةً   ي َّتَ فَكَّرُوْن لِّقَوْمٍ  لَاٰيٰتٍ  ذٰلِكَ  فِْ  ٓ 

Artinya: “Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia 

menciptakan untukmu pasangan hidup dari jenismu sendiri, supaya 

kamu cenderung dan merasa tenteram kepadanya dan dijadikan-Nya 

di antaramu rasa kasih sayang (mawaddah warahmah). 

Sesungguhnya pada yang demikian itu menjadi tanda-tanda 

kebesaran-Nya bagi orang-orang yang berfikir”
29

. 

QS. Ad-Dzuriyyat (51): 49: 

                   

Artinya: dan segala sesuatu Kami ciptakan berpasang-pasangan 

supaya kamu mengingat kebesaran Allah.
30

 

QS. Al-Hujurat (49) :13: 

                                

                     

                                                           

29
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150. 

hal. 406 

30
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150. 

hal. 522 



23 

 

 

Artinya: Hai manusia, Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari 

seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu 

berbangsa - bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-

mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia diantara kamu 

disisi Allah ialah orang yang paling taqwa diantara kamu. 

Sesungguhnya Allah Maha mengetahui lagi Maha Mengenal.
31

 

b. Al-Hadist  

“kami bersama nabi shallallahu alaihi wasallam, sebagai pemuda-

pemuda yang tidak memiliki apa-apa. Maka Rasulullah shallallahu 

alaihi wasallam, bersabda kepada kami: “wahai para pemuda, siapa 

diantara kalian yang mampu menikah, maka menikahlah, karena lebih 

menundukkan pandangan dan lebih menjaga kemaluan. Dan siapa 

yang belum mampu, hendaklah ia berpuasa, karena itu akan menjadi 

perisai baginya.”
32

   
Artinya:  

Anjuran untuk menikahi wanita yang berpegang teguh kepada 

ajaran agamanya  

عن ابي ىريرة رضي الله  عنو عن النبي صلى الله  عليو وسلم قال تنكح المراة لاربع 
 .ولدينها فاظفر بذات الدين وتربت يداكلمالها ولحسبها وجمالها 

                                                           

31
Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150. 

hal. 517 

32
 HR. Bukhari , Shahih Al-Bukhari, Kitab An-Nikah, No. 5076, hal. 3 



24 

 

 

artinya” dari Abu Hurairah RA dari Nabi Saw beliau berkata, “wanita 

dinikahi karena empat perkara., karena hartanya, karena 

keturunannya, karena kecantikannya, karena agamanya. Pilihlah 

karena agamanya, engkau akan beruntung dan bahagia”. (Shaheh 

muttafaq „alaih) (H.R Abu Daud)
33

 

3. Syarat –Syarat Nikah. 

 Syarat nikah adalah ketentuan yang arus dipenuhi sebelum akad nikah 

berlangsung agar pernikahan sah dalam Islam. 

a. Syarat calon suami dan istri, harus beragama Islam. “dan janganlah kamu 

menikahkan orang musyrik (dengan perempuan muslim) sebelum mereka 

beriman”(QS. Al-Baqarah :221). Laki-laki dan perempuan yang jelas 

artinya tidak boleh menikahkan seseorang yang tidak jelas jenis 

kelaminnya. Kemudian bukan mahram, yaitu calon suami dan istri tidak 

boleh memiliki hubungan mahram (haram dinikahi) terdapat dalam QS.  

An-Nisa: 23. Selanjutnya dengan kerelaan kedua belah pihak. 

b. Syarat wali nikah harus laki-laki, muslim an berakal, baligh dan adil, tidak 

dalam ihram haji dan umrah, sepetti yang terdapat dalam hadits: “tidak 

sah nikah kecuali dengan wali.” (HR. Abu Daud, Tirmidzi, dan Ibnu 

Majah) 

                                                           

33
 Muhammad Bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Bukhari, (Beirut: Dar Al-Fikr, 2009), Juz 3, hal. 

368 



25 

 

 

c. Syarat saksi yaitu, laki-laki, muslim berakal, baligh dan adil serta mampu 

mendengar, melihat dan memahami akad. Di Indonesia, para ahli hukum 

Islam sepakat bahwa akad nikah itu baru terjadi setelah terpenuhinya 

rukun-rukun dan syarat-syarat nikah yaitu: Calon mempelai itu kedua-

duanya sudah dewasa dan berakal (akil baliq). 

d. Harus ada wali bagi calon penganti perempuan. 

e. Harus ada mahar (mas kawin) dari calon pengantin laki-laki yang 

diberikan setelah resmi menjadi suami istri kepada istrinya. 

f. Harus dihadiri sekurang-kurangnya 2 (dua) orang saksi yang adil dan laki-

laki Islam merdeka. 

g. Harus ada upacara ijab Kabul, ijab ialah penawaran dari pihak calon istri 

atau walinya atau wakilnya dan Kabul penerimaan oleh calon suami 

dengan menyebutkan besarnya mahar (mas kawin) yang diberikan. 

h. Sebagai tanda bahwa telah resmi terjadinya akad nikah (pernikahan) maka 

hendaknya diadakan walimah (pesta pernikahan)
34

.  

4. Rukun-Rukun Nikah. 

Rukun nikah adalah unsur pokok yang harus ada dalam suatu 

pernikahan agar sah menurut syari‟at Islam. 

a. Calon suami, laki-laki yang memenuhi syarat untuk menikah dan tidak 

dalam keadaan ihram. 

                                                           

34
Chaula Luthfia, Hamdan Arief Hanif, Urgensi Pencatatan Perkawinan Perspektif Hukum 

Islam, Jurnal Sharia and Humanities, Vol. 1 No. 2 tahun 2022, hal. 88 



26 

 

 

b. Calon istri, perempuan yang halal dinikahi dan tidak dalam keadaan masa 

iddah. Diatur pasal 44 kompilasi Hukum Islam, bahwa wanita Islam 

dilarang menikah dengan pria yang tidak beragama Islam35. 

c. Wali nikah, wali dari puihak perempuan yang menikahkan. Urutan wali: 

ayah - kakek - saudara laki-laki – paman – hakim. 

d. Dua orang saksi, yaitu  laki-laki , muslim, adil dan baligh. 

e. Ijab dan qabul, ijab berarti pernyataan wali misalnya, “saya nikahkan 

engkau dengan anak saya”. Sedangkan qabul adalah jawaban calon suami 

misalnya, “saya terima nikahnya”. Seperti yang di jealskan dalam hadits: 

“perempuan mana saja yang menikah tanpa Izin walinya, maka nikahnya 

batal, batal, batal.”(HR. Abu Daud, Tirmidzi) 

Disamping itu, menurut analisis sejumlah ulama masih ada sejumlah 

tujuan, yang oleh al-Ghazali ada minimal lima fungsi perkawinan, yakni (1) 

memperoleh keturunan, (2) menjaga diri dari godaan setan, (3) menenangkan dan 

menentramkan jiwa, (4) membagi tugas rumah tangga, dan (5) arena berlatih 

untuk bertanggung jawab. Sementara menurut al-Jurjawi, hikmah perkawinan ada 

tiga: (1) sarana reproduksi untuk meneruskan atau melanjutkan kehidupan umat 

manusia di muka bumi, (2) memenuhi watak dasar manusia-mungkin maksudnya 

adalah memenuhi kebutuhan biologis-, dan (3) menjamin hak-hak warisan. Tanpa 

                                                           

35
 Aisyah Asyu Musyafah, Perkawinan Dalam Perspektif Filosofis Hukum Islam, Fakultas 

Hukum , Universitas Diponegoro. Vol.02, No.02, November 2020, hal. 112-117  



27 

 

 

bermaksud menafikan teori-teori tersebut, kalau dicermati sejumlah nash yang 

berbicara tentang perkawinan, dapat dicatat minimal lima tujuan, yakni:
36

 

a. Tujuan reproduksi 

b. Tujuan pemenuhan kebutuhan biologis 

c. Memperoleh ketenangan 

d. Menjaga kehormatan 

e. Tujuan ibadah.  

Kelima tujuan ini pula dibahas berikut ini. Kaitannya dengan tujuan 

pertama, tujuan reproduksi, ada sejumlah nash, ayat al-Qur‟an dan sunnah Nabi 

yang mengisyaratkan tujuan pengembangbiakan umat manusia atau 

mempertahankan/ meneruskan generasi (reproduksi) di bumi. Segala jenis yang 

tercipta baik dari;  pepohonan, binatang, tumbuh-tumbuhan, dan manusia adalah 

diciptakan dari jenisnya sendiri, dan memang kehidupan harus berpasang-

pasangan,
37

 Misalnya dalam surah al-Shura (42): 11: 

ضِِۚ  َرأ تِ وَٱلۡأ وَٰ وَٰجفاَطِرُ ٱلسَّمَٰ نأ أنَفُسِكُمأ أزَأ مِ  وَمِنَ  اٖ  جَعَلَ لَكُم مِّ عَٰ نَ أ وَٰج ٱلۡأ رَؤكُُمأ  اٖ  أزَأ سَ  فِيوِِۚ  يذَأ  ليَأ
لِوِۦ ء كَمِثأ بَصِيُ  ٱلسَّمِيعُ  وَىُوَ  ٓ  ٖ  شَيأ    ٱلأ

Artinya: (Dia) Pencipta langit dan bumi. Dia menjadikan bagi kamu dari 

jenis kamu sendiri pasangan-pasangan dan dari jenis binatang ternak 
                                                           

36
 Khoiruddin Nasution, Draf Undang-Undang Perkawinan Indonesia: Basis Filosofi dan 

Implikasinya Dalam Butit-Butir UU , Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial UNISIA, Vol. 26, No. 48 tahun 2016, 

hal. 130. 

37
 Muhsan Syarafuddin, Analisis Nilai Filosofis Hukum Keluarga Islam Dari Penggunaan 

Istilah Perkawinan Nakaha Dan Tajawwaja, Al- Maajalis: Jurnal Dirasat Islamiyah, Vol. 4, No. 1 

November 2016 hal. 196 



28 

 

 

pasangan-pasangan (pula), dijadikan-Nya kamu berkembang biak dengan 

jalan itu. Tidak ada sesuatupun yang serupa dengan Dia, dan Dialah yang 

Maha Mendengar dan Melihat.
38

 

Kedua, dalam an-Nahl (16):72: 

وَٰج نأ أنَفُسِكُمأ أزَأ نأ  لَكُم وَجَعَلَ  اٖ  وَٱللََُّّ جَعَلَ لَكُم مِّ جِكُم مِّ وَٰ نَ  وَرَزَقَكُم ٖ  وَحَفَدَة بنَِيَ  أزَأ  مِّ
بَٰطِلِ  ٱلطَّيِّبَٰتِِۚ  مِنُونَ  أفَبَِٱلأ مَتِ  يُ ؤأ فُرُونَ  ىُمأ  ٱللََِّّ  وَبنِِعأ    يَكأ

Artinya: Allah menjadikan bagi kamu isteri-isteri dari jenis kamu sendiri dan 

menjadikan bagimu dari isteri-isteri kamu itu, anak-anak dan cucu-cucu, dan 

memberimu rezeki dari yang baik-baik. Maka mengapakah mereka beriman 

kepada yang bathil dan mengingkari nikmat Allah?"
39

 

Ketiga, dalam al-Nisa‟ (4):1: 

س ن ن َّفأ يَ ُّهَا ٱلنَّاسُ ٱت َّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّ حِدَة ٖ  يََٰ  هَا وَخَلَقَ  ٖ  وَٰ جَهَا مِن أ هُمَا وَبَثَّ  زَوأ  مِن أ
حَامَِۚ  بوِِۦ تَسَا ءَلُونَ  ٱلَّذِي ٱللَََّّ  وَٱت َّقُواْ  ِۚٓ ٖ  وَنِسَا ء اٖ  كَثِي اٖ  رجَِال َرأ كُمأ  كَانَ  ٱللَََّّ  إِنَّ  وَٱلۡأ  عَلَيأ
   اٖ  رَقِيب

Artinya: Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhan-mu yang telah 

menciptakan kamu dari seorang diri, dan dari padanya Allah menciptakan 

isterinya; dan dari pada keduanya Allah memperkembang biakkan laki-laki 

dan perempuan yang banyak. Dan bertakwalah kepada Allah yang dengan 

(mempergunakan) nama-Nya kamu saling meminta satu sama lain, dan 

                                                           

38
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 484 

39
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 406. 



29 

 

 

(peliharalah) hubungan silaturrahim. Sesungguhnya Allah selalu menjaga 

dan mengawasi kamu.
40

 

Ayat-ayat al-Qur‟an diatas ditambah dengan sejumlah sunnah Nabi 

Muhammad saw. Diantaranya adalah: “nikahlah dengan pasangan yang 

subur (produktif), sebab aku bangga kalau nanti jumlah umatku demikian 

banyak dihari kiamat”
41

 

Teks lain dengan maksud yang sama disebutkan: “nikahlah kamu! 

Dengan itu jumlah kamu menjadi banyak, sebab aku bangga dengan jumlah 

umat yang banyak kelah di hari kiamat”
42

 

Semua nash (al-Qur‟an dan sunnah Nabi) di atas menunjukkan tujuan 

pentingnya reproduksi agar umat Islam kelak dikemudia hari menjadi umat 

yang banyak, baik secara kuantitas maupun kualitas. Dengan kata lain, dari 

nash-nash tersebut di atas terlihat adanya kebutuhan untuk mempertahankan 

atau meneruskan generasi. 

Tentang pentingnya umat yang berkualitas di isyaratkan dalam surah 

al-Nisa‟(4):9: 

فِهِمأ ذُريَِّّ 
شَ ٱلَّذِينَ لَوأ تَ ركَُواْ مِنأ خَلأ يَخأ فًا ٖ  ةوَلأ هِمأ  خَافُواْ  ضِعَٰ يَ ت َّقُواْ  عَلَيأ يَ قُولُواْ  ٱللَََّّ  فَ لأ ل وَلأ  اٖ  قَ وأ

   سَدِيدًا
Artinya: Dan hendaklah takut kepada Allah orang-orang yang seandainya 

meninggalkan dibelakang mereka anak-anak yang lemah, yang mereka 

khawatir terhadap (kesejahteraan) mereka. Oleh sebab itu hendaklah mereka 

                                                           

40
Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 77. 

41
 HR. Abu Daud, No. 2050 

42
 HR. Abu Daud, Shahih Abi Daud Dan Irwa‟ Al-Ghalil, Dinyatakan Shahih Oleh Al-Albani 

No. 1784 



30 

 

 

bertakwa kepada Allah dan hendaklah mereka mengucapkan perkataan yang 

benar. 

Karena itu, Nabi mengajak untuk hidup berkeluarga dan menurunkan 

serta mengasuh anak-anak mereka menjadi warga umat Islam yang saleh. 

Beliau juga memuji pasangan yang bisa memberikan anak. Sebab anak akan 

mengembangkan Islam di segala zaman. 

Kaitannya dengan tujuan kedua, pemenuhan kebutuhan seksual, dapat 

dilihat dalam surah al-Baqarah (2): 187: 

يَامِ ٱلرَّفَثُ إِلََٰ نِسَا ئِكُمأِۚ ىُنَّ لبَِاس لَةَ ٱلصِّ نَُّ   ٖ  لبَِاس وَأنَتُمأ  لَّكُمأ  ٖ  أحُِلَّ لَكُمأ ليَ أ  أنََّكُمأ  ٱللََُّّ  عَلِمَ  لهَّ
تَانوُنَ  كُنتُمأ  كُمأ  فَ تَابَ  أنَفُسَكُمأ  تََأ   َٰنَ  عَنكُمأ   وَعَفَا عَلَيأ

تَ غُو  بَٰشِرُوىُنَّ  فٱَلأ اْ مَا كَتَبَ ٱللََُّّ لَكُمأِۚ وكَُلُواْ وَٱب أ
رِ  ثَُُّ  فَجأ وَدِ مِنَ ٱلأ َسأ طِ ٱلۡأ يَأ يَضُ مِنَ ٱلۡأ بَ أ طُ ٱلۡأ يَأ َ لَكُمُ ٱلۡأ رَبوُاْ حَتََّّٰ يَ تَ بَ يَّ

لِِۚ وَٱشأ يَامَ إِلََ ٱلَّيأ أتُِّواْ ٱلصِّ
ُ ٱ لِكَ يُ بَ يِّ رَبوُىَا  كَذَٰ كَ حُدُودُ ٱللََِّّ فَلََ تَ قأ جِدِ  تلِأ مَسَٰ

كِفُونَ فِ ٱلأ شِرُوىُنَّ وَأنَتُمأ عَٰ للََُّّ ءَايَٰتِوِۦ وَلَا تُ بَٰ
 للِنَّاسِ لَعَلَّهُمأ يَ ت َّقُونَ  

Artinya: Dihalalkan bagi kamu pada malam hari bulan puasa bercampur 

dengan isteri-isteri kamu; mereka adalah pakaian bagimu, dan kamupun 

adalah pakaian bagi mereka. Allah mengetahui bahwasanya kamu tidak 

dapat menahan nafsumu, karena itu Allah mengampuni kamu dan memberi 

maaf kepadamu. Maka sekarang campurilah mereka dan ikutilah apa yang 

telah ditetapkan Allah untukmu, dan makan minumlah hingga terang bagimu 

benang putih dari benang hitam, yaitu fajar. Kemudian sempurnakanlah 

puasa itu sampai (datang) malam, (tetapi) janganlah kamu campuri mereka 

itu, sedang kamu beri'tikaf dalam mesjid. Itulah larangan Allah, maka 



31 

 

 

janganlah kamu mendekatinya. Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-

Nya kepada manusia, supaya mereka bertakwa.
43

 

Kedua, dalam surah al-Baqarah (2): 223: 

توُاْ  لَّكُمأ  ٖ  نِسَا ؤكُُمأ حَرأث
أ
ثَكُمأ  فأَ تُمأ   أَنَّّٰ  حَرأ لَمُو اْ  ٱللَََّّ  وَٱت َّقُواْ  لِۡنَفُسِكُمأِۚ  وَقَدِّمُواْ  شِئ أ

قُوهُ   أنََّكُم وَٱعأ مُّلَٰ
مِنِيَ   مُؤأ رِ ٱلأ  وَبَشِّ

Artinya:  Isteri-isterimu adalah (seperti) tanah tempat kamu bercocok tanam, 

maka datangilah tanah tempat bercocok-tanammu itu bagaimana saja kamu 

kehendaki. Dan kerjakanlah (amal yang baik) untuk dirimu, dan bertakwalah 

kepada Allah dan ketahuilah bahwa kamu kelak akan menemui-Nya. Dan 

berilah kabar gembira orang-orang yang beriman.
44

 

Ketiga, dalam surah al-Nur (24):33: 

كِتَٰ  تَ غُونَ ٱلأ لِوِۦ  وَٱلَّذِينَ يَ ب أ نِيَ هُمُ ٱللََُّّ مِن فَضأ
دُونَ نِكَاحًا حَتََّّٰ يُ غأ فِفِ ٱلَّذِينَ لَا يََِ تَ عأ يَسأ َّا وَلأ بَ ِِ
تُمأ فِيهِمأ خَيأ  َٰنُكُمأ فَكَاتبُِوىُمأ إِنأ عَلِمأ ن وَءَاتوُىُم ا  ٖ  مَلَكَتأ أيِأ رىُِواْ  وَلَا  ءَاتىَٰكُمأِۚ  لَّذِي  ٱ ٱللََِّّ  مَّالِ  مِّ  تُكأ

تِكُمأ  بِغَا ءِ  عَلَى فَ تَ يَٰ نَ  إِنأ  ٱلأ تَ غُواْ  اٖ  تَََصُّن أرََدأ رىِهُّنَّ فإَِنَّ ٱللَََّّ مِنۢ  عَرَضَ  لتَِّ ب أ
يَاِۚ وَمَن يكُأ ن أ يََ وٰةِ ٱلدُّ ٱلحأ

رَٰىِهِنَّ غَفُور
دِ إِكأ    ٖ  حِيمرَّ  ٖ  بَ عأ

Artinya: Dan orang-orang yang tidak mampu kawin hendaklah menjaga 

kesucian (diri)nya, sehingga Allah memampukan mereka dengan karunia-

Nya. Dan budak-budak yang kamu miliki yang memginginkan perjanjian, 

hendaklah kamu buat perjanjian dengan mereka, jika kamu mengetahui ada 

kebaikan pada mereka, dan berikanlah kepada mereka sebahagian dari harta 

Allah yang dikaruniakan-Nya kepadamu. Dan janganlah kamu paksa budak-

budak wanitamu untuk melakukan pelacuran, sedang mereka sendiri 

                                                           

43
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 29 

44
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150 

hal. 35 



32 

 

 

mengingini kesucian, karena kamu hendak mencari keuntungan duniawi. Dan 

barangsiapa yang memaksa mereka, maka sesungguhnya Allah adalah Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang (kepada mereka) sesudah mereka dipaksa 

itu.
45

 

Keempat, surah al-Ma‟arij(70):29-31: 

فِظوُنَ  رُ مَلُومِيَ إِ  ,وَٱلَّذِينَ ىُمأ لفُِرُوجِهِمأ حَٰ َٰنُ هُمأ فإَِن َّهُمأ غَي أ جِهِمأ أَوأ مَا مَلَكَتأ أيِأ وَٰ فَمَنِ ,لاَّ عَلَىٰ  أزَأ
عَادُونَ   لِكَ فأَُوْلَٰ ئِكَ ىُمُ ٱلأ تَ غَىٰ وَراَ ءَ ذَٰ  ٱب أ

Artinya: ayat 29, Dan orang-orang yang memelihara kemaluannya, 30, 

kecuali terhadap isteri-isteri mereka atau budak-budak yang mereka miliki, 

maka sesungguhnya mereka dalam hal ini tiada tercela. 31: Barangsiapa 

mencari yang di balik itu, maka mereka itulah orang-orang yang melampaui 

batas.
46

 

Kelima, dalam surah al-Mu‟minun (23):5-7: 

فِظوُنَ وَٱلَّذِينَ ىُمأ لِ  رُ مَلُومِيَ  , فُرُوجِهِمأ حَٰ َٰنُ هُمأ فإَِن َّهُمأ غَي أ جِهِمأ أوَأ مَا مَلَكَتأ أيِأ وَٰ فَمَنِ  , إِلاَّ عَلَىٰ  أزَأ
عَادُونَ  لِكَ فأَُوْلَٰ ئِكَ ىُمُ ٱلأ تَ غَىٰ وَراَ ءَ ذَٰ   ٱب أ

Artinya: dan orang-orang yang menjaga kemaluannya, 6.kecuali terhadap 

isteri-isteri mereka atau budak yang mereka miliki; maka sesungguhnya 

mereka dalam hal ini tiada tercela, 7.Barangsiapa mencari yang di balik itu 

maka mereka itulah orang-orang yang melampaui batas.
47

 

                                                           

45
Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 354 

46
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 569 

47
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. 

Jakarta:13150342 



33 

 

 

Adapun konteks dari al-Baqarah (2):223, istri dianalogkan dengan 

kebun untuk bercocok tanam, adalah menggambarkan kondisi Arab yang 

memang sangat jarang ditemukan kebun untuk bercocok tanam. Sebab Arab 

terkenal sebagai daerah tandus yang kurang baik untuk digunakan bercocok 

tanam. Karena itu, metaphor al-Qur‟an menggunakan kebun untuk 

menunjukkan istri, dimaksudkan agar istri dirawat dan dijaga dengan baik dan 

penuh pengertian, perhatian, cinta dan kasih sayang, kira-kira seperti merawat 

bunga di musim kering. Kalau tidak dirawat dan disirami dengan baik bisa 

jadi kebun tersebut akan mati kekeringan. 

Hal kedua yang perlu mendapat perhatian kaitannya dengan tujuan 

pemenuhan kebutuhan biologis (seksual) adalah, bahwa pemenuhan 

kebutuhan ini menjadi hak bersama suami dan istri. Bukan hak istri saja, 

bukan juga hak suami saja, tetapi kedua-duanya. Karena itu, kalau hanya salah 

satu pihak (pasangan) yang mendapat kepuasan alias terpenuhi kebutuhan 

biologisnya sementara pihak (pasangan) yang satu tidak mendapat, sama 

artinya dengan terjadi pelanggaran hak antara pasangan. Karena itu, amat 

tepat apa yang dirumuskan sebagian ulam fikih, bahwa salah satu hak 

sekaligus kewajiban bersama (saling) antara suami dan istri adalah memenuhi 

kebutuhan biologis pasangannya. Dengan ungkapan yang lebih abstrak, tetapi 

untuk menunjukkan maksud dan tujuan yang sama, disebutkan ibnu Qudamah 



34 

 

 

dari mazhab Hambali, bahwa pasangan saling wajib menggauli pasangannya 

dengan baik. 

Tujuan ketiga, memperoleh ketenangan (sakinah), cinta (mawaddah) 

dan kasih sayang (rahamah). Ayat yang sangat tegas menyebutkan tujuan ini 

adalah dalam surah al-Rum(30):21, seperti dicatat sebelumnya. Sakinah 

berasal dari kata sakana yang berarti tenang atau diamnya sesuatu setelah 

bergejolak. Maka perkawinan adalah pertemuan antara prian dan wanita, yang 

kemudian menjadikan (beralih) kerisauan antara keduanya menjadi 

ketentraman atau sakinah menurut bahas al-Qur‟an (al-Rum(30):21). Maka 

menyebutkan sikkiin untuk pisau adalah karena psau itu alat sembelih yang 

menjadikan binatang yang disembelih tenang. 

Sejalan dengan tujuan memperoleh ketenangan, bersumber dari al-

Rum (30):21, ditambanh dengan beberapa ayat lain, juga menunjukkan bahwa 

hubungan suami dan istri adalah hubungan cinta dan kasih sayang. Misalnya 

al-Qur‟an menggambarkan hubungan Adam dan Hawa. Demikian juga 

diisyaratkan dalam surah al-Baqarah (2):187, bahwa suami dan istri sebagai 

pakaian antara keduanya. 

   ٖ  لهَّنَُّ  ٖ  لبَِاس وَأنَتُمأ  لَّكُمأ  ٖ  ىُنَّ لبَِاس 

Dari ayat-ayat ini jelas  bahwa hubungan suami dan istri adalah 

hubungan cinta dan kasih sayang, dan bahwa ikatan perkawinan pada 

dasarnya tidak dapat dibatasi hanya dengan pelayanan yang bersifat material, 



35 

 

 

seperti makanan, pakaian, tempat tinggal dan lain-lainnya, hanya sebagai 

sarana untuk mencapai kebutuhan yang lebih mulia dan tinggi, yakni 

kebutuhan rohani, cinta, kasih sayang dan barakah dari Allah. Dengan 

demikian asumsinya adalah, bahwa pelayanan yang bersifat material akan 

diikuti dengan hubungan batin, yakni cinta dan kasih sayang. Dari sisi ini 

dapat disimpulkan, bahwa ketika al-Qur‟an memproklamasikan tidak 

mungkinnya seorang suami berbuat adil di antara para istrinya, sama artinya 

dengan menyatakan bahwa tidak mungkin seorang laki-laki mencintai lebih 

dari seorang wanita sebagai istri. 

 Lagi-lagi harus ditekankan dan perlu mendapat perhatian serius, 

bahwa ketenangan yang ingin dicapai dalam kehidupan rumah tanggga adalah 

ketenangan berdua/bersama suami dan istri, bahkan kalau sudah mempunyai 

anak atau anak-anak, maka termasuk ketenangan anak atau anak-anak, bukan 

ketenangan salah satu pihak, apalagi kalau ketenangan ini didapatkan di atas 

penderitaan pasangan. Karena itu, kalau hanya salah satu pihak (pasangan) 

yang mendapatkan ketenangan sama artinya dengan menyebut belum tercapai 

tujuan perkawinan
48

. 

Tujuan dari perkawinan adalah untuk menjaga kehormatan, yakni 

kehotmatan diri sendiri, anak dan keluarga. Dengan ungkapan lain, dipilihnya 

perkawinan bagi manusia (Muslim) adalah untuk kehormatan dan martabat 

                                                           

48
Opcit,. Khoiruddin Nasution hal. 134 



36 

 

 

manusia itu sendiri. Tujuan ini tersirat di samping dalam ayat-ayat yang 

ditulis ketika mengutarakan tujuan pemenuhan kebutuhan biologis (seksual), 

khususnya al-Nur (24):33, al-Ma‟arij (70):29-31, dan al-Mu‟minun (23):5-7, 

juga dalam an-Nisa‟(4):24: 

 وَأحُِلَّ لَكُم مَّا وَراَ ءَ 
كُمأِۚ َٰنُكُمأ  كِتَٰبَ ٱللََِّّ عَلَيأ صَنَٰتُ مِنَ ٱلنِّسَا ءِ إِلاَّ مَا مَلَكَتأ أيِأ مُحأ لِكُمأ أَن وَٱلأ  ذَٰ

هُنَّ فَ  تُم بوِِۦ مِن أ تَ عأ تَمأ فِحِيَِۚ فَمَا ٱسأ رَ مُسَٰ صِنِيَ غَي أ أ لِكُم مُُّّ وَٰ تَ غُواْ بِِمَأ اتوُىُنَّ تَ ب أ َٓ أجُُورَىُنَّ  ٓ 
كُمأ  جُنَاحَ  وَلَا  ِۚٓ ٖ  فَريِضَة تُم فِيمَا عَلَيأ دِ  مِنۢ  بوِِۦ تَ رَٰضَي أ فَريِضَةِِۚ  بَ عأ    اٖ  يمحَكِ  عَلِيمًا كَانَ  ٱللَََّّ  إِنَّ  ٱلأ

Artinya:  dan (diharamkan juga kamu mengawini) wanita yang bersuami, 

kecuali budak-budak yang kamu miliki (Allah telah menetapkan hukum itu) 

sebagai ketetapan-Nya atas kamu. Dan dihalalkan bagi kamu selain yang 

demikian (yaitu) mencari isteri-isteri dengan hartamu untuk dikawini bukan 

untuk berzina. Maka isteri-isteri yang telah kamu nikmati (campuri) di antara 

mereka, berikanlah kepada mereka maharnya (dengan sempurna), sebagai 

suatu kewajiban; dan tiadalah mengapa bagi kamu terhadap sesuatu yang 

kamu telah saling merelakannya, sesudah menentukan mahar itu. 

Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.
49

 

Penting pula dijelaskan, bahwa ada sekelompok Muslim yang 

menjadikan ayat ini sebagai dalil bolehnya nikah mut‟ah (nikah sementara 

dengan cara kontrak), yakni golongan syi‟ah. Kelompok ini beralasan bahwa 

ayat ini, khususnya potongan  ِتُم ب تَ عأ تَمأ هُنَّ فَمَا ٱسأ وِۦ مِن أ   menjadi dasar bolehnya 

nikah mut‟ah. Pandangan ini tidak sejalan dengan pesan yang ingin 

                                                           

49
 Al-Qurthubi, Al-Jami‟ Li Ahkam Al-Qur‟an, Jilid 5, (Dar Ihya‟ At-Turats Al- „Arabi), hal. 

130 



37 

 

 

disampaikan dalam ayat ini secara keseluruhan. Bahwa potongan ayat tersebut 

menjelaskan tentang kewajiban mahar bagi suami yang sudah berhubungan 

dengan istrinya (sebagai layaknya suami dan istri). 

Nash lain yang menunjukkan tujuan kehormatan dan martabat manusia 

itu sendiri adalah hadits Nabi, yang diriwayatkan oleh Imam Bukhori dan 

Imam Muslim, dua imam hadits paling terkenal dan paling diakui 

kejujurannya (thiqah) juga mencatat berupa perintah untuk menikah para 

pemuda yang sudah sanggup/mampu, yang artinya: 

Hai para pemuda! Siapa diantara kamu yang mempunyai kemampuan, 

maka nikahlah, sebab nikah itu dapat memejamkan mata, dan memelihara 

kemaluan, sedang yang belum mempunyai kemampuan menikah agar 

menunaikan ibadah puasa, sebab puasa dapat menjadi penawar nafsu 

syahwat. (HR. Bukhari)
50

 

Tujuan kelima adalah untuk mengabdi dan beribadah kepada Allah 

(tujuan ibadah/ta‟abbudi). Tujuan ini tersirat dari beberapa nash yang 

sebelumnya sudah dicatat. Di antara teks nash yang secara langsung menyebut 

tujuan tersebut adalah sunnah Nabi yang menyatakan: “Seorang yang 

melakukan perkawinan sama (dianalogikan) dengan seseorang yang 

memenuhi setengah agama”. Hadits lain adalah pengakuan Rasulullah SAW 

                                                           

50
 HR. Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab An-Nikah Bab Anjuran Menikah Bagi Yang 

Mampu, No. 5065 



38 

 

 

sendiri:“Demi Allah, sesungguhnya aku adalah orang yang paling takut 

kepada Allah dan paling bertakwa kepada-Nya di antara kalian,tetapi aku 

berpuasa dan berbuka, sholat dan tidur, dan aku menikahi perempuan; 

barang siapa yang tidak menyukai sunnahku, maka ia bukan bagian 

dariku”.(HR.Bukhari dan Muslim)
51

 

Hadits-hadits ini semakin memperjelas dan mempertegas bahwa 

melakukan perkawinan adalah bagian dari ibadah. Dengan demikian menjadi 

semakin jelas pula bahwa di antara tujuan perkawinanadalah untuk tujuan 

beribadah kepada Allah SWT. Dalam pandangan Islam pernikahan itu 

merupakan sunnah allah SWT dan sunnah Rasul.Sunnah Allah SWT berarti 

menurut Qudrat dan Iradat Allah dalam menciptakan alam ini. Sedangkan 

sunnah Rasul berarti suatu tradisi yang telah ditetapkan oleh Rasul untuk 

dirinya sendiri dan untuk ummatnya.
52

 

Sebagai tambahan, meskipun bukan tujuan perkawinan, tetapi dapat 

disebut dan penting dipahami, bahwa dalam perkawinan bukan hanya urusan 

murni ibadah (ibadah maqda), tetapi di dalamnya juga ada unsur sosial. 

Karena itu menjadi tidak tepat kalau hanya murni urusan pribadi (seseorang) 

dengan Allah, dan tidak perlu campur tangan orang lain dan pemerintah. 

Sebab sejumlah hadits menunjukkan bahwa dalam perkawinan juga ada unsur 

                                                           

51
 Hadits Riwayat Bukhari No. 5063 Dan Muslim No. 1401 

52
 Amir Syarifuddin, Garis-Garis Besar Fiqih, (Jakarta: Kencana, 2003), Hlm.7. 



39 

 

 

soaial kemasyarakatan, yang karenanya penting mendapat perhatian sekaligus 

penting pula keterlibatan pihak lain, yang boleh jadi adalah pemerintah.  

Misalnya disebutkan dalam sebuah hadits: dari Amir bin Abdullah bin 

Zubair, dari ayahnya, beliau berkata nahwa Rasulullah shallallahu „alaihi 

wasallam bersabda: اعهنوا اننكاح “umumkanlah perkawinan”
53

. Hadist ini juga 

memiliki penguat, di antaranya dari hadits yang diriwayatkan dari Muhammad 

bin Khatib radhiyallahun „anhu, Rasulullah shallallahu „alaihi wasallam 

bersabda: 

انحهلال اندف وانصوتفصم ما بين انحراو و  

“Pembeda antara yang halal dengan yang haram (dalam pernikahan) adalah 

dengan adanya alunan suara dan rebana”.
54

 

 Ajaran yang dibawa hadits-hadits tersebut adalah, bahwa perkawinan 

bukan murni urusan pribadi yang bersifat privat, tetapi di dalamnya ada unsur 

sosial kemasyarakatan. Itulah yang menjadi salah satu alasan kenapa 

perkawinan harus diumumkan kepada khalayak ramai. Adapun cara 

mengumumkan atau memberitahukan kepada masyarakat sesuai dengan 

kondisi dan keadaan. Tetapi yang pasti adanyan usaha merahasiakan 

perkawinan tidak sejalan dengan prinsip perkawinan. Karena itu, tepat apa 

yang dirumuskan al-Zuhaili, bahwa pencatatan perkawinan termasuk syarat 

                                                           

53
 HR. Ahmad 26:53 dan Al-Hakim 2:183. Sanadnya dinilai hasan oleh Al-Albani 

54
 HR. Tirmidzi no. 1088, An-Nasa‟I 6:127, Ibnu Majah no. 1896, dan Ahmad 24: 189. Dinilai 

oleh hasan Al-Albani. 

 



40 

 

 

perkawinan tang harus dipenuhi, sama statusnya dengan kehadiran saksi, wali 

dan sejenisnya. Sebab pencatatan perkawinan adalah kontekstualisasi dari 

keharusan mengumumkan perkawinan, sebagaimana yang diajarkan Nabi 

Muhammad. Adapun rukun perkawinan hanyalah akad perkawinan (akad 

nikah), selainnya hanya syarat. 

Dengan ringkas, dengan hadits-hadits diatas menjadi jelas bahwa 

dalam perkawinan ada unsur sosial yang harus dijaga oleh para pasangan. 

Para pasangan tidak dapat menjustifikasi bahwa urusan pernikahan hanya 

murni urusan mereka berdua dengan Allah. Tetapi dalam perkawinan harus 

ada keterlibatan orang lain, termasuk pemerintah. 

Untuk menekankan, dari beberapa nash tersebut diatas dapat diringkas, 

bahwa berdasar tujuan pernikahan tersebut mengisyaratkan, bahwa suami dan 

istri adalah satu pasangan yang saling membutuhkan dan saling melengkapi, 

tidak ada pihak yang lebih penting dari yang lain, tidak ada pihak yang lebih 

tinggi dari yang lain, tidak ada pihak yang mempunyai otoritas dari yang lain. 

Kedua suami dan istri harus merasa saling membutukan dan saling membantu, 

kedua suami dan istri harus saling melengkapi, keduanya harus saling 

menutupi kekurangan pasangannya dengan kelebihan yang dimiliki. 

Karena itu, dengan singkat dapat disebutkan, bahwa perkawinan 

mempunyai tujuan yang demikian mulia dan sacral, yang secara sederhana 

dan dalam tujuan pendek disebut untuk menciptakan dan membentuk keluarga 



41 

 

 

(rumah tangga) yang bahagia, damai‟ tenteram dan kekal. Barangkali karena 

demikian mulianya perkawinan itulah yang menyebabkan kenapa Islam 

sangat menghindar dan membenci perceraian (perpisahan). Misalnya 

disebutkan bahwa kalau[un ada kebencian antara suami dan istri dalam rumah 

tangga, mereka tetap dianjurkan agar bersabar, seperti disebutkan dalm surah 

an-Nisa‟(4):19: 

ه يَ ُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يََِلُّ لَكُمأ أنَ تَرثِوُاْ ٱلنِّسَا ءَ كَرأ ضِ مَا  ٖ  يََٰ  ىَبُواْ ببَِ عأ ضُلُوىُنَّ لتَِذأ ا  وَلَا تَ عأ
حِشَة تِيَ بِفَٰ

أ
تُمُوىُنَّ إِلاَّ  أَن يََ تُ ٖ  مُّبَ يِّنَة ٖ  ءَاتَ ي أ رُوفِِۚ فإَِن كَرىِأ مَعأ مُوىُنَّ فَ عَسَىٰ  أَن ِۚٓ وَعَاشِرُوىُنَّ بٱِلأ

رَىُواْ شَيأ  ُ فِيوِ خَيأ ٖ  ٓ  تَكأ عَلَ ٱللََّّ  ا  ٖ  ا كَثِيٖ  ا وَيََأ
Artinya: Hai orang-orang yang beriman, tidak halal bagi kamu mempusakai 

wanita dengan jalan paksa dan janganlah kamu menyusahkan mereka karena 

hendak mengambil kembali sebagian dari apa yang telah kamu berikan 

kepadanya, terkecuali bila mereka melakukan pekerjaan keji yang nyata. Dan 

bergaullah dengan mereka secara patut. Kemudian bila kamu tidak menyukai 

mereka, (maka bersabarlah) karena mungkin kamu tidak menyukai sesuatu, 

padahal Allah menjadikan padanya kebaikan yang banyak. 

Karena itu, perceraian mungkin terjadi tetapi hanya dalam kondisi 

yang sangat terpaksa (darurat), dalam bahasa nash, boleh yang terpaksa/boleh 

yang dibenci. Adapun pihak yang menentukan (mengukur) apakah yang 

terbaik bagi pasangan; untuk meneruskan atau mengakhiri hubungan 



42 

 

 

perkawinan (cerai), adalah pihak ketiga yang lebih adil dan obyektif, dalam 

bahasa nash disebut juru damai (hakam)
55

. 

5. Hukum keluarga bilateral 

Hukum keluarga bilateral, adalah sistem hukum keluarga yang 

mengakui hubungan kekerabatan dari kedua garis keturunan, baik dari pihak 

ayah maupun pihak ibu. Dalam sistem ini, hak dan kewajiban individu dalam 

keluarga diakui secara seimbang.
56

 Yakin bahwa keluarga dan masyarakat 

yang hendak di bangun nabi Muhammad SAW dengan risalahnya adalah 

masyarakat bilateral atau parental, maka usaha kearah ini seharusnya di 

usahakan maksimal. Sadar bahwa masalah-masalah yang berkaitan dengan 

Hukum Keluarga termasuk kelompok nash yang dekonstruksinya dilakukan 

secara berangsur-angsur sejak masa nabi sampai waktunya tepat dan kondusif, 

maka sekarang sudah waktunya menerapkan apa yang dicita-citakan nabi dan 

belum terbangun oleh muslim sepanjang sejarah, lebih khusus muslim 

Indonesia. Artinya, mayoritas konsep dan praktek muslim di bidang Hukum 

Keluarga, baik konsep konvensional dalam bentuk kitab fikih maupun konsep 

perundang-undangan Kontemporer berupa Perundang-undangan, masih 

bersifat diskriminatif, patriarkal, belum bersifat kesetaraan dan 

bilateral/parental. Bahasan berikut adalah tawaran konsep bilateral Hukum 
                                                           

55
 Opcit,. Khoiruddin Nasution, hal.135-138. 

56
 Ahmad Azhar Basyir, Hukum Keluarga Islam Di Indonesia, (Yogyakarta: UII Press, 2000), 

hal. 45. 



43 

 

 

Keluarga Islam di Indonesia dan Negara-negara Muslim, khususnya di Asia 

Tenggara57. 

Untuk memperlihatkan konsep yang bersifat bilateral, lebih dahulu 

dikemukakan konsep yang patriarkal dan diskriminatif. Dengan kupasan 

demikian diharapkan lebih memudahkan untuk menemukan nilai bilateral atau 

parentalnya. Berikut adalah gambaran konsep Hukum Keluarga Islam yang 

masih bersifat patriarkal, baik yang ada dalam kitab-kitab Fiqh Konvensial 

maupun Perundang-undangan Perkawinan (keluarga) Indonesia
58

, sebagai 

berikut: 

a. Konsep akad nikah (ijab dan kabul) dalam pasal 1 ayat (4). Ijab dari wali, 

sementara Kabul dari suami. 

b. Konsep wali nikah dalam pasal 13 dihubungkan dengan pasal 18 ayat (2) 

dan pasal 19. hak wali nikah hanya dimiliki yang berjenis kelamin laki-

laki. Saksi nikah dalam pasal 22. Saksi nikah harus laki-laki, sementara 

perempuan tidak mungkin menjadi saksi nikah. 

c. Konsep mahar dalam pasal 1 ayat (7), 26 dan 29. Seolah suami membeli 

istri, ini memberikan dampak negative dalam hubungan suami istri. 

d. Poligami dalam pasal 46 s/d 50. Tidak sejalan dengan prinsip perkawinan 

yang monogami, dan praktek poligami menyakitkan perempuan. 

                                                           

57
 Khoiruddin Nasution, Islam Membangun Masyarakat Bilateral dan Implikasinya Terhadap 

Hukum Keluarga Islam Indonesia, Al- Mawarid: Jurnal Hukum Islam, hal. 92 

58
 Ibid,. hal. 92 



44 

 

 

e. Kedudukan (status) suami dan istri dalam pasal 70. Suami sebagai kepala 

keluarga, sebagai penanggung jawab dan penjaga harta bersama, 

sementara istri sebagai kepala rumah tangga. 

f. Kewajiban suami dalam pasal 71. Sebagai pembimbing, sebagai 

pelindung, sebagai pendidik,  dan sebagai penanggung nafkah. 

g. Kewajiban istri dalam pasal 74. Berbakti lahir batin dan pengatur rumah 

tangga. 

h. Nusyuz dalam pasal 75 ayat (1 dan 4). Hanya berlaku pada perempuan 

(istri). 

i. Talak dalam banyak pasal. Talak adalah hak mutlak suami, meskipun ada 

hak khuluk istri tetapi untuk terjadinya khuluk tetap tergantung pada 

persetujuan suami. Masalah ruju‟ dalam pasal 122, 130 dan 131. Menjadi 

masalah, sebab meskipun ada hak istri, tetap hanya hak keberatan bagi 

istri. 

j. Masa menunggu („idda) dalam pasal 124. Hanya berlaku bagi mantan istri. 

k. Hadanah dalam pasal 126. Diprioritaskan kepada perempuan (istri)59. 

Sebagai tambahan, ada dua cacatan penting yang perlu dikembangkan 

ke depan untuk menjamin para calon mempelai, khususnya calon mempelai 

perempuan (istri) agar terhindari dari perlakuan diskriminatif, yakni: 

                                                           

59
 Ibid,. hal. 93 



45 

 

 

a. Kemungkinan perluasan konsep perjanjian perkawinan untuk menjamin 

hak-hak perempuan, Status harta bersama harus jelas secara tertulis diawal 

perkawinan ( ketika akad nikah). Cara ini perlu dilakukan untuk 

menghindari kemungkinan adanya usaha politisasi harta bersama menjadi 

harta pribadi. Demikian juga dengan penetapan harta bersama secara 

tertulis diawal akad dapat menjamin mut‟ah pasca perceraian tidak 

menjadi sumber diskriminasi, 

b. Masalah pembayaran uang pengganti mahar („iwad) perlu dimodifikasi, 

misalnya menjadi tanggungan Negara. Sebab pembayaran uang pengganti 

(‟iwad) ini dapat menjadi sumber diskriminasi ketika istri tidak 

mempunyai ekonomi mapan. Dengan cara ini masalah khuluk tidak 

menjadi sumber diskriminasi. Sekedar tambahan, sumber diskriminasi lain 

yang mungkin muncul dari khuluk adalah ikrar talak yang masih terikat 

dan harus dari suami60. 

Ciri-ciri hukum keluarga bilateral. 

a. Keturunan dihitung dari kedua belah pihak, baik ayah maupun ibu. 

b. Hak waris dapat diperoleh dari ayah dan ibu, berbeda dengan sistem 

patrilineal atau matrilineal yang hanya mengakui satu garis keturunan. 

c. Tanggung jawab keluarga dibagi antara kedua belah pihak, termasuk 

dalam hal nafkah, pendidikan anak, dan perwalian. 

                                                           

60
 Ibid., hal. 96. 



46 

 

 

d. Lebih fleksibel dibandingkan distem patrilineal atau matrilineal, sehingga 

memungkinkan adanya keseimbangan peran antara laki-laki dan 

perempuan dalam keluarga.
61

 

Penerapan dalam hukum Islam, prinsip bilateral dapat ditemukan dalam 

beberapa aspek, misalnya: 

1) Sistem warisan Islam dalam QS.An-Nisa: 11-12, mengatur bahwa 

laki-laki dan perempuan berhak mendapatkan warisandari kedua 

orangtua mereka.
62

 

2) Perintah berbakti kepada kedua orangtua, sebagaimana dalam QS.Al-

Isra: 23, yang menegaskan bahwa anak memiliki kewajiban kepada 

ayah dan ibu secara seimbang.
63

 

6. Pembaruan Hukum Keluarga Muslim 

Pembaruan hukum keluarga muslim merupakan proses adaptasi dan 

reformasi aturan-aturan keluarga dalam Islam agar sesuai dengan 

perkembangan zaman., kebutuhan masyarakat, serta nilai-nilai universal 

seperti keadilan dan kesetaraan. Reformasi ini seringkali terjadi dalam aspek 

                                                           

61
 Ahmad Azhar Basyir, Hukum Perkawinan  Islam , Universitas Islam Indonesia (UII Press: 

2019), hal. 46-47 

62
 A. Djazuli, Ilmu Faraidh: Hukum Kewarisan Islam,(Jakarta: Kencana, 2007), hal. 32-35 

63
 Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur‟an Al-„Azim, (Kairo: Dar Al-Hadits, 2000), hal. 67-69 



47 

 

 

pernikahan, perceraian, hak waris, serta peran laki-laki dan perempuan dalam 

keluarga.
64

 

a. Faktor  pendorong pembaruan hukum keluarga Muslim 

1) Perubahan sosial dan budaya: modernisasi dan globalisasi 

menyebabkan perubahan pola kehidupan keluarga muslim. 

2) Hak asasi manusia dan kesetaraan gender: banyak Negara musli mulai 

menyesuaikan hukum keluarga dengan standar hak asasi manusia, 

terutama terkait dengan hak-hak perempuan dan anak.
65

 

3) Tuntutan kontekstualitas hukum Islam: ulama dan akademisi muslim 

berusaha menafsirkan kembali hukum Islam agar tetap relevan dengan 

kondisi zaman.
66

 

b. Pendekatan dalam pembaruan keluarga muslim. 

1) Ijtihad: kajian ulang terhadap dalil-dalil hukum Islam oleh ulama 

untuk menyesuaikan dengan kondisi modern. 

2) Takwil terhadap teks klasik: tafsir ulang terhaap aya al-qur‟an dan 

hadits dalam konteks kemanusiaan modern. 

                                                           

64
 Opcit,. Ahmad Azhar Basyir, hal. 67-72 

65
 Abdullahi Ahmed An-Na‟im, Islam And The Secular State: Negotiating The Future Of 

Shari‟a, Harvard University Press, 2008, hal. 160-165. 

66
 Ibid, hal. 170-175. 



48 

 

 

3) Kompromi antara hukum Islam dan hukum politik: penyelarasan 

hukum Islam dengan konstitusi Negara untuk menjamin keadilan 

sosial.
67

 

c. Contoh pembaruan hukum keluarga di Indonesia seperti kompilasi hukum 

Islam (KHI), intruksi presiden no. 1 tahun 1991 sebagai pedoman hukum 

keluarga di pengadilan agam. Reformasi hukum waris dan pernikahan 

untuk melindungi hak perempuan dan anak.
68

 

Pada zaman modern, khususnya abad ke 20, bentuk-bentuk literature 

hukum Islam telah bertambah menjadi dua macam, selain fatwa, keputusan 

pengadilan agama, dan kitab fiqh. Adapun pertama ialah undang-undang yang 

berlaku di Negara muslim khususnya mengenai hukum keluarga.sedangkan 

yang kedua adalah kompilasi hukum Islam yang sebenarnya merupakan 

inovasi Indonesia. Kompilasi bukan kodifikasi, tetapi juga keluarga di 

Negara-negara muslim yang telah menimbulkan pandangan pro dan kontra. 

Diantara para ulama ada yang tetap ingin mempertahankan ketentuan-

ketentuan hukum lama dengan kalangan pembaharu baik yang menyangkut 

metodologi maupun substansi hukumnya. Diberlakukan Undang-Undang 

Nomor 1 Tahun 1974 tentang perkawinan dan Undang-Undang Nomor 7 

tahun 1989 tentang peradilan agama, umat Islam Indonesia telah memiliki 

                                                           

67
 Jasser Auda, Maqashid Al-Shariah Philosophy Of Islamic Law: A System Approach, 

(London: IIIT tahun 2008), hal. 135-145. 

68
 Azyumardi Azra, Islam, Modernisasi Dan Demokratisasin Di Indonesia, (Jakarta: Prenada 

Media, 2005), hal. 150-165 



49 

 

 

peraturan perundang-undangan yang memadai untuk mengatur masalah-

masalah keluarga (perkawinan, perceraian, dan warisan serta masalah 

wakaf).
69

 

Sebagai pengembangan dari hukum perkawinan yang tertuang dalam 

Undang-Undang Perkawinan, maka KHI (kompilasi hukum Islam) tidak boleh 

lepas dari misi yang diemban oleh undang-undang tersebut, kendatipun 

cakupannya hanya terbatas bagi kepentingan umat Islam, antara lain, 

kompilasi mutlak harus mampu memberikan landasan hukum perkawinan 

yang dapat dipegangi oleh umat Islam.
70

 

Pada umumnya, perundang-undangan tersebut ditujukan sebagai 

upaya untuk menyatukan hukum Islam yang dalam kitab-kitab fikih berbeda-

beda (unifikasi) dan untuk keperluan kontekstualisasi ajaran Islam, terutama 

untuk mengangkat status wanita. Untuk menunjang tujuan itulah, proses 

pembentukan perundang-undangan tersebut melibatkan banyak metode. 

Menurut Anderson, ada empat metode yang biasa digunakan para 

sarjana dalam memperbarui hukum keluarga Muslim. Pertama, the procedural 

expedient atau melalui aturan procedural zaman modern atau disebut pula 

dengan  takhsis al-qada. Misalnya UU Mesir yang mengurangi, bahkan 

melarang perkawinan di bawah umur, tidak mengakui perkawinan yang tidak 

                                                           

69
Sumarta, Sarwo Edy, Analisis Eksistensi Reformasi Hukum Islam Keluarga Dalam 

Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia, Jurnal Hukum Pelita, Vol..3 No. 2 November 2022. hal. 160 

70
 Al Fitri, Pembaruan Hukum Keluarga Di Indonesia Melalui Kompilasi Hukum Islam, hal. 

13. https://www.pta-bandung.go.id  

https://www.pta-bandung.go.id/


50 

 

 

dicatatkan, dan pegai pencatat Nikah dilarang mencatat perkawinan yang 

belum cukup umur sesuai yang ditetapkan. 

Kedua, the electic expedient atau takhayyur, yaitu memilih salah satu 

dari beberapa pandangan mazhab fikih yang ada, bukan hanya dari mazhab 

yang populer melainkan juga dari mazhab-mazhab lain seperti pandangan Ibn 

Taimiyyah dan Ibn Qayyim al-Jauziyyah. Penerapan metode ini bisa dilihat 

dalam aturan taklik talak pada UU Turki, yang menyatakan bahwa seorang 

istri dapat mensyaratkan dalam taklik talak dimana poligami suami data 

menjadi alasan perceraian. Peraturan ini diambil dari pendapat mazhab 

Hambali. 

Selain itu, terdapat pula metode talfiq, yaitu metode yang 

menggabungkan pandangan sejumlah pendapat ilmiah (dua atau lebih) untuk 

menentukan hukum satu hal.
71

 Misalnya dalam Hukum Keluarga Sudan No. 

49 Tahun 1939, yang diikuti dengan UU No. 51 Tahun 1943 dan Mesir, 

menetapkanan bahwa saudara atau saudari tetap mendapat bagian warisan 

dengan cara berbagi dengan kakek. Hal ini berbeda dengan ulama Hanafiyah, 

yang juga diikuti oelh Syafi‟I dan Maliki, yang mengatakan bahwa saudara 

atau saudari kandung atau sebapak tidak mendapat bagian karena adanya 

kakek. Ketetapan Sudan dan Mesir ini merupakan kombinasi dari pendapat 

Zaid bin Tsabit yang menetapkan bahwa saudara atau saudari tersebut tidak 

                                                           

71
 Opcit,. Sumarta, Sarwo Edy, hal. 159 



51 

 

 

serta merta tidak mendapat bagian, dengan pendapat „Ali bin Abi Thalib yang 

mengatakan bahwa saudara atau saudari seayah tetap mendapat bagian 

bersama kakek. 

Ketiga, the expedient of re-interpretation atau ijtihad dengan cara 

menafsir-ulang (reinterpretasi) nash. Misalnya, aturan tentang poligami yang 

diusulkan panitia Mesir pada tahun 1926, dimana poligami harus melalui izin 

pengadilan dan harus memenuhi syarat berbuat adil terhadap para istrinya, 

serta mampu mencukupi kebutuhan rumah tangga. Diperkirakan usulanini 

muncul dan dipengaruhi oleh model interpretasi Muhammad Abduh 

meninggal. Seperti diungkapkan oleh J.N.D. Anderson, Abduh mengusulkan 

bahwa laki-lki yang mempunyai seorang istri seharusnya dilarang menikah 

dengan wanita lain jika pengadilan tidak yakin bahwa laki-laki tersebut telah 

memenuhi syarat-syarat poligami yang ditetapka oleh al-Qur‟an, yakni syarat 

adil dalam berbagi cinta (keadilan batin) dan syarat mampu memenuhi semua 

kewajiban finansial. 

Reinterpretasi nash terhadap poligami juga terdapat dalam UU Tunisia 

1956. Bedanya, UU Tunisia dengan tegas melarang poligami. Suami yang 

melanggar ketentuan tersebut bahkan dikenai sanksi denda. Seorang suami 

yang menikah lagi, padahal pernikahan sebelumnya belum putus secara resmi, 



52 

 

 

di ancam hukuman penjara satu tahun atau denda 240.000 Malim
72

. Dasar 

penetapan peraturan ini adalah karena al-Qur‟an sendiri sebenarnya tidak 

menghendaki adanya ketidakadilan dalam perkawinan ketika poligami terjadi, 

sebagimana dinyatakan dalam surah an-Nisa‟ (4): 3, ketidakadilan ini 

kemudian ditafsirkan sebagai sesuatu yang mencakup segala aspek hidup 

kekeluargaan, termasuk cinta dan kasih sayang. Maka, berbuat adil bagi suami 

pada istri-istrinya adalah suatu yang mustahil sebagaimana ditegaskan dalam 

surah an-Nisa‟ (4): 129. Karena itu pula, poligami dianggap sebagai sesuatu 

yang tersirat dilarang atau tidak dibenarkan dalam al-Qur‟an.  

Keempat, the expedient of administrative orders atau menggunakan 

aturan administrasi, seperti dengan memberikan sanksi bagi yang melanggar. 

Contoh dalam Pasal 145 undang-undang keluarga Syiria menentukan bahwa 

apabila istri membangkang, maka perwaliaan anak yang berumur di atas lima 

tahun dapat ditetapkan oleh hakim di bawah ibu atau bapak berdasarkan 

pertimbangan kepentingan anak tersebut. Sedangkan metode khusus berupa 

pembaruan hukum keluarga melalui ketetapan-ketetapan hakim (the expedient 

of reform by judicial decision) dipakai di Negara-negara bekas jajahan 

inggris.
73

 

                                                           

72
 Zainuddin, Mhd. Yadi Harahap, Ramadhan Syahmedi, Konsekuensi Hukum Poligami Di 

Indonesia Bdan Tunisia: Perspektif Teori Kepastian Hukum An Maslahah Mursalah , UIN Sumatera 

Utara, Al-Mashlahah: Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial Islam, hal. 374 

73
 Ihab Habudin, Menimbang Metode  Tematik-Holistik dalam Pembaruan Hukum Keluarga 

Muslim,Al-Ahwal, Vol.8 No.1 tahun 2015,  hal. 53 



53 

 

 

Mencarikan dari berbagai sumber, Abdullah Ahmed An-Na‟im 

menyebut lima metode yang dipakai dalam pembaruan hukum keluarga dan 

waris, yaitu: pertama, Takhsis al-Qada (hak penguasa untuk memutuskan dan 

menguatkan keputusan pengadilan). Kedua, tahaiyyur dan talfiq. Ketiga, 

reinterpretasi nash. Keempat, siyasah al-syar‟iyyah (kebijakan penguasa 

untuk menerapkan aturan-aturan administrative yang bermanfaat dan tidak 

bertentangan dengan syari‟ah). Kelima, pembaruan melalui keputusan 

pengadilan. Metode ini digunakan di india dan Negara bekas jajahan Inggris. 

Misalnya, pengadilan Tinggi Lahore yang mengungkapkan bahwa jika ada 

aturan keputusan yang tidak jelas dalam teks al-Qur‟an dan Sunnah, maka 

pengadilan dapat menggunakan penalaran perorangan, berdasarkan nurani 

yang adil, sama dan baik. Apa yang kesamaan dengan apa yang dikemukakan 

oleh Anderson di atas. Meskipun begitu, an-Na‟im tidak menyebut buku-buku 

Anderson sebagai rujukannya
74

. 

Dalam penelitiannya, Tahir Mahmood menyebutkan bahwa metode 

yang dipakai dalam pembaruan perundang-undangan perkawinan 

sebagaimana digunakan oleh para pembaru, selain ijma‟, qiyas dan ijtihad, 

ditambah pula dengan dua teknik baru, yakni tahayyur dan talfiq. Untuk 

mencapai pembaruan hukum itu muncul fenomena adanya perlakuan yang 

sama pada semua mazhab di berbagai Negara Muslim serta penekanan pada 

                                                           

74
Ibid ,.  hal. 53 



54 

 

 

ihtihsan (juristic aquity), maslahah mursalah (public interest), siyasah al-

syar‟iyyah (legislative policy of the state), istidlal(juristic reasoning), dan 

tawdi‟(legislation),tadwin (codification), dan sebagainya. 

Sementara itu, Esposito ,ketika mengkaji pembaruan hukum keluarga 

yang dilakukan di Mesir dan Pakistan, menulis tiga metode pembaruan yang 

dipakai, yaitu: pertama, siyasah syar‟iyyah (syari‟ah rule), kedua, tahayyur 

(selection), dan ketiga, talfiq(paching together). Dalam penelitiannya itu, 

Esposito mengungkapkan bahwa tahayyur yang di praktekkan di Mesir 

berbeda dengan praktek tahayyur tradisional yang biasanya hanya memilih 

salah satu dari mazhab populer. Di Mesir, tahayyur dipakai untuk mengadopsi 

pandangan dari seorang ulam. Bagi Esposito, meskipun Mesir banyak 

melakukan pembaruan dalam hukum keluarga, namun tidak pada produk 

hukum berupa ijtihad (reinterpretasi)
75

. 

Di tempat lain, Khoiruddin Nasution, secara umum teori yang 

digunakan para intelektual kontemporer dalam pembaruan hukum 

perkawinan, yaitu: pertama, menafsirkan kembali (reinterpretasi)nash. Kedua, 

siyasah as-syar‟iyyah. Ketiga, maslahah mursalah. Keempat, takhyir. Dan 

kelima, talfiq. Dan dalam tingkat tertentu dipakai pula pemahaman nash 

melalui metode semi-tematik, yang berusaha memahami seluruh nash yang 

berhubungan dengan suatu kasus. 

                                                           

75
Ibid,. hal. 54. 



55 

 

 

Sampai disini tampak bahwa pembaruan hukum keluarga Muslim 

mencakup dua hal pokok, yakni metode dan materi hukumnya. Meskipun 

begitu, pembaruan hukum keluarga sebagaimana termaktub dalam berbagai 

perundang-undangan Muslim cenderung tidak banyak berubah dari sisi konten 

dan metodologinya. Esposito misalnya, mengatakan bahwa meski pembaruan 

hukum keluarga Mesir patut dipuji, namun tidak dalam hal metodologi. 

Dalam embaruan tersebut tidak tampak upaya sistematis dan konsisten kearah 

pembaharuan hukum yang substantive, atau dalam bahasa an-Na‟im, 

pembaruan hukum keluarga Islam itu tidak lebih dari modifikasi-modifikasi 

teknis, yang tidak memberi perspektif apapun, kecuali sifatnya yang 

sementara dan tidak memuaskan. 

Hal ini bisa dipahami, karena pembaharuan hukum keluarga Muslim 

banyak menekankan pada legalisasi dan akomodasi berbagai produk hukum 

yang sebenarnya telah ada. Metode siyasah as-syar‟iyyah misalnya, 

merupakan metode yang menekankan pada bagaimana hukum Islam 

diundangkan dan ditaati, sementara tahayyur dan talfiq merupakan metode 

dengan cara mengundangkan   produk fikih yang sebenarnya ketentuannya 

yang sudah ada. Artinya, secara metodologis, hampir tidak ada hal baru dalam 

pembaruan hukum keluarga Islam tersebut
76

.  

                                                           

76
 Ibid,. hal. 54 



56 

 

 

Karena itu, wajar bila pembaruan itu tidak banyak memunculkan 

materi baru, yang berbeda dengan apa yang telah ada dalam kitab-kitab fikih. 

Kalaupun ada yang dianggap baru, mungkin hanya dalam konteks Negara 

bersangkutan, sementara di Negara lain, hal tersebut sudah tidak asing lagi. 

Selain itu, bisa saja hukum itu merupakan hasil dari ijtihad para sarjana 

Muslim, yang dianggap pendapat minoritas, lalu diundangkan. 

Metode parsial-dedutif ini tersebar diberbagai tema dalam kitab-kitab 

tradisional atau konvensional.  Misalnya, dalam soal atau perkara wali, 

mayoritas Imam mazhab memaknai ayat-ayat atau hadis-hadis secara terpisah 

tanpa „memantulkan‟ dengan nash-nash lain yang terkait dan menarik spirit 

teks sebagai suatu-kesatuan. Mazhab Hanafiyah misalnya, yang membolehkan 

menikahkan diri sendiri tanpa wali hanya mencatat teks-teks yang mendukung 

pandangannya, tidak menyinggung atau memantulkannya dengan nash yang 

mengharuskan adanya wali. Contoh lain adalah tentang poligami. Mayoritas 

ulama memakai nash secara parsial atau terpisah. Mereka mendasarkan 

kebolehan poligami maksimal 4 istri pada surat an-Nisa‟ (4): 3 sementara 

dalil-dalil lain hanya diposisikan atau dipakai untuk membuktikan kebolehan 

poligami tersebut. Bahkan hanya Imam Syafi‟I yang menghubungkan an-

Nisa‟(4):3 dengan an-Nisa‟(4):129. Barangkali inilah yang mendorong 

Muhammad Shahrur untuk mengatakan bahwa banyak mufassir dan fuqaha 



57 

 

 

yang telah mengabaikan redaksi umum ayat dan keterkaitan antara sebuah  

ayat dengan konteksnya.
77

 

Bagi para sarjana Muslim kontemporer, pemahaman parsial terhadap 

ayat-ayat al-Qur‟an dan sunnah seperti itu bisa disebut sebagai titik lemah 

dalam memahami ajaran Islam. Menurut Fazlur Rahman misalnya, penafsiran 

al-Qur‟an melalui ayat per ayat secara terpisah akan mengakibatkan al-Qur‟an 

tidak menghasilkan weltanschaung (pandangan dunia) yang pasti dan 

berakibat fatal secara teologis. Hasilnya, hukum yang diambil dari al-Qur‟an 

pun tak sesuai dengan yang seharusnya. Sementara menurut Quraish Shihab, 

pemahaman ayat-ayat al-Qur‟an secara atomistic tersebut akan berakibat pada 

pemahaman al-Qur‟an yang seolah-olah tampak sebagi petunjuk yang 

terpisah-pisah, “terlepas satu sama lain”.   

Hukum keluarga menempati posisi sangat penting dalam hukum Islam, 

berkaitan dengan kontribusinya yang amat signifikan dalam upaya menciptakan 

kehidupan masyarakat yang tertib dan harmonis. Itulah sebabnya di banyak 

Negara Islam atau yang mayoritas warganya beragama Islam utamanya 

Indonesia, bidang hukum keluarga senantiasa mendapatkan apresiasi tinggi yang 

dimanifestasikan dalam bentuk upaya keberlanjutan untuk legislasi hukum Islam 

menjadi hukum positif ke dalam produk perungdang-undangan. Pembaruan 

hukum keluarga Islam di Indonesia, adalah suatu keniscayaan. Hal ini 

                                                           

77
Ibid. hal 55-56. 



58 

 

 

dikarenakan adanya tuntutan perubahan zaman, perkembangan ilmu 

pengetahuan, pengaruh globalisasi ekonomi, pengaruh reformasi dalam berbagai 

bidang hukum, dan juga pengaruh pembaruan pemikiran Islam yang 

mengharuskan pintu Ijtihad senantiasa terbuka untuk menemukan hukum baru 

dalam hukum keluarga.
78

  

B. Sistem Kekerabatan Minangkabau 

Hubungan pertama kali yang dijalin oleh manusia adalah kekerabatan. 

Sistem kekerabatan secara bahasa disebut dengan hubungan darah. Kerabat ialah 

mereka yang bertalian berdasarkan ikatan darah dengan seseorang.
79

 Menurut 

Ilmu Sosial-Antropologi atau Etnologi, ada 3 (tiga) sistem kekerabatan atau 

kekeluargaan dalam masyarakat, yakni matrilineal, patrilineal dan parental atau 

bilateral. 

1. Sistem kekerabatan matrilineal adalah sistem kekerabatan yang hubungan 

keluarga didasarkan pada garis ibu (perempuan). Adapun ciri-ciri kekerabatan 

matrilineal adalah80:  

                                                           

78
 Dede Nuryayi Taufik, Siah Khosiah, Septiayu Restu Wulandari, Triana Apriyanita, 

Erkembangan Dan Kontribusi Fatwa Dalam Hukum Keluarga Islam Di Indonesia, Jurnal Hukum 

Keluarga Islam, Vol. 1, No. 2 November 2023, hal.. 134 

79
 Rohma Maulidya,  Persamaan Dan Perbedaan Antara Istilah Kekerabatan Dalam Bahasa 

Arab Dan Bahasa Indonesia, Universitas Negeri Malang, Tahun 2020, hal. 476 

80
 Khoiruddin Nasution, Arah Pembangunan Hukum Keluarga Islam Indonesia: Pendekatan 

Integratif dan Interkonektif Dalam Membangun Keluarga Sakinah, Asy-Syir‟ah: Jurnal Ilmu Syari‟ah 

Dan Hukum Vol. 46, No. 1 Januari-Juni 2012 hal. 91 



59 

 

 

a. Pasti menimbulkan kesatuan-kesatuan kekeluargaan besar, seperti klan, 

marga, dan suku; 

b. Dasar hubungan kekeluargaan adalah lewat mak (perempuan), dengan 

demikian, seseorang termasuk klan maknya; 

c. Bentuk perkawinan adalah exogami, bahwa nikah hanya boleh dengan 

orang di luar marga/suku/klan. Berarti dilarang perkawinan antar satu 

suku (indogami). Dengan demikian, tidak mungkin terjadi indogami. 

Perkawinan indogami dapat pula didefenisikan sebagai perkawinan dua 

orang yang mempunyai satu garis keturunan yang sama. Misalnya, antara 

dua orang bapak dari keduanya mempunyai satu garis (kakek). Contoh ini 

menunjukkan garis dari ayah (laki-laki). Contoh lain dari garis ibu adalah 

antara dua orang yang mempunyai ibu yang berasal dari keturunan yang 

sama (nenek).
81

 

2. Adapun sistem kekerabatan yang hubungan keluarga didasarkan pada garis 

ayah (laki-laki). Adapun ciri-ciri kekerabatan patrilineal adalah: 

a. Pasti menimbulkan kesatuan-kesatuan kekeluargaan besar, seperti klan, 

marga, dan suku, sama dengan sistem kekerabatan matrilineal; 

b. Garis kekeluargaan di hubungkan lewat garis ayah(laki-laki); 

c. Bentuk perkawinan adalah exogami, sama dengan matrilineal, bahwa 

nikah hanya boleh dengan orang di luar marga/suku/klan. Berarti dilarang 

                                                           

81
 Marwin Amirullah, Hukum Keluarga Islam Indonesia Membangun Keluarga Sakinah 

Pendekatan Integrative Dan Interkonektif, Jurnal Al-Himayah, Vol. 1, No. 2 Tahun. 2017 hal. 284 



60 

 

 

perkawinan antar-satu suku (indogami). Dengan demikian, tidak mungkin 

terjadi indogami. 

3. Sementara sistem kekerabatan parental/bilateral adalah sistem kekerabatan 

yang hubungan keluarga dapat didasarkan kepada garis keturunan ayah (laki-

laki) dan dapat pula kepada ibu (perempuan). Disebut juga hubungan 

kekeluargaan yang di hubungkan kepada kedua ibu dan bapak, seperti Bugis, 

Sunda, dan Jawa82. Adapun ciri-ciri kekerabatan bilateral adalah: 

a. Menimbulkan kesatuan-kesatuan kekeluargaan besar; 

b. Menghubungkan diri dalam keturunan dapat kepada ayah (laki-laki) atau 

kepada Ibu (perempuan); 

c. Bentuk perkawinan mungkin terajadi indogami, yakni perkawinan antar-

satu suku/klan/marga. Otomatis, boleh juga melakukan perkawinan 

dengan orang di luar suku/klan/marga (exogami). Dengan ringkas, bentuk 

perkawinan dapat indogami, dan dapat pula exogami, 

Minangkabau dikenal dengan sistem kekerabatan matrilineal, dimana garis 

keturunan dari pihak ibu dan hal-hak milik harta pusaka diberikan pada 

perempuan.oleh karenanya, orang Minangkabau berpandangan bahwa sistem 

matrilineal yang mereka pertahankan bertujuan memperkuat kedudukan 

perempuan. Perempuan dilindungi oleh sitem pewarisan matrilineal, dimana 

                                                           

82
 Ibid., hal. 284 



61 

 

 

rumah dan tanah di peruntukkan bagi perempuan. Walau disisi lain hak control 

tetap berada di tangan laki-laki, yaitu mamak. 

Dalam sistem kekerabatan matrilineal Minangkabau, ayah bukan 

merupakan anggota dari kerabat anak-anaknya, yang disebut sumando. 

Tempatnya berada dalam kerabat ibunya dimana dia mempunyai peran dan 

tanggung jawab terhadap anggota kaumnya, walau tidak bisa menuntut bagian 

unruk dirinya. Sementara di tempat orangtuanya pun tidak mendapat tempat, oleh 

karenanya rumahnya hanya diperuntukkan bagi anggota keluarga yang 

perempuan. 

Kaitannya dengan pendekatan etnologi, disebutkan dalam pendahuluan 

buku Hukum kewarisan Bilateral menurut al-Qur‟an, bahwa sejak tahun 1950 

semakin tebal keyakinan Hazairin, bahwa al-Qur‟an anti-masyarakat unilateral 

(masyarakat berklan-klan menurut sistem kekeluargaan patrilineal dan 

matrilineal). Sebaliknya, al-Qur‟an merestui masyarakat bilateral. Untuk melihat 

bagaimana sistem kekerabatan Islam, dilakukan dengan cara membandingkan 

antara ciri-ciri kekeluargaan yang ada dalam masyarakat menurut Ilmu Etnologi 

dengan ciri-ciri kekeluargaan Islam. Ciri-ciri kekeluargaan Islam dapat diketahui 

dengan mencermati sistem perkawinan dan kewarisan Islam yang disebutkan 

dalam al-Qur‟an dan Sunnah Nabi Muhammad SAW. Untuk tujuan perbandingan 

ini, pada bagian ini disajikan ayat yang berbicara sistem perkawinan Islam
83

.  

                                                           

83
 Opcit,. Khoiruddin Nasution, hal. 93  



62 

 

 

Untuk melihat sistem perkawinan Islam dan menganalogikan kepada 

sistem kekerabatan menurut Ilmu Etnologi, dapat dilihat dengan melacak ayat 

yang berbicara tentang Wanita yang halal dan haram dinikahi. Ayat yang 

dimaksud adalah QS. Al-NIsa‟ (4): 22, 23, 24. Sebagai  tambahan ketika 

membahas QS.al;Nisa‟ (4):23 dan 24 ini Hazairin menyatakan, rahasia yang 

termaktub dalam ayat ini belum terungkap sampai abad ke-19 dengan lahirnya  

Ilmu Social-Antropology, yang disebut juga Ethnology. Dengan ungkapan lain, 

disamping secara tekstual dan dari tinjauan hukum dapat diketahui perempuan-

perempuan yang haram dinikahi, dengan memahami ayat ini dapat diketahui 

sistem kekeluargaan apa yang hendak dibangun Islam, yakni dengan bantuan Ilmu 

Etnologi
84

. Adapun teks QS. Al-Nisa‟ (4): 22, 23, dan 24 adalah berikut, 

نَ ٱلنِّسَا ءِ إِلاَّ مَا قَدأ سَلَفَِۚ إِنَّوُۥ كَانَ فَٰحِشَة ت ٖ  وَلَا تنَكِحُواْ مَا نَكَحَ ءَابََ ؤكُُم مِّ  ا وَسَا ءَ سَبِيلًَ ٖ  وَمَقأ

تُكُمأ , تُكُمأ وَعَمَّٰ تُكُمأ وَبَ نَاتُكُمأ وَأَخَوَٰ كُمأ أمَُّهَٰ تُكُمُ حُرّمَِتأ عَلَيأ تِ وَأمَُّهَٰ ُخأ َخِ وَبَ نَاتُ ٱلۡأ تُكُمأ وَبَ نَاتُ ٱلۡأ لَٰ وَخَٰ
تُ نِسَا ئِكُمأ وَرَبَٰ ئِبُكُمُ ٱلَّٰتِِ فِ حُجُوركُِم عَةِ وَأمَُّهَٰ نَ ٱلرَّضَٰ تُكُم مِّ نَكُمأ وَأَخَوَٰ ضَعأ ن نِّسَا ئِكُمُ ٱلَّٰتِِ  ٱلَّٰتِِ  أرَأ مِّ

تُم بِِِنَّ فإَِن لََّّأ تَ 
بِكُمأ وَأَن دَخَلأ لَٰ نَا ئِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنأ أَصأ كُمأ وَحَلَٰ ئِلُ أبَ أ تُم بِِِنَّ فَلََ جُنَاحَ عَلَيأ

كُونوُاْ دَخَلأ
 إِنَّ ٱللَََّّ كَانَ غَفُور

ِ إِلاَّ مَا قَدأ سَلَفَ  تَ يأ ُخأ َ ٱلۡأ مَعُواْ بَ يأ  ا ٖ  ا رَّحِيمٖ  تََأ

صَنَٰتُ مِنَ ٱلنِّسَا ءِ إِلاَّ مَا مُحأ تَ غُواْ  وَٱلأ لِكُمأ أَن تَ ب أ  وَأحُِلَّ لَكُم مَّا وَراَ ءَ ذَٰ
كُمأِۚ َٰنُكُمأ  كِتَٰبَ ٱللََِّّ عَلَيأ مَلَكَتأ أيِأ
هُنَّ فَ  تُم بوِِۦ مِن أ تَ عأ تَمأ فِحِيَِۚ فَمَا ٱسأ رَ مُسَٰ صِنِيَ غَي أ أ لِكُم مُُّّ وَٰ اتوُىُنَّ أجُُورَىُنَّ فَريِضَةبِِمَأ َٓ ِۚٓ وَلَا جُنَاحَ ٖ  ٓ 

كُ   إِنَّ ٱللَََّّ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمعَلَيأ
فَريِضَةِِۚ دِ ٱلأ تُم بوِِۦ مِنۢ بَ عأ  ا  ٖ  مأ فِيمَا تَ رَٰضَي أ

Artinya ayat 22;  Dan janganlah kamu kawini wanita-wanita yang telah 

dikawini oleh ayahmu, terkecuali pada masa yang telah lampau. Sesungguhnya 

                                                           

84
Ibid,. hal. 94 



63 

 

 

perbuatan itu amat keji dan dibenci Allah dan seburuk-buruk jalan (yang 

ditempuh).  

Ayat 23; Diharamkan atas kamu (mengawini) ibu-ibumu; anak-anakmu 

yang perempuan; saudara-saudaramu yang perempuan, saudara-saudara 

bapakmu yang perempuan; saudara-saudara ibumu yang perempuan; anak-anak 

perempuan dari saudara-saudaramu yang laki-laki; anak-anak perempuan dari 

saudara-saudaramu yang perempuan; ibu-ibumu yang menyusui kamu; saudara 

perempuan sepersusuan; ibu-ibu isterimu (mertua); anak-anak isterimu yang 

dalam pemeliharaanmu dari isteri yang telah kamu campuri, tetapi jika kamu 

belum campur dengan isterimu itu (dan sudah kamu ceraikan), maka tidak 

berdosa kamu mengawininya; (dan diharamkan bagimu) isteri-isteri anak 

kandungmu (menantu); dan menghimpunkan (dalam perkawinan) dua perempuan 

yang bersaudara, kecuali yang telah terjadi pada masa lampau; sesungguhnya 

Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang
85

. 

Ayat 24; dan (diharamkan juga kamu mengawini) wanita yang bersuami, 

kecuali budak-budak yang kamu miliki (Allah telah menetapkan hukum itu) 

sebagai ketetapan-Nya atas kamu. Dan dihalalkan bagi kamu selain yang 

demikian (yaitu) mencari isteri-isteri dengan hartamu untuk dikawini bukan 

untuk berzina. Maka isteri-isteri yang telah kamu nikmati (campuri) di antara 

mereka, berikanlah kepada mereka maharnya (dengan sempurna), sebagai suatu 

kewajiban; dan tiadalah mengapa bagi kamu terhadap sesuatu yang kamu telah 

saling merelakannya, sesudah menentukan mahar itu. Sesungguhnya Allah Maha 

Mengetahui lagi Maha Bijaksana.
86

 

                                                           

85
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150. 

hal  81. 

86
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 82. 



64 

 

 

Secara tekstual dan dengan menggunakan pendekatan normatif, yuridis 

(hukum), QS.al-Nisa‟ (4): 22 berisi larangan menikahi ibu tiri. Demikian juga 

QS.al-NIsa‟ (4): 23 berisi larangan menikahi: Ibu, Anak, Saudari, Saudari ibu 

(bibi), Saudari bapak, Ponakan dari saudara, Ponakan dari saudari, Ibu susu, 

Saudara sesusuan, Mertua, Anak tiri, dan mengumpulkan dua bersaudara dalam 

satu waktu. Sejalan dengan itu, QS.al-Nisa‟ (4): 24 berisi deklarasi boleh 

menikahi selain yang sudah disebutkan. Dengan demikian, berdasarkan ayat yang 

berbicara tentang wanita yang haram dinikahi tersebut dapat disimpulkan dua 

hal
87

. 

Pertama, Islam membolehkan perkawinan indogami, perkawinan dua 

orang yang mempunyai garis keturunan yang sama, baik garis hubungan dari sisi 

ayah (laki-laki) maupun dari ibu (perempuan). Artinya, seorang laki-laki  boleh 

menikah dengan seorang perempuan yang bapak keduanya adalah kakak beradik 

dari garis keturunan yang sama. Demikian pula Islam membolehkan seorang 

perempuan menikah dengan seorang laki-laki yang ibu keduanya adalah kakak 

beradik. Ungkapan lain adalah, boleh menikah antara dua saudara sepupu, baik 

dari garis ayah (laki-laki) maupun ibu (perempuan). 

Kedua, Islam juga membolehkan perkawinan exogami, perkawinan dua 

orang yang mempunyai garis keturunan berbeda, baik dari garis ayah (laki-laki) 

maupun ibu (perempuan). Dengan demikian , Islam membolehkan perkawinan 

indogami maupun exogami. Jika hal ini dihubungkan dengan ciri-ciri sistem 

perkawinan menurut tinjauan etnologi di atas, dapat disimpulkan bahwa ciri 

perkawinan Islam sama dengan ciri sistem perkawinan bilateral, sama-sama 

membolehkan perkawinan indogami dan exogami. 

                                                           

87
. Opcit,. Khoiruddin Nasution , hal. 95. 

 



65 

 

 

Penemuan dalam ayat perkawinan dan waris dengan menggunakan 

pendekatan ilmu etnologi ini sama kira-kira dengan apa yang ditemukan dalam 

ayat-ayat yang membicarakan alam dengan menggunakan pendekatan Ilmu 

Antariksa (Astronomi). Ayat-ayat alam dimaksud di antaranya adalah QS. Al-

Baqarah (2): 164, Ali Imron (3): 190-191, Yunus (10): 6, al-Mukminun (23): 80, 

al-Jasiyah (45): 5, dan Ali Imron (3): 191. 

Teks masing-masing ayat adalah berikut. QS.al-Baqarah (2): 164; 

رِ بِاَ بَحأ ريِ فِ ٱلأ كِ ٱلَّتِِ تََأ فُلأ لِ وَٱلن َّهَارِ وَٱلأ تِلَٰفِ ٱلَّيأ ضِ وَٱخأ َرأ تِ وَٱلۡأ وَٰ قِ ٱلسَّمَٰ
ينَفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا  أنَزَلَ ٱللََُّّ مِنَ  إِنَّ فِ خَلأ

تِِاَ وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَا بَّة ٖ  مَّا ءٱلسَّمَا ءِ مِن  دَ مَوأ ضَ بَ عأ َرأ يَا بوِِ ٱلۡأ َ  ٖ  فأََحأ مُسَخَّرِ بَ يأ
ريِفِ ٱلريَِّٰحِ وَٱلسَّحَابِ ٱلأ وَتَصأ

ضِ لَۡ يَٰت َرأ م ٖ  ٱلسَّمَا ءِ وَٱلۡأ قِلُونَ   ٖ  لقَِّوأ  يَ عأ
Artinya: Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, silih bergantinya 

malam dan siang, bahtera yang berlayar di laut membawa apa yang berguna 

bagi manusia, dan apa yang Allah turunkan dari langit berupa air, lalu dengan 

air itu Dia hidupkan bumi sesudah mati (kering)-nya dan Dia sebarkan di bumi 

itu segala jenis hewan, dan pengisaran angin dan awan yang dikendalikan antara 

langit dan bumi; sungguh (terdapat) tanda-tanda (keesaan dan kebesaran Allah) 

bagi orang-orang yang mengerti
88

. 

QS.Ali Imron (3): 190-191; 

لِ وَٱلن َّهَارِ لَۡ يَٰت إِنَّ  تِلَٰفِ ٱلَّيأ ضِ وَٱخأ َرأ تِ وَٱلۡأ وَٰ قِ ٱلسَّمَٰ
بَٰبِ  ٖ  فِ خَلأ لَأ ُوْلِ ٱلۡأ  لِّۡ

كُرُونَ ٱللَََّّ قِيَٰم
ضِ رَب َّنَا مَا ٖ  ا وَقُ عُودٖ  ٱلَّذِينَ يَذأ َرأ تِ وَٱلۡأ وَٰ قِ ٱلسَّمَٰ

ا وَعَلَىٰ جُنُوبِِِمأ وَيَ تَ فَكَّرُونَ فِ خَلأ
تَ  ذَا بَٰطِلخَلَقأ نَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ٖ  ىَٰ حَٰ  ا سُبأ

Artinya: Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan silih bergantinya 

malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal, (yaitu) 

                                                           

88
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150 

hal. 25 



66 

 

 

orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri atau duduk atau dalam keadan 

berbaring dan mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya 

berkata): "Ya Tuhan kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan sia-sia, 

Maha Suci Engkau, maka peliharalah kami dari siksa neraka.
89

 

QS. Yunus (10): 6; 

ضِ لَۡ يَٰت َرأ تِ وَٱلۡأ وَٰ ُ فِ ٱلسَّمَٰ لِ وَٱلن َّهَارِ وَمَا خَلَقَ ٱللََّّ تِلَٰفِ ٱلَّيأ م ٖ  إِنَّ فِ ٱخأ    يَ ت َّقُونَ  ٖ  لِّقَوأ
Artinya:  Sesungguhnya pada pertukaran malam dan siang itu dan pada apa yang 

diciptakan Allah di langit dan di bumi, benar-benar terdapat tanda-tanda 

(kekuasaan-Nya) bagi orang-orang yang bertakwa. 

QS. al-Mukminun (23): 80;  

قِلُونَ   لِ وَٱلن َّهَارِِۚ أفََلََ تَ عأ تِلَٰفُ ٱلَّيأ يِۦ وَيُِيِتُ وَلَوُ ٱخأ  وَىُوَ ٱلَّذِي يَُأ
Artinya: Dan Dialah yang menghidupkan dan mematikan, dan Dialah yang 

(mengatur) pertukaran malam dan siang. Maka apakah kamu tidak 

memahaminya? 

QS. al-Jasiyah (45): 5; 

ق لِ وَٱلن َّهَارِ وَمَا  أنَزَلَ ٱللََُّّ مِنَ ٱلسَّمَا ءِ مِن رّزِأ
تِلَٰفِ ٱلَّيأ يَا ٖ  وَٱخأ ضَ  بِوِ  فأََحأ َرأ دَ  ٱلۡأ تِِاَ بَ عأ ريِفِ  مَوأ  وَتَصأ

م ٖ  ءَايَٰت ٱلريَِّٰحِ  قِلُونَ  ٖ  لقَِّوأ    يَ عأ
Artinya: dan pada pergantian malam dan siang dan hujan yang diturunkan Allah 

dari langit lalu dihidupkan-Nya dengan air hujan itu bumi sesudah matinya; dan 

                                                           

89
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 75 



67 

 

 

pada perkisaran angin terdapat tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum yang 

berakal.
90

 

Dengan ilmu astronomi dalam memahami ayat-ayat alam tersebut dapat 

dipahami bahwa bumu berotasi pada porosnya dan mengelilingi matahari dengan 

kecepatan 1600 km/jam dan jumlah rotasinya dalam 24 jam adalah 38.000 km. 

Demikian juga dapat dipahami maksud ayat dari Yasin (36):40, bahwa garis orbit 

tempat matahari berotasi berbeda dengan garis orbit tempat rotasi bumi. 

Adapun teks Yasin (36): 40; 

لُ سَابِقُ  قَمَرَ وَلَا ٱلَّيأ ركَِ ٱلأ بَغِي لَهاَ  أَن تُدأ سُ يَ ن ۢ بَحُونَ   ٖ  فِ فَ لَك ٖ  ٱلن َّهَارِِۚ وكَُلّ لَا ٱلشَّمأ  يَسأ
Artinya: Tidaklah mungkin bagi matahari mendapatkan bulan dan malampun 

tidak dapat mendahului siang. Dan masing-masing beredar pada garis edarnya.
91

 

Penemuan Hazairin ini merupakan kunci pembuka rahasia al-Qur‟an dari 

sekian rahasia yang dimiliki al-Qur‟an. Sebab sebagai sumber ilmu masih sangat 

banyak ilmu dan rahasia al-Qur‟an yang belum mampu diungkapkan karena 

keterbatasan ilmu untuk mengungkapkannya, meskipun satu demi satu dari ilmu 

dan rahasia tersebut telah terungkap seiring dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan. Dengan model kajian memadukan keahliannya di bidang 

antropologi-sosial, yang disebut juga dengan etnologi, yang didapatkan di 

                                                           

90
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 499 

91
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 442 



68 

 

 

pendidikan formal mulai dari sekolah dasar sampai doctor (S3), dengan ilmu 

agama yang dasarnya didapatkan di lembaga pendidikan formal, informal, dan 

non-formal, yang kemudian dikembangkan secara otodidak, dapat membuka salah 

satu rahasia al-Qur‟an. Apa yang ditemukan Hazairin dengan memadukan ilmu-

ilmu tersebut adalah menemukan rahasia dibalik ayat-ayat keluarga, khususnya 

dalam perkawinan. Hasil penemuannya adalah bahwa Islam berkehendak 

membangun keluarga bilateral. 

Rahasia yang diungkap Hazairin mirip dengan apa yang dituangkan 

Hisyam Thaibah dan kawan-kawannya dalam karyanya, Al-I‟jaz al-Almfi Qur‟an 

wa al-Sunnah, yang kemudian diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia, 

Ensiklopedia al-Qur‟an dan Sunnah. Buku ini merupakan deskripsi di antara 

ilmu-ilmu dalam al-Qur‟an yang berhasil diungkapkan, atau kumpulan dari 

penemuan-penemuan  tersebut. Buku ini kemudian disusun berdasarkan materi 

atau ilmu atau aspek yang diungkapkan. Maka muncullah judul dari masing-

masing jilid menjadi fakta sejarah untuk jilid pertama, penciptaan manusia, untuk 

jilid ketiga, demikian seterusnya jilid keempat pengobatan dan makanan, 

psikologi Islam, penciptaan hewan , tumbuhan dan buah-buahan, sastra dan 

bahasa al-Qur‟an, penciptaan bumi, penciptaan alam semesta, dan terakhir angka. 

Meskipun  buku ini masih justifikasi terhadap penemuan-penemuan para 

ilmuwan, belum sebagai hasil galian, tetapi jelas ini menunjukkan bahwa al-



69 

 

 

Qur‟an mengandung demikian banyak ilmu, dan ilmu-ilmu itu terungkap satu 

demi satu seiring dengan perkembangan ilmu pengetahuan.
92

 

C. Maqashid Syari’ah 

1.  Sejarah perkembangan maqashid syari‟ah 

Maqashid syari‟ah berarti tujuan Allah dan RasulNya alam 

merumuskan hukum-hukum Islam. Tujuan itu dapat ditelusuri dalam ayat-

ayat Al-Qur‟an dan sunnah Rasulullah sebagai alasan logis bagi rumusan 

suatu hukumyang berorientasi kepada kemaslahatan umat manusia. 

Sebagaimana di kemukakan oleh Abu Ishaq al-Syatibi bahwa tujuan pokok 

disyari‟atkan hukum islam adalah untuk kemaslahatan manusia baik di dunia 

maupun di akhirat. Lebih lanjut Imam al-Syatibi melaporkan hasil penelitian 

para ulama terhadap ayat-ayat al-Qur‟an dan sunnah Rasulullah bahwa 

hukum-hukum yang disyari‟atkan adalah untuk mewujudkan kemaslahatan 

umat manusia, baik di dunia maupun akhirat kelak.93  

Maqahid syari„ah terdiri dari dua kata, yaitu maqasid dan syari„ah. 

Secara etimologi, maqashid adalah bentuk jamak dari kata maqshid yang 

terbentuk dari huruf qaf, shad dan dal, yang berarti kesenjangan atau tujuan. 

Sedangkan al-syariah berasal dari kata syara‟a yasyra‟u syar‟an, yang berarti 

                                                           

92
 Opcit,. Khoiruddin Nasution, hal. 96- 99. 

93
 Muhammad Zainuddin Sunarto, Putri Nur Afrida, Ulfia Nurianti, Kajian Maqashid Al-

Syari‟ah Terhadap Nilai-Nilai Islami Pada Sebuah Transaksi, Jurnal Kajian Hukum Islam Vol. 06 No. 

1 Juni 2022. hal. 80 



70 

 

 

membuat syariat atau undang-undang, menerangkan serta menyatakan. 

Maqashid syari„ah secara terminologi adalah maksud atau tujuan-tujuan 

disyari‟atkannya hukum dalam Islam, hal ini mengindikasikan bahwa 

maqashid syari‟ah erat kaitannya dengan hikmah dan illat. 

Menurut Jasser Auda, maqashid al-syari‟ah adalah pemahaman 

makna-makna serta sasaran dibalik suatu hukum. Bagi sejumlah teoritikus 

hukum Islam, maqashid al-syari‟ah dimaknai sebagai pernyataan alternatif 

untuk kemaslahatan-kemaslahatan. Terkait dengan defenisi maqashid al-

syari‟ah, para ulama memiliki pendapat yang berbeda-beda. Namun 

semuanya sepakat bahwa maqashid al-syari‟ah adalah tujuan-tujuan akhir 

yang harus terealisasi dengan diaplikasikannya syari‟at. Pengaplikasian 

syari‟at dalam kehidupan nyata yaitu untuk menciptakan kemaslahatan atau 

kebaikan makhluk di muka bumi, yang kemudian berimbas dalam 

kemaslahatan atau kebaikan di akhirat.
94

 

Maqashid bukan merupakan hal baru dalam dunia Islam, para ulama 

klasik lebih dahulu membahasnya dalam beberapa karyanya, tetapi kajian 

tentang teori maqashid al-syari‟ah menjadi penting dalam hukum Islam. 

Pasalnya, hukum Islam yang sumber utamanya adalah al-Qur‟an dan as-

Sunnah diperuntukkan bagi umat manusia. Umat manusia dalam 

                                                           

94
Dahlia, Kontekstualisasi Pemikiran Maqasid Al-syari‟ah Jasser Auda Terhadap Pendidikan 

Anak Usia Dini, Wahana Islamika: Jurnal Studi Keislaman UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta  vol. 5 

No. 2 (2019), hal.3-4 



71 

 

 

perkembangannya bersifat dinamis, baik itu pola pikir maupun cara 

pandangnya terhadap hukum itu sendiri. Permasalahan yang dibahas adalah 

bagaimana hukum Islam itu berhadapan dengan kompleksitas manusia? 

Bisakah hukum Islam itu beradaptasi dengan perubahan sosial?
95

 

Satu hal yang diperlukan untuk mendobrak problema tersebut adalah 

dengan melakukan ijtihad. Namun demikian, pernyataan bahwa “pintu ijtihad 

masih terbuka” bagi Jasser Auda merupakan sesuatu yang mengalami jalan 

buntu. Buntu dalam artian bagaimana melakukan ijtihad tersebut? Metode 

atau pendekatan apa yang sesuai untuk melakukan ijtihad tersebut? Jasser 

Auda menggagas maqashid al-syariah sebagai filsafat hukum Islam dengan 

pendekatan system yang bisa dikatakan sebagai maqashid al-syari‟ah sebagai 

filsafat hukum Islam dengan pendekatan sistem yang bisa dikatakan sebagai  

Maqashid Based-Ijtihad. Dalam bukunya Maqashid Al-syari‟ah As 

Philosophy of Islamic Law : a systems Approach, berusaha memaparkan 

jawaban dari pertanyaan tersebut dengan menawarkan beberapa metode dalam 

pendekatan sistem sebagai upaya pembentukan kerangka berpikir baru dalam 

memahami hukum Islam di era sekarang ini. Setidaknya dengan pendekatan 

itu, penafsiran keagamaan diharapkan bisa menghasilkan produk hukum yang 

sesuai dengan maksud yang disyari‟atkan Islam. 

                                                           

95
Lukman Hakim, Akhmad Rudi Maswanto, Maqasid Al-syari‟ah Ala Jasser Auda Upaya 

Mereformasi Hukum Islam Melalui Pendekatan Teori Sistem.  Al-Ashlah: Jurnal Hukum Keluarga dan 

Hukum Islam, Institute Agama Islam Ibrahimy Genteng Banyuwangi Vol. 1, No. 1 Tahun 2022 hal 

.15-16. 



72 

 

 

Kata maqshid (jamak: maqahsid) merujuk pada arti tujuan, sasaran, 

prinsip, hal yang diminati, atau ends dalam bahasa Inggris, telos dalam bahasa 

Yunani, Jinalite dalam bahasa prancis, atau zweck dalam bahasa Jerman. 

Adapun dalam ilmu syari‟at, al-maqasid dapat menunjukkan beberapa makna 

seperti Al-hafdz, al-gard, al-mathlub, ataupun al-ghayah dari hukum Islam. 

Di sisi lain, sebagian ulama muslim menganggap al-maqashid sama halnya 

dengan al-mashalih (maslahat-maslahat) seperti Abd al-Malik al-Juwayni(w: 

478 H/1185 M). Al- Juwayni termasuk ulama yang pertama yang memelai 

pengembangan teori al-Maqashid, ia menggunakan kata al-maqashid dan al-

mashalih al‟ammah sebagai sesuatu yang saling menggantikan. Kemudian, 

Abu Hamid al-Gazali (w: 505 H/1111 M)mengelaborasi lebih lanjut karya al-

Juwayni dengan mengklarifikasi al-maqashid dan memasukkannya kedalam 

kategori al-mashalih al-mursalah (kemaslahatan lepas, atau maslahat yang 

tidak disebut secara langsung dalam teks suci).
 96

 

Fakhruddin al-Razi (w: 606 H/1209 M) dan al-Amidi (w: 631 H/ 1234 

M) dalam terminologinya. Kemudian Najmudin al- Tufi (w: 716 H/1316 M) 

mendefenisikan maslahah sebagai sebab yang mengantarkan kepada maksud 

al-Syari‟. Adapun al-Qarafi (w: 1285 H/ 1868 M). menghubungkan maslahah 

dan maqasid sebagai kaidah pokok dengan menyatakan “suatu bagian dari 

hukum Islami, yang didasari oleh syari‟at, tidak dapat dianggap sebagai al-

                                                           

96
Ibid,. hal. 16-17. 



73 

 

 

maqasid, kecuali terpaut padanya sasaran yang sah dan dapat meraih 

kemaslahatan dan mencegah kemafsadatan”. 

Dari sisi prioritas pemenuhannya, hukum Islam klasik terbagi atas tiga 

strata. Pertama, al-Daruriyyat (primer), yakni hal-hal yang menjadi faktor 

penting dalam kehidupan manusia di dunia maupun di akhirat. Jika hal-hal ini 

tidak terwujud, maka tata kehidupan di dunia akan timpang, kebahagiaan di 

akhirat tak tercapai, bahkan siksaanlah yang bakal mengancam. Kemaslahatan 

tahap ini mencakup lima prinsip dasar universal dari pensyariatan, yaitu 

memelihara tegaknya agama(hifdzu Al-din), perlindungan jiwa (hifdzu al- 

nafs), perlindungan terhadap akal (hifdzu al-aql), pemeliharaan keturunan 

(hifdzu al nasb) dan perlindungan atas harta kekayaan (hifdzu al- mal). 
97

 

Kedua, Al-Hajiyat (sekunder), yakni hal-hal yang menjadi kebutuhan 

manusia untuk sekedar menghindarkan kesempitan dan kesulitan. Jika hal-hal 

ini tidak terwujud maka manusia akan mengalami kesulitan dan kesempitan 

tanpa sampai mengakibatkan kebinasaan. Dengan memenuhi kemaslahatan 

semacam ini, syari‟ (pemegang otoritas syara‟; Allah dan Rasulnya) 

mewariskan segala ketentuan tata laksana mu‟amalah berupa jual-beli, jasa 

persewaan, dan beberapa dispensasi seperti diperbolehkannya melakukan 

jamak dan qasar shalat musafir, diperkenankan tidak puasa ramadhan bagi 

wanita hamil dan menyusui serta orang-orang sakit tidak adanya kewajiban 

                                                           

97
 Abu Ishaq Al-Syathibi, Al-Muwafaqat Al Ushul Al-Syari‟ah,  (Beirut: Dar al- Kutb al- 

Ilmiah), Jilid I, hal. 3   



74 

 

 

sholat ketika haid dan nifas, diperbolehkannya mengusap khuf (sepatu) ketika 

wudhu dan lain sebagainya. 

 Ketiga, al-Tahsiniyyat yakni sesuatu yang mestinya ada demi 

sesuainya dengan akhlak yang baik atau kesesuaian dengan adat. Jika sesuatu 

ini tidak ada, maka tidak kan menimbulkan kerusakan atau hilangnya sesuatu 

tidak akan menimbulkan kesulitan dalam melaksanakannya, hanya saja dinilai 

tidak pantas dan tidak layak menurut ukuran tatakrama kesopanan.
98

 

kemaslahatan yang bertujuaan mengakomodasikan kebiasaan dan perilaku 

baik serta budi pekerti luhur, seperti pensyariatan thaharah (bersuci) sebelum 

sholat, anjuran berpakaian dan berpenampilan rafi, pengharaman makanan-

makanan yang tidak baik dan hal-hal serupa lainnya. Mengenai jenjang ad-

Daruriyyat (keniscayaan), ada sebagian ulama menambahkan dengan hifdzu 

al-„irql (menjaga kehormatan) sehingga menjadi enam tujuan pokok. 

Melestarikan kelima dan keenam hal tersebut adalah sebuah keharusan, yang 

tidak boleh  dalam keberlangsungan hidup manusia. 

Cendikiawan muslim modern dan kontemporer memperkenalkan 

konsep dan klarifikasi maqashid yang baru dengan memasukkan dimensi-

dimensi maqashid yang baru, guna melengkapi dan menambah kekurangan 

dalam konsep maqasid klasik. Dalam rangka melengkapi maqashid klasik, 

maqashid konteporer membagi maqashid menjadi tiga tingkatan : 

                                                           

98
 ibid,.  hal. 9 



75 

 

 

a. Maqashid umum (al-maqashid al-ammah): maqashid ini dapat ditelaah di 

seluruh bagian hukum Islam, seperti keniscayaan dan kebutuhan diatas, 

ditambah usulan maqasid baru seperti “keadilan” dan “kemudahan”.  

b. Maqashid khusus (al-maqashid al-khassah): maqashid ini dapat di 

observasi diseluruh isi bab hukum Islam tertentu seperti kesejahteraan 

anak dalam hukum keluarga, perlindungan dari kejahatan dari hukum 

kriminal, dan perlindungan dari monopoli dari hukum ekonomi. 

c. Maqashid Parsial (al-maqashid al-Juz‟iyyah): maqashid ini adalah 

“maksud-maksud” di balik suatu nash atau hukum tertentu, seperti maksud 

mengungkapkan kebenaran, dalam mensyaratkan jumlah saksi tertentu, 

maksud meringankan kesulitan, dalam membolehkan orang sakit untuk 

tidak berpuasa, dan maksud memeri makan kepada orang miskin, dalam 

melarang umat muslim menimbun daging selama idul adha99. 

Diantara tokoh klasik yang merumuskan defenisi maqasid adalah 

Juwayni, Imam Al-Ghazzali, Imam Syatibi, dan Imam „Izz al-Din ibn „Abd 

al-Salam, sementara dari ulama kontemporer yaitu Imam Raisuni, Ibn „Asyur, 

Ramadhan al-Buti, al-Yubi, Muhammad Abu Zahrah dan Wahbah Azuhaili. 

Para peneliti yang mengkaji pemikiran Imam al-Ghazzali menyatakan tidak 

ada defenisi khusus darinya, tetapi mereka sepakat tentang adanya 

pembicaraan al-Ghazzali yang dapat menjadi rujukan mengenai maqashid 

                                                           

99
 Opcit,.Lukman Hakim,  hal. 17-18. 



76 

 

 

dalam pemikirannya. Dalam kitab syifa al-Ghalil, Imam al-Ghazzali 

menyatakan bahwa pemeliharaan maqashid merupakan ungkapan yang 

mengandung arti melestarikan (maslahat) menolak hal-hal yang pasti merusak 

dan mewujudkan maslahat. 

Imam al-Syatibi membagi maqashid menjadi dua, yang pertama 

berkaitan dengan maksud Tuhan, selaku pembuat syari‟ah, dan kedua 

berkaitan dengan maksud mukallaf.
100

 Imam al-Syatibi telah pula 

merumuskan kategori maqashid menjadi maqashid asliyah dan maqashid al-

tabi‟ah. Rumusan ini kemudian menjadi maqasid al-syari‟ah al-„ammah dan 

maqashid al-syari‟ah al-khassah, ia mendefenisikan  maqashid al-syariah al-

„ammah adalah al-ma‟ani dan al-hikmah yang menjadi perhatian al-syari‟ 

pada semua pensyariatan atau pada kebanyakan pensyariatan. Dimana 

keberadaan al-„ammah sendiri tidak hanya berlaku pada satu jenis hukum 

syariat tertentu secata khusus. Adapun maqashid al-Syari‟ah al- khassah 

adalah cara yang dimaksudkan oleh al-syari‟ dalam memastikan tujuan 

manusia yang bermanfaat, atau untuk memelihara kemaslahatan umum 

manusia dalam aktivitas mereka yang khusus
101

. 

Wahbah Azuhaili dalam bukunya berjudul Usul al-fiqhal Islami 

membahas tentang maslahah dan maqashid al-syari‟ah, Wahbah memulai 

                                                           

100
 Agung Kurniawan, Hamsah Hudafi, Konsep Maqashid Syari‟ah Imam As-Syatibi Dalam 

Kitab Al-Muwafaqat, Al- Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial,  Vol. 15, No. 1 Tahun 2021, hal. 34. 

101
Azmi Abubakar, Mahar Sebagai Wasa‟il Maqasid al-Tabi‟ah, ADHKI: Jurnal of Islamic 

Family Law, Vol.2, No. 2 Desember Tahun 2020 hal. 109-110 



77 

 

 

jilid kedua buku tersebut dengan penjelasan tentang istihsan, qiyas dan 

maslahah mursalah, kemudian ia membahas konsep maslahah menurut al-

Ghazzali, mazhab Hanafi, Hanbali, dan jawabannya atas pendapat al-Tufi 

yang mengedepankan maslahat apabila bertentangan dengan nash dan ijma‟, 

sementara Ramadhan al-Buti melakukan identifikasi antara maslahah dan 

manfaat, karena ada perbedaan mendasar antara keduanya, pada bab 

selanjutnya dalam kitab Dawabit al-Maslahah fi al-syari‟ah al-Islamiyah, 

Buti membahas tentang hubungan syariat Islam dengan maslahat. 

Dengan demikian melihat kesinambungan kajian maqasid telah 

mengalami fase-fase pengembangan dan pengertiannya mengalami perluasan. 

Sejauh eksplorasi penulis, maka defenisi maqashid yang mewakili konsepsi 

secara utuh dapat di rujuk dalam pemikiran Ibn „Asyur. Penulis 

menyimpulkan bahwa maqashid al-syari‟ah sebagaimana yang didefenisikan 

oleh Ibn „Asyur telah menjangkau semua defenisi yang dibuat para ulama baik 

klasik maupun kontemporer. Jadi maqashid al-syari‟ah adalah maksud Allah 

selaku pembuat syari‟at untuk memberikan kemaslahatan kepada manusia, 

yaitu dengan terpenuhinya kebutuhan Daruriyyah, Hajiyyah, dan Tahsiniyyah 

agar manusia bisa hidup dalam kebaikan dan dapat menjadi hamba Allah yang 

baik
102

. 

                                                           

102
Ibid,. hal. 112. 



78 

 

 

Terkait dengan sejarah dan peletak dasar maqashid al-syari‟ah tentu 

takkan bisa lepas dari perjalanan hukum Islam itu sendiri. Sebab sebagaimana 

defenisi yang dipaparkan diatas, maqashid al-syariah selalu hadir dalam 

setiap hukum Islam. Tapi kemudian muncul beberapa perbedaan terkait siapa 

yang pertama kali memunculkan terma maqashid al-syari‟ahitu. Untuk 

menjawab hal ini, enulis akan mengemukakan periodisasi lahirnya maqashid 

al-syari‟ah sehingga pada akhirnya bisa diambil kesimpulan terhadap 

pertanyaan “siapa peletak dasar maqasid al-syari‟ah “itu. 

Maqashid al-syari‟ah pada masa klasik(Abad ke 1 s/d abad ke 5 H). 

Metode ini dimulai sejak masa nabi Muhammad Saw masih hidup sampai 

dengan pada masa abad ke 5. Meski secara terma,  maqashid al-syari‟ah 

belum muncul secara resmi, tapi secara nilai, penggunaan maqasid ini sudah 

digunakan oleh para sahabat dan bahkan hal tersebut dilegitimasi oleh 

Rasulullah Saw langsung. Misalnya tentang perselisihan sahabat tentang 

sholat Ashar di Bani Quraidah. Dalam hadits tersebut Rasulullah 

mengisyaratkan agar para sahabat shalat Ashar di Bani Quraidah, akan tetapi 

dalam perkiraan para sahabat bahwa waktu ashar akan habis jika menunggu 

sampai di Bani Quraidah
103

. Mereka pun bersitegang menyikapi situasi ini. 

Akhirnya beberapa kelompok sahabat tetap memilih shalat Ashar sesuai 

waktunya meski belum sampai di Bani Quraidah (dengan konsekuensi 

                                                           

103
 HR. Al-Bukhari Di Dalam Shahih Al-Bukhari Bab Sholat Ath-Thaalib Wal Mathluub 

Raakiban Wawa Limaan, No. 899 



79 

 

 

melanggar perintah Rasulullah), tetapi kelompok sahabat yang lain tetap 

melanjutkan perjalanan dan memilih shalat Ashar di Bani Quraidah meski 

waktu Ashar ketika itu sudah habis (dengan dalih mengikuti perintah 

Rasulullah). 

Kedua kelompok itu masing-masing punya rasionalisasi masing-

masing. Bagi kelompok yang pertama memahami bahwa maksud dan tujuan 

perintah nabi adalah meminta para sahabat bergegas ke Bani Quraidah dan 

bukan bermaksud menunda shalat Ashar. Sedangkan kelompok kedua 

memahami hadits tersebut secara tekstual meminta mengkonfirmasi kepada 

Rasulullah Saw, beliau melegitimasi kedua pendapat itu, dalam artian tidak 

ada pendapat yang salah dari mereka. Dalam hal ini posisi maqasid  terletak 

pada rasionalisasi kelompok pertama tersebut. 

Ketika masa sahabat, penerapan  maqashid  mulai banyak digunakan, 

utamanya ketika pada masa khalifah Umar bin Khattab. Salah satu contoh 

misalnya, ketika Umar menangguhkan hukuman atas pidana pencurian pada 

musim kelaparan di Madinah. Beliau berpandangan bahwa penetapan hukum 

yang ditetukan dalam nash, dalam situasi ketika masyarakat kesulitan 

memenuhi kebutuhan pokok untuk kelangsungan hidup tentu bertentangan 

dengan prinsip umum keadilan yang dinilai Umar lebih fundamental. 

Pertimbangan Umar terhadap prinsip keadilan inilah yang dikemudian hari 

dikenal dengan maqasid. 



80 

 

 

Contoh lain ketika Umar bin Khattab melakukan ijtihad bahwa kuda 

termasuk jenis harta yang wajin dizakati, meski dalam arahan Rasulullah, 

kuda bukanlah harta yang wajib dizakati. Akan tetapi Umar punya 

rasionalisasi tersendiri. Menurutnya, pada waktu itu (ketika pada masa Umar), 

kuda merupakan barang berharga yang mahal harganya bahkan melebihi unta 

pada masa Rasul masih hidup. Dari sini, Umar menyadari bahwa zakat itu 

esensinya adalah sebagi bantuan sosial yang dibayarkan oleh orang kaya 

kepda orang yang miskin, tanpa memandang jenis harta yang secara tekstual 

ditunjukkan oleh Rasulullah. Jdi, barang apapun itu, selama barang itu 

berharga dan bisa mengangfkat martabat pemiliknya menjadi orang kaya, 

maka barang itu tergolong barang yang wajib di zakati. Meskipun dianggap 

sebagai contoh yang memprakarsai penerapan maqasid. Umar tidak serta 

merta menerapkan maqasid terhadap semua bentuk ibadah. Sebab adakalanya 

suatu ibadah itu memang harus dilakukan sebagaimana bentuk harfiah 

nashnya.
104

 

Selanjutnya sampai abad ke-3 H. Terma maqasid mulai digunakan 

beberapa ulama meski belum menjadi fokus tersendiri pada karangan-

karangan mereka. Seperti al-Tirmizi al-Hakim (w. 296 H)  dengan 

karangannya yang berjudul al-salah wal maqashiduha yang mulai 

menggunakan maqashid  untuk mengungkap rahasia suatu ibadah.  

                                                           

104
 Mubaidi sulaeman, Maqasid Al-Syari‟ah: Cara Menghadapi Pandemi Covid-19, Tribakti: 

Jurnal Pemikiran Keislaman  Vol. 32, No. 2, Januari 2021. hal. 267-268. 



81 

 

 

Maqashid al-syari‟ah telah berkembang pesat sesuai dengan 

permasalahan-permasalahan baru dengan keaadaan zaman saat ini. Hukum 

Islam di masa Rasulullah berkembang dengan penentuan hukumnya mengacu 

pada al-Qur‟an dan sunnah. Adapun hukum setelah beliau wafat yang 

ditetapkan melalui hasil ijtihad para sahabat dan tabi‟in, pada hakikatnya 

adalah perluasan terhadap kaidah-kaidah universal dan penyesuaian terhadap 

peristiwa-peristiwa parsial yang baru muncul, serta merupakan hasil 

pengambilan hukum-hukum dari nash yang dipahami mereka (sahabat dan 

tabi‟in) dan qiyas (analogi) terhadap nash dalam masalah yang tidak terdapat 

dalam nash
105

. 

Maqashid syari‟ah di masa klasik seringkali digunakan hanya untuk 

memperkuat hukum yang sudah ada dan tidak diarahkan untuk memproduksi 

hukum ataupun mengkritik hukum yang sudah mapan. Hukum Islam yang 

berkembang di masyarakat saat ini memiliki ciri tersendiri, diantaranya adalah 

bentuk responsif, adaptif, dan dinamis yang membuka peluang bagi 

kehidupan, perubahan, pembaharuan sesuai dengan semangat zaman. 

Disinilah yang menjadi perdebatan dalam hal kecocokan jika dihubungkan 

dengan keadaan tempat maupun zaman. 

                                                           

105
 Faiqotul Himmah Zahroh, Pandangan Maqasid al-syari‟ah (Hukum Islam) perspektif Al-

Syatibi dan Jasser Auda. Mahasiswa Fakultas Syari-ah UIN Sunan Ampel Surabaya, Jurnal Al-I‟jaz, 

Vol. 3, No. 1, Juni 2021, hal. 19 



82 

 

 

Para ahli hukum Islam berhasil membentuk sistem hukum Islam dan 

membangun metode penemuan hukum, yaitu maqashid al-syari‟ah. Maqashid 

al-syari‟ah berkembang dan menjadi bahasan pada abad ke-5 Hijriyah. Kajian 

ini merupakan kajian utama dalam filsafat hukum Islam. Sehingga dapat 

dikatakan bahwa istilah  maqashid al-syari‟ah lebih condong dengan istilah 

filsafat hukum Islam
106

. 

Al-Syatibi berpandangan tujuan utama dari syari‟ah adalah untuk 

menjaga dan memperjuangkan tiga kategori hukum, yakni: al-daruriyyat, al-

hajiyyat dan al-tahsiniyyat. Tujuan dari tiga kategori tersebut adalah untuk 

memastikan kemaslahatan kaum muslim baik di dunia maupun di akhirat 

terwujud dengan cara yang terbaik karena Allah berbuat demi kebaikan 

hamba-Nya. Untuk daruriyyat terbagi hifdzu al-din (memelihara agama), 

hifdzu al-nafs (memelihara jiwa), hifdzu al-aql (memelihara akal), hifdzu al- 

nasab (memelihara keturunan), dan hifdzu al-mal (memelihara harta). 

Ibnu „Asyur dalam Maqashid al-syari‟ah Al- Islamiyyah, menyatakan 

bahwa maqashid al-syariah adalah makna-makna dan hikmah-hikmah yang di 

perlihatkan Allah dalam semua atau sebagian besar syari‟at-Nya, juga masuk 

dalam wilayah ini sifat-sifat syariat atau tujuan umumnya. Inti dari pengertian 

                                                           

106
Ibid,. hal. 20. 



83 

 

 

Ibnu „Asyur, maqashid al-syari‟ah adalah untuk mencapai kemaslahatan umat 

dalam rangka memelihara tujuan syari‟at. 

Wahba Al-Zuhaili mendefenisikan maqashid al-syari‟ah yaitu nilai-

nilai dan sasaran syari‟at yang tersirat dalam seluruh atau sebagian terbesar 

dari hukum-hukumnya. Nilai-nilai dan sasaran-sasaran dipandang sebagai 

tujuan dan rahasia syari‟at, yang ditetapkan oleh al-syari‟ dalam setiap 

ketentuan hukum. Selanjutnya, Yusuf Qardawi mendefenisikan maqashid al-

syari‟ah sebagai tujuan yang menjadi acuan teks dan hukum-hukum tersendiri 

untuk diaplikasikan dalam kehidupan manusia. Baik berupa perintah, 

larangan, dan mubah, ataupun untuk individu, keluarga , Jemaah dan umat 

yang menjadi tujuan ditetapkannya hukum
107

.  

Kajian teori maqashid al-syari‟ah dalam hukum Islam adalah penting 

karena didasarkan pada pertimbangan-pertimbangan sebagi berikut: 

pertama,hukum Islam adalah hukum yang bersumber dari wahyu Allah dan 

ditujukan untuk umat manusia. Kedua, ditinjau dari aspek historis, 

pembahasan teori maqasid al-syari‟ah telah dilakukan oleh Rasulullah SAW, 

para sahabat, dan generasi mujtahid sesudahnya. Ketiga, pengetahuan tentang 

maqasid al-syari‟ah merupakan kunci keberhasilan mujtahid dalam 

ijtihadnya, karena di atas landasan tujuan hukum Islam itulah dalam setiap 

                                                           

107
 Muhammad Lutfi Hakim, pergeseran paradigma maqashid syari‟ah : dari klasik sampai 

kontemporer, Jurnal Kajian Hukum Islam, vol 10, no. 1 tahun 2016, hal. 2 



84 

 

 

persoalan bermuamalah antar sesama dapat dikembalikan. Hal ini sejalan 

dengan Wahbah al-Zuhaili yang mengatakan bahwa pengetahuan tentang 

maqashid al-syari‟ah merupakan persoalan daruri (urgen) bagi mujtahid 

ketika akan memahami nash dan membuat istinbath hukum bagi orang lain 

dalam rangka mengetahui rahasia-rahasia syari‟at. 

Menurut al-Syatibi al-maslahah dalam pengertian syari‟at yakni 

mengambil manfaat dan menolak mafsadat yang bukan hanya berdasarkan 

akal sehat, namun dalam rangka memelihara hak hamba. Al-Syatibi 

memberikan kriteria maslahat sebagai batasan: pertama, maslahat itu harus 

bersifat mutlak, artinyabukan relative atau subjektif yang akan membuatnya 

tunduk pada hawa nafsu. Kedua, maslahat itu bersifat universal, dan 

universalitasnya tidak bertentangan dengan sebagian juziyyat-nya.
108

 

Istilah tafsir maqasidi atau al-tafsir al-maqasidi tersusun dari dua kata, 

yaitu kata “al-tafsir” dan “al-maqasidi”. Kata al-tafsir bermula dari kata al-

fasr, yang memiliki arti menjelaskan suatu hal. Digunakan patron pola taf‟il 

dalam kata tersebut membuatnya memiliki berarti „kesungguhan 

membuka‟atau „proses pengulangan dalam membuka. Secara istilah, memang 

tafsir itu banyak variasinya. Misalnya, Shihab menjelaskan ada tiga 

komponen untuk suatu pengertian tafsir, yaitu: 1) penjelasan, 2) maksud 

                                                           

108
Opcit,. Faiqotul Himmah Zahroh hal. 21-22 



85 

 

 

firman Tuhan, 3) sesuai kemampuan manusia. Dengan ketiga komponen 

tersebut muncul konsekuensi khusus dalam suatu proses penafsiran atas al-

Qur‟an, berikut ini: 

a. Penafsiran mesti dengan keseriusan mendalam dan dilakukan secara 

kontiniu sampai kebenaran tampak; 

b. Penafsiran mengandung arti melakukan eksplorasi terhadap kebenaran 

melalui pengungkapan hal yang muskil dalam teks al-Qur‟an; 

c. Penafsiran mesti berlandaskan keyakinan bahwa kebenaran dalam tafsir 

itu relatif;109 

Bila kata „tafsir‟ disejajarkan dengan kata al-maqasidi, maka 

menghasilkan arti yang mendeskripsikan orientasi penafsiran terhadap 

maqashid al-syari‟ah. Sebab itu, sejumlah pemikir berupaya merumuskan 

pengertian terma „tafsir maqasidi‟ antaranya: Wasfi „Ashur Abu Zayd (l. 

1975) Tafsir maqasidi merupakan bagian dari corak penafsiran yang berupaya 

menguak makna dan tujuan al-Qur‟an secara universal atau secara parsial, 

dengan tujuan mengadakan maslahat untuk segenap manusia. Radwan el-

Atrash (l. 1965) dan Abdo Khalid (l. 1971) Tafsir maqashidi merupakan 

bagian dari model penafsiran yang berupaya menelusuri makna dalam lafaz-

lafaz al-Qur‟an, disertai tujuan di dalamnya sebagai pertimbangan. 

                                                           

109
Made Saihu, Tafsir Maqasidi Untuk Maqasid Al-Syari‟ah, Al-Burhan: Jurnal Kajian Ilmu 

dan Pengembangan  Budaya Al-Qur‟an Repository  Institusi PTIQ Jakarta hal  46. 



86 

 

 

Imam Taufiq (l.1972) Tafsir maqasidi merupakan penafsiran yang 

berlandaskan penafsiran moderat dengan pijakan utamanya adalah tujuan al-

Qur‟an dan syari‟at.pengertian tersebut sama secara substansial, yakni suatu 

keyakinan bahwa suatu penafsiran al-Qur‟an tidak mengabaikan aspek 

maqashid al-syari‟ah. Aspek tersebut mestinya sebagai ruh penafsiran. Sebab, 

penafsiran yang tidak melihat kebermaksudan akan tampak keambiguannya, 

sehingga dengan demikian tidak searah dengan tujuan penurunan al-Qur‟an 

itu sendiri
110

. 

Kata maqashid sebagai bentuk plural dari kata maqashid. Akar 

katanya adalah qashada, artinya bermaksud atau menuju. Sementara itu, 

terminologi maqashid adalah suatu yang menjadi tujuan pembuat syariat 

dalam guna menciptakan maslahat untuk para hamba-Nya di dunia dan 

akhirat. Dalam konteks ilmu tafsir, maqashid juga berarti maqashid al-Qur‟an 

dan maqashid al-syari‟ah. Kedua istilah ini berbeda. Posisi maqashid  al-

Qur‟an sebagai dasar dari maqashid al-syari‟ah. Itu artinya  segala 

kemaslahatan dari maqashid al-syari‟ah akan bermuara kepada maqasid al-

Qur‟an. Dalam penjelasan „Allal al-Fhasi, maqasid al-syari‟ah¸ berarti tujuan 

akhir yang akan diperoleh syariat dan sekaliqus memiliki muatan-muatan 

rahasia dalam penetapan hukumnya. Maqashid al-syari‟ah juga berarti 

                                                           

110
 Ibid, hal. 47 



87 

 

 

menduduki posisi sebagai tujuan yang akan diwujudkan dalam penetapan 

hukum demi memberikan maslahat kepada manusia. 

Adapun maqashid al-Qur‟an juga memiliki pengertian tersendiri, 

Ridwan Jamal dan Nishwan „Abduh setelah mengamati berbagai pendapat 

ulama terkait maqasid al-Qur‟an, mereka berdua mendefenisikan maqashid al-

Qur‟an sebagai hikmah, rahasia, dan tujuan-tujuan yang ingin diwujudkan 

dengan diturunkannya al-Qur‟an demi kemaslahatan dan menolak kerusakan. 

Penyatuan dua kata tersebut, terminologi tafsir maqashid terformulasikan. 

Sebab, jenis tafsir ini tergolong baru di tengah disiplin ilmu tafsir, kendati 

begitu, sejumlah pakar terus berusaha memformulasikan defenisinya secara 

tepat.
111

 

Abad ke 5 H menjadi babak baru perumusan konsep maqashid al-

syari‟ah secara tematik dan sistematis sebagai jawaban atas kompleksitas 

problematika sosial yang tidak terakomodir oleh rumusan literal sebelumnya. 

Seorang ahli ushul fiqih pertama Abu al-Ma‟ali al-Juwayni (w: 478 H) 

menekankan pentingnya memahami maqashid al-syari‟ah dalam penetapan 

hukum. Menurut al-Juwayni, seseorang tidak dikatakan mampu menetapkan 

hukum dalam Islam sebelum dapat memahami benar tujuan Allah menetapkan 

perintah dan larangan-Nya.  

                                                           

111
Ibid hal.48. 



88 

 

 

Melalui risalah ushul fiqih berjudul al-Burhan fi ushul al-fiqh (Dalil-

dalil nyata dalam ushul fiqih) mulai mempromosikan gagasan dan 

mengelaborasikan maqashid al-syari‟ah dalam pembahasan „illat pada 

masalah Qiyas. Menurut pendapatnya, dalam kaitannya dengan „illat, ashl 

menjadi 5 (lima) tingkatan sebagai ushul al-syari‟at, yaitu: al-daruri 

(kebutuhan pokok), al-hajah al-„ammah( ke butuhan publik), al-mukramat 

(perilaku moral), al-mandubat (anjuran-anjuran), dan sesuatu yang tidak 

tercantum secara khusus dalam kategori di atas (tahsiniyyat). Al-Juwayni 

mengemukakan bahwa maqashid hukum Islam adalah memelihara (al-

„ishmah) keimanan, jiwa, akal, keluarga dan harta
112

. 

Gemilangnya perkembangan teori maqashid al-syari‟ah mencapai 

puncaknya pada abad ke 8 H setelah muncul Abu Ishaq al-Syatibi (w. 790 H) 

dengan karyanya al-Muwafaqat fi ushul al-syari‟ah (kesesuaian-kesesuaian 

dalam dasar-dasar syari‟ah). Dengan model terminologi kajian yang nyaris 

serupa dengan al-Juwayni dan al-Ghazali, al-Syatibi memepromosikan 

formulasi penting bagi posisi maqashid al-syari‟ah dalam hukum Islam. 

Ketika sebelum al-Syatibi maqashid hanya diposisikan sebagai masalih al-

mursalah (kemaslahatan lepas; tidak teratur dalam al-Qur‟an dan sunnah), 

maka gagasan al-Syatibi mereposisinya menjadi bagian dari dasar-dasar 

                                                           

112
 Al- Juwaini, Al-Burhan Fi Ushul Fiqh, (Beirut: Dar Al Kutub Al- Islami, Juz 2, 1997) hal. 

80 



89 

 

 

hukum Islam. Al-Syatibi menilai bahwa maqasid  merupakan pokok-pokok 

agama (ushul al-din), kaidah-kaidah syari‟ah (qawaid syari‟ah), dan nilai-

nilai universal agama (kulliyat al-millah)
113

.  

Al-Syatibi mengembangkan teori maqashid dalam 3 (tiga) cara 

substansial, yaitu: pertama, maqashid yang semula sebagai bagian dari 

kemaslahatan mursal (al-masalih al-mursalah) menjadi bagian dari dasar-

dasar hukum Islam. Maqashid yang sebelumnya termasuk dalam kategori 

kemaslahatan lepas , yang tidak disebutkan secara langsung dalam nash, dan 

tidak pernah dinilai sebagi dasar hukum Islam yang mandiri. Kedua, dari 

‟hikmah di balik hukum‟ menjadi “dasar bagi hukum”. Berdasarkan fondasi 

dan keumuman maqashid, al-Syatibi berpendapat bahwa sifat keumuman dari 

keniscayaan, kebutuhan dan kelengkapan, tidak bisa dikalahkan oleh hukum 

parsial. Ketiga, dari zaniyyah (ketidakpastian) menuju qath‟iyyah (kepastian). 

Dengan karya al-Muwafaqat-nya, melengkapi banyak aspek dari gagasan 

maqasid sebelumnya, buku tersebut menjadi buku standart maqasid al-

syari‟ah di kalangan ulama hingga abad ke 13 H/ 20 H.
114

 

Kajian maqashid al-syari‟ah telah dilakukan oleh beberapa peneliti, 

seperti Jasser Auda. Maqashid al-syari‟ah sebagai Filsafat Hukum Islam: 

                                                           

113
 M.Burhanuddin Ubaidillah dan Alfin Nuril Laili ,Teori Maqasid Syari‟ah Perspektif 

Ulama Modern Dan Kontemporer, Jas Merah: Jurnal Hukum dan Ahwal Syakhsiyyah,Vol. 1, No.1, 

Desember 2021. hal. 2 

114
Ibid,. hal. 4.  



90 

 

 

Pendekatan sistem. London The International institude of Islamic Though, 

2007. Ia menyoroti kondisi umat Islam yang hidup di era sekarang yang masih 

miskin, tertinggal dari Negara lain. Menurutnya, perkembangan hukum Islam 

menggunakan teori maqasid al-syari‟ah menjadi urgen, karena hukum Islam 

harus mampu memberikan jawaban atas permasalahan kontemporer, 

khususnya masalah sosial kemanusiaan. Suatu kasus hukum terkait dengan 

nilai sepihak dan realitas di sisi lain, perlu di analisis secara holistik dengan 

pendekatan interaksi-interkoneksi. 

Kajian selanjutnya dilakukan oleh Wael B Hallaq, “keutamaan Al-

Qur‟an dalam Teori Hukum Syatibi”. Dalam Studi Islam Leiden EJ. Brill, 

1991. Menurutnya, Imam al-Syatibi berperan menegaskan peran al-Qur‟an 

dalam pengembangan teori maqashid al-syari‟ah. Karena maqashid al-

syari‟ah sendiri berusaha untuk mengungkapkan penekanan pada hubungan 

antara kehendak Allah SWT dalam ayat-ayat al-Qur‟an dengan aspirasi 

manusia sehingga dengan mengembangkan teori-teori maqashid al-syari‟ah 

berarti telah menerapkan isi al-Qur‟an.
115

 

Ijtihad adalah nafas hukum Islam.
116

 Munculnya maqashid al-syari‟ah 

berawal dari kegelisahan para intelektual Muslim, khususnya Imam al-Syatibi 

                                                           

115
Abd Wahid, Maqashid al-Syari‟ah dan Implementasinya Di Era Kekinian: Analisis 

Pemikiran Imam As-Syatibi, Jurnal Kajian Keislaman Vol. IV No. 2, September 2021. hal. 122 

116
 Wahbah Al-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami Wa Adillatuhu, (Damaskus : Daar Al Fikr, 1998), 

hal. 183 



91 

 

 

agar hukum Islam mampu menghadapi tantangan sepanjang waktu. Menurut 

Asy- Syathibi untuk dapat menjadi seorang mujtahid, seseorang haruslah 

memiliki kemampuan dan kesanggupan memahami maksud syari‟ah dan 

mampu mengistimbatkan hukum berdasarkan pemahamannya sendiri terhadap 

maqashid al-syari‟ah.
117

 Pembaharuan maqashid al-yari‟ah sebagai metode 

istinbat melalui terobosan baru dengan pendekatan filosofis terhadap sistem 

dianggap penting untuk diterapkan para ulama ushul di zaman Era Kekinian 

saat ini. Inilah titik tolak pemikiran hukum Islam, menurut Jasser Auda, yang 

semakin kokoh dan terbentang dari cakrawala kesetaraan agama (musawah 

diniyah) menuju cakrawala kesetaraan sosial (musawah ijtima‟iyyah). 

Dalam al-Qur‟an Allah telah menyatakan beberapa kata “syarah” 

seperti dalam ayat berikut: “kemudian kami jadikan kamu di atas jalan iman, 

maka ikutilah itu, dan janganlah kamu mengikuti kecenderungan orang-orang 

yang tidak mengetahui” (QS. Al-Jatsiyah: 18). Dalam ayat lain, juga 

diperlihatkan bahwa, “ Dia menetapkan bagimu agama yang sama yang Dia 

perintahkan kepada Nuh, dan apa yang kami turunkan kepadamu, dan apa 

yang kami perintahkan atas Ibrahim, Musa, dan Isa. Kamu menegakkan 

agama, dan janganlah kamu terpecah belah didalamnya.” (QS. Asy-

Syuura:13). Dari kedua ayat di atas dapat disimpulkan bahwa “Syari‟ah” sama 

                                                           

117
 Abu Ishak Asy-Syathibi,Al Muwafaqat Fi Ushul Al- Syar‟iyyah, Jilid Ke 2, (Beirut, 

Lebanon: Daar Al- Ma‟rifat, tt ), hal. 44-45. 



92 

 

 

dengan “agama”, namun dalam perkembangannya saat ini terjadi pengurangan 

makna syari‟at berusaha mengembalikan semangat ilmu syari‟ah, dengan 

mengatakan bahwa syari‟at adalah aturan yang diciptakan oleh Allah SWT 

untuk membimbing manusia dalam mengatur hubungan mereka dengan 

Tuhannya, baik dengan sesame Muslim maupun non-Muslim. Alam dan 

semua aspek dalam kehidupan ini. 

Imam al-Amidi dalam bukunya, Al-Ihkam, menyatakan bahwa tujuan 

hukum yang sebenarnya ada;ah untuk mencapai kemaslahatan dan 

menghindari kemungkaran atau kombinasi keduanya. Kemudian Ibnu Thahir 

ibn Asyur memberikan defenisi terkait dengan maqasid al-syari‟ahyaitu 

makna dan hikmah yang dikehendaki Allah dalam segala kondisi tasyri‟. 

Hasrat tersebut tidak hanya terbatas pada satu jenis hukum syari‟ah saja, 

melainkan semua bentuk hukum syari‟ah yang maksud dan maknanya 

tercakup didalamnya, dan juga makna hukum yang tercatat dalam berbagai 

macam hukum, tetapi tercatat dalam hukum lain.
118

 

Sedangkan Yusuf al-Qardawi mendefenisikan maqashid al-syari‟ah 

sebagai tujuan yang diinginkan oleh teks-teks al-Qur‟an (nash), baik berupa 

perintah, larangan, maupun hal-hal yang boleh. Tujuannya adalah untuk 

mengarahkan hukum juz‟iyyah (sebagian) dalam semua aspek kehidupan 

                                                           

118
 Opcit,. Abd Wahid, hal. 123 



93 

 

 

seorang mukallaf. Kemanfaatan (maslahah) yang akan dicapai dalam 

maqashid al-syari‟ah. Menurut Yusuf al-Qardawi, realitas infertilitas fiqih 

Islam ditandai dengan sistematisasi fiqih yang diawali dengan pembahasan 

tentang ibadah. Menurutnya ciri-ciri fiqih seperti ini telah menjabarkan cara 

pandang fiqih terhadap masalah-maslah hukum, sosial, politik dan ekonomi. 

Agar fiqih fleksibel untuk menjawab tantangan yang akan datang, ijtihad 

selalu dibutuhkan oleh intelektual Muslim
119

. 

Tidak ada kata final untuk proses ijtihad, karena hukum Islam harus 

fleksibel sesuai dengan dinamika perputaran roda peradaban yang tidak 

pernah ada kata stop!. Mengenai kedudukan teori maqashid sebagai landasan 

proses ijtihad, Imam al-Syatibi memperkenalkan dua langkah dalam proses 

ijtihad, yaitu ijtihad ishtinbati dan ijtihad tathbiqi.  

Pembagian yang dilakukan Syatibi ini dapat mempermudah dalam 

memahami meanisme ijtihad. Dal ijtihad ishtinbati sorang mujtahid Muslim 

memusatkan perhatiannya pada upaya penggalian ide-ide yang terkandung 

dalam teks-teks suci (al-Qur‟an dan sunnah). Setelah memperoleh ide-ide 

tersebut. Barulah ia harus  menerapkan ide-ide tersebut pada permaslahan 

yang terjadi di lapangan, inilah yang disebut dengan ijtihad tathbiqi atau 

“ijtihad terapan”. Oleh karena itu, ibjek ijtihad ishtinbati adalah teks, 

                                                           

119
 Ibid,. hal.  131 



94 

 

 

sedangkan objek kajian tathbiqi adalah manusia dengan dinamika perubahan 

dan perkembangan yang dialaminya. Dengan demikian, masuk akal jika Imam 

al-Syatibi disebut ijtihad tathbiqi sebagai ijtihad yang tidak akan berhenti 

sampai akhir zaman.  

Melalui ijtihad ini, maqashid al-syari‟ah hadir sebagai sebuah sistem 

dan pendekatan dinamis dalam hukum Islam. Dengan maqashid al-syari‟ah, 

hukum Islam mampu memberikan jawaban untuk memecahkan masalah 

kontemporer, terutama masalah sosial dan kemanusiaan. Bukan hanya 

sebaliknya seperti belakangan ini, di mana Islam direfleksikan sebagai 

terorisme, perang, saling bertikai, intoleran, fanatic, dan fundamentalis serta 

terkesan bahwa kualitas hidup atau sumber daya umat Islam berada pada level 

rendah, dibandingkan dengan keyakinan lain
120

. 

Perkembangan teori maqashid al-syari‟ah telah mengilhami filsafat 

hukum Islam dan menjadi landasan utama pemikiran dan analisis dasar, bagi 

perkembangan pemikiran hukum Islam di era globalisasi dari perubahan 

sosial saat ini.  

Pengembangan hukum Islam dengan mengutamakan teori maqashid 

al-syari‟ah, menjadi sangat penting, karena hukum Islam harus mampu 

memberikan jawaban atas permasalahan kontemporer. Khususnya dalam 

                                                           

120
 Ibid, hal 134 



95 

 

 

permasalahan sosial dan kemanusiaan. Suatu kasus hukum berkaitan dengan 

nilai satu sisi dan realitas di sisi lain, sehingga perlu dilakukan analisis holistic 

(keutuhan). Dengan adanya interaksi multidisiplin keilmuan, maka menjadi 

pendekatan holistic dalm menyelesaikan persoalan-persoalan fiqih Islam.
121

 

Penelitian tentang maqshid al-syari‟ah menghadapi pertumbuhan yang 

sangat pesat pada masa al-Syatibi (w. 790 H/1388 )
122

 dalam bukunya al-

Muwafaqat dan diresmikan menjadi perintis maqashid al-syari‟ah. Baru 

setelah masa al-Syatibi, lahirlah pikiran Ibn „Asyur (w. 1325 H/ 1907 M), 

yang menampakkan diri dengan karyanya maqashid al-syari‟ah al-Islamiyah. 

Kemudian setelahnya timbullah ulama kontemporer yang juga pernah meneliti 

maqashid al-syari‟ah seperti Rasyid Rida (w. 1354 H/ 1935 M) menurutnya, 

maqashid dalam al-Qur‟an antara lain, “pembaharuan rukun iman, 

mensosialisasikan Islam sebagai ajaran rahmatan lil „alamiah, dan 

menegakkan peran dan fungsi akal, ilmu pengetahuan kebijaksanaan serta 

cara berpikir yang sehat, keterbukaan dan kebebasan, kemandirian, kehidupan 

sosial, dan perpolitikan, ekonomi, dan hak-hak kaum yang lemah.  

Al-Ghazali (w. 1416 H/ 1996 M) telah menerapkan “ keadilan dan 

kebebasan” pada maqasid ketingkat kebutuhan. Sementara Yusuf Qardawi (w. 

1345 H/ 1926 M) mencoba membentuk penelusuran al-Qur‟an dan 

                                                           

121
Ibid,.  hal. 135. 

122
 Al-Syatibi, Al-I‟tisham, (Beirut: Dar Al- Ma‟rifah, 1982), hal. 11 



96 

 

 

mengambil keputusan dengan tujuan utama yaitu syari‟ah, yang antara lain: 

“menjaga aqidah secara benar, menjaga harkat dan martabat manusia, 

meningkatkan moral dan nilai-nilai luhur, membentuk keluarga yang 

harmonis, memberlakukan perempuan secara adil, membentuk bangsa muslim 

yang kuat, dan mengajak kerjasama antar sesama manusia.
123

 

Pada sistem hukum Islam, makna tujuan (Dilalah al-maqshid) menjadi 

ekspresi baru dalam kelompok modernis Islam dengan memodernisasikan 

Usul Fiqih. Saat ini dilalah al-maqshid tidak dapat dinilai sebagai dilalah 

qat‟i (khusus) agar menjadi alat bukti hukum (kewenangan yudisial). Artinya 

bahwa purposefulness, belum diperbolehkan untuk memainkan peran penting 

dalam proses peninjauan hukum pada nash. Atas dasar pemikiran tersebut. 

Menurut Jasser Auda, bahwa tujuan hukum Islam (maqashid al-syari‟ah) 

ialah sebagai pedoman dasar dan metode analisis berbasis sistem 

Maqashid syariah sebagai sebuah kajian dalam ilmu keislaman 

sebenarnya sudah ada sejak nash Al-Quran diturunkan dan hadist sabdakan 

oleh nabi Muhammad Saw. Karena maqashid syariah pada dasarnya tidak 

pernah meninggalkan nash, tapi ia selalu menyertainya, seperti yang tercermin 

dalam ayat” wa ma arsalnaka illa rahmatan lil‟alamin” artinya: “bahwasanya 

Allah Swt menurunkan syariah-Nya tidak lain adalah untuk kemaslahatan 

                                                           

123
Samsul Hadi, Pendekatan Multidisipliner Dalam Pengembangan Hukum Islam (Menurut 

pandangan Jasser Auda), Jurnal Pendidikan Dan Sains Vol 2, No 3 Desember 2020, hal. 340-341.  



97 

 

 

makhluk-Nya. Menurut Raisuni; barangkali orang yang paling awal 

menggunakan kata maqashid dalam judul karangannya adalah Al-Hakim At-

Tirmidzi (w.320 H), yakni dalam bukunya Al-Shalatu Wa Maqashiduha. Tapi 

jika kita menelusuri karangan-karangan yang sudah memuat tentang maqashid 

syari‟ah, maka kita akan menemukannya jauh sebelum At-Tirmidzi . karena 

imam Malik (w. 179) dalam Muwatta‟nya sudah menuliskan riwayat yang 

menunjuk pada kasus penggunaan maqashid pada masa sahabat.
124

 

Kemudian setelah itu, diikuti oleh Imam Syafi‟i (w. 204 H) dalam 

karyanya yang sangat populer Al-Risalah, dimana ia telah menyinggung 

pembahasan mengenai ta‟lil al-ahkam (pencarian alasan pada sebuah hukum), 

sebagian maqashid kulliyah seperti hifdzu an-nafs dan hifdzu al-mal, yang 

merupakan cikal bakal bagi tema-tema ilmu maqashid. Setelah Imam Syafi‟i, 

muncul Al-Hakim Al-Tirmidzi, disusul Abu Bakar Muhammad Al-Qaffal Al-

Kabir(w.365 H) dalam kitabnya mahasinu Al-Syari‟ah, yang mencoba 

membahas alasan-alasan dan hikmah hukum supaya lebih mudah dipahami 

dan diterima oleh manusia. 

Selain itu imam Al-Haramain (w. 478 H) dalam kitabnya Al-Burhan 

yang menyinggung tentang daruriyat, tahsiniyat, an hajiyat, yang juga 

menjadi tema pokok dalam Ilmu Maqashid. Kemudian tentang Imam Al-

Ghazali (w. 505 H) yang membahas beberapa metode untuk mengetaui 

                                                           

124
 Opcit,. M.Burhanuddin Ubaidillah dan Alfin Nuril Laili, hal. 5 



98 

 

 

maqashid, dan menawarkan untuk menjaga maqashid syari‟ah dari dua sisi al-

wujud (yang mengokohkan eksistensinya) dan al-„adam (menjaga hal-hal 

yang bisa merusak maupun menggagalkannya).
125

 

Kemudian Imam Al-Razi (w. 606 H), lalu Imam Al-Amidi (w. 631 H), 

dan „Izuddin bin „Abd Al-Salam (w. 660 H), kemudian Al-Qarafi (w. 684), 

Al-Thufi (w.716 H), Ibnu Taimiyah (w. 728 H), Ibnu Al-Qayyim Al-

Jauziyyah (w. 751H), baru setelah itu disusul oleh imam Al-Syatibi. Dari sini 

kita bisa menyimpulkan bahwa dalam ilmu maqashid syari‟ah, Imam Al-

Syatibi melanjutkan apa yang telah dibahas oleh ulama-ulama sebelumnya. 

Namun apa yang dilakukan oleh Imam Al-Syatibi bisa menarik perhatian 

banyak pihak karena ia mengumpulkan persoalan-persoalan yang tercecer dan 

dibahas sepotong-sepotong oleh orang-orang sebelumnya menjadi sebuah 

pembahasan mengenai maqashid ini satu juz (yaitu juz dua) dari empat juz isi 

kitabnya. Ia juga mengembangkan dan memperluas apa yang telah dibahas 

oleh ulama-ulama sebelumnya mengenai maqashid ini, juga menyusunnya 

secara urut dan sistematis seperti sebuah disiplin ilmu yang berdiri sendiri, 

sehingga lebih mudah untuk dipelajari. 

Hal inilah yang menjadi kontribusi yang signifikan Imam Al-Syatibi 

dalam ilmu maqashid syari‟ah, sehingga amal yang dilakukannya 

menyadarkan banyak pihak tentang pentingnya maqashid ini, serta menjadi 

                                                           

125
 Ibid,. hal. 6 



99 

 

 

inspirasi banyak orang untuk membahas maqashid syari‟ah ini lebih jauh, 

hingga Ibnu „Asyur (w. 1393) pada akhirnya mempromosikan maashid 

syari‟ah ini sebagai disiplin ilmuyang berdiri sendiri. Berdasarkan pelacakan 

historis, dapat diketahui bahwa perumus pertama konsep maqashid syari‟ah 

adalah Abu Mansur Al-Maturidi.
126

  

Sedangkan perumus komposisi dan stratifikasi maqashid syari‟ah 

pertama kali di sampaikan oleh Imam Al-Haramain Al-Juwaini sebagaimana 

yang termaksud dalam kitabnya, Al-Burhan fi Ushul Al-Fiqh. Beliau sendiri 

tidak menyebutnya sebagai maqashid syari‟ah, tetapi lebih kepada kajian 

analisis „illat-„illat hukum. Memasuki periode Ibnu Taimiyyah, nampaknya 

konsep maashid syari‟ah masih belum merupakan konsep yang sistemik 

walau telah mempertegas bahwa kemaslahatan menjadi tujuan akhir suatu 

hukum. Oleh karena itu, konsep atau teori maqashid syari‟ah secara sistemik, 

adalah apa yang dikemukakan oleh Imam Al-Syatibi dalam karya 

monumentalnya, Al-Muwafaqat fi Ushul Al-Syari‟ah
127

.  

Secara bahas terdiri maqhasid syari‟ah terdiri dari dua kata yaitu, 

maqashidu dan syari‟ah. Kata maqhasid adalah bentuk jamak, dari maqhasid, 

yang berarti kesenangan atau tujuan. Sedangkan syari‟at adalah masdhar dari 

                                                           

126
 Ibid,. hal. 6 

127
 Ghilman Nursidin, Konstruksi Pemikiran Maqashid Syari‟ah Imam Al-Haramain Al-

Juwaini (Kajian Sosio-Historis), Thesis Program Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri (IAIN) 

Walisongo Semarang. 2012, hal. 9-11 



100 

 

 

syar‟a yang berarti jalan yang lurus, yaitu jalan menuju mata air. Adapun 

maqhasid syari‟ah secara istilah ada beberapa defenisi yang dikemukakan 

oleh ulama ushul. Di antaranya pengertian yang dikemukakan oleh toko ushul 

fiqh kontemporer dari Maroko („Ala al-Fasi).
128

  

 الغاية منها والااسرار التَّ وضعها الشارع عند كل حكم من احكامها
Tujuan yang dihendaki syarat dan rahasia (hikmah) yang ditetapkan oleh al-

syar‟i pada setiap hukum. 

Menurut Raisuni
129

 

 مقاصد الشريعة ىي التَّ وضعت الشريعة لاجل تَقيقها لمصلحة العباد
Tujuan-tujuan ditetapkan syari‟ah dalam penerapannya unruk kemaslahatan 

hamba. 

Menurut Khallaf; 

ان المقصد العام للشارع من تشريع الاحكام ىو تَقيق مصالح الناس فى ىذه الحباة النفع لهم 
 ودفع الضررعنهم

Sesungguhnya tujuan Allah secara umum mensyari‟atkan hukum-hukum 

adalah mendatangkan masalah dalam kehidupan manusia dengan cara 

meraih manfaat dan menolak memudhratan dari mereka. 

Menurut Syatibi; 

 ىذه الشريعة....وضعت لتحقيق مقاصد الشارع ىي فيام مصالحهم فى الدنيا
                                                           

128
 „Ilal al-Fasi, Maqashid Al-Syari‟ah Al- Islamiyyah Wakarimuha, (Maroko: Mathba‟ah Al 

Risalah, 1979), hal 3 

129
 Ar-Raisuni, Nadhariyyatu al-Maqashid „Inda al-Imam al-Syathibi, Jilid 1, (Al Ma‟had Al-

„Alami Hil Fikril Islami, 1995) hal. 146. 



101 

 

 

Inilah syari‟at ketetapan untuk mewujudkan maqashid syari‟ah bertujuan 

untuk menegakkan kemaslahatan manusia di dunia dan di akhirat. 

Dalam ungkapan yang lain dikatakan Syathibi: 

 الحكام مشرو عية لصالح العباد
Hukum-hukum disyari‟atkan adalah untuk kemaslahatan hamba.

130
 

Dari beberapa uraian defenisi di atas bisa disimpulkan bahwa yang 

dimaksud maqashid syari‟ah adalah tujuan-tujuan atau hikmah Allah 

memberlakukan suatu hukum yang bertujuan untuk kemaslahatan bagi 

hamba-Nya baik di dunia dan akhirat dengan cara meraih kemanfaatan dan 

menolak kemudharatan. Maqashid syari‟ah bisa diartikan sebagai makna-

makna dan hikmah-hikmah dan sejenisnya yang dikehendaki Allah SWT 

dalam tiap syari‟atnya guna memastikan masalhat bagi hambaNya. 
131

 

2. Tujuan Maqashid Syari‟ah 

Adapun tujuan maqashid syari‟ah sebagaimana yang diungkapkan 

oleh Syatibi: Sesungguhnya syara‟ pembuatan hukum yaitu Allah menetapkan 

hukum adalah untuk kemaslahatan manusia untuk kehidupan sekarang 

                                                           

130
 Ibid,. hal. 7 

131
 Muhammad Bakar Ismail Habib,  Maqashid Syari‟ah  Takshilan Wa Taf‟ilan, (Kairo: 

Robitotu Al-A‟lam Al Islamiyyah, 1427), hal. 19.  



102 

 

 

(dunia) dan masa yang akan datang (akhirat) secara bersamaan antara 

keduanya.
132

 

Menurut pandangan Syathibi. Tidak satupun hukum Allah yang tidak 

mempunyai tujuan sama dengan Takhlif ma la yuthaq (membebankan sesuatu 

yang tidak dapat dilaksanakan). Ajaran Islam yang di syari‟atkan oleh Allah 

SWT, di dalamnya mengandung maksud dan tujuan (maqashid syari‟ah) 

untuk kemaslahatan manusia, menjada dan melindungi kemanusiaan. 

Perlindungan ini oleh pakar hukum Islam di rumuskan dalam lima aspek yang 

dilindungi (al-maqashid al-khamsah), yakni perlindungan terhadap agama 

(hifzh al-din), perlindungan terhadap jiwa (hifzh al-nafs), perlindungan 

terhadap akal (hifzh al-aql), perlindungan terhadap keturunan (hifzh al-nasl), 

dan perlindungan terhadap harta (hifzh al-mal).
133

 

a. Memelihara Akal 

Untuk memelihara akal yang diciptakan Allah khusus bagi manusia, 

diharuskan berbuat segala sesuatu untuk menjaga keberadaanya dan 

meningkatkan kualitasnya dengan cara menuntut ilmu. Segala usaha itu 

adalah perbuatan yang baik yang disuruh Allah. seperti mencapai ilmu 

tanpa batas. Sebagai sabda Nabi yang populer:  

                                                           

132
 M. Lutfi Hakim, Mukhlis Ardiyanto,Menjaga Kehormatan Sebagai Perlindungan Nasab 

Perspektif Maqashid Syari‟ah, jurnal Nizham, Vol. 8. No. 01, 2020, hal. 35 

133
 Muhammad Zainuddin Sunarto, Lutfatul Imamah, Fenomena Childfree Dalam 

Perkawinan, Jurnal Pendidikan, Komunikasi, Dan Pemikiran Hukum Islam, Vol. 14, No. 2 April 2023, 

hal. 186 



103 

 

 

  العلم فريضة على كل مسلمطلب 
Menuntut ilmu itu adalah wajib setiap orang yang beriman. 

Sebaliknya, syara‟ juga melarang sesuatu yang bisa merusak akal. 

Dalam hal ini Allah mengharamkan meminum minuman keras, dan segala 

bentuk makanan dan minuman yang bisa merusak akal, asser Auda 

mengemukakan tafsir baru terhadap prinsip memelihara akal ini, yakni 

dengan jaminan tidak berpindahnya tenaga ahli ke luar negeri. Pemerintah 

membuat aturan yang mencegah tenaga ahli di manfaatkan Negara lain 

adalah juga bagian dari menjamin keterpeliharaan akal dengan kaitannya 

kepada Pembangunan maslahah dalam negeri.
134

 Demikian banya 

diskursus yang meliputi gagasan ini, penelitian Bahar misalnya mengenai 

upaya Yusuf al-Qaradhawi mengintegrasikan prinsip maqashid syari‟ah 

kedalam isu-isu fiqih kontemporer. Lihat juga Supena yang mengulas 

upaya Mohammad Arkoun dalam merekonstruksikan maqashid syari‟ah 

untuk disiapkan sebagi perangkat hukum di dunia Islam yang lebih luas. 

Syariat Islam sangat menghargai akal manusia, sehingga di 

haramkan manusia minum khamar biar tidak mabuk lantaran menjaga agar 

akalnya tetap waras. 

                                                           

134
 Zelfeni Wimra, Reintegrasi Konsep Maqhasid Syari‟ah Dalam Adat Basandi Syara‟, 

Syara‟ Basandi Kitabullah, Juris, Fakultas Syariah IAIN Imam Bonjol Padang, Vol. 15 No. 2 . 

November 2016. hal. 191-194  



104 

 

 

                              

                             

           

Artinya:  Mereka bertanya kepadamu tentang khamar dan judi. 

Katakanlah: "Pada keduanya terdapat dosa yang besar dan beberapa 

manfaat bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar dari manfaatnya". 

Dan mereka bertanya kepadamu apa yang mereka nafkahkan. Katakanlah: 

"Yang lebih dari keperluan". Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-

Nya kepadamu supaya kamu berfikir
135

 

Pemeliharaan akal sangat penting dan dijadikan tolok ukur ulama 

dalam syari‟at Islam, karena dengan akal yang sehat manusia dapat 

menggunakannya untuk berfikir tentang Allah Swt, alam dan dirinya 

sendiri. Selain itu, pemeliharaan akal yang diposisikan dalam kategori 

dharuriyyat, karena dijadikan sebagai sarana atau wadah pengembangan 

ilmu pengetahuan. Begitu juga tanpa akal, manusia tidak mungkin bisa 

mengembangkan amanah sebagai pelaku syariah. Oleh karena itu, cara 

memelihara akal dalam maqashid al-syari‟ah dengan tidak memakan dan 

minum yang memabukkan seperti khamar dan sejenisnya Q.S al-Maidah 

                                                           

135
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 34 



105 

 

 

5:90, serta menghukum setiap orang yang melakukan perbuatan dan dapat 

merusak akal.
136

 

b. Memelihara Jiwa  

Memelihara jiwa artinya, memelihara hak seserang untuk memperoleh 

kehidupan dari orang-orang yang mencelakainya. Oleh karenanya, Allah 

mensyariatkan qishash bagi orang yang membunuh. Disamping itu juga 

ada jaminan terhadap kemuliaan kehidupan manusia seperi bebas beramal 

dan berpikir serta menyampaikan pendapat dan pikiran137. 

Syariat Islam sangat menghargai nyawa seseorang, bukan hanya 

nyawa pemeluk Islam,bahkan meski nyawa orang kafir atau orang jahat 

sekalipun. Adanya ancaman hukuman qishash menjadi jaminan bahwa 

tidak boleh menghilangkan nyawa al- Maidah ayat 32: 

سٍ أَوأ فَسَاد ِ نَ فأ ا بِغَيأ سَۢ رَٰ ءِيلَ أنََّوُۥ مَن قَ تَلَ نَ فأ نَا عَلَىٰ بَنِِ  إِسأ
لِكَ كَتَ ب أ لِ ذَٰ ضِ  فِ  ٖ  مِنأ أَجأ َرأ  ٱلۡأ

اَ يع ٱلنَّاسَ  قَ تَلَ  فَكَأَنََّّ يَاىَا وَمَنأ  اٖ  جمَِ اَ   أَحأ يَا فَكَأَنََّّ يع ٱلنَّاسَ  أَحأ هُمأ  وَلَقَدأ  اِۚ ٖ  جمَِ  رُسُلُنَا جَا ءَت أ
بَ يِّنَٰتِ  هُم اٖ   إِنَّ كَثِيثَُُّ  بٱِلأ ن أ دَ  مِّ لِكَ  بَ عأ ضِ  فِ  ذَٰ َرأ رفُِ  ٱلۡأ  ونَ  لَمُسأ

Artinya: Oleh karena itu Kami tetapkan (suatu hukum) bagi Bani Israil, 

bahwa: barangsiapa yang membunuh seorang manusia, bukan karena 

orang itu (membunuh) orang lain, atau bukan karena membuat kerusakan 

dimuka bumi, maka seakan-akan dia telah membunuh manusia seluruhnya. 

Dan barangsiapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, maka 

                                                           

136
 Muh. Haras Rasyid, Memelihara Akal Dalam Maqashidu Al-Syari‟ah ( Suatu Solusi 

Preventif Terhadap kejahatan ), Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam,  Vol. 06, No. 2 Juli 2020, hal. 136 

137
 Opcit,. Zelfeni Wimra, hal 194 



106 

 

 

seolah-olah dia telah memelihara kehidupan manusia semuanya. Dan 

sesungguhnya telah datang kepada mereka rasul-rasul Kami dengan 

(membawa) keterangan-keterangan yang jelas, kemudian banyak diantara 

mereka sesudah itu sungguh-sungguh melampaui batas dalam berbuat 

kerusakan dimuka bumi.
138

 

Berikut pendapat para mufassir mengenai Qs al-Maidah ayat 32 : 

Allah SWT melarang manusia melakukan pembunuhan terhadap manusia 

lainnya, karena pembunuhan termasuk kedalam dosa besar dan hal tersebut 

merupakan pelanggaran terhadap hak-hak hidup manusia. Membunuh 

seorang manusia seluruhnya, sedangkan memelihara jiwa manusia 

diibaratkan dengan memelihara jiwa manusia seluruhnya. 

c. Memelihara Harta 

Manusia memerlukan sesuatu yang dapat memenuhi kebutuhannya, 

seperti makan, minum, dan pakaian, demi mempertahankan kehidupannya. 

Mencapai ini, manusia harus berupaya untuk mendapatkan secara halal 

dan baik. Segala usaha yang mengarah bagi pencarian harta yang halal dan 

baik adalah perbuatan baik yang disuruh syara‟. Sedangkan usaha yang 

mengarah peniadaan atau pengrusakan harta adalah perbuatan yang buruk 

yang dilarang. Dalam hal ini Allah melarang mencuri, dan sanksi bagi 

pencuri adalah dengan potong tangan seperti firman Allah dalam surat al-

Maidah ayat 38: 

                                                           

138
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 113 



107 

 

 

ل دِيَ هُمَا جَزاَ ءَۢ بِاَ كَسَبَا نَكَٰ طعَُو اْ أيَأ
نَ  اٖ  وَٱلسَّارقُِ وَٱلسَّارقَِةُ فٱَقأ ِ   مِّ    ٖ  حَكِيم عَزيِزٌ  وَٱللََُّّ  ٱللََّّ

Artinya: Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah 

tangan keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan 

dan sebagai siksaan dari Allah. Dan Allah Maha Perkasa lagi Maha 

Bijaksana.(QS.Al-Maidah {5}38).
139

 

d. Pemeliharaan Keturunan 

Pernikahan bertujuan untuk membentuk keturunan dan membentuk 

keluarga sakinah, mawaddah, warahmah.
140

 Allah SWT melengkapi 

manusia dengan nafsu syahwat yang mendorong melakukan hubungan 

kelamin yang dilakukan cara yang sah adalah perbuatan baik. Dalam hal 

ini Allah mensyari‟atkan kawin dan berketurunan, sebagaimana firman 

Allah dalam Surah An-Nur ayat 32: 

نِهِمُ ٱللََُّّ  ىَٰ مِنكُمأ وَٱلصَّٰلِحِيَ مِنأ عِبَادكُِمأ وَإِمَا ئِكُمأِۚ إِن يَكُونوُاْ فُ قَراَ ءَ يُ غأ َيَِٰ لِوِۦ  وَأنَكِحُواْ ٱلۡأ  مِن فَضأ
ُ وَٰ     ٖ  سِعٌ عَلِيموَٱللََّّ

Artinya: Dan kawinkanlah orang-orang yang sedirian diantara kamu, dan 

orang-orang yang layak (berkawin) dari hamba-hamba sahayamu yang 

lelaki dan hamba-hamba sahayamu yang perempuan. Jika mereka miskin 

Allah akan memampukan mereka dengan kurnia-Nya. Dan Allah Maha 

luas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui (QS.An-Nur [24]:32).
141

 

                                                           

139
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 114 

140
Erlina Rizqi Fatmasari, Yudhi Ahmad Bashori, Menelisik Maqashid Syati‟ah Atas 

Kebijakan KUA Terhadap Wali Nikah Perempuan Yang Lahir Kurang Dari 6 Bulan, Jurnal al-

Syakhsiyah Journal Of  Law And Family Studies,  Vol. 4, No. 2, tahun 2022 hal 205 

141
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150 

hal. 354 



108 

 

 

Dengan demikian, usaha merusak keturunan yang sah adalah 

perbuatan buruk yang tidak dibenarkan oleh syariah. Nabi Muhammad 

SAW juga melarang sifat tabattul (membujang) karena mengarah kepada 

peniadaan ketutunan. Islam juga melarang zina yang dinilai sebagai 

perbuatan keji dan merusak tatanan sosial menghaburkan keturunan serta 

akan mendatangkan bencana
142

. 

Syari‟at Islam menjaga urusan nasab lewat diharamkannya perzinaan, 

dimana pelakunya di ancam dengan hukum cambuk dan rajam. 

لِدُواْ كُلَّ وَٰحِد دَة ٖ  ٱلزَّانيَِةُ وَٱلزَّانِ فٱَجأ هُمَا مِائْةََ جَلأ ن أ فَةٖ  مِّ
أ
كُم بِِِمَا رَأ خُذأ

أ
فِ دِينِ  ٖ  ٓ  وَلَا تََ
هَدأ عَذَابَ هُمَا طاَ ئفَِة يَشأ مِ ٱلۡأ خِرِ  وَلأ يَ وأ مِنُونَ بٱِللََِّّ وَٱلأ مِنِيَ   ٖ  ٱللََِّّ إِن كُنتُمأ تُ ؤأ مُؤأ نَ ٱلأ  مِّ

Artinya: Perempuan yang berzina dan laki-laki yang berzina, maka 

deralah tiap-tiap seorang dari keduanya seratus dali dera, dan janganlah 

belas kasihan kepada keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan) 

agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah, dan hari akhirat, dan 

hendaklah (pelaksanaan) hukuman mereka disaksikan oleh sekumpulan 

orang-orang yang beriman (QS.An-Nur [24]:2)
143

 

Dan secara praktek, selama masa hidup Rasulullah SAW paling 

tidak tercatat 3 kali beliau merajam pezina yaitu, Asif, Maiz dan seorang 

wanita Ghamidiyah. Asif berzina dengan seorang wanita dan Rasulullah 

                                                           

142
 Mara Ongku Hasibuan, tabattul menurut ibnu hazm (w. 456 h ) dalam perspektif hukum 

keluarga islam (al-ahwal syakhsiyah), Jurnal Ilmiah Keislaman, vol. 19. No hal. 213. 

143
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 350 



109 

 

 

SAW memerintahkan kepada Unais untuk menyidangkan perkaranya dan 

beliau bersabda: 

 واغد يا انيس على امراة ىذا فان اعترفت فرجمها
Wahai Unais, datangi wanita itu dan bila dia mengaku zina maka 

rajamlah. (HR. Bukhari)
144

 

e. Memelihara Agama 

Keimanan kepada Allah serta hal-hal yang berhubungan dengan ibadah 

serta hukum-hukum dan undang-undang yang telah disyariatkan oleh 

Allah SWT dijamin secara hukum. Hal ini bertujuan memaslahatkan 

hubungan antara manusia dengan Tuhannya. Seorang muslim dijamin bisa 

menunaikan syahadat, shalat, zakat serta ibadah  lainnya serta kewajiban 

sosial lainnya. Sehingga muslim diwajibkan untuk menjaga dari ancaman-

ancaman yang bisa menggoyahkan keyakinan tersebut seperti 

diwajibkannya berjihad yang tujuannya untuk menjaga keyakinan 

keagaaman seseorang muslim seperti dalam surah A-Taubah ayat 41: 

Artinya: “berangkatlah kamu baik merasa dalam keadaan ringan maupun 

berat, dan berjihadlah dengan harta dan dirimu di jalan Allah. Yang 

demikian itu lebih baik bagimu jika engkau mengetahui”.
145

 

 

                                                           

144
 Ahmad Sarwat, maqashid Syari‟ah, (Rumah Fiqih Publishing : Jakarta Selatan, 2019). hal.  

61 

145
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150, 

hal. 194 



110 

 

 

3. Cara Mengetahui Maqashid Syariah 

Pandangan ulama bagimana upaya mengetahui maqasid syari‟ah bagi 

manusia terbagi menjadi tiga kelompok dengan corak yang berbeda. secara 

zahiriyah yaitu syari‟ tidak dapat diketahui hingga dapat sesuatu yang dapat 

memberikan sesuatu pengetahuan yang zahir (melalui lafaz zahir). Dan hal itu 

dapat diketahui dengan lafaz-lafaz yang jelas yang terlepas mengikuti makna-

makna yang lain. 

a. Pemikiran yang tidak menempuh dalam bentuk zahir lafaz. Pemikiran 

yang tidak ditempu melalui zahir lafaz, golongan ini menjadi kepada dua 

golongan yaitu, pertama,  al-Bathiniah, bahwa maksud syari‟ tidak 

terdapat dalam bentuk lafaz dan tidak pula dalam bentuk sesuatu yang 

dipahami dari lafaz tersebut. Hanya maksud syari‟ adalah sesuatu benada 

dibalik zahir lafaz yang terdapat diseluruh syariah. Golongan ini 

memahami bahwa maksud syar‟i tidak dapat dipahami kecuali oleh imam 

yang maksum. Kedua  al-mutha‟ ammikinammiqin bil qiyas, yaitu maksu 

syar‟i adalah berpaling kepada makna lafaz yaitu, dengan tidak 

memandang zahir lafaz dari nash kecuali hanya secara mutlak. Maka 

apabila antara nash dengan makna-makna yang bersifat rasional, maka 

yang didahulukan makna secara nasional.  

b. Pemikiran ulama rasiikhun fii al-Ilm. Ulama yang memandang dengan 

melakukan perbuatan di atas (melalui zahir nash) dan tidak pula 

sebaliknya (merusak nash dengan makna yang dikandung oleh nash). 



111 

 

 

Agar syari‟ah dilakukan secara harmoni tanpa ada perselisihan dan 

pertentangan terutama dengan kemajuan ilmu pengetahuan. 

4. Tingkatan Maqashid Syari‟ah 

Tingkatan maqashid syariah berdasarkan kebutuhan kelompok atau 

perorangan, oleh para ulama di kelompokkan menjadi dua bagian, yaitu 

maslahat kulliyat dan maslahat al-jiziyat al-khashah.
146

 

a. maslahat kulliyat, yaitu maslahat yang kembali kepada seluruh umat 

jam‟ah yang besar berupa kebaikan manfaat. Seperti menjaga negaradari 

musuh, menjaga umat dari perpecahan, menjaga agama dari kerusakan. 

b. Maslahat al-jiziyat al-khashah, yaitu maslahat perorangan atau 

perseorangan yang sedikit dalam bidang muamalah. Yaitu hubungan 

antara individu dengan individu lain. Kemudian apabila ditinjau dari 

perbuatan yang timbul dari dirinya dan bekas yang dihasilkan dari dirinya 

terbagi atas tiga tingkatan yaitu dharuriyat (kebutuhan primer), hajiyat 

(kebutuhan sekunder), dan tahsiniyat (kebutuhan tersier). 

c. Dharuriyat /Kebutuhan Primer, Kebutuhan ad-dharuriyyat adalah 

kebutuhan yang mendasar yang menyangkut dalam mewujudkan dan 

melindungi eksistensi kelima pokok, yaitu agama, jiwa, akal, keturunan 

                                                           

146
 Opcit,. Ar-Raisuni, hal. 370 



112 

 

 

dan harta. Apabila kemaslahatan ini hilang, maka kehidupan manusia bisa 

hancur, tidak selamat, baik di dunia maupun di akhirat.147 

Kebutuhan tingkat primer merupakan sesuatu yang harus ada. 

Kehidupan manusia tidak sempurna tanpa terpenuhinya kebutuhan 

tersebut. Kebutuhan primer fikih dinamakan dengan daruriyah. 

Sebagaimana telah diuraikan, ada lima yang harus terjamin pada manusia 

sebagai ciri atau kelengkapan manusia secara syari‟ah, yakni akal, jiwa, 

harta, keturunan, dan agama. Kelima hal tersebut dinamakan al-dharuriyat 

al-khamsah. namun tidak mustahil kelima bentuk dharuriyat tersebut 

terjadi pembenturan atau persinggungan antara yang satu dengan yang 

lainya sebagaimana menjadi pertimbangan at-Thufi dalam merumuskan 

maslahah. Umpamanya pada saat manusia dilarang meminum khamar 

karena memelihara akal, badan ia juga berkewajiban memelihara jiwanya 

pada saat terpaksa, maka ia boleh meminum khamar untuk bertahan hidup. 

Perbuatan antara kedua maslahah yamg besifat dharuriyat ini. Para 

ulama ushul fiqih, menetapkan kaidah yang dapat menjawab 

persoalanseperti contoh diatas: 

 الضرر الكبي يدفع بلضرر اليسي

                                                           

147
 Nilda Susilawati, Stratifikasi Al-Maqashid Al-Khamsah Dan Penerapannya Dalam Al-

Dharuriyyat, Alhajjiyat, Al-Tahsiniyyat, Jurnal Ilmiah Mizani: Wacana Hukum, Ekonomi Dan 

Keagamaan  Vol. 9 no. 1 tahun 2015 hal. 6-10 



113 

 

 

“Kemudharatan yang besar dapat dihilangkan dengan 

kemudharatan yang kecil” 

Sehingga dengan adanya kaidah ini maka prinsipnya syari‟at tidak 

kaku dalam menghadapi persoalan yang mungkin terjadi karena 

persilangan realitas kontemporer. Dalam konteks tulisan ini, terbuka 

kemungkinan untuk mencari sisi pemaknaan yang bisa diintegrasikan ke 

dalam adat basandi syara‟, syara‟ basandi kitabullah. 

d. Hajiyat/ Kebutuhan Sekunder, Hajiyat adalah kebutuhan dimana bila tidak 

terwujudkan tidak sampai mengancam keselamatannya, namun akan 

mengalami kesulitan. Hajiyat yang dimaksud untuk menghilangkan 

kesulitan atau menjadikan pemeliharaan terhadap lima unsur pokok lebih 

baik lagi. Dengan kata lain hal-hal yang diperlukan manusia dengan tujuan 

membuat ringan, lapang, nyaman, dalam menanggulangi kesulitan-

kesulitan beban yang harus dipikul dalam mengarungi kehidupan.148  

Hajiyat dipahami dengan kebutuhan untuk kelapangan dan 

menghilangkan kesulitan atau kesempitan bagi manusia. Andai kata hajiyat 

itu tidak ada atau hilang, maka kehidupan manusia menjadi sulit dan akan 

memberikan kesulitan bagi mukallaf yang tidak sampai pada tingkatan 

kerusakan. Seperti persayariatan rukshah yang meringankan talkif dalam 

beribadah bagi mukalaf yang mendapat kesulitan sepeti sakit dalam 

                                                           

148
  Agung Kurniawan, Hamsah Hudafi, Konsep Maqashid Syari‟ah Imam As-Syatibi Dalam 

Kitab Al-Muwafaqat, al- Mabsut: Jurnal Studi Islam Dan Sosial,  Vol. 15, No. 1 Tahun 2021, hal.36 



114 

 

 

perjalanan. Mengenai hal ini, Suyuti mengutip kaidah fiqh yang dapat 

dipakai sebagai penguat bagi kemaslahatan yang bersifat hajiyat ini yaitu: 

 صةالحاجة تنزل منزلة الضرورة عامة كانت او خا
“Kebutuhan (hajat) menduduki posisi dharurat , baik yang bersifat 

umum maupun yang bersifat khusus.”
149

 

Urusan yang bersifat hajiyat dapat beroposisi sebagai maslahat 

yang bersifat darurat. Namun kemaslahatan tersebut tidak sampai kepada 

darurat, yaitu yang akan membawa kesempitan yang tidak sampai kepada 

membawa kerusakan apabila hal tersebut tidak terpenuhi. Hal tersebut 

dapat dilihat dari disyari‟atkan dibolehkan akad ijarah (sewa menyewa) 

dalam muamalah dimana tansaksi sewa menyewa tersebut memberikan 

kemaslahatan bagi para pihak  yang membutuhkan transaksi tersebut. 

Contoh lain dibolehkan mengqadha sholat bagi orang yang sedang dalam 

perjalanan. 

e. Tahsiniyat/ Kebutuhab Tersier, Tahsiniyat adalah tingkat kebutuhan yang 

apabila tidak terpenuhi tidak mengancam eksistensi salah satu dari lima 

pokok, dan tidak pula menimbulkan kesulitan. Tingkat kebutuhan ini 

berupa kebutuhan pelengkap.150 

                                                           

149
 Ibid,. hal. 35 

150
 Ibid,.  hal. 36 



115 

 

 

Kebutuhan tersier merupakan sesuatu yang sebaiknya ada untuk 

memperindah kehidupan. Tanpa terpenuhinya kebutuhan tersier, kehidupan 

tidak akan rusak dan juga tidak akan menimbulkan kesulitan. Tujuan 

tahsiniyat ini secara mendasar tidak menimbulkan hukum wajib pada 

perbuatan yang disuruh dan tidak menimbulkan hukum haram pada hal 

yang dilarang sebagaimana yang berlaku pada dua tingkat lainnya. 

Dari rumusan maqashid syari‟ah diatas, tulisan ini dimaksud 

menyambungkaitkan dengan terma syara‟ yang terkandung di dalam adat 

basandi syara‟, syara; basandi kitabullah. Bagaimana maqashid ayari‟ah 

terintegrasi ke dalam aspek praktis dari adat basandi syara‟, syara‟ basandi 

kitabullah, mengingat adat basandi syara‟, syara‟ basandi kitabullah selalu 

menjadi dasar filosofis terutama dalam melahirkan hukum didaerah Sumatera 

Barat, semisal Perda. Sudah saatnya terma syara‟  hanya menjadi tempelan 

pada konsideran Peraturan Daerah yang berada dalam lingkungan 

Minangkabau. Syara‟ sudah semestinya memiliki turunan praktis yang secara 

akademis dapat diukur dan dipertanggung jawabkan. 

5. Hubungan Maqashid Syari‟ah Dengan Ijtihad 

Salah satu syarat yang harus di penuhi oleh seseorang yang akan 

melakukan ijtihad (mujtahid), adalah mengetahui dan menguasai maqashid 

al-syari‟ah. Hal ini disebabkan, karna untuk memahami dan mengaplikasikan 

nash-nash al-Qur‟an dan al-Sunnah terhadap permasalahan-permasalahan 



116 

 

 

yang terjadi (al-waqai‟), memerlukan pengetahuan dan penguasaan terhadap 

maqashid al-syari‟ah tersebut.
151

 

Maslahat di dalamnya mengandung unsur maqashid syari‟ah yang 

menjadi tujuan utama disyari‟atkannya hukum Islam, merupakan faktor 

penentu dalam menetapkan hukum melalui jalur qiyas dan istihsan yang 

berbasis metode penalaran analisis substantive (metode penafsiran Ta‟lili) 

yang berdasarkan aturan hukumnya berdasarkan persamaan analisis teks 

hukum asal sesuai dengan yang tertera dalam al-Qur‟an dan Hadits.  

Qiyas adalah cara menetapkan hukum yang kasusnya tidak terdapat 

dalam nash dengan cara menyamakannya dengan kasus yang terdapat dalam 

nash disebabkan persamaan illat dalam hukum. Sedangkan istihsan adalah 

upaya untuk mencari jiwa hukum atau aturan hukum berdasarkan pada 

kaidah-kaidah umum (al-Qawaid al-Kulliyyat).
152

 

Ulama ushul fiqih menyatakan, bahwa sejak zaman Rasulullah saw 

sudah ada petunjuk yang mengacu kepada pranan penting maqashid syari‟ah 

dalam pembentukan hukum Islam. Misalnya, dalam sebuah hadist, Rasulullah 

saw melarang orang-orang di Madinah untuk menyimpan daging kerbau, 

kecuali sekedar bekal untuk selama tiga hari. Beberapa tahun kemudian 

                                                           

151
 Afidah Wahyuni, Metodologi Tafsir Ahkam Beberapa Pendekatan Dan Aliran Dalam 

Mengetahui Maqashid Al-Syari‟ah (Studi Perbandingan), Jurnal Ilmu Syari‟ah, Vol. 2 No. 1 Tahun 

2014, hal. 116 

152
 Adeng Septi Irawan Dan Wardatul Baidho, Hubungan Maqashid Al-Syariah Dengan 

Metode Ijtihad (Analisis Substantif Dan Analisis Kemaslahatan), hal.10 



117 

 

 

membenarkan beliau dan berkata “dulu aku melarang kalian menyimpan 

daging kerbau karena kepentingan (banyak tamu), untuk sekarang kamu 

boleh memakan dan menyimpannya (H.R Muslim). 

Dalam hadits lain, Nabi mula-mula melarang ziarah kubur, karena 

khawatir manusia syirik tetapi kemudian Rasululla saw membolehkan atau 

membenarkan ummat Islam berziarah (H.R Muslim). Dan kedua peristiwa 

tersebut di atas, ulama ushul fiqih menyatakan, bahwa maqashid syari‟ah 

memiliki arti yang sangat penting dalam rangka penetapan hukum Islam. 

Peranan penting maqashid syari‟ah yang telah ditunjukkan Rasulullah 

saw diatas terus dilestarikan oleh para sahabat dalam berijtihad, karena 

perubahan sosial pada masa Rasulullah saw, atas dasar itu dalam berbagai 

praktik ijtihad yang dilakukan oleh para sahabat, hukumnya maka dapat 

dilakukan pengembangan hukum melalui metode Qiyas dalam rangka 

menjawab persoalan baru yang belum ada pada masa hidup Rasulullh saw.  

Pensyari‟atan hukum islam adalah Allah Swt. Tidak lain hanya untuk 

mewujudkan kemaslahatan manusia dan menjauhkan manusia dari 

kemafsadatan yang dapat merugikannya baik di dunia maupun di akhirat. 

Hanya saja pensyari‟atan hukum Islam yang tertuang dalam Al- Qur‟an dan 

Hadits Rasulullah saw, adakalanya menunjukkan terhadap maksud yang 

diturunkan atau disyari‟atkannya syari‟at tersebut bersifat ekspilisit atau jelas 

dan adakalanya tidak jelas. Selain itu, perkembangan dan kemajuan hidup 



118 

 

 

manusia membuat munculnya persoalan-persoalan hukum baru yang 

ketentuan hukumnya tidak terdapat dalam al-Qur‟an dan Hadits.oleh karena 

itu dalam hal ini, peranan para mujtahid sngat dibutukan untuk memecahkan 

kasus-kasus hukum tersebut dan menemukan kemaslahatan dalam setiap 

ijtihad hukumnya. Maka dalam rangka pengembangan hukum Islam dalam 

konteks ini, maqashid al-syari‟ah memiliki peranan yang sangat penting 

untuk menjaga dan mewujudkan kemaslahatan umat manusia baik didunia 

dan juga diakhirat.
153

 

6. Perkembangan maqashid al-Syari‟ah dalam tafsir ayat ahkam 

Defenisi maqashid syari‟ah dari para ulama pada dasarnya secara 

substansi tidak ada perbedaan yang prinsip, bahwa sebelum menentukan 

sebuah hukum atau syariah. Ada perkembangan, ijtihad, pembaruan sesuai 

tuntutan zaman dan kondisi para ukama. Ada yang tekstual, kontekstual dan 

moderat dalam menentukan maqashid syari‟ah. Ini menandakan bahwa 

syari‟ah Islam sangat dinamis dalam menyikapi perkembangan dan perubahab 

zaman. Saat illat berbeda maka ada hikmah dan maslahat yang didahulukan 

untuk tujuan syari‟ah.
154

 Akan mampu menjawab berbagai perubahan sosial 

yang yang tidak terbatas jumlahnya.  

                                                           

153
 Akmaluddin Sya‟bani, Maqashid Al-Syari‟ah Sebagai Metode Ijtihad, Institit Agama 

Islam Negeri Mataram, Vol. 08 No. 1, Tahun 2015, hal 141  

154
 Paryadi, Maqashid Syari‟ah: Defenisi Dan Pendapat Para Ulama, Mahasiswa S3 UIN 

SUSKA Riau, Vol. 4, No. 2 Juli-Desember 2021, hal. 215 



119 

 

 

Ibnu Qayyim Al-Juziyah menyatakan: “Bahwa perubahan fatwa itu 

berkaitan dengan perubahan , zaman, tempat, perilaku, niat dan tradisi”. 

Dalam pertanyaan selanjutnya Ibnu Qayyim menyatakan “bahwa syari‟at 

Islam azas pembinaannya adalah hikmah, kemaslahatan hamba di dunia dan di 

akhirat”. Apabila permasalahan keluar dari azas keadilan dan cenderung 

kepada aniaya, dari rahmat menuju mafsadat dan keluar dari hikmah menuju 

kesia-siaan (tidak berguna), maka itu bukan syari‟at Islam. 

Disamping hal tersebut di atas, dengan mengetahui tujuan syari‟at, 

seorang mujtahid dapat menjadikannya sebagai tolok ukur untuk mengetahui 

apakah suatu ketentuan hukum masih bisa diterapkan, karena tujuan hukum 

atau illat yang mendasari itu tidak seperi semula lagi. Misalnya, keputusan 

Umar Bin Khatthab untuk tidak memberikan bagian zakat kepada kelompok 

yang disebut dengan muallaf, sesuai dengan firman Allah SWT dalam surah 

At-Taubah ayat 60.  

اَ ٱلصَّ  غَٰرمِِيَ إِنََّّ مُؤَلَّفَةِ قُ لُوبُ هُمأ وَفِ ٱلرقِّاَبِ وَٱلأ هَا وَٱلأ مِلِيَ عَلَي أ عَٰ كِيِ وَٱلأ مَسَٰ
فُقَراَ ءِ وَٱلأ  وَفِ دَقَٰتُ للِأ

نِ ٱلسَّبِيلِ  فَريِضَة ُ عَلِيمٌ حَكِيم ٖ  سَبِيلِ ٱللََِّّ وَٱبأ ِ  وَٱللََّّ نَ ٱللََّّ    ٖ  مِّ
Artinya: Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, 

orang-orang miskin, pengurus-pengurus zakat, para mu'allaf yang dibujuk 

hatinya, untuk (memerdekakan) budak, orang-orang yang berhutang, untuk 

jalan Allah dan untuk mereka yuang sedang dalam perjalanan, sebagai suatu 



120 

 

 

ketetapan yang diwajibkan Allah, dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha 

Bijaksana.
155

 

Menurut Umar illat hukum yang mendasari diberikannya zakat kepada 

para muallaf sudah tidak dijumpai lagi. Maqashid syari‟ah di berikannya zakat 

kepada mereka , agar semakin tertarik terhadap Islam sudah kuat an banyak 

serta peranan muallafati Quulubuhum tidak begitu penting lagi, menurut 

Umar tujuan syari‟atnya juga sudah berubah, oleh karena itu Umar 

menghentikan pembagian zakat kepada kelompok muallaf. Akan tetapi jika 

nanti pemberian muallaf itu muncul lagi, maka peranan mereka sangat 

dibutuhkan. 

Dengan demikian menurut ulama ushul fiqh seorang mujtahid dalam 

istinbath hukum dan menerapkan hukum pada obyeknya harus senantiasa 

mengacu kepada maqashid syari‟ah terlihat dengan jelas dalam hukum-

hukum yang terkait dengan persoalan muamalah (maqulat alma‟na) yaitu 

kasus yang dapat dilacak illat dan tujuan hukumnya. Berlakulah kaidah 

“hukum itu tergantung ada atau tidaknya illat hukum” jika ada illat maka 

hukumpun ada dan jika illatnya hilang maka hukum pun hilang
156

.   

Bila ditelusuri perkembangan tentang maqashid syari‟ah maka 

diketahui bahwa perhatian terhadap maqashid syari‟ah ini telah ada sejak 

                                                           

155
 Departemen Agama RI Quran Tajwid dan Terjemahnya. Magfiroh Pustaka. Jakarta:13150,  

hal. 196 

156
 Oom Mukarroman, Perkembangan Maqashid Syari‟ah Dalam Tafsir Ayat Ahkam, hal. 39-

40 



121 

 

 

masa Rasulullah saw. Meskipun ketika itu belum menyebut tema maqashid 

syari‟ah secara jelas, tetapi setidaknya maqashid syari‟ah telah memberikan 

warna dan kontribusi ang dapat dijadikan ukuran bagi legislasi hukum Islam 

sesuai dengan tujuan ditetapakannya hukum dalam Islam, yaitu mewujudkan 

kemaslahatan dan menolak kemudaratan (dar‟u al-mafasid jalbu al-manafi). 

Sebagai contoh, dapat ditelaah tentang anjuran Nabi saw. Kepada para 

pemuda yang sudah memiliki kemampuan untuk segera menikah. 

Pada hadist tersebut terlihat adanya anjuran melakukan pernikahan 

agar tujuan syari‟at dapat dicapai, yaitu memberikan kemaslahatan bagi 

manusia itu sendiri, karena dapat menjaga pandangan mata dan memelihara 

kehormatannya dari hal-hal yang dapat merusak nilai-nilai kemanusiaan, 

seperti prostitusi dan sebagainya. Sedangkan bagi bagi yang belum ada 

sanggupan untuk menikah dianjurkan pula untuk berpuasa dapat 

mengendalikan hawa nafsu seksualnya. 

Kemudian dalam perkembangan selanjutnya, penelaahan terhada 

maqashid syari‟ah mulai mendapat perhatian yang intensif setelah Rasulullah 

saw wafat, terutama ketika para sahabat dihadapkan dengan berbagai 

persoalan baru dan perubahan sosial yang belum pernah terjadi pada masa 

Rasulullah saw masih hidup. Dengan adanya perubahan sosial sebagai akaibat 

tuntunan zaman dan dinamika masyarakat, sehingga menuntut kreatifitas para 

sahabat secara serius untuk melakukan penelaahan terhadap maqashid 



122 

 

 

syari‟ah sebagai upaya melakukan terobosan-terobosan hukum untuk 

mengantisipasi perubahan sosial yang terjadi. Diantara para sahabat Nabi saw 

yang paling sering melakukan kreasi dalam bidang hukum sebagai implikasi 

dari perubahan sosial itu adalah Umar bin Khatthab. Salah satu contoh yng 

sering dikemukakan oleh para ulama ushul adalah tentang pengucapan talak 

tiga sekaligus. Pada masa Nabi saw dan masa Abu Bakar dan diawal 

pemerintahan Umar bin Khatthab penjatuhan talak tiga sekaligus dihitung 

satu. Akan tetapi, waktu itu Umar Bin Khathab memutuskan bahwa 

penjatuhan talak tiga sekaligus itu dianggap thalaq tiga. 

 Keputusan Umar bin Khatab ini adalah untuk menutup terjadinya 

peluang tindakan semena-mena para suami yang waktu itu seringkali berbuat 

sewenang-wenang menjatuhkan thalaq kepada istri-istrinya. Selain itu juga, 

untuk menjaga eksistensi fungsi thalaq itu sendiri dan mengembalikan kepada 

fungsi yang sebenarnya, yakni thalaq sebagai hak suami tidak diselewengkan 

untuk menganiaya istri. Dengan demikian, pertimbangan hukum yang 

dilakukan Umar bin Khathab di atas, sesuai dengan maqashid syari‟ah. 

Karena itu, ijtihad Umar bin Khathab ini sesuai dengan adagium fiqih yang 

menyatakan bahwa “perubahan suatu fatwa sesuai dengan perubahan zaman, 

keadaan, kebiasaan masyarakat itu.      

Sebab secara geneologis rancang bangun pemikiran maqashid syari‟ah 

bukanlah capaian baru, meskipun baru dikenal sebagai suatu disiplin ilmu 



123 

 

 

yang berdiri sendiri pada masa Imam Al-Syatibi. Akan tetapi, bukan berarti 

bahwa dalam tradisi para ulama klasik tidak membahas tentang maqashid 

syari‟ah. Hanya saja pengungkapannya terangkum dalam pembahasan yang 

berbeda, namun memiliki substansi yang sama. Ada yang disebut dengan 

istilah al-„illat, al-hikmah, al-maslahah, murad al-syar‟, asrar al-syari‟ah dan 

istilah-istilah lainnya. Yang merupakan cikal bakal maqashid syari‟ah dan 

pembahasan-pembahasan yang berkaitan dengannya
157

. 

Pertanyaan mendasar dari diskursus Islam dan Minangkabau ialah, 

bagaimana memberi tafsir pada falsafah adat basandi syara‟,syara‟ basandi 

kitabullah? Turunan praktis dari falsafah ini belum terkontruksi dan 

terformulasi secara rinci, baik dalam ilmu-ilmu sosial, politik, ekonomi, dan 

hukum. Pemahaman yang kuat dan mengemuka hanya pada tataran filosofis. 

Berdasarkan  pengamatan terhadap pemahaman dan pengalaman kolektif 

masyarakat Minang, belum dapat di urai dan ditungkai ke dalam bentuk yang 

konprehensif, Diperlukan pendekatan yang terukur untuk mengintegrasikan 

seputar penafsiran apa yang digunakan orang Minang ketika akan memahami 

syara‟ sebagai sendi adat. Ada selubung konsep pertautan nilai, dan 

persinggungan garis idealisasi aturan keduanya. 

                                                           

157
 Suansar Khatib, Konsep Maqashid Al-Syari‟ah: Perbandingan Antara Pemikiran Al-

Ghazali Dan Al-Syatibi,fakultas Syari‟ah IAIN Bengkulu. hal. 48 



124 

 

 

Apabila  di antara keseluruhan kata kunci dari maqashid syari‟ah di 

petik untuk didintegrasikan ke dalam adat basandi syara‟, syara‟ basandi 

kitabullah, maka mesti diawali dengan mengetahui maqashid syari‟ah melalui 

pola rasikhun fi al-„ilmi. Mesti ada kajian mendalam terlebih dahulu. Para 

pakar dari seluruh disiplin keilmuan (multidisipliner) berhimpun dan 

menggali pada aspek mana saja dari maqashid syari‟ah yang bisa secara baik 

terintegrasi ke dalam adat basandi syara‟, syara‟ basandi kitabullah. 

Corak nashikhun fi „ilmi dianggap lebih sesuai karena mekanismenya 

memiliki kesamaan dengan mekanisme kerja legislatif semisal dalam 

menerbitkan naskah akademik sebelum sebuah Perda diterbitkan. Galian 

konsepnya tidak terbatas pada teks syara‟ saja dan tidak pula dengan 

pertimbangan semata. Apabila memandang dengan teks semata, akan 

melahirkan kesimpulan yang menjauh dari konteks. Tentu cara ini tidak dapat 

menjadi sendi pada adat Minangkabau yang ada pada beberapa konteksnya 

berbeda dengan teks syara‟. Begitu juga halnya dengan hanya menggunakan 

akal potensial semata, akan membawa seusatu itu baik apabila sesuai dengan 

akalnya, begitu pula akan dikatakan tidak bermanfaat apabila bertentangan 

dengan akalnya. 

Sekedar mengupayakan jawaban terhadap aspek syara‟ mana yang 

menjadi sendi adat Minangkabau, langkah pertama adalah dengan 

mendudukkan prinsip dari syara‟ itu sendiri. Prinsip utama dari syara‟ adalah 



125 

 

 

tercapainya kemaslahatan dan terhindarkan kerusakan dari kualitas hidup 

manusia. Langkah selanjutnya, adalah menetukan aspek syara‟ mana saja 

yang akan menjadi sendi adat. Keseluruhan aspek syara‟ secara harmoni 

dijadikan sendi adat. Tidak terbatas pada aspek ibadah dan mu‟amalah saja 

sebagaimana cenderung dipahami di Minangkabau ketika memahami falsafah 

adat basandi syara‟, syara‟ basandi kitabullah.  

Sebab bila terbatas pada aspek ibadah dan mu‟amalah semata, akan 

memicu keterbatasn pemahaman pada sisi normatif, boleh tidak boleh, atau 

halal dan haram semata. Penafsiran kembali terhadap teks syara‟ dengan 

pendekatan yang kometitif sesuai kepakaran masing-masing penafsiran harus 

terjadi terus-menerus. Akal sebagai potensi yang diberikan kepada manusia 

sekaligus wahyu dan hadits sebagai teks syara‟semestinya bersinergi dan 

berintegrasi sehingga dapat dijadikan sendi adat di Minangkabau. 

Keberlanjutan menggali syara‟ yang kontekstual ini merupakan kerja 

yang mutlak terjadi. Tentunya tetap pada rambu-rambu yang dipesankan Ali 

Bin Abu Thalib: lau kana ad-din bi al-ra‟yi, lakan mishu al-haffaini asfal 

(kalau saja beragama itu semata dengan penalaran semata, maka menyapu 

sepatu mestinya pada bagian telapaknya).  

Beberapa kajian terdahulu Navis menerangkan ihwal undang-undang 

nan ampek jo undang-undang duo puluah, namun masih sebagai kebudayaan. 

Intinya belum punya kaitan konsep dengan maqashid syari‟ah secara 



126 

 

 

terperinci sekalipun tujuan maslahah yang hendak dicapai mempunyai 

kemiripan. Nasroen mengemukakan ulasan yang sama. Sebagaimana toeh 

menyusun undang-undang akal dalam Tambo karangannya jelas menandakan 

keselarasan prinsipnya dengan hifdzu al-„aqli (memelihara akal) yang ada 

dalam maqashid syari‟ah.  

Secara umum Syarifuddin juga sudah merincikan relasi Islam dan 

Minangkabau, focus pada kajian kewarisan. Lebih detail, Syarifuddin 

menggiring kajiannya ke topic kewarisan, namun unsur integrasi syari‟ah ke 

dalam adat Minangkabau sudah dipandangnya sebagai sesuatu yang mesti 

ditindaklanjuti setelah penelitiannya. Selain kewarisan, juga ada peradilan, 

hukum pidana, dan bahkan hukum internasional. Pembahasan mengenai isu 

ini juga sudah muncul dalam catatan Scharieke, yang menerangkan 

pergolakan islam dan minangkabau yang sempat menimbulkan konflik 

berdara antara kaum menamakan gerakan mereka dengan gerakan 

pembaharuan dengan kaum adat yang dipandang masih mengamalkan 

perilaku bid‟ah yang dinilai sesat.  

Dikaitkan dengan realitas masyarakat Minangkabau hari ini, sudahkah 

syarak dalam pemaknaan maqasid syariah Sudah terintegrasi kedalam norma 

keseharian? Terintegrasi artinya dimulai dengan mengontruksi syarak 

kedalam urusan aturan praktis yang dapat berlaku efektif untuk mencapai 

maslahah dan mencegah mafsadah. Sudah menjadi peristiwa, sepanjang siang 



127 

 

 

bulan Ramadhan, di Sumatra barat (Minangkabau), terdapat pemandangan 

yang mengherankan, lucu, sekaligus menyedihkan. Di pasar-pasar, diatas 

angkutan umum, di sejumlah tempat keramaian, dengan santai orang bisa 

merokok, minum, dan makan-mkaan. Ini menandakan telah terjadi benturan 

penggunan hak hidup nyaman di tengah masyarakat. Orang yang tidak puasa 

dengan leluasa menggunakan haknya untuk makan, minum, dan merokok 

dengan leluasa. Orang yang puasa terganggu haknya untuk tidak disakiti 

dengan perilaku tidak puasa yang tidak punya toleransi atau raso jo pareso 

sama sekali.  

F. Kajian Terdahulu 

1. Hertasmaldi (2022) yang berjudul peran ninik mamak dalam pencegahan 

perceraian  perspektif hukum Islam, menjelaskan bahwa peran ninik mamak 

bagi kelangsungan hubungan rumah tangga anak kemenakan sangatlah besar. 

Membingbing anak kemenakan, dan sebagai pengingat anak kemenakan agar 

tidak sampai kepengadilan. Upaya yang dilakukan oleh ninik mamak akan 

memanggil kedua belah pihak dan kedua belah pihak harus datang menghadap 

ninik mamak. Ninik mamak berkewajiban menjadi hakam dalam 

mengantisipasi terjadinya perceraian. Dalam hukum Islam peran ninik mamak 



128 

 

 

juga sebagai ishlah atau pendamai dalam permasalahan kemenakan atau 

keluarga.
158

 

2. Muhammad Chairul Umar, Yulfira Riza (2022), dengan judul Peran ninik 

mamak, mamak dan kemenakan di Minangkabau menyatakan bahwa di 

Minangkabau, peran ninik mamak adalah sangat penting bagi anak-anak. 

Mamak akan mengajarkan segala hal tentang norma-norma yang ada di dalam 

keluarga, dengan kemenakan itulah yang yang akan melanjutkan selanjutnya 

jika mamak sudah tidak ada lagi. Dan mamak berperan sebagai pelindung 

adik-adiknya dan menjaga harta warisan, kemudian sebagai mamak dia harus 

memberikan contoh yang baik terhadap kemenakannya agar kemenakannya 

dapat meneladani sikap mamaknya. Sikap dengan didikan yang baik dari 

mamak maka kemenakan akan diperhatikan oleh masyarakat. 
159

  

3. Muhammad Afdhal Arrazak, syamsir, dkk (2022), dengan judul peranan 

kepemimpinan ninik mamak dalam pelestarian budaya minangkabau di negeri 

Kayu Tanam kabupaten padang pariaman, Sumatera Barat faktor yang 

menyebabkan pudarnya budaya Minangkabau , kendala yang dihadapi dalam 

pelestarian budaya, serta solusi dalam mengatasi pudarnya budaya 

Minangkabau. Dari penelitian ini menunjukkan bahwa peranan ninik mamak 

sebagai tokoh adat di Minangkabau memiliki peran yang sangat penting 

                                                           

158
 Hertasmaldi, Peran Ninik Mamak Dalam Pencegahan Perceraian Perspektif Hukum Islam, 

Jurnal Hukum Keluarga, Vol. 7, No. 2 Tahun 2022, hal,104 

159
 Muhammad Chairul Umar, Yulfira Riza, Peran Ninik Mamak, Mamak Dan Kemenakan Di 

Minangkabau, Vol. 5, No. 3 September 2022, hal. 174 



129 

 

 

dalam menjaga kelestarian dan keaslian budaya Minangkabau. Ninik mamak 

berperan dalam memberikan perhatian dan nasehat terhadap pelaksanaan 

budaya agar kebudayaan itu tetap ada dan terjaga sebagaimana mestinya.
160

 

4. Muhammad Wahyudi (2022) dengan judul Eksistensi Ninik Mamak Dalam 

Penyelenggaraan Pemerintahan Dan Pembangunan Di Nagari Sungai Abang 

Kecamatan Lubuk Alung Kabupaten Padang Pariaman Provinsi Sumatera 

Barat, menerangkan bahwa keberadaan ninik mamak dibutuhkan dalam 

menangani konflik-konflik seperti konflik pada anak kemenakan, konflik 

dalam kaum, konflik dalam adat serta dalam pengambilan keputusan, baik itu 

dalam adat, kaum maupun nagari. Ninik mamak juga ikut berbaur bersama 

masyarakat dengan menyumbangkan bantuan moril (tenaga). Namun, 

sumbangan dalam bentuk materil (uang dan tanah) belum sepenuhnya 

diberikan ninik mamak.
161

 

5. Ade Dahari, Deri Putra (2023), dengan judul peranan orang tua dan ninik 

mamak sebelum perkawinan di nagari sibarambang dan perspektif hukum 

Islam, hasil penelitian menunjukkan peran orang tua dan ninik mamak jelang 

pernikahan di nagari Sibarambang bukan hanya sekedar saksi belaka namun 

mempunyai peranan yang sangat penting mulai penyelenggaraan perkawinan 

                                                           

160
 Muhammad Afdhal Arrazak, Syamsir, dkk,  Peranan Kepemimpinan Ninik Mamak Dalam 

Pelestarian Budaya Minangkabau Di Nagari Kayu Tanam, Vol. 4, No. 2 Desember 2022, hal. 83 

161
 Muhammad Wahyudi, Eksistensi Ninik Mamak Dalam Penyelenggaraan Pemerintahan 

Dan Pembangunan Di Nagari Sungai Abang Kecamatan Lubuk Alung Kabupaten Padang Pariaman 

Provinsi Sumatera Barat, Asdaf  Kabupaten Padang Pariaman Sumatera Barat Program Studi Politik 

Indonesia Terapan, tahun 2022, hal. 2 



130 

 

 

sampai dengan walimah perkawinan, dan syarat-syarat yang adalah orang tua 

dan ninik mamak sebagai saksi perkawinan. Hukum perkawinan yang 

dilakukan oleh pasangan suami istri di nagari sibarambang dapat digolongkan 

menjadi tiga, yaitu wajib, sunnah dan mubah.
162

  

6. Gumelar Firmansyah. Mina Rabiatul Asiyah dkk (2023), yang berjudul 

Implementasi Hukum Adat Dalam prosesi Perkawinan Adat Minangkabau 

menerangkan bahwa prosesi perkawinan adat Minangkabau masih dijalankan 

secara konsisten dan mengikuti hukum adat yang berlaku. Namun, terdapat 

juga kendala dalam penerapan hukum adat dalam prosesi perkawinan adat 

Minangkabau, seperti adanya perbedaan interpretasi hukum adat di antara 

masyarakat, kurangnya dukungan dan pengakuan dari pihak pemerintah dalam 

menjalankan prosesi perkawinan, serta kurangnya pemahaman terhadap hak-

hak perempuan dalam prosesi perkawinan yang masih terbatas pada pran 

objek.
163

 

7. Penelitian yang diteliti oleh Armi agustar (2022), yang berjudul otoritas ninik 

mamak sebagai syarat perkawinan di desa pangkalan baru, Otoritas ninik 

mamak dalam menetapkan hukum memiliki nilai, norma, dan motif dari 

sangsi tersebut, melihat dari unsur kepemimpinan ninik mamak tergolong 

kepada unsur kekeluargaan luas yang mengayomi masyarakat agar 

                                                           

162
 Ade Dahari, Deri Putra, Peranan Orang Tua Dan Ninik Mamak Sebelum Perkawinan Di 

Nagari Sibarambang Dan Perspektif Hukum Islam, Vol. 5 no. 1, hal. 687. 

163
 Gumelar Firmansyah. Mina Rabiatul Asiyah, dkk. Implementasi Hukum Adat Dalam 

prosesi Perkawinan Adat Minangkabau, Jurnal Ilmu Hukum Vol. 1, Nomor 1 Juli 2023.  



131 

 

 

menciptakan kehidupan bermasyarakat yang aman, damai, dan tentram. 

Hukum adat yang diterapakan dalam masyarakat adalah suatu hukum yang 

bersifat khusus pada setiap desa yang menganutnya. Karena, setiap wilayah 

tertentu memiliki perbedaan dalam menentukan suatu ketentuan hukum yang 

dibuat pada wilayahnya. Maka, adanya otoritas ninik mamak sebagai syarat 

penikahan wajib diikuti oleh masyarakatnya, karena tradisi ini merupakan 

peninggalan nenek moyang terdahulu yang memiliki keterkaitan kekeluargaan 

dan memiliki nilai-nilai, norma, dari tradisi pernikahan, agar dapat terjaga. 

8. Rahmat Hidayat, Fatmariza (2023), dkk yang berjudul pergeseran peran 

mamak kaum ke mamak luar kaum dalam prosesi pernikahan adat, 

menerangkan bahwa kurangnya perhatian mamak terhadap pendidikan 

keagamaan anak kemenakan dan kurang bertanggung jawab terhadap 

pendidikan keagamaan anak kemenakannya. Serta faktor sosial yaitu 

kurangnya sosialisasi mamak terhadap mamak-mamak yang lain serta kepada 

anak kemenakannyadalam pengetahuan tentang adat istiadat.
164

 

9. Yefrizawati (2008), yang berjudul kedudukan ninik mamak dalam sistem 

kewarisan Minangkabau dalam perspektif hukum adat dan hukum Islam dari 

hasil penelitian diketahui bahwa masih terdapat pertentangan antara sistem 

kewarisan Minangkabau dengan kewarisan Islam. Sitem kewarisan 

Minangkabau bersifat kolektif, dan harta pusakanya diturunkan dalam garis 

                                                           

164
 Rahmat Hidayat, Fatmariza, Dkk, Pergeseran Mamak Ke Mamak Luar Kaum Dalam 

Prosesi Pernikahan Adat, Vol 3, No 1 Tahun 2023, hal. 37 



132 

 

 

keturunan matrilineal. Sedangkan hukum Islam menganut sistem kewarisan 

yang bersifat individual, dan harta warisannya di turunkan dari pihak ayah dan 

ibu. Namun demikian, dapat ditarik pertautan antara keduanya, yaitu dengan 

adanya asas keadilan berimbang yang diatur dalam sistem kewarisan Islam, 

dimana yidak dibedakan antara ahli waris laki-laki dan perempuan. Hal yang 

sama juga terkandung dalam sistem kewarisan Minangkabau, dimana ahli 

waris adalah anggota kaum tanpa dibedakan apakah ia  laki-laki dan 

perempuan. Namun bedanya ahli waris laki-laki di Minangkabau tidak dapat 

menurunkan harta pusaka tersebut kepada anaknya, sebagaimana halnya 

dalam kewarisan Islam, karena si anak bukan termasuk anggota kaumnya. 

Dan sesuai dengan sistem kekerabatan matrilineal seorang anak menjadi 

anggota kaum ibunya.  

Berkenaan dengan kedudukan ninik mamak kepala waris dalam sistem 

kewarisan Minangkabau adalah sebagai orang yang mengatur dalam sistem 

kewarisan Minangkabau, diperoleh kesimpulan bahwa untuk menjadi mamak 

kepala waris haruslah seorang laki-laki tertua atau dapat juga seorang yang 

“dituakan”. Sedangkan fungsi dan peranan mamak kepala waris dalam system 

kewarisan Minangkabau adalah sebagai orang yang mengatur penggunaan 

harta pusaka oleh anggota kaum. Sedangkan perkembangan yang terjadi 

dalam system kewarisan Minangkabau, terlihat adanya kecenderungan 

digunakannya dua bentuk kewarisan. Bentuk pertama, pewarisan secara 



133 

 

 

kolektif atas harta pusaka, dan bentuk kedua, pewarisan secara individual atas 

harta pencaharian, sebagai pengaruh dari ketentuan hukum Islam. Namun 

kecenderungan tersebut be1um berlaku secara merata, karena sebagian besar 

responden masih tetap menggunakan ketentuan waris adat secara utuh.
165

 

                                                           

165
 Yefrizawati, Kedudukan Mamak Kepala Waris Dalam Sistem Kewarisan Minangkabau 

dalam Perspektif Hukum Adat Dan Hukum Islam, Tahun 2008. 



 

 

134 

 

BAB III 

METODE PENULISAN 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriftif-

analitis untuk memahami secara mendalam peranan ninik mamak dalam 

pernikahan adat Minangkabau serta relevansinya dengan maqashid syari‟ah. 

1. Observasi, pendekatan observasi dilakukan dengan mengamati langsung 

prosesi pernikahan adat Minangkabau, mulai dari tahapan awal seperti 

batimbang tando (pertunangan), maminang (melamar), hingga prosesi akad 

dan pasca-pernikahan. Observasi ini bertujuan untuk melihat bagaimana peran 

ninik mamak dalam memberikan arahan, nasihat, serta keputusan dalam setiap 

tahap pernikahan. Observasi dilakukan secara partisipatif, dimana peneliti 

turut hadir dalam beberapa prosesi pernikahan untuk memperoleh pemahaman 

yang lebih komprehensif mengenai peran ninik mamak  dalam praktik nyata. 

2. Wawancara, teknik wawancara digunakan untuk mengambil informasi lebih 

dalam lagi dari berbagai pihak yang berperan dalam pernikahan adat 

Minangkabau, terutama ninik mamak, tokoh agama, pasangan pengantin dan 

anggota masyarakat. Wawancara dilakukan secara semi-tersruktur, 

memungkin adanya fleksibilitas dalam menggali perspektif informan. 



135 

 

 

Dengan kombinasi obsevasi dan wawancara ini, penelitian ini diharapkan mampu 

memberikan gambaran yang utuh mengenai peranan ninik mamak dalam 

pernikahan adat Minangkabau serta bagaimana adat tersebut dianalisis dalam 

tinjauan maqashid syari‟ah. 

B. Tempat Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di kabupaten Tanah Datar, provinsi Sumatera Barat, yang 

dikenal sebagai salah satu pusat kebudayaan Minangkabau. Kabupaten ini dipilih 

karena masih kuatnya pengaruh adat dalam berbagai aspek kehidupan 

masyarakat, termasuk dalam sistem pernikahan yang melibatkan peran penting 

ninik mamak. 

Secara spesifik, penelitian ini difokuskan pada beberapa nagari yang 

masih mempertahankan tradisi adat Minangkabau  dalam pernikahan , seperti di 

Nagari Pariangan, Nagari Salimpaung, Nagari Koto Baru, Nagari Sungai Tarab, 

dan Nagari Gurun. Wilayah-wilayah ini mwmiliki struktur adat yang masih 

berfungsi aktif, dengan peran ninik mamak yang masih kuat dalam membimbing 

anak kemenakannya dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk pernikahan. 

Kabuparen Tanah Datar juga memiliki Lembaga Kerapatan Adat Alam 

Minangkabau (LKAAM), yang berperan dalam menjaga dan mengembangkan 

adat istiadat, termasuk aturan adat dalam pernikahan. Oleh karena itu, penelitian 

ini akan menggali bagaimana peran ninik mamak dalam pernikahan adat di daerah 

ini serta bagaimana adat tersebut dikaji dalam perspektif maqashid syari‟ah. 



136 

 

 

Dengan memilih lokasi ini, penelitisn dapat memperoleh data yang 

lebih refresentatif mengenai peranan ninik mamak dalam pernikahan adat 

Minangkabau serta bagaimana adat dan agama saling berinteraksi dalam 

praktik sosial masyarakat setempat.    

C. Informan Penelitian 

Informan dalam penelitian ini terdiri dari berbagai pihak yang memiliki peran 

penting dalam pernikahan adat Minangkabau di Kabupaten Tanah Datar, provinsi 

Sumatera Barat. Pemilihan informan dilakukan secara pertimbangan bahwa 

mereka memiliki pengetahuan dan pengalaman yang relevan terhadap fokus 

penelitian. 

Adapun informan utama dalam penelitian ini meliputi: 

1. Ninik mamak, mereka dalah pemimpin adat yang berperan dalam mengayomi 

dan membimbing anak kemenakan dalam berbagai aspek kehidupan termasuk 

pernikahan. Wawancara dengan ninik mamak bertujuan untuk memahami 

bagaimana mereka menjalankan perannya. 

2. Tokoh agama (ulama), tokoh agama yang diwawancarai meliputi pengurus 

lembaga keagamaan yang memahami hukum Islam terkait pernikahan. Yang 

bertujuan menganalisis sejauh mana peran ninik mamak dalam pernikahan 

dengan prinsip maqashid syari‟ah. 

D. Sumber Data 

1. Data Primer, wawancara mendalam dengan berbagai informan yang 

berpengaruh, tokoh adat Minangkabau, dokumentasi berupa rekaman, foto 



137 

 

 

serta dokumen adat yang berkaitan dengan peran ninik mamak dalam 

pernikahan. 

2. Data Sekunder, sumber data sekunder dalam penelitian ini diperoleh dari: 

a. Bahan hukum primer adalah bahan-bahan hukum yang mengikat terdiri 

dari: 

1) Al-Qur‟an sebagai sumber utama hukum Islam, menyediakan prinsip-

prinsip maqashid syari‟ah yang mengatur kehidupan manusia, 

termasuk dalam konteks pernikahan dan hukum keluarga.Hadits-

hadits Nabi Muhammad SAW memberikan panduan tambahan 

tentang nilai-nilai, prinsip-prinsip, dan praktik-praktik yang relevan 

dalam pernikahan, yang dapat di interpretasikan dalam kerangka 

maqashis syari‟ah. 

2) Kitab-kitab fiqh yang menguraikan hukum-hukum Islam, termasuk 

dalam bidang pernikahan, dapat memberikan panduan tentang peran 

ninik mamak dan bagaimana hal itu bisa diselaraskan dengan 

maqashid syari‟ah. 

3) Bahan hukum adat setempat, seperti undang-undang adat 

minangkabau, untuk memahami peran ninik mamak dalam 

pernikahan, meskipun tidak secara langsung terkait dengan maqashid 

syari‟ah. 

 



138 

 

 

E. Teknik Pengumpulan Data  

Pengumpulan data dilakukan dengan beberapa cara diantaranya 

pengamatan (observasi) dan wawancara. 

1. Observasi, pengamatan dan pencatatan diolah sehingga sistematik tentang 

fenomena-fenomena yang diteliti. 

2. Wawancara, metode ini merupakan salah satu metode pengumpulan data yang 

menggunakan metode Tanya jawab secara sistematis berdasarkan pada arahan 

dan tujuan penelitian. Wawancara adalah interaksi Bahasa yang berlangsung 

antara dua orang dalam situasi saling berhadapan salah seorang, yaitu yang 

melakukan wawancara meminta informasi atau ungkapan kepada yang diteliti 

yang berputar sekitar pendapat dan keyakinan.166 Dalam penelitian ini Penulis 

melakukan wawancara langsung kepada ninik mamak yang bergelar datuk dan 

tokoh Agama. Datuk dalam budaya Minangkabau memiliki peran yang 

signifikan dalam kehidupan masyarakat. Datuk selaku tokoh adat yang di 

hormati dan memiliki otoritas dalam mengatur berbagai aspek kehidupan, 

termasuk dalam hal pernikahan. 

F. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis sebagai tindak lanjut dalam pengumpulan data maka 

metode pengumpulan data menjadi signifikan untuk menuju sempurnanya 

                                                           

166
 Hasam Emzir, Metode Penelitian Kualitasif Analisis Data , (Jakarta: Rajawali Pres, 2010), 

hal 50. 



139 

 

 

penelitian ini. Dalam analisis data, penulis menggunakan metode deskriptif 

analisis yang mendeskripsikan realitas fenomena sebagaimana adanya yang 

dipilih dari persepsi subyek.167Suatu metode yang berfungsi untuk 

mendeskripsikan atau memberi gambaran terhadap objek yang diteliti melalui 

data atau sampel yang telah terkumpul sebagaimana adanya tanpa melakukan 

analisis dan membuat kesimpulan yang berlaku untuk umum. 

Dengan kata lain penelitian deskriptif analisis mengambil masalah atau 

memusatkan perhatian kepada masalah-masalah sebagaimana adanya saat 

penelitian dilaksanakan. Hasil penelitian kemudian diolah dan dianalisis untuk 

diambil kesimpulannya. Maka dalam penelitian ini penulis mengambil metode 

deskriptis analisis, karena dirasa cocok untuk mengetahui peranan ninik mamak 

dalam proses pernikahan di kabupaten Tanah Datar Provinsi Sumatera Barat. 

 

                                                           

167
 Soejono dan Abdurrahman, Metode Penelitian (Suatu Pengantar dan Penerapan), 

(Jakarta: Rieneka Cipta, 1999), hal, 23. 



 

 

278 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan  

Setelah penulis memaparkan penelitian disertasi ini dapat diambil 

kesimpulan bahwa di kabupaten Tanah Datar, peran ninik mamak menurut 

penulis masih sangat di hormati, dalam berbagai prosesi adat seperti batimbang 

tando (pertunangan), maminang (melamar), akad nikah hingga setelah 

pernikahan, keterlibatan ninik mamak  tetap menjadi bagian penting dalam 

menjaga identitas adat Minangkabau terutama di Kabupaten Tanah Datar. Ninik 

mamak bukan hanya sebagai pemimpin adat, tetapi juga sebagai penjaga moral, 

mediator, dan pembimbing bagi generasi muda dalam menjalani kehidupan 

berumah tangga sesuai dengan adat Minangkabau dan ajaran Islam.
316

 

Informan dikalangan ninik mamak menegaskan bahwa mereka memiliki 

peran utama dalam memastikan pernikahan anak kemenakan berjalan sesuai adat 

dan nilai-nilai Islam. Peran ninik mamak dalam perjodohan di masyarakat 

Minangkabau kabupaten Tanah Datar memiliki signifikansi yang mendalam 

dalam menjaga keharmonisan, memelihara tradisi dan memperkuat hubungan 

sosial masyarakat. Melalui pemahaman yang lebih dalam tentang peran ninik 

                                                           

316
 Wawancara Dengan Datuak  Rajo Tan Bosa 



279 

 

 

mamak, kita dapat menghargai kompleksitas dan keunikan budaya Minangkabau 

serta kontribusinya terhadap keberlangsungan masyarakat.
317

 

Ninik mamak berperan dalam menyeleksi calon pasangan, memberikan 

restu, serta menjaga keharmonisan keluarga setelah pernikahan berlangsung. 

Pandangan ini selaras dengan konsep maqashid syari‟ah menjaga keturunan (hifz 

nasl) dalam maqashid syari‟ah, dimana pernikahan harus dilaksanakan dengan 

cara yang benar agar menghasilkan sebuah keluarga sakinah, mawaddah 

warahmah. 

Peran ninik mamak dalam menyelesaikan konflik rumah tangga. Informan 

dari tokoh Agama mengungkapkan bahwa dalam kehidupan rumah tangga, jika 

terjadi perselisihan, ninik mamak berperan sebagai penengah dan mencari solusi 

damai sebelum konflik berlanjut ke perceraian. Hal ini sejalan dengan maqashid 

syari‟ah dalam menjaga keharmonisan sosial, menjaga kehormatan (hifz al-„irdh) 

agar rumah tangga terpelihara dan tidak mudah hancur akibat konflik. 

Integrasi adat dan agama dalam peran ninik mamak. Menurut tokoh agama 

dan ulama yang diwawancarai, peran ninik mamak dalam pernikahan adat 

Minangkabau masih sejalan dengan prinsip-prinsip Islam, selama adat yang 

diterapkan tidak bertentangan dengan syari‟at. Mereka melihat dalam beberapa 

aspek, ninik mamak memiliki peran yang mirip wali dalam Islam, terutama dalam 

membimbing anak kemenakan agar menikah dengan pasangan yang baik. Namun, 

                                                           

317
 Wawancara Dengan Datuak Mangkudun Kecamatan Padang Magek, Kabupaten Tanah 

Datar agustus 2024 



280 

 

 

ulama juga menekankan bahwa beberapa praktik adat perlu terus disesuaikan 

dengan hukum Islam agar tetap relevan dalam tinjauan maqashid syari‟ah. 

Peran ninik mamak dalam pernikahan yang sesuai dengan maqashid syari‟ah: 

1. memberikan nasihat agama kepada calon pengantin 

2. memastikan pasangan yang baik berdasarkan agama dan akhlak. 

3. Mendukung wali nikah sesuai Islam, tanpa mengambil peran yang 

bertentangan. 

4. Menjadi mediator dalam rumah tangga jika terjadi konflik. 

5. Menjaga hak-hak ekonomi agar sesuai Islam.  

B. Saran-Saran 

Berdasarkan hasil penelitian yang penulis temui tentang peranan ninik mamak 

dalam pernikahan di kabupaten Tanah Datar Provinsi Sumatera Barat, maka 

penulis memberikan saran yang mudah-mudahan bermanfaat bagi peneliti 

berikutnya. 

1. Sebagai pemimpin keluarga besar, ninik mamak harus memfasilitasi 

komunikasi yang baik diantara anggota keluarga, membantu menyelesaikan 

perselisihan dengan musyawarah, memastikan bahwa musyawarah dan 

mufakat sesuai dengan prinsip adat. Serta menjadi pendidik yang aktif bagi 

kaum adatnya terutama menyampaikan nilai-nilai dan norma dan aturan adat 

kepada generasi muda. Dengan cara ini, generasi muda dapat lebih 



281 

 

 

memahami, menghargai dan menerapkan adat istiadat dalam kehidupan 

sehari-hari. 

2. Ninik mamak diharapkan mampu membaca perubahan sosial, ekonomi, dan 

teknologi yang terjadi di masyarakat dan beradaptasi dengannya tanpa 

mengorbankan nilai-nilai adat yang mendasar. Hal ini akan menjaga relefansi 

peran mereka dimata masyarakat. Kemudian ninik mamak harus tetap 

konsisten dalam menegakkan hukum adat, menjadi contoh dalam menjaga 

integritas dan memimpin dengan penuh tanggung jawab  untuk menjaga 

ketertiban dan kedamaian dalam rumah tangga anak kemenakannya. 

3. Peran yang harus disesuaikan dengan Islam yaitu, di harapkan ninik mamak 

tidak menjodohkan tanpa pertimbangan agama dan akhlak, serta tidak 

mendahulukan adat yang bertentangan dengan syari‟at Islam dengan 

menyesuaikan peran ninik mamak dengan nilai-nilai Islam. 

4. Perlu adanya pendidikan adat dan agama yang lebih sistematis, baik melalui 

pendidikan formal maupun non formal, agar generasi muda memahami 

pentingnya peran ninik mamakn dalam membantu keluarga yang harmonis. 

5. Penelitian lanjutan dapat dilakukan dengan menggali dampak perubahan 

sosial terhadap peran ninik mamak, serta mencari model ideal dalam 

mempertahankan adat Minangkabau dalam kehidupan modern tetap 

berlandaskan maqashid syari‟ah. 

 



 

 

282 

 

DAFTAR PUSTAKA 

„Ilal al-Fasi. 1979. Maqashid Al-Syari‟ah Al- Islamiyyah Wakarimuha, 

(Maroko: Mathba‟ah Al Risalah) 

A. Djazuli. (2007). Ilmu Faraidh: Hukum Kewarisan Islam, (Jakarta: 

Kencana) 

Aaron Adhirajasa, Fajar Kurniawan, Roki Faris Maulana. 2024. Pandangan 

Hukum Islam Terhadap Hukum Adat Perkawinan Sesuku Di Minangkabau, Jurnal 

Hukum Dan Kewarganegaraan Vol. 3 No 12  

Abd Wahid. 2021. Maqashid al-Syari‟ah dan Implementasinya Di Era 

Kekinian: Analisis Pemikiran Imam As-Syatibi, Jurnal Kajian Keislaman Vol. IVNo. 

2 

Abdul Muis. 1993. Adat Perkawinan Minangkabau Dan Islam, (Padang: 

Andalas) 

Abdullahi Ahmed An-Na‟im. 2008. Islam And The Secular State: Negotiating 

The Future Of Shari‟a, Harvard University Press 

Abrar Khairul. (2020).  Hukum perkawinan dan perceraian, Bandar 

Lampung: CV Arjasa Pratama 

Abu Dawud, Sunan Abu Dawud, No. 2085, At Tirmidzi, Sunan At-Tirmidzi, 

No. 1101, Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, No. 1880 (Hadits Shahih)       

Abu Ishak Asy-Syathibi,Al Muwafaqat Fi Ushul Al- Syar‟iyyah, Jilid Ke 2, 

(Beirut, Lebanon: Daar Al- Ma‟rifat, tt ) 

Abu Ishaq Al-Syathibi, Al-Muwafaqat Al Ushul Al-Syari‟ah,  (Beirut: Dar al- 

Kutb al- Ilmiah), Jilid I  

Abubakar Azmi. 2020. Mahar Sebagai Wasa‟il Maqasid al-Tabi‟ah, ADHKI: 

Jurnal of Islamic Family Law, Vol.2, No. 2  

Ade Dahari, Deri Putra. 2023. Peranan Orang Tuan Dan Ninik Mamak 

Sebelum Perkawinan Di Nagari Sibarambang Dalam Perspektif Hukum Islam, Jurnal 

Hukum Dan Pranata Sosial,Vol. 5 No.1   

Adeng Septi Irawan Dan Wardatul Baidho, Hubungan Maqashid Al-Syariah 

Dengan Metode Ijtihad (Analisis Substantif Dan Analisis Kemaslahatan) 

Agung Kurniawan, Hamsah Hudafi. 2021. Konsep Maqashid Syari‟ah Imam 

As-Syatibi Dalam Kitab Al-Muwafaqat, Al- Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial,  

Vol. 15, No. 1  

Agustar Armi. 2022. Otoritas Ninik Mamak Sebagai Syarat Perkawinan Di 

Desa Pangkalan Baru, Jurnal Ilmiah Ahwal Syakhsyiyyah, Vol. 4, No. 1  



283 

 

 

Ahmad Azhar Basyir.(2019). Hukum Perkawinan  Islam , Yogyakarta: UII 

Press 

Ahmad Sarwat. 2019. Maqashid Syari‟ah, (Rumah Fiqih Publishing : Jakarta 

Selatan). 

Aisyah Asyu Musyafah. 2020. Perkawinan Dalam Perspektif Filosofis Hukum 

Islam, Fakultas Hukum , Universitas Diponegoro. Vol.02, No.02 

Akmaluddin Sya‟bani. 2015. Maqashid Al-Syari‟ah Sebagai Metode Ijtihad, 

Institit Agama Islam Negeri Mataram, Vol. 08 No. 1  

Al Fitri, Pembaruan Hukum Keluarga Di Indonesia Melalui Kompilasi 

Hukum Islam 

Al- Juwaini. 1997. Al-Burhan Fi Ushul Fiqh, (Beirut: Dar Al Kutub Al- 

Islami, Juz 2)  

Alfarid, Adam, Chindy Trivendi Junior Dan Putri Rahmadani. 2022. Implikasi 

Penetapan Adat Basandi Syarak, Syarak Basandi Kitabullah Dalam Undang-Undang 

No 17 Tahun 2022 Tentang Sumatera Barat Terhadap Politik Hukum Pemerintah 

Daerah Sumatera Barat, Jurnal Hukum Lex Generalis Vol. 3  

Al-Nawawi, Al-Minhaj, Juz 7, (Dar Al-Fikr), hal. 289 

Al-Qurthubi, Al-Jami‟ Li Ahkam Al-Qur‟an, Jilid 5, (Dar Ihya‟ At-Turats Al- 

„Arabi) 

Al-Qurthubi, Tafsir Al-Jami‟ Li Ahkam Al-Qur‟an, Juz 1, (Dar Al-Kutub Al-

Misriyyah) 

Al-Qurthubi, Tafsir Al-Jami‟ Li Ahkam Al-Qur‟an, Juz 18, (Dar Al-Kutub Al-

Misriyyah) 

Al-Syatibi, Al-I‟tisham. 1982  (Beirut: Dar Al- Ma‟rifah) 

Amir Syaifuddin, ( 2014),  Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia, 

Jakarta: Kencana 

Amir Syarifuddin. 2003. Garis-Garis Besar Fiqih, Jakarta: Kencana 

Amirullah Marwin. 2017. Hukum Keluarga Islam Indonesia Membangun 

Keluarga Sakinah Pendekatan Integrative Dan Interkonektif, Jurnal Al-Himayah, 

Vol. 1, No. 2  

Andi Ritonga, Salma, Bakhtiar. 2024. Mengulas Makna Adat Basandi Syarak, 

Syarak Basandi Kitabullah (ABSSBK) Dalam Masyarakat Minangkabau, Humani 

(Hukum dan Masyarakat Madani) Hukum Keluarga Sari‟ah Universitas Islam Negeri 

Imam Bonjol Padang, Vol. 14, No.1  



284 

 

 

Annisa Syintia Trimilanda, Desriyeni. 2018. Purwarupa Ensiklopedi Adat 

Perkawinan Minangkabau, Jurnal Ilmu Informasi Perpustakaan dan Kearsipan, FBS 

Universitas Negeri Padang, Vol 7 No. 1  

Aprial David. 2020. Tradisi Merantau Pada Masyarakat Minangkabau 

Dalam Perspektif Teori Motivasi Abraham Masslow, Pasca Sarjana IAIN Batu 

Sangkar, Jurnal Kependidikan Dasar Islam Berbasis Sains Vol.05, N0.02  

Arindra, Purnama. 2023. Peran Ninik Mamak Dalam Perkawinan Di Nagari 

Batipuh Ateh Kecamatan Batipuh Kabupaten Tanah Datar, Diploma Thesis  

Universitas Andalas  

Ar-Raisuni. 1995. Nadhariyyatu al-Maqashid „Inda al-Imam al-Syathibi, Jilid 

1, (Al Ma‟had Al-„Alami Hil Fikril Islami)  

Asmaniar. 2018. Perkawinan Adat Minangkabau, Jurnal Binamulia 

Hukum, Fakultas Hukum Universitas Krisna Swipayana, Vol .7 No 2  

Asniah. 2023.  Akulturasi Islam dan Hukum Adat Minangkabau UIN Gunung 

Jati Bandung, Jurnal Studi Lintas Agama, Vol ke 8  

Azyumardi Azra. 2005. Islam, Modernisasi Dan Demokratisasin Di 

Indonesia, (Jakarta: Prenada Media 

Bawon Wijidia Prasasti, Purwati Pngraini. 2021. Nilai-Nilai Budaya 

Minagkabau Dalam Naskah Drama Dr Anda Karya Wisran Hadi. Jurnal pendidikan 

dan sastra Indoneia FKIP Universitas., vol 16  

Bukhari, Shahih Bukhari, No. 893 Dan Muslim, Shahih Muslim, No. 1829 

Chaula Luthfia, Hamdan Arief Hanif. 2022. Urgensi Pencatatan Perkawinan 

Perspektif Hukum Islam, Jurnal Sharia and Humanities, Vol. 1 No. 2  

Cristine Dobbin. 2008. gejolak ekonomi, kebangkitan Islam, dan Gerakan 

Padri. (Jakarta: Komunitas Bambu). 

Dahari Ade, Deri Putra. 2023. Peranan Orang Tua Dan Ninik Mamak 

Sebelum Perkawinan Di Negeri Sibarambang Dalam Perspektif Hukum Islam,  Jurnal 

Hukum dan Pranata Sosial Islam, Vol. 5 No. 1  

Dahlia. (2019). Kontekstualisasi Pemikiran Maqasid Al-syari‟ah Jasser Auda 

Terhadap Pendidikan Anak Usia Dini, Wahana Islamika: Jurnal Studi Keislaman 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta  vol. 5 No. 2  

Dede Nuryayi Taufik, Siah Khosiah, Septiayu Restu Wulandari, Triana 

Apriyanita. 2023. Erkembangan Dan Kontribusi Fatwa Dalam Hukum Keluarga 

Islam Di Indonesia, Jurnal Hukum Keluarga Islam, Vol. 1, No. 2  



285 

 

 

Dewi rahmawati dkk, Peran Tradisi Baralek Dalam Memperkuat Solidaritas 

Masyarakat Kota Padang, Argopuro: Atministration, Government, And Public 

Relation Journal, Fakultas Ilmu Sosial Univrsitas Negeri Padang  

Dwi Rini Firdaus, dkk, Potret Budaya Masyarakat Minangkabau 

Berdasarkan Keenam Dimensi Budaya Hofstede, Jurnal sosiologi pedesaan,  vol. 6, 

no. 2 

Eki Saputra, womens of Minangkabau, SKRIPSI Fakultas Seni Pertunjukan, 

Institut Seni Yogyakarta 2020, hal. 3 

Emzir Hasam. 2010.  Metode Penelitian Kualitasif Analisis Data , (Jakarta: 

Rajawali Pres) 

Erlina Rizqi Fatmasari, Yudhi Ahmad Bashori. 2022. Menelisik Maqashid 

Syati‟ah Atas Kebijakan KUA Terhadap Wali Nikah Perempuan Yang Lahir Kurang 

Dari 6 Bulan, Jurnal al-Syakhsiyah Journal Of  Law And Family Studies,  Vol. 4, No. 

2  

Evaliza Dwi. 2017. Peran Budaya Dan Komunitas Lokal Dalam 

Pengembangan Pariwisata Di Kabupaten Tanah Datar, Jurnal Semnas Lombok 

Fakultas Pertanian Universitas Andalas Padang  

Faiqotul Himmah Zahroh. 2021. Pandangan Maqasid al-syari‟ah (Hukum 

Islam) perspektif Al-Syatibi dan Jasser Auda. Mahasiswa Fakultas Syari-ah UIN 

Sunan Ampel Surabaya, Jurnal Al-I‟jaz, Volume 3, No. 1 

Fajar Adiguna, Hayatul Ismi, Hengki Firnanda. 2024. Penyelesaian Sengketa 

Harta Pusaka Tinggi Oleh Ninik Mamak Kaum Suku Koto Di Pasa Rabaa Nagari 

Panyalaian Kecamatan X Koto Kabupaten Tanah Datar, Jurnal Ilmiah Wahana 

Pendidikan  

Farida Fauza. 2020. Analisis Hukum Islam Tentang Tanggung Jawab Mamak 

Terhadap Prosesi Perkawinan Kemenakan Menurut Adat Pariaman, Fakultas 

Syari‟ah Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung  

Ferina Meliasanti. 2023. Lokalitas Minangkabau Dalam Cerpen Indonesia 

Modern Sebagai Pembelajaran Teks Sastra Di Sekolah, Jurnal Pendidikandan 

Konseling, Vol. 5 No. 2   

Firmansyah Gumelar dkk. 2023. Implementasi Hukum Adat Dalam Prosesi 

Perkawinan Adat Minangkabau, Jurnal Ilmu Hukum , Fakultas Hukum Universitas 

Kuningan Vol. 1 No. 1  

Firmansyah Gumelar, dkk. 2023. Implementasi Hukum Adat Dalam prosesi 

Perkawinan Adat Minangkabau, Jurnal Ilmu Hukum Vol. 1, Nomor 1  

Habudin Ihab. 2015. Menimbang Metode  Tematik-Holistik dalam Pembaruan 

Hukum Keluarga Muslim, Jurnal Al-Ahwal, Vol.8 No.1  



286 

 

 

Hayati. 2019. Kedudukan Ninik Mamak Dalam Masyarakat Adat Nagari 

Kamang Mudik Menuru Perspektif Hukum Islam “Analisis Tentang Pergeseran 

Kewenangan Paman Sebagai Hakam Dalam Hukum Keluarga, Jurnal Ilmiah 

Keislaman, Vol. 18, No. 1  

Hendra Regel, Jenn Nelly Matheosz, Djefri Deeng. 2019. Upacara Adat 

Panen” Padi Baru / Bira Mahihawu” Masyarakat Suku Module Di Desa Bailengit 

Kecamatan Kao Barat Kabupaten Halmera Utara (Studi Antropologi),  (Universitas 

Sam Ratulangi: Ratulangi)  

Hertasmaldi Peran Ninik Mamak Dalam Pencegahan Pereraian Presektif 

Hukum Islam,  Jurnal Hukum Keluarga, vol. 7 no. 2 Tahun 2022., hal. 104 

Hertasmaldi. 2019. Persetujuan Ninik Mamak Sebagai Salah Satu 

Syarat Administratif Dalam Akad Nikah, Jurnal Ijtihad Vol. 35 No. 2  

Hertasmaldi. 2022. Peran Ninik Mamak Dalam Pencegahan Perceraian 

perspektif Hukum Islam, Jurnal Hukum Keluarga, Vol. 7, No. 2  

Hidayat Rahmat, Fatmariza, Dkk. 2023. Pergeseran Mamak Ke Mamak Luar 

Kaum Dalam Prosesi Pernikahan Adat, Vol 3, No 1  

HR. Abu Dawud, Sunan Abu Dawud, No. 3590 Dan Ibnu Majah, Sunan Ibnu 

Majah, No. 2314 

HR. Ahmad 26:53 dan Al-Hakim 2:183. Sanadnya dinilai hasan oleh Al-

Albani 

HR. Ahmad, Musnad Ahmad, No. 8039. 

HR. Al-Bukhari Di Dalam Shahih Al-Bukhari Bab Sholat Ath-Thaalib Wal 

Mathluub Raakiban Wawa Limaan, No. 899 

HR. Bukhari, No. 5090 Dan Muslim, No. 1466 

Hr. Bukhari, Shahih Al-Bukhari, Kitab An-Nikah Bab Anjuran Menikah Bagi 

Yang Mampu, No. 5065 

HR. Tirmidzi no. 1088, An-Nasa‟I 6:127, Ibnu Majah no. 1896, dan Ahmad 

24: 189. Dinilai oleh hasan Al-Albani 

https://pu.tanahdatar.go.id  

Irhas A. Shamad, Danil M. Chaniago. 2022. Islam Dan Praktis Kultural 

Masyarakat Minangkabau, Palembang 

Iswandi Bahardur. 2018. Kearifan Lokal Budaya Minangkabau Dalam Seni 

Pertunjukan Tradisional Randai, Jurnal Badan Bahasa STKIP PGRI  Sumatera Barat. 

Tahun  

https://pu.tanahdatar.go.id/


287 

 

 

Ivandro Elpasya, Pengertian Dan Ruang Lingkup Syari‟ah, 

https://www.scribd.com/document/431129542/Pengertian-Dan-Ruang-Lingkup-

Syariah diakses pada juni 2024. 

Jasser Auda. 2008. Maqashid Al-Shariah Philosophy Of Islamic Law: A 

System Approach, London: IIIT   

Johan Agustian. 2014. Pengangkatan Orang Bainduak Pada Masyarakat 

Minangkabau Di Nagari Ampang Kuranji, Premise Law Journal, Vol. 4 

Jufri Naldo. 2019. Islam An Modal Sosial Orang Minangkabau Di 

Perantauan, Jurnal Penelitian Vol. 13, No. 2 

Khairuna Herlin Manday, Elly Warnisyah Harahap, Endang Ekowati. 2024. 

Falsafah Adat Basandi Syarak, Syarak Basandi Kitabullah Dalam Pandangan 

Masyarakat Minangkabau (Di Kelurahan Sukaramai I Kecamatan Medan Area Kota 

Medan), Jurnal Pendidikan Tambusai, Vol. 08 No. 01  

Khairunnas.  2024.Analisis Penyelesaian Sengketa Harta Bersama 

Pasca Perceraian Bagi Istri Yang Berkontribusi Mencari Nafkah Perspektif 

Maqashid Asy-Syari‟ah (Studi Putusan Hakin Di Wilayah Hukum Pengadilan 

Tinggi Agama Pekanbaru), Pascasarjana UIN SUSKA RIAU  

Khoiruddin Nasution . 2016. Draf Undang-Undang Perkawinan Indonesia: 

Basis Filosofi dan Implikasinya Dalam Butit-Butir UU , Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial 

UNISIA, Vol. 26, No. 48 

Khoiruddin Nasution, Islam Membangun Masyarakat Bilateral dan 

Implikasinya Terhadap Hukum Keluarga Islam Indonesia, Al- Mawarid: Jurnal 

Hukum Islam 

Khoiruddin Nasution. 2012. Arah Pembangunan Hukum Keluarga Islam 

Indonesia: Pendekatan Integratif dan Interkonektif Dalam Membangun Keluarga 

Sakinah, Asy-Syir‟ah: Jurnal Ilmu Syari‟ah Dan Hukum Vol. 46, No. 1  

Khoirul Anam, Studi Makna Perkawinan Dalam Perspektif Hukum Di 

Indonesia (Komparasi Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KuhPer ) 

Kompilasi Hukum Islam), Jurnal Fakultas Hukum Universitas Tulungagung 

Krisna Marta Bahari, Azmi, Fitrisia, Opianto. 2022. Filsafat Adat 

Minangkabau Dan Hubungannya Dengan Administrasi Nagari, jurnal IJD Vol. 4 no. 

2  

Leni Syafyahya. 2006.  Kata Penunjuk Ukuran Dalam Masyarakat 

Minangkabau, Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 3 No. 1 Tahun  

Luak Tanah Data-Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas,  

https://id.m.wikipedia.org/w/index.php?title=Luak_Tanah_Data&wprov=rarw1#  

diakses  tgl 2 agustus 2024. 

https://www.scribd.com/document/431129542/Pengertian-Dan-Ruang-Lingkup-Syariah
https://www.scribd.com/document/431129542/Pengertian-Dan-Ruang-Lingkup-Syariah
https://id.m.wikipedia.org/w/index.php?title=Luak_Tanah_Data&wprov=rarw1


288 

 

 

Lukman Hakim, Akhmad Rudi Maswanto. 2022. Maqasid Al-syari‟ah Ala 

Jasser Auda Upaya Mereformasi Hukum Islam Melalui Pendekatan Teori Sistem.  

Al-Ashlah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum Islam, Institute Agama Islam 

Ibrahimy Genteng Banyuwangi Vol. 1, No. 1  

M. Lutfi Hakim, Mukhlis Ardiyanto. 2020. Menjaga Kehormatan Sebagai 

Perlindungan Nasab Perspektif Maqashid Syari‟ah, jurnal Nizham, Vol. 8. No. 01 

M. Yusuf MY. 2014. Dampak Perceraian Orang Tua Terhadap Anak, 

Jurnal Al-Bayan Vol. 20, No. 29  

M.A Tihami Dan Sohari Sahrani .(2014). Fiqih Munakahat (Kajian 

Fiqih Nikah Lengkap), PT. Raja Grafindo Persada, Jakarta 

M.Burhanuddin Ubaidillah dan Alfin Nuril Laili. 2021. Teori Maqasid 

Syari‟ah Perspektif Ulama Modern Dan Kontemporer, Jas Merah: Jurnal Hukum dan 

Ahwal Syakhsiyyah,Vol. 1, No.1  

Malik Rahman. 2016. Ikatan Kekerabatan Etnis Minangkabau Dalam 

Melestarikan Nilai Budaya Minangkabau di Perantauan Sebagai Wujud Warga 

NKRI, Jurnal Analisa Sosiologi Vol.5 No. 2  

Mara Ongku Hasibuan, tabattul menurut ibnu hazm (w. 456 h ) dalam 

perspektif hukum keluarga islam (al-ahwal syakhsiyah), Jurnal Ilmiah Keislaman, 

vol. 19. No  

Matondang Armansyah (2014).  “Faktor-faktor yang Mengakibatkan 

Perceraian dalam Perkawinan (Jurnal Ilmu Pemerintahan dan Sosial Politik 

,Program Studi Ilmu Kepemerintahan, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu 

PolitikUniversitas Medan Area, Indonesia 2 (2)  

Maulidya Rohma. 2020.  Persamaan Dan Perbedaan Antara Istilah 

Kekerabatan Dalam Bahasa Arab Dan Bahasa Indonesia, Universitas Negeri Malang  

Meri Handayani Dan V. Indah Sri Pinasti, Pergeseran Peran Ninik Mamak 

Pada Masyarakat Minangkabau Dalam Era Modernisasi, Jurnal Pendidikan 

Sosiologi, hal. 6. 

Mochtar  Naim. 2013.  Merautau Pola Migrasi Suku Minangkabau, (Rajawali 

Pers Jakarta)  

Mubaidi sulaeman. 2021. Maqasid Al-Syari‟ah: Cara Menghadapi Pandemi 

Covid-19, Tribakti: Jurnal Pemikiran KeislamanVolume 32, Nomor 2  

Muh. Haras Rasyid. 2020. Memelihara Akal Dalam Maqashidu Al-Syari‟ah ( 

Suatu Solusi Preventif Terhadap kejahatan ), Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam,  

Vol. 06, No. 2 



289 

 

 

Muhammad Afdhal Arrazak, Syamsir, dkk,  Peranan Kepemimpinan Ninik 

Mamak Dalam Pelestarian Budaya Minangkabau Di Nagari Kayu Tanam, Vol. 4, 

No. 2 Desember 2022, hal. 83 

Muhammad Amin. 2022. Nidya Fitri, Abdul Aziz, Konsep Pemikiran Ninik 

Mamak Untuk Keberlangsungan Cucu Kemenakan Di Tengah Persaingan Yang 

Multicultural, Jurnal Ilmu Penidikan Vol. 04 N0. 2  

Muhammad Bakar Ismail Habib. 1427.  Maqashid Syari‟ah  Takshilan Wa 

Taf‟ilan, (Kairo: Robitotu Al-A‟lam Al Islamiyyah) 

Muhammad Bin Ismail Al-Bukhari. 2009. Shahih Bukhari, Beirut: Dar Al-

Fikr, Juz 3, 

Muhammad Chairul Umar, Yulfira Riza, Peran Ninik Mamak, Mamak Dan 

Kemenakan Di Minangkabau, Vol. 5, No. 3 September 2022, hal. 174 

Muhammad Chairul Umar, Yulfira Riza. 2022. Peran Ninik Mamak, 

Mamak Dan Kemenakan Di Minangkabau, Jurnal Budaya Nusantara, Vol. 5 

No. 3  

Muhammad Chairul, Umar, Yul Fira Riza. 2022. Peran Ninik Mamak, Dan 

Kemenakan Diminangkabau  

Muhammad Jamil, Labai Sampono, Implementasi penerapan adat basandi 

syara‟, syara‟ basandi kitabullah (ABS SBK) di Minangkabau, https:///library.isi-

padangpanjang.ac.id/index.php?p=show_detail&id=24745&keywords di akses pada 

juni 2024 

Muhammad Lutfi Hakim. 2016. pergeseran paradigma maqashid syari‟ah : 

dari klasik sampai kontemporer, Jurnal Kajian Hukum Islam, vol 10, no. 1  

Muhammad Taufiq. 2019.  Relasi Budaya Minang Dan Al-Qur‟an Dalam 

Perkawinan Adat Di Minangkabau, Disertasi Proqram Studi Ilmu Al-Qur‟an Dan 

Tafsir Konsentrasi Ilmu Tafsir Program Pascasarjana Institut PTIQ Jakarta  

Muhammad Wahyudi. 2022.  Eksistensi Ninik Mamak Dalam 

Penyelenggaraan Pemerintahan Dan Pembangunan Di Nagari Sungai Abang 

Kecamatan Lubuk Alung Kabupaten Padang Pariaman Provinsi Sumatera Barat, 

Asdaf  Kabupaten Padang Pariaman Sumatera Barat Program Studi Politik Indonesia 

Terapan  

Muhammad Zainuddin Sunarto, Lutfatul Imamah. 2023. Fenomena Childfree 

Dalam Perkawinan, Jurnal Pendidikan, Komunikasi, Dan Pemikiran Hukum Islam, 

Vol. 14, No. 2  

Muhammad Zainuddin Sunarto. 2022. Putri Nur Afrida, Ulfia Nurianti, 

Kajian Maqashid Al-Syari‟ah Terhadap Nilai-Nilai  Islami Pada Sebuah Transaksi, 

Jurnal Kajian Hukum Islam Vol. 06 No. 1  

https://library.isi-padangpanjang.ac.id/index.php?p=show_detail&id=24745&keywords
https://library.isi-padangpanjang.ac.id/index.php?p=show_detail&id=24745&keywords


290 

 

 

Nadya Yolanda, Erizal Gani, Hamidin. 2013. Nilai-Nilai Budaya 

Minangkabau Dalam Novel Cinta Di Kota Serambi Karya Irzen Hawer. Jurnal 

Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia Vol. 1 No. 2  

Nilda Susilawati. 2015. Stratifikasi Al-Maqashid Al-Khamsah Dan 

Penerapannya Dalam Al-Dharuriyyat, Alhajjiyat, Al-Tahsiniyyat, Jurnal Ilmiah 

Mizani: Wacana Hukum, Ekonomi Dan Keagamaan  Vol. 9 no. 1  

Nizwardi Jalinus, Fahmi Rizal, Nofri Helmi, Dan Youmil Abrian, Peranan 

Ninik Mamak Dalam Melestarikan Adat Istiadat Minangkabau Di Tengah Arus 

Globalisasi Studi Kasus Dinagari Parambanan Dan Nagari Labuah, Universitas 

Negeri Padang Repository UIN Suska, http://repository.uin-suska.ac.id  

Nizwardi Jalinus, Fahmi Rizal, Nofri Helni dan Yaumil Abrian, Peranan 

Ninik Mamak Dalam Melestarikan Adat Minang Kabau Ditengah Arus Globalisasi,: 

Studi Kasus Di Nagari Parambahan Dan Nagari Labuah., Universitas Negri Padang. 

http://repository.uinib.ac.id diakses agustus 2024 

Nur Indah Ariyani. 2013. Strategi Adaptasi Orang Minang Terhadap Bahasa, 

Makanan, Dan Norma Masyarakat Jawa, Jurnal Komunitas, Tahun  

Nur Rina Azizah (2017) “Dampak Perceraian Orang tua Terhadap 

Pisikologi Anak” Al-Ibrah Universitas Madura, Vol. 2 No.2  

Nursidin Ghilman. 2012.  Konstruksi Pemikiran Maqashid Syari‟ah Imam Al-

Haramain Al-Juwaini (Kajian Sosio-Historis), Thesis Program Pascasarjana Institut 

Agama Islam Negeri (IAIN) Walisongo Semarang.  

Nurwahida, Ikmal Syafruddin, Konsep Hukum Islam Dan Teori 

Pemberlakuan Hukum Islam Di Indonesia, 

http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/latihan/article/download/1560/763/, 13 

desember 2024 

Olson & DeFrain. 2004. Memahami Psikologi Perceraian Dalam 

Kehidupan Keluarga) Jurnal Psikologi Vol. 2 No. 2, Agoes DariyoDosen 

Fakultas Psikologi Universitas Indonusa Esa Unggul 

Oom Mukarroman, Perkembangan Maqashid Syari‟ah Dalam Tafsir Ayat 

Ahkam 

Ovy Septi Vane, Elly Malihah. 2020. Transformasi Nilai-Nilai Bararak Bako 

Dalam Tradisi Perkawinan Masyarakat Kota Solok, Jurnal Universitas Pendidikan 

Indonesia Sosietas 10 (2)  

Paryadi.  (2021). Maqashid Syari‟ah: Defenisi Dan Pendapat Para Ulama, 

Mahasiswa S3 UIN SUSKA Riau Vol. 4, No. 2  

R. Suyoto Bakir, Sigit Suryanto. 2009. Kamus Lengkap Bahasa 

Indonesia, Tangerang: Karisma Publishing  

http://repository.uin-suska.ac.id/
http://repository.uinib.ac.id/
http://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/latihan/article/download/1560/763/


291 

 

 

Rahman Malik. 2016.  Ikatan Kekerabatan Etnis Minangkabau Dalam 

Melestarikan Nilai Budaya Minangkabau Di Perantauan Sebagai Wujud Warga 

NKRI, Jurnal Analisa Sosiologi.  

Rahmat Nurdin, Pertentangan Antara Hukum Adat Dengan Hukum Islam 

Dalam Perkawinan (Studi Kasus Larangan Perkawinan Suku Di Minangkabau), 

Hukum Keluarga Pascasarjana, Digital Library Universitas Islam Negeri Sunan 

Gunung Djati Bandung 

Ria Febria, B. Rini Heryanti, Amri Panahatan Sihotang. 2022. Kajian Hukum 

Perkawinan Adat Sesuku Di  Masyarakat Minangkabau, Jurnal SLR (Semarang Law 

Review) Vol. 3 No. 1  

Saihu Made, Tafsir Maqasidi Untuk Maqasid Al-Syari‟ah, Al-Burhan: Jurnal 

Kajian Ilmu dan Pengembangan  Budaya Al-Qur‟an Repository  Institusi PTIQ 

Jakarta  

Salmadanis, Duski Samad. 2002. Adat Basandi Syarak Norma Dan 

Penerapannya, TMF Press Jakarta 

Samsul Hadi. 2020. Pendekatan Multidisipliner Dalam Pengembangan 

Hukum Islam (Menurut pandangan Jasser Auda), Jurnal Pendidikan Dan Sains Vol 2, 

No 3  

Santoso. 2016. Hakekat Perkawinan Menurut Undang-Undang Perkawinan, 

Hukum Islam Dan Hukum Adat, Yudisia, Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum Islam 

Vol. 7, No. 2  

Soejono dan Abdurrahman. 1999. Metode Penelitian (Suatu Pengantar dan 

Penerapan), (Jakarta: Rieneka Cipta) 

Suansar Khatib, Konsep Maqashid Al-Syari‟ah: Perbandingan Antara 

Pemikiran Al-Ghazali Dan Al-Syatibi, fakultas Syari‟ah IAIN Bengkulu 

Suharman. 2015. Sejarah Kebudayaan Islam Di Minangkabau I, (Imam 

Bonjol Press: Padang)  

Sumarta, Sarwo Edy. 2022. Analisis Eksistensi Reformasi Hukum Islam 

Keluarga Dalam Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia, Jurnal Hukum Pelita, Vol..3 

No. 2  

Surah An-Nisa (4:34), Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Juz 4,  Dar Ihya‟ At-

Turats Al-„Arabi.  

Syarafuddin Muhsan. 2016.  Analisis Nilai Filosofis Hukum Keluarga Islam 

Dari Penggunaan Istilah Perkawinan Nakaha Dan Tajawwaja, Al- Maajalis: Jurnal 

Dirasat Islamiyah, Vol. 4, No. 1  



292 

 

 

Syaron Brigette Lantaeda, Florence Daicy J. Lenkong,  Joorie M Ruru. 

2017. Peran Badan Perencanaan Pembangunan Daerah Dalam Penyusunan 

RPJMD Kota Tomohon, Jurnal Adminnistrasi Publik, Vol. 04 No. 048 

Tafsir Ash-Shagir/ Fayiz Bin Sayyaf As-Sariih, Di Murajaah Oleh  Syaikh 

Prof. Dr. Abdullah Bin Abdul Aziz Al-„Awaji, Professor Tafsir Univ Islam Madinah, 

Https://Tafsirweb.Com/2639-Surat-Al-Araf-Ayat-185.Html diakses pada agustus 

2024. 

Tafsir Ibnu Katsir. (2000). Tafsir Al-Qur‟an Al-„Azim, Kairo: Dar Al-Hadits 

Tanah Datar, Ranah Minangkabau, Jurnal NYCNews.id, 

https://nycnews.id/tanah-datar-ranah-minangkabau/  diakses pada tanggal  02 

agustus 2024 

Ummi Sumbulah. 2012.  Islam Jawa Dan Akulturasi Budaya:Karakteristik, 

Variasi Dan Ketaatan Ekspresif, Jurnal Budaya Islam, Fakultas Syari‟a UIN Maulana 

Malik Ibrahim Malang, Vol. 14, No. 1  

Undang-Undang  No 1 Tahun 1974 Pasal 1 

Vicky Alhadi, Ahmad Zikri, Hendri K. 2024. Bajapuik Pada Pernikahan Adat 

Menurut Tinjauan Hukum Islam, Jurnal sharia and Law, Vol. 3 No. 1  

Vitri Puspita Sari, Winnofri Samry dan Midawati. 2021. Ruang Poligami 

Dalam Budaya Minangkabau: Tinjaun Historis, HISTORIA: Jurnal Pendidikan 

Sejarah, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Andalas, vol. 9 no. 2  

Wahbah Al-Zuhaili. 1998.  Al-Fiqh Al-Islami Wa Adillatuhu, (Damaskus : 

Daar Al Fikr,)  

Wahyudi Rahmat, Maryelliwati, (2019). Minangkabau (Adat, Sastra 

Dan Bentuk Penerapan), STKIP PGRI Press  

Wahyuni Afidah. 2014. Metodologi Tafsir Ahkam Beberapa Pendekatan Dan 

Aliran Dalam Mengetahui Maqashid Al-Syari‟ah (Studi Perbandingan), Jurnal Ilmu 

Syari‟ah, Vol. 2 No. 1 Tahun  

Walhendri Azwar.  2015. Gerakan Sosial Kaum Tarekat, Imam Bonjol Press 

Padang  

Wandra Mony, Nur Hidayah, Fitri Wahyuni. 2022. Penerapan Konseling 

Berbasis Budaya Minangkabau, Jurnal Ilmiah Bimbingan Konseling 

UndikshaUniversitas Negeri Malang vol. 13, no.3  

Wawancara Dengan Aresno ( Datuak Andomo ). 2025. Sebagai Ketua 

LKAAM (Lembaga Kerapatan Adat Alam Minangkabau) Tanah Datar.  

Wawancara dengan datuak kayo.  2025.  kecamatan pariangan tanah datar 

sumatera barat di tanah datar. 

https://tafsirweb.com/2639-surat-al-araf-ayat-185.html
https://nycnews.id/tanah-datar-ranah-minangkabau/


293 

 

 

Wawancara Dengan Datuak Mangkudun . 2025. Kecamatan Mangek, 

Kabupaten Tanah Datar. 

Wawancara Dengan Datuak Rang Kayo Enda. 2025. Nagari Gurun, 

Kabupaten Tanah Datar.  

Wawancara Dengan Datuak Romi. 2024.  Nagari Koto Baru Kecamatan 

Sungai Tarab Kabupaten Tanah Datar. 

wawancara dengan Tokoh Agama, Ustadz Aswandi S.Hi di Nagari Koto Baru 

Kecamatan Suangai Tarab, Kabupaten Tanah Datar Sumatera Barat, Tanggal: 16 

maret 2025 

Welsa Aini dkk. 2024. Analisis Budaya Dalam Tradisi Di Adat Minangkabau, 

Journal Of Social Science Research, Universitas Jambi Vol. 4 No. 3  

Wibisana Wahyu. (2016). “Pernikahan Dalam Islam”, Jurnal 

Pendidikan Agama Islam-Ta‟lim Vol. 14 No 2 Penulis adalah dosen Pendidikan  

Agama Islam pada Departemen Pendidikan Umum FPIPSUP  

Widiyanto Hari, Konsep Pernikahan Dalam Islam (Studi Fenomenlogis 

Penundaan Pernikahan Di Masa Pandemi). Sekolah Tinggi Agama Islam An-

Nawawi, Purworejo, Indonesia Vol. 4 No.1  

Wimra Zelfeni. 2016. Reintegrasi Konsep Maqhasid Syari‟ah Dalam Adat 

Basandi Syara‟, Syara‟ Basandi Kitabullah, Juris, Fakultas Syariah IAIN Imam 

Bonjol Padang, Vol. 15 No. 2  

Yaswirman. 2011. Hukum Keluarga Karakteristik Dan Prospek Doktrin Islam 

Dan Adat Dalam Masyarakat Matrilineal Minangkabau, PT. Rajagrafindo Persada, 

Jakarta:  

Yefrizawati. 2008. Kedudukan Mamak Kepala Waris Dalam Sistem Kewarisan 

Minangkabau dalam Perspektif Hukum Adat Dan Hukum Islam 

Yelmi Eri fardius. 2017. Nilai-Nilai Filosofis ABS-SBK Di Minangkabau, 

Universitas Islam  Negeri Imam Bonjol, Majalah Ilmu Pengetahuan Dan Pemikiran 

Keagamana Vol. 20, No. 2,  

Yolandri Fani. 2023. Peran Ninik Mamak Dalam Pelaksanaan Perkawinan Di 

Nagari Simpang Lama Inderapura Kecamatan Pancung Soal Kabupaten Pesisir 

Selatan, Jurnal Online Mahasiswa Fakultas Hukum Universitas Riau, Vol. 10, No. 1   

Yuhaldi. 2022. Falsafah Adat Basandi Syarak Syarak Basandi Kitabullah 

Dan implikasinya Dalam Bimbingan Konseling, Jurnal Pendidikan Sejarah sejarah 

dan Riset Sosial Humaniora, 5, Nomor 2 

Zainuddin, Mhd. Yadi Harahap, Ramadhan Syahmedi, Konsekuensi Hukum 

Poligami Di Indonesia Bdan Tunisia: Perspektif Teori Kepastian Hukum An 



294 

 

 

Maslahah Mursalah , UIN Sumatera Utara, Al-Mashlahah: Jurnal Hukum Islam Dan 

Pranata Sosial Islam 


