
NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM BUKU 

TUNJUK AJAR MELAYU KARYA TENAS EFFENDY 

DAN IMPLEMENTASINYA DALAM KURIKULUM 

MUATAN LOKAL MADRASAH 

DI PROVINSI RIAU 

 
 
 

 

 

DISERTASI 
 

 

 

 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Doktor (Dr.) pada Program Studi Pendidikan Agama Islam  
 

 

 

 

Oleh: 

 

 

 

 
 

 

 

WAN MUHAMMAD FARIQ 

NIM: 32290415789 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PASCASARJANA  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446/2025 













i 

KATA PENGANTAR 

Bismillāhirrahmānirrahīm, 

Dengan rahmat Allah SWT yang Maha Pengasih lagi Maha Penyayang. 

Segala puji hanya milik Allah SWT, Tuhan pemelihara seluruh alam. Shalawat 

dan salam semoga tetap tercurahkan kepada junjungan alam Nabi Muhammad 

SAW. Atas rahmat dan kasih sayang-Nya, penulis mampu menyelesaikan 

Disertasi ini dengan baik. Disertasi ini merupakan salah satu tugas akhir pada 

Program Pascasarjana Doktoral  Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

Riau yang diajukan untuk mendapat gelar Dr (doktor) bidang ilmu Pendidikan 

Agama Islam. 

Penulis yakin bahwa proses penulisan Disertasi ini tidak terlepas dari 

bantuan dan dukungan dari berbagai pihak. Dengan ini penulis mengucapkan 

terima kasih kepada: 

1. Ayahanda Wan Authar (almarhum, 2009/usia 63 tahun) dan ibunda Nurliza, 

atas doa dan kasih sayang serta selalu memberi motivasi dalam 

menyelesaikan Disertasi ini, kepada saudara-saudara kandungku, yakni Wan 

Azriyansyah, Wan Elva Auli, Wan Reza Fahlevi, Wan Syahrizan, Wan 

Mu‘ammar Razi, atas dorongan moril maupun materil. 

2. Isteri tercinta Titin Sumarni dan ananda Wan Nafila Athiyya, Wan Nazia 

Athiyya dan Wan Muhammad Nidhal Syabani atas doa, motivasi dan 

kesetiaannya 

3. Prof. Dr. Hairunas Rajab, MA selaku Rektor Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau. 



ii 

4. Prof. Dr. Hj. Helmiati selaku Wakil Wakil Rektor I Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

5. Prof. Dr. H. Mas‘ud Zein, M.Pd selaku Wakil Wakil Rektor II Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

6. Prof. Edi Erwan, S. Pt, M. Sc, Ph. D selaku Wakil Wakil Rektor III 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

7. Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA, selaku Direktur Program Pasca Sarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

8. Prof. Dr. Zaitun, M.Ag, Selaku Wakil Direktur Program Pasca Sarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

9. Dr. Zamsiswaya, M.Ag, Selaku Ketua Prodi PAI Program Doktor Pasca 

Sarjana  Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

10. Prof. Dr. H. Munzir Hitami, MA, Selaku promotor dalam penulisan 

Disertasi ini. 

11. Prof. Dr. Zaitun, M.Ag, Selaku co-promotor dalam penulisan Disertasi ini. 

12. Segenap Dosen Program Pascasarjana Doktoral Universitas Islan Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau. beserta staf dan tenaga administrasi yang telah 

membantu penulis selama perkuliahan 

13. Segenap Civitas Akademika di Lingkungan Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau 

14. Seluruh teman-teman kelas Pascasarjana angkatan 2022/2023, yang tidak 

mengurangi rasa hormat penulis, tidak dapat menyebutkan namanya satu 

persatu, atas segenap motivasi dan bantuan yang diberikan 



iii 

15. Semua pihak yang tidak dapat disebutkan satu persatu, yang telah membantu 

penulis dalam menyelesaikan Disertasi ini. 

 

Semoga amal baik mereka mendapat ganjaran yang lebih istimewa 

dari yang Allah SWT. Akhirnya, semoga Disertasi ini bermanfaat dalam 

khazanah keilmuan dan spirit untuk memajukan pendidikan agama Islam di 

Riau Khususnya dan Indonesia pada umumnya. Amin. 

Bengkalis,          Maret 

2025 

Penulis 

 

 

 

 

Wan Muhammad Fariq 

NIM. 32290415789 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

DAFTAR ISI 

Halaman 

 
KATA PENGANTAR .....................................................................................  i 

DAFTAR ISI ....................................................................................................  iv 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................  vi 

ABSTRAK .......................................................................................................  xiv 

BAB I PENDAHULUAN ................................................................................  1 

A. Latar Belakang Masalah .....................................................................  1 

B. Permasalahan ........................................................................................  14 

1. Identifikasi Masalah ..................................................................  15 

2. Pembatasan Masalah .................................................................  16 

3. Perumusan Masalah ..................................................................  16 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian .......................................................  17 

1. Tujuan .........................................................................................  17 

2. Kegunaan Penelitian..................................................................  17 

D. Sistematika Penulisan ..........................................................................  17 

BAB II KERANGKA TEORITIS ....................................................................  19 

A. Landasan Teori .....................................................................................  19 

1. Definisi Moderasi Beragama ...................................................  19 

2. Dasar Hukum Moderasi Beragama .........................................  29 

3. Tujuan Moderasi Beragama .....................................................  34 

4. Empat Pilar Moderasi Beragama .............................................  49 

5. Nilai-nilai Moderasi Beragama................................................  63 

6. Etnik Melayu ..............................................................................  82 

7. Agama Masyarakat Melayu .....................................................  90 

8. Jenis Sastra Melayu ...................................................................  102 

9. Hubungan Budaya Melayu dan Pendidikan ...........................  112 

10. Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum 

Pendidikan Berbasis Budaya Melayu .............................................  113 



v 

11. Internalisasi Nilai-nilai Moderasi Beragama di Kurikulum 

Madrasah ............................................................................................  125 

B. Tinjauan Penelitian Terdahulu yang Relevan ..................................  133 

BAB III METODE PENELITIAN...................................................................  147 

A. Jenis Penelitian .....................................................................................  147 

B. Pendekatan Penelitian .........................................................................  147 

C. Jenis Data ..............................................................................................  148 

D. Sumber Data .........................................................................................  150 

E. Teknik Pengumpulan Data .................................................................  155 

F. Teknik Analisis Data ...........................................................................  155 

BAB IV HASIL PENELITIAN .......................................................................  158 

A. Temuan Umum.....................................................................................  158 

1. Biografi Tenas Effendy .............................................................  158 

2. Gambaran Umum Buku Tunjuk Ajar Melayu .......................  169 

B. Temuan Khusus....................................................................................  170 

1. Nilai-nilai Moderasi Beragama dalam Buku Tunjuk Ajar 

Melayu Karya Tenas Effendy ..........................................................  170 

2. Implementasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Buku 

Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas Effendy dalam Kurikulum Muatan 

Lokal Madrasah .................................................................................  317 

BAB V PENUTUP 

......................................................................................................  332 

 

DAFTAR PUSTAKA 

DAFTAR LAMPIRAN 

 

   

 

 

 

...........................................................................................  332 

A. Kesimpulan ...........................................................................................  332 

B. Saran 



vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

DARI HURUF ARAB KE LATIN 

 

Pedoman Transliterasi Arab-Latin yang digunakan dalam penulisan 

disertasi ini adalah pedoman transliterasi yang merupakan hasil Keputusan 

Bersama (SKB) Menteri Agama dan Meneteri Kebudayaan Republik Indonesia, 

Nomor : 158 Tahun 1987 dan Nomor : 0543.bU/1987. 

Dibawah ini daftar huruf-huruf Arab dan Transliterasinya dengan huruf 

latin. 
 

 

1. Konsonan 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif a Tidak dilambangkan ا

 Ba b Be ة

 Ta t Te ث

 Ṡa ṡ Es (dengan titik diatas) ج

  Jim J Je ح

 Ḥa ḥ Ha (dengan titik dibawah) خ

 Kha kh Ka dan Ha د

 Dal d De ذ

 Żal ż Zet (dengan titik diatas) ر

 Ra r Er ز

 Za z Zet س

 Sa s Es ش

 Sya sy Es dan Ye ص

 Ṣa ṣ ES (dengan titik dibawah) ض



vii 

 Ḍat ḍ De (dengan titik dibawah) ط

 Ṭa ṭ Te (dengan titik dibawah) ظ

 Ẓa ẓ Zet (dengan titik dibawah) ع

 Ain ‗ Apostrof Terbalik‗ غ

 Ga g Ge ػ

 Fa f Ef ف

 Qa q Qi ق

 Ka k Ka ك

 La l El ل

 Ma m Em م

 Na n En ن

 Wa w We و

ُ Ha h Ha 

 Hamzah ʼ Apostrof ء

 Ya y Ye ي

 

Hamzah (ء) yang terletak  diawal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi 

tanda apapun. Jika hamzah (ء) terletak ditengah kalimat atau di akhir, maka di 

tulis dengan (ʼ). 

2. Vokal  

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. Vokal tunggal bahasa 

Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai 

berikut: 



viii 

Huruf Arab Nama Huruf Arab Nama 

 Fatḥah A a اََ

 Kasrah I i اَِ

 Ḍamah U u اَُ

 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, translierasimya berupa gabungan huruf, yaitu : 

Huruf Arab Nama Huruf Arab Nama 

 Fatḥah dan ya Ai A dan I اَىَْ

 Fatḥah dan wau Au A dan U اَوَْ

 

َْفََ  kaifa :  نَ

وْلََ َُ     : haula 

3. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harkat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu : 

Harkat dan 

huruf 
Nama 

Huruf dan 

tanda 
Nama 

 Fatḥah dan alif atau ya Ā a dan garis diatas ا

 Kasrah dan ya Ī i dan garis diatas ي

  Ḍammah dan wau Ū u dan garis diatas و

 

Contoh :  

 māta :   مَاثََ

 ramā :      زَمَىَََ



ix 

ِْلََ  qīla  :  ََ كِ

 yamūtu :    ًمَُوْثَُ

 

4. Ta Marbūṭah 

Transliterasi untuk ta Marbūṭah ada dua, yaitu : ta Marbūṭah yang 

hidup atau mendapat harkat Fatḥah, kasrah, dan Ḍammah, transliterasinya 

adalah [t]. 

Sedangkan ta Marbūṭah  yang mati atau yang dapat harkat sukun, 

tansliterasinya adalah [ḧ]. 

Kalau pada kata yang terakhir dengan ta Marbūṭah di ikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang Al- serta bacaan kedua itu terpisah maka ta 

Marbūṭah itu di transliterasikan dengan ha (ḧ). contoh : 

 raudaḧ al-atfāl :   زَوْضَةَُالَأظْفَالَ

َََ لٌََ َْ  al-madīnaḧ al fadīlaḧ :     المدًَِيْةََُامفَضِ

 al hikmaḧ :  ََ الِحكِْْةَُ

5. Syaddah (tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam sistim tulisan Arab dilambangkan 

dengan sebuah tanda tasydid (  ّ ), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan 

perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah. Contoh : 

َّياَ  rabbanā :   زَب

ياََََ َْ  najjainā :      نَََّ

 al-haqq :  ََ الحقَ َ

 al-hajj :    الحجََ 



x 

مََ  nu‟ima :   هؼُِّ

َََ  aduwwa„ :      ػدَُوَّ

 

Jika huruf ( ٛ ) bertasydid diakhir sebuah kata dan didahului oleh 

huruf berharkat kasrah ( ِـ ), maka ia ditanslierasi seperti huruf maddah (i). 

Contoh : 

 alī (bukan „aliyyu atau „aly)„ :   ػلََِّ

َََ  Arabī (bukan „arabiyy atau „araby)„ :      غَرَبِِّ

 

6. Kata sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf  

 Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang .(alif lam ma‘rifah)  اه

ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiyah 

maupun huruf qamariah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung 

yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya 

dan dihubungkan dengan garis mendatar (-). Contohnya : 

مْسَُ  al-syamsu (bukan asy-syamsu) :  امضَّ

مزَْلََََََ  al-zalzalaḧ  (bukan az-zalzalaḧ) :   امزَّ

 al-falsafah : امفمسفة

 al-bilādu :      امبِلَاذَُ

 

7. Hamzah 

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi afostrot (‘) hanya berlaku 

bagi hamzah yang terletak ditengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah 



xi 

terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia 

berupa alif. Contohnya : 

 ta‟murūna :   ثأَمُٔرُوْنََ

 ‟al-nau :   اميَّوءََََُ

ءٌَ  syai‟un :  ََ شََْ

 umirtu :      اُمِرْثَُ

 

 

 

 

8. Penulisan kata Arab yang lazim digunakan dalam Bahasa Indonesia  

Kata istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah 

atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indoensia. Kata, istilah atau 

kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari pembendaharaan bahasa 

Indonesia, atau sudah sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia, tidak lagi 

ditulis menurut cara transliterasi diatas. Misalnya kata Alquran (dari al-

Qur‘ān), sunnah, hadis, khusus dan umum. Namun, bila kata-kata tersebut 

menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka mereka harus 

ditranslierasi secara utuh. Contoh : 

Fīzilāl al-Qur‟ān 

Al-Sunnah qabl al-tadwīn 

Al-„ibārāt fī „umūm al lafz lā bi khusūs al-sabab  

 

 

 



xii 

9. Lafz Al-Jalālah (الله)  

Kata ―Allah‖ yang didahului partikel seperti jar dan huruf lainnya atau 

kedudukan sebagai mudāf ilaih (Frasa Normal), ditransliterasi tanpa huruf 

hamzah. Contoh : 

ٍْنَُالله  dīnullāh : ََ ذِ

Adapun ta marbutah diakhir kata yang disandarkan kepada lafz al-

jalalah, ditansliterasi dengan huruf [t]. contoh : 

َزَحَْْةَِالله  َفِِْ  hum fī raḥmatillāh :ََ هُُْ

10. Huruf Kapital 

Walau system tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps), 

dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang 

penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan bahasa Indonesia yang 

berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya diguakan untuk menulis huruf awal 

nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertamapada permulaan kalimat. 

Bila nama diri didahului oleh sandang (al-), maka ditulis dengan huruf kapital 

tetap huruf awal nama tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya.jika 

terletak pada akhir kalimat, maka huruf A dari kata sandang tersebut 

menggunakan huruf kapital(Al-), keterangan yang sama juga berlaku untuk 

huruf awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik 

ketika ia ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK, DP, CDK, 

dan DR). Contoh : 

Wa mā muhammaḍun illā rasūl 



xiii 

Inna awwala baitin wudi‟allinā si lallazī bi bakkata mubārakan 

Syahru Ramāḍana al lażī unzila fīh al-Qur‟ān 

Naṣīr al-Dīn –Ṭūsī 

Abū Naṡr al-Farābī 

Al-Ghazālī 

Al-Munqiż min al-Ḍalāl 

 

  



xiv 

ABSTRAK 

Wan Muhammad Fariq 

(2025) : 

Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Buku 

Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas Effendy dan 

Implementasinya dalam Kurikulum Muatan 

Lokal Madrasah di Provinsi Riau 

 

 

Moderasi beragama merupakan jalan tengah guna menangkal paham radikalisme, 

ekstremisme dan terorisme. Salah satu strategi menangkal paham tersebut bisa 

dilakukan dengan penanaman nilai-nilai moderasi beragama pada lembaga-

lembaga pendidikan. Karena lembaga pendidikan merupakan jantung dalam 

penanaman berbagai ideologi. Berbicara mengenai moderasi beragama, di dalam 

literatur-literatur kajian cendikiawan Melayu juga dapat ditemukan nilai-nilai 

moderasi yang terkandung di dalamnya seperti karya Tenas Effendy yang berjudul 

Tunjuk Ajar Melayu. Tujuan penelitian ini untuk menemukan konsep nilai-nilai 

moderasi beragama dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy dan 

implementasinya dalam kurikulum muatan lokal pendidikan Madrasah. Adapun 

metode yang digunakan di dalam penelitian ini yaitu penelitian kualitatif atau 

yang dikenal dengan studi literatur (kajian kepustakaan). Sumber data berasal dari 

dua sumber. Pertama, sumber primer berupa buku tunjuk ajar Melayu karya Tenas 

Effendy. Kedua, sumber skunder yang dikutip dari bermacam buku, artikel dan 

hasil penelitian yang relevan dengan kajian ini. Adapun teknik analisis yang 

digunakan yaitu analisis isi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa di dalam karya 

Tenas Effendy terdapat 10 (sepuluh) nilai-nilai moderasi beragama, yaitu : (1) 

Tawassuṭ; (2) I‟tidāl; (3) Tasāmuḥ; (4) Syūra; (5) Iṣlāh; (6) Qudwah; (7) 

Tawāzun; (8) Musāwah; (9) Aulawiyah; (10) Taṭawwur wa ibtikār; dan (11) 

Taḥaḍur/Ta‟addub. Semua nilai-nilai tersebut tercermin di dalam ungkapan, 

pantun dan syair karya di dalam buku Tunjuk Ajar Melayu. Selain itu, nilai-nilai 

tersebut dapat diimplementasikan di dalam kurikulum muatan lokal pendidikan 

budaya Melayu Riau. Implementasi tersebut bisa disinkronisasikan dengan 

kurikulum merdeka yang menerapkan nilai-nilai moderasi beragama. 

 

Kata Kunci: Nilai-nilai Moderasi Beragama, Melayu, Tenas Effendy, Kurikulum 

 

 

 

 

 



xv 

ABSTRACT 

 

Wan Muhammad Fariq (2025) 

: 

The Values of Religious Moderation in the Book 

"Tunjuk Ajar Melayu" by Tenas Effendy and 

Their Implementation in the Local Content 

Curriculum of Madrasah in Riau Province 

 

Religious moderation is a middle ground to counteract radicalism, extremism, and 

terrorism. One strategy to prevent these ideologies is instilling religious 

moderation values in educational institutions. This is because academic 

institutions are the heart of instilling various ideologies. When discussing 

religious moderation, values of moderation can also be found in the literature of 

Malay scholars, such as Tenas Effendy's work entitled Tunjuk Ajar Melayu 

(Malay Teaching Guide). This research aims to discover the concept of religious 

moderation values in the book Tunjuk Ajar Melayu by Tenas Effendy and its 

implementation in the local content curriculum of Madrasah education. The 

method used in this research is qualitative research known as a literature study. 

The data sources come from two sources. First, the primary source is the book 

Tunjuk Ajar Melayu by Tenas Effendy. Second, secondary sources are quoted 

from various books, articles, and research results relevant to this study. The 

analysis technique used is content analysis. The results of the study indicate that 

in Tenas Effendy's work, there are 10 (ten) values of religious moderation, 

namely: (1) Tawassuṭ (Centrism); (2) I‟tidāl (Balance); (3) Tasāmuḥ (Tolerance); 

(4) Syūra (Consultation); (5) Iṣlāh (Reform); (6) Qudwah (Exemplary); (7) 

Tawāzun (Equilibrium); (8) Musāwah (Equality); (9) Aulawiyah (Priorities); (10) 

Taṭawwur wa ibtikār (Development and Innovation); and (11) Taḥaḍur/Ta‟addub 

(Civilization/Courtesy). These values are reflected in the expressions pantun 

(traditional Malay poems) and syair (Malay verses) in the book Tunjuk Ajar 

Melayu. In addition, these values can be implemented in the local content 

curriculum of Riau Malay cultural education. This implementation can be 

synchronized with the independent curriculum that applies the values of religious 

moderation. 

Keywords: Values of Religious Moderation, Malay, Tenas Effendy, Curriculum 

 

 

 

 

 

 



xvi 

َخلاظة

"ثيجوكَبٔحرَملاًو"َمخٌُاشَإفٌديَوثعبَلِاَامليمَالدًًِةَنلوسعَةَفَِنخاةَ

َفَِملاظؼةَزياوَفَِالمنهجَالدزاسيَالمحلَنلمدازشَالدًًِة

  (2025) :وانَمحمدَفرًق

 

الاعتدال الديني ىو طريق وسطي لمواجهة التطرف والإرىاب. إحدى الاستراتيجيات لمنع 
عتدال الديني ي  المسساات التليييية. ولل  لأن ىذه الأيديولوجيات ىي غرس قيم الا

المسساات الأكاديمية ىي قيب غرس مختيف الأيديولوجيات. عند مناقشة الاعتدال 
الديني، يمكن أيضًا اللثور عيى قيم الاعتدال ي  أدبيات الليياء الملايويين، مثل عيل 

لايوي(. يهدف ىذا تيناس أفندي المايى "تونجوك أجار ميلايو" )دليل التدريس الم
البحث إلى اكتشاف مفهوم قيم الاعتدال الديني ي  كتاب "تونجوك أجار ميلايو" لتينس 
أفندي وتطبيقو ي  المناىج الدراسية لييحتوى المحيي ليتلييم ي  المدارس الدينية. الطريقة 
الماتخدمة ي  ىذا البحث ىي بحث نوعي يلُرف باسم الدراسة الأدبية. مصادر 

ت تأتي من مصدرين. أولًا، المصدر الرئياي ىو كتاب "تونجوك أجار ميلايو" البيانا
لتينس أفندي. ثانيًا، مصادر ثانوية مقتباة من كتب ومقالات ونتائج بحثية مختيفة لات 
صية بهذه الدراسة. أسيوب التحييل الماتخدم ىو تحييل المحتوى. تشير نتائج الدراسة 

( 0)عشر( قيم للاعتدال الديني، وىي: ) 01وجد إلى أنو ي  عيل تيناس أفندي، ت
( القدوة؛ 6( الإصلاح؛ )5( الشورى؛ )4( التاامح؛ )3( الاعتدال؛ )2التوسط؛ )

( 00( التطور والابتكار؛ و )01( الأولويات؛ )9( المااواة؛ )8( التوازن؛ )7)
تقييدية(  التحضر/التأدب. تنلكس ىذه القيم ي  التلبيرات "البانتون" )قصائد ملايوية

و"الشلر" )آيات ملايوية( ي  كتاب "تونجوك أجار ميلايو". بالإضافة إلى لل ، يمكن 
تطبيق ىذه القيم ي  المناىج الدراسية لييحتوى المحيي ليتلييم الثقاي  الملايوي ي  رياو. 

 يمكن مزامنة ىذا التطبيق مع المناىج الماتقية التي تطبق قيم الاعتدال الديني.
 

 كيمَالاغخدالَالدًني،َالملاًو،َثٌُاشَإفٌدي،َالمنهاحَالمفتاحِة:امكلماثَ



1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Moderasi beragama menjadi perhatian khusus bagi pemerintah saat 

ini. Isu tersebut merespon beragam sikap keagamaan masyarakat Indonesia 

yang plural dan multikultural. Keberagaman tersebut - meminjam istilah 

Hassan Hanafi (1935-2021) - mulai dari pemikiran ―kiri‖ sampai dengan 

pemikiran ―kanan‖1, semuanya terdapat di negara Indonesia yang menganut 

sistem demokrasi. Alih-alih keberagaman pemikiran keagamaan menjadi 

tonggak kekuatan, justru terkadang menjadi konflik di tengah masyarakat. 

Artinya, keberagaman agama dan budaya sangat berpotensi untuk terjadinya 

                                                           
1
 Menurut Hassan Hanafi, kanan dan kiri bukanlah pernyataan-pernyataan dalam politik 

semata, melainkan merupakan kedudukan-kedudukan dalam pengetahuan manusia dan ilmu-ilmu 

sosial pada umumnya, dan dalam kedudukan-kedudukan keilmuan dan kehidupan sehari-hari pada 

khususnya. Kanan dan kiri dalam pandangannya yaitu untuk menjelaskan paham kanan dan kiri 

dalam pemikiran keagamaan dalam warisan klasik umat Islam dan dalam konteks saat ini, seperti 

ilmu-ilmu yang diwarisi umat Islam berupa ilmu dasar-dasar agama, ilmu tauhid, atau ilmu 

teologi, apapun labelnya yang disukai. Kanan dan kiri bukanlah dua posisi intelektual yang 

berbeda, namun merupakan dua arah penafsiran, pemikiran kiri dapat dieksploitasi oleh pihak 

kanan untuk keuntungannya, dan pemikiran kanan dapat ditafsir ulang oleh pihak kiri untuk 

keuntungannya. Demikian juga, kelompok kanan dan kiri adalah dua posisi intelektual yang 

berbeda secara fundamental, serta dua pendekatan terhadap penafsiran. Pada akhirnya, kelompok 

kanan dan kiri dalam pemikiran keagamaan pada dasarnya adalah dua situasi sosial yang 

menunjukkan adanya dua kelas sosial, masing-masing kelas berusaha mempertahankan haknya 

dengan struktur teoritis yang tersedia dalam masyarakat tradisional, yaitu keyakinan agama. Ini 

adalah isu ilmiah, bukan isu teoritis, dan lebih merupakan konstruksi sosial dibandingkan fakta 

intelektual. Salah satu dari dua kelas tersebut, yaitu kelompok minoritas dominan yang memiliki 

alat-alat produksi dan menguasai pemerintahan, berusaha mengeksploitasi kelas lain yang 

merupakan kelompok mayoritas, untuk keuntungannya, melalui pemikiran keagamaan, yaitu 

penafsirannya terhadap agama dalam Kelas yang lain, yaitu kelompok mayoritas yang 

mengeksploitasi, juga mencoba menafsirkan ulang agama demi kepentingannya untuk 

melenyapkan kelompok minoritas yang berkuasa dengan senjata yang sama. Agama adalah pedang 

bermata dua tergantung pada penggunaannya, dan inilah arti dari ungkapan terkenal ―candu rakyat 

dan jeritan kaum tertindas‖. Lebih lanjut lihat: Hasan Hanafī, Al-Yamīn wa al-Yasār fī al-Fikr al-

Dinī (Damaskus: Dār ―Ilā‖ al-Dīn li al-Nasyr wa al-Tawzī‘ wa al-Tarjamah, 1996), h. 5-7. 



2 

 

 

konflik atau sebaliknya, koeksistensi2. Oleh karena itu, sebagai upaya 

―mendamaikan‖ keberagaman tersebut, pemerintah mengambil jalan tengah 

dengan mendorong masyarakat Indonesia agar menjadi warga yang moderat. 

Penguatan pemahaman moderasi beragama terus gencar dilakukan dengan 

bermacam kegiatan dan program yang ditujukan kepada masyarakat, pelajar 

dan termasuk juga ASN yang menjadi role model pelayan masyarakat. Upaya 

tersebut diimplementasikan dengan menerbitkan Keputusan Menteri Agama 

No 93 Tahun 2022 tentang Pedoman Penyelenggaraan Penguatan Moderasi 

Beragama bagi PNS Kementerian Agama. Kebijakan tersebut juga secara 

massif meluas sampai dengan instansi-instansi pendidikan. 

Moderasi beragama di Indonesia merupakan konsep yang relevan dan 

signifikan dalam menjaga harmoni kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Konsep ini merujuk pada pedoman yang ditetapkan oleh Kementerian Agama 

Republik Indonesia sebagai upaya strategis dalam membangun masyarakat 

yang inklusif, toleran, dan berkeadilan. Secara fundamental, moderasi 

beragama berlandaskan pada dua pilar utama, yaitu empat pilar moderasi 

beragama dan sembilan nilai moderasi beragama. 

Empat pilar moderasi beragama meliputi: (1) Komitmen Kebangsaan, 

yang menekankan pentingnya loyalitas terhadap Negara Kesatuan Republik 

Indonesia; (2) Toleransi, yang menuntut penghargaan terhadap perbedaan 

baik agama, budaya, maupun pendapat; (3) Anti Kekerasan, yang menolak 

segala bentuk ekstremisme dan radikalisme; serta (4) Akomodasi terhadap 

                                                           
2
 Mohammed Abu-Nimer, ―Conflict Resolution, Culture, and Religion: Toward a Training 

Model of Interreligious Peacebuilding,‖ Journal of Peace Research 38, no. 6 (November 2001): 

685–704, https://doi.org/10.1177/0022343301038006003. 



3 

 

 

Nilai Budaya Lokal, yang menghormati dan merangkul kearifan lokal sebagai 

bagian dari identitas bangsa. 

Di samping itu, sembilan nilai moderasi beragama bertindak sebagai 

prinsip etis dalam praktik kehidupan bermasyarakat. Nilai-nilai tersebut 

mencakup: (1) Al-Tawassuṭ (jalan tengah yang moderat); (2) Al-I‟tidāl 

(proporsional dan tegak lurus); (3) Tasāmuḥ (toleransi); (4) Al-Syūra 

(musyawarah); (5) Al-Iṣlāh (orientasi perbaikan); (6) Al-Qudwah 

(kepemimpinan yang memberikan teladan); (7) Al-Muwaṭanah (cinta tanah 

air); (8) Al-Lā „Unf (anti kekerasan); dan (9) I‟tirāf al-„Urf (penghormatan 

terhadap budaya lokal). 

Melalui penerapan kedua landasan ini, diharapkan nilai-nilai moderasi 

dapat terinternalisasi dalam diri setiap warga negara Indonesia, baik melalui 

pendekatan pendidikan, sosial, maupun kebijakan publik. Dengan demikian, 

terciptalah tatanan kehidupan yang harmonis, damai, dan sejahtera dalam 

konteks keberagaman bangsa. Upaya ini tidak hanya memperkokoh integrasi 

nasional tetapi juga menjadi model bagi praktik moderasi di tingkat global. 

Di Indonesia, pemahaman terhadap konsep moderasi beragama sangat 

perlu ditanamkan sekaligus dirawat secara kontinu, mengingat angka 

kekerasan, radikalisme bahkan terorisme terus terjadi di negara tercinta ini. 

Menurut Indeks Terorisme Global pada tahun 2024, Indonesia menduduki 

peringkat ke-30 dari 100 negara, dengan skor 4,17, menempatkannya dalam 



4 

 

 

kategori negara dengan dampak terorisme yang tinggi
3
. Dalam wilayah Asia-

Pasifik, Indonesia menonjol sebagai satu-satunya negara yang mengalami 

peningkatan jumlah korban jiwa pada tahun 2024 dibandingkan satu dekade 

sebelumnya. Tercatat sepuluh kematian dan dua puluh serangan pada tahun 

2024, sebuah lonjakan signifikan dari tiga korban jiwa dan empat serangan 

pada tahun 2014
4
. Begitu juga data BNPT yang dilangsir oleh Kompas pada 

tahun 2022, terdapat 33 juta jiwa penduduk Indonesia terpapar radikalisme5. 

Temuan mengejutkan menunjukkan bahwa beberapa perguruan tinggi telah 

terpapar oleh radikalisme. Badan Intelejen Negara (BIN) mengungkapkan 

bahwa tujuh kampus negeri telah terpengaruh oleh radikalisme karena adanya 

tuntutan perubahan dasar negara di Indonesia dari sebagian dosen dan 

mahasiswa. BIN juga membenarkan temuan Badan Nasional Penanggulangan 

Terorisme (BNPT) yang menemukan bahwa 39% dari mahasiswa di tujuh 

kampus yang diteliti telah terpapar radikalisme. Selain itu, hasil penelitian 

dari Setara Institute menunjukkan bahwa 10 perguruan tinggi negeri di 

Indonesia terpapar oleh paham Islam radikal. Penelitian yang dilakukan oleh 

Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM) Universitas 

Nahdlatul Ulama Indonesia (UNUSIA) juga menemukan adanya keberadaan 

kelompok Islam eksklusif transnasional di delapan perguruan tinggi negeri di 

Indonesia. Kelompok-kelompok seperti salafi, tarbiyah, dan hizbut tahrir 

                                                           
3
 Global Terrorism Index 2025; Measuring The Impact of Terrorism (Sydney: Instirute for 

Economics & Peace, 2025), h. 6. 
4
 Ibid., h. 40. 

5
 Rofi Ali Majid, ―BNPT: 33 Juta Penduduk Indonesia Terpapar Radikalisme, Butuh 

Undang-Undang Pencegahan,‖ 2022, https://www.kompas.tv/article/311315/bnpt-33-juta-

penduduk-indonesia-terpapar-radikalisme-butuh-undang-undang-pencegahan. 



5 

 

 

telah terpapar oleh doktrin radikalisme di kampus-kampus tersebut, dengan 

mahasiswa dan dosen menjadi sasaran utama. Sejauh ini, beberapa kampus 

telah mengambil langkah tegas dengan memecat pimpinan dan dosen yang 

terlibat dalam penyebaran paham radikal6. Jika pemahaman moderasi 

beragama ini dikesampingkan, maka tidak menutup kemungkinan NKRI 

terancam dan dirongrong oleh pihak-pihak yang tidak bertanggung jawab. 

Oleh sebab itu salah satu jalan dalam penanganan terorisme dan radikalisme 

bisa dilakukan dengan memperkuat pemahaman moderasi beragama. 

Secara terminologis, radikalisme adalah fanatik kepada satu pendapat 

serta menegasikan pendapat orang lain, abai terhadap historitas Islam, tidak 

dialogis, dan harfiah dalam memahami teks agama tanpa mempertimbangkan 

tujuan esensisal syariah (maqāshid al-syarī‟at)7. Sikap seperti ini sulit 

berkompromi dengan kelompok-kelompok lain yang berbeda dengannya. Jika 

kelompok ini dibiarkan akan menjadi gerakan yang terorganisir dan akan 

berusaha memberangus perbedaan yang ada8. 

Term radikalisme tidak sepenuhnya disepakati oleh para intelektual 

muslim maupun non-muslim. Ada beberapa term mengenai kata radikalisme 

                                                           
6
 Hasnah Nasution, Nurhayati, dan Ziaulhaq Hidayat, Berdamai Dengan Pemerintah; 

Sejarah dan Ideologi PTKIS Salafi di Indonesia, cet. I (Medan: Merdeka Kreasi, 2021), h. 3. 
7
 Irwan Masduqi, Berislam Secara Toleran; Teologi Kerukunan Umat Beragama, cet. I 

(Bandung: PT Mizan Pustaka, 2011), h. 117. 
8
 Dalam perspektif Mohammed Arkoun, gerakan Islamis, yang mencakup 

Fundamentalisme, Khomeinism, Tamamiyya, dan Ikhwanul Muslimin, bersifat multi-pusat dan 

tidak terpusat pada satu tempat. Ia dikritik karena menciptakan tembok pemisah antara wacana 

ideologisnya dan realitas sejarah, ideologi, dan budaya masyarakat Islam. Gerakan Islamis terdiri 

dari protes, tuntutan, rumusan ideologi, impian kolektif dan halusinasi individu yang tidak 

menyebut Islam sebagai agama atau kelompok intelektual. Sebaliknya, ia berfokus pada 

kemampuan setiap ideologi besar untuk menggugah imajinasi sosial dan mengobarkan apinya. 

Lihat: Muhammad Arkoun, Min Faishal al-Tafriq ila Fashl al-Maqal; Aina Huwa al-Fikr al-

Islāmī al-Mu‟āshir, trans. oleh Hāsyim Shālih, cet. II (Beirut: Dār a-Sāqī, 1995), h. 125–126. 



6 

 

 

seperti fundamentalisme, ekstrimisme, militan dan lainnya. Akan tetapi Hasan 

Hanafi mengatakan bahwa fundamentalisme bukan berarti konservatisme9. 

John L Esposito lebih senang menggunakan istilah revivalisme Islam  dan 

aktivisme Islam daripada fundamentalisme10. Demikian juga dengan Fazlur 

                                                           
9
 ―Fundamentalisme Islam‖ tidak selalu berarti konservatisme, keterbelakangan, atau 

permusuhan terhadap kota modern. Ada para reformis yang tercerahkan dan progresif yang 

menggunakan cara-cara kemajuan dan metode renaisans modern, dan menyerukan umat Islam 

untuk mengadopsi ilmu pengetahuan, industri, dan sistem kebebasan dan demokrasi. Ini juga tidak 

berarti fanatisme, kesempitan, penolakan dialog, atau isolasi diri. Beberapa perwakilannya adalah 

pemikir liberal, rasional, dan berwawasan luas, akrab dengan sejarah masyarakat, yang mengatasi 

tantangan zaman, yang terbuka terhadap peradaban modern, yang menulis tentang toleransi dan 

kerja sama, serta menyerukan persaudaraan dan cinta. . Hal ini juga tidak berarti kelompok 

tertutup, baik rahasia maupun publik, atau kelompok yang teraniaya dan terbuang. Melainkan, hal 

ini menyerukan pembangunan individu yang utuh untuk melaksanakan proses komprehensif dalam 

mempersatukan bangsa secara keseluruhan, merekrut massa, membangun negaranya, dan 

melestarikan identitasnya. Hal ini juga tidak berarti melakukan kekerasan, menggunakan metode 

kekerasan, berupaya menggulingkan sistem pemerintahan, atau merencanakan pembunuhan. Ada 

gerakan yang berbasis pada penyebaran kesadaran beragama, kebangkitan kesadaran nasional, dan 

membangun kesadaran politik, dengan menggunakan sarana reformasi seperti pendidikan agama. 

Melestarikan bahasa Arab, menyerukan kesucian dan kesucian, serta menghidupkan kembali 

akidah di hati orang-orang yang beriman. ―Fundamentalisme Islam‖ tidak berarti sekedar 

penampilan, menumbuhkan janggut, berhijab, menyerukan penerapan hukum syariah, mendirikan 

negara Islam, dan membangun masjid. ―Fundamentalisme Islam‖ melahirkan gerakan pembebasan 

masyarakat melawan kolonialisme di Sudan, Libya, Mesir, Tunisia, Aljazair, Maroko dan 

Palestina. Fundamentalisme Islam atau Salafisme, dengan demikian, bukanlah produk zaman 

sekarang, seperti yang lazim terjadi di Barat, sejak pecahnya Revolusi Islam di Iran, semakin 

intensifnya perlawanan Afghanistan terhadap invasi Soviet, munculnya kelompok Syiah. Gerakan 

Amal‖ yang dipimpin oleh Imam Musa al-Sadr di Lebanon, dan tumbuh suburnya tarekat sufi di 

kalangan umat Islam di Eropa Provinsi Timur, munculnya gerakan kebangkitan Islam di republik-

republik Islam Uni Soviet, masuknya Islam ke dalam dunia politik arena di Malaya, Indonesia dan 

Filipina, penyebaran pakaian Islami di Mesir...dll. Fundamentalisme Islam - atau Salafisme - ada 

sepanjang sejarah Islam. Ia memiliki akar sejarahnya, aliran intelektualnya, dan ledakan 

politiknya. Ia juga memiliki kondisi psikologis dan sosial yang berulang di setiap zaman. Dengan 

demikian, fundamentalisme Islam ditemukan, dan gerakan-gerakannya berlanjut sejak Imam Ibnu 

Hanil, Imam Ibnu Taimiyah, dan muridnya Ibnu al-Qayyim. Bahkan kelompok Islam masa kini 

dan ledakan politiknya dalam ―Perang Pembebasan Islam‖... Saleh sempat melakukan kerahasiaan 

dan penyitaan seni militer di Mesir pada tahun 1974. hingga terbunuhnya Presiden Sadat di tangan 

kelompok Jihad pada bulan Oktober 1981. Lihat: Hasan Hanafī, Al-Dīn wa al-Taurah fi Misr 

1952-1982; al-Ushūliyyah al-Islāmiyyah (Kairo: Maktabah Madbouly, t.t.), h. 7-9. 
10

 John L Esposito mengungkapkan bahwa ia menganggap ―fundamentalisme‖ terlalu sarat 

dengan anggapan Kristen dan stereotip Barat, serta menyiratkan ancaman monolitik yang tidak 

ada; istilah umum yang lebih tepat adalah ―revivalisme Islam‖ atau aktivisme Islam,‖ yang tidak 

terlalu sarat nilai dan berakar pada tradisi Islam. Dalam beberapa tahun terakhir, istilah ―Islam 

politik‖ dan ―Islamisme‖ semakin umum digunakan. Islam memiliki tradisi panjang kebangkitan 

(tajdid) dan reformasi (islah) yang mencakup gagasan aktivisme politik dan sosial sejak awal abad 

Islam hingga saat ini. Oleh karena itu ia lebih suka berbicara tentang revivalisme Islam dan 

aktivisme Islam daripada fundamentalisme Islam. Lihat: John L. Esposito, The Islamic Threat: 

Myth or Reality?, cet. III (New York: Oxford University Press, 1999), h. 6. 



7 

 

 

Rahman, ia lebih memilih menggunakan istilah neorevivalisme atau 

neofundamentalisme11. Berbeda dengan Khaled Abou El Fadl, ia lebih 

cenderung menggunakan istilah puritan. Ia menjelaskan mereka yang ia sebut 

kaum puritan telah digambarkan oleh berbagai penulis sebagai fundamentalis, 

militan, ekstremis, radikal, fanatik, jihadis, dan bahkan sekadar Islamis. Ia 

lebih suka label puritan, karena ciri khas kelompok ini adalah sifat 

keyakinannya yang absolut dan tidak kenal kompromi. Dalam banyak hal, 

orientasi ini cenderung murni, dalam artian tidak toleran terhadap persaingan 

                                                           
11

 Fazlur Rahman berpendapat bahwa hambatan penting pertama bagi reformasi apa pun 

adalah fenomena yang ia sebut neorevivalisme atau neofundamentalisme. Sebelum munculnya 

modernisme klasik, telah ada revivalisme atau fundamentalisme sejak abad kedelapan belas. 

Gerakan ―Wahhabi‖ dan fenomena reformasi serupa lainnya ingin merekonstruksi spiritualitas dan 

moralitas Islam berdasarkan kembalinya ―kemurnian‖ Islam yang murni. Fundamentalisme 

postmodernis yang ada saat ini, dalam satu hal, adalah sesuatu yang baru karena landasan 

fundamentalismenya adalah anti-Barat (dan, tentu saja, anti-Baratisme). Oleh karena itu, mereka 

mengecam modernisme klasik sebagai kekuatan yang murni bersifat Westernisasi. Tentu saja, 

kaum modernis klasik tidak semuanya bersatu, dan memang benar bahwa beberapa dari kaum 

modernis ini bersikap ekstrem dalam mendukung pemikiran, moralitas, masyarakat Barat, dan 

sebagainya. Fenomena seperti ini bukan sesuatu yang tidak terduga atau tidak wajar jika terjadi 

perubahan yang cepat, khususnya jika perubahan tersebut berasal dari sumber kehidupan seperti 

Barat. Namun sama seperti kaum modernis klasik yang memilih isu-isu spesifik tertentu untuk 

dipertimbangkan dan posisi kaum modernis yang harus diambil berdasarkan isu-isu tersebut--

demokrasi, ilmu pengetahuan, status perempuan, dan sejenisnya--maka sekarang kaum 

neofundamentalis, setelah-seperti yang saya katakan sebelumnya-meminjam isu-isu tertentu. hal-

hal yang berasal dari modernisme klasik, sebagian besar menolak isinya dan, pada gilirannya, 

memilih isu-isu spesifik tertentu sebagai keunggulan "Islam" dan menuduh modernis klasik telah 

menyerah pada Barat dan menjual Islam dengan harga murah di sana. Permasalahan yang menjadi 

perhatian kaum neofundamentalis adalah pelarangan bunga bank, pelarangan keluarga berencana, 

status perempuan (kontra kaum modernis), pengumpulan zakat, dan sebagainya-hal-hal yang 

paling membedakan umat Islam dari Barat. Jadi, ketika kaum modernis dihantui oleh Barat melalui 

daya tariknya, maka kaum neorevivalis juga dihantui oleh Barat melalui rasa jijik. Hal yang paling 

penting dan mendesak untuk dilakukan dari sudut pandang ini adalah ―melepaskan diri‖ secara 

mental dari Barat dan menumbuhkan sikap mandiri namun penuh pengertian terhadapnya, seperti 

halnya terhadap peradaban lain, terutama terhadap Barat karena Barat adalah sumbernya. sebagian 

besar perubahan sosial yang terjadi di seluruh dunia. Selama umat Islam masih terikat secara 

mental dengan Barat dalam satu atau lain cara, mereka tidak akan mampu bertindak secara 

independen dan mandiri. Lihat: Fazlur Rahman, Islam & Modernity; Transformation of an 

Intellectual Tradition (Chicago: The University of Chicago, 1982), h. 136-137. 



8 

 

 

sudut pandang dan menganggap realitas pluralis sebagai bentuk kontaminasi 

terhadap kebenaran murni12.  

M. Syafi‘i Anwar menerangkan di dalam pengantar buku ―Islamku, 

Islam Anda, Islam Kita; Agama Masyarakat Negara Demokrasi‖ bahwa Gus 

Dur menyatakan, munculnya kelompok-kelompok Islam garis keras atau 

radikal tidak dapat dipisahkan dari dua faktor. Pertama, para penganut Islam 

garis keras tersebut merasa kecewa dan teralienasi karena persepsi 

ketertinggalan umat Islam terhadap kemajuan Barat dan penetrasi budayanya 

yang dianggap berlebihan. Karena mereka tidak mampu menanggapi secara 

seimbang dampak materialistik budaya Barat, akhirnya mereka menggunakan 

kekerasan sebagai respons terhadap ofensif materialistik dan penetrasi Barat. 

Kedua, kemunculan kelompok-kelompok Islam garis keras juga disebabkan 

oleh pendangkalan pemahaman agama di kalangan umat Islam itu sendiri, 

terutama di kalangan generasi muda. Pendangkalan ini terjadi karena 

mayoritas individu yang terpengaruh atau terlibat dalam gerakan Islam 

                                                           
12

 Khaled Abou El Fadl memaparkan meskipun banyak yang menggunakan label 

fundamentalis, namun kenyataannya memang demikian jelas bermasalah. Semua kelompok dan 

organisasi Islam mengaku menganut prinsip-prinsip Islam. Bahkan gerakan paling liberal pun akan 

bersikeras bahwa gagasan dan keyakinannya lebih mewakili dasar-dasar keimanan. Dalam konteks 

Barat, penggunaan istilah fundamentalis untuk menggambarkan kelompok Kristen ekstremis yang 

bersikeras pada makna literal kitab suci, terlepas dari konteks sejarah sebuah teks, tampaknya 

cukup masuk akal. Namun seperti yang dicatat oleh banyak peneliti Muslim, istilah fundamentalis 

tidak cocok untuk konteks Islam karena dalam bahasa Arab kata tersebut menjadi usuli, yang 

berarti ―orang yang bersandar pada hal-hal fundamental atau dasar-dasar.‖ Jadi ungkapan 

fundamentalisme Islam menyampaikan kesalahpahaman yang tidak dapat dihindari bahwa hanya 

kaum fundamentalis yang mendasarkan penafsiran mereka pada Al-Qur'an dan hadis Nabi—yang 

merupakan sumber dasar teologi dan hukum Islam. Namun, banyak umat Islam liberal, progresif, 

atau moderat yang menggambarkan diri mereka sebagai usulis, atau fundamentalis, tanpa berpikir 

bahwa hal ini mempunyai konotasi negatif. Dalam konteks Islam, lebih masuk akal untuk 

menggambarkan reduksionisme fanatik dan literalisme berpikiran sempit yang dilakukan beberapa 

kelompok sebagai kelompok puritan (istilah yang di Barat mengacu pada pengalaman sejarah 

tertentu yang belum tentu negatif). Lebih lanjut lihat: Khaled Abou El Fadl, The Great Theft; 

Wrestling Islam from The Extremists (New York: HarperCollins Publishers, Inc, 2005), h. 18-19. 



9 

 

 

radikal atau garis keras berasal dari latar belakang pendidikan yang terbatas 

dalam ilmu eksakta dan ekonomi. Kurangnya pengetahuan mendalam tentang 

Islam disebabkan oleh fokus mereka pada hitungan matematis dan ekonomis 

yang rasional, sehingga mereka tidak memiliki waktu untuk mempelajari 

Islam secara mendalam. Mereka cenderung memahami agama secara literal 

atau teksual, tanpa mempertimbangkan berbagai penafsiran yang ada, kaidah-

kaidah ushul fiqh, atau variasi pemahaman tentang teks-teks Islam. Meskipun 

memiliki kemampuan membaca atau menghafal ayat-ayat suci Al-Qur'an dan 

Hadits dalam jumlah besar, namun pemahaman mereka terhadap substansi 

ajaran Islam menjadi lemah karena kurangnya eksplorasi terhadap berbagai 

interpretasi yang ada13. 

Pernyataan Gus Dur di atas sejalan dengan analisis Khaled Abou El 

Fadl  dalam pengantar bukunya ―Reasoning with God; Reclaiming Shari„ah 

in the Modern Age‖. Ia menjelaskan bahwa pada tahun 1970-an dan 1980-an 

terjadi kebangkitan signifikan hukum Islam di masyarakat Muslim karena 

permasalahan ekonomi, politik, dan budaya. Frustrasi massal terhadap 

otoritarianisme, ketidakefektifan, dan korupsi pemerintahan pascakolonial 

menyebabkan kebangkitan ini. Namun, represi negara yang parah sering kali 

terjadi setelah pemerintah melakukan pembiaran atau toleransi dalam jangka 

waktu yang singkat. Hal ini menyebabkan terjadinya radikalisasi terhadap 

mereka yang selamat dari kemarahan negara dan distorsi visi hukum Islam. 

Visi-visi ini menantang legitimasi prinsip-prinsip etika dan kepraktisan cara-

                                                           
13

 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita; Agama Masyarakat Negara 

Demokrasi, cet. I (Jakarta: The Wahid Institute, 2006). 



10 

 

 

cara yang sah. Gerakan-gerakan radikal tidak mempunyai kesabaran atau 

kesempatan untuk terlibat dengan wacana berlapis tradisi yurisprudensi Islam. 

Selama abad ke-20, pemerintah di negara-negara Muslim berusaha untuk 

memperkuat legitimasi mereka dengan melakukan tindakan simbolis yang 

dianggap Islami, seperti mengubah konstitusi negara atau konon 

mengislamkan ketentuan dalam hukum pidana dan komersial mereka. 

Namun, inisiatif-inisiatif ini sering dilihat sebagai taktik publisitas 

dibandingkan komitmen normatif terhadap regenerasi sistem hukum Islam. 

Masalahnya tetap ada karena adanya dua hambatan: pengacara yang terampil 

tidak berakar pada sistem yurisprudensi Islam, dan mereka yang memenuhi 

syarat sebagai fuqaha' di zaman modern tidak menerima pelatihan yang 

diperlukan. Mitologi penutupan pintu ijtihad dan keyakinan populer bahwa 

reformasi memerlukan pembukaan kembali pintu ijtihad membuat hukum 

Islam lebih mudah diakses oleh para aktivis yang tidak memiliki kompetensi 

khusus. Ketika abad ke-20 berakhir, bidang hukum Islam menghadapi krisis 

otoritas, namun hukum Islam tetap mempunyai bobot normatif yang cukup 

besar bagi jutaan umat Islam dan mempengaruhi sistem hukum di berbagai 

negara14. 

Muhammad Imarah mengutip pernyataan mantan Presiden AS 

Richard Nixon bahwa "Islam Fundamentalis" ditandai oleh: 1) menolak 

peradaban Barat, 2) bertujuan menerapkan syariat Islam, 3) berupaya 

membangun peradaban Islam, 4) tidak memisahkan Islam dari negara, dan 5) 

                                                           
14

 Khaled Abou El Fadl, Reasoning with God; Reclaiming Shari„ah in the Modern Age 

(Lanham: Rowman & Littlefield, 2014). 



11 

 

 

menggunakan pendahulu (salaf) sebagai panduan masa depan (khalaf)15. Ali 

Bapir mendeskripsikan ciri-ciri orang yang terpapar radikalisme, diantaranya: 

mengikuti hawa nafsu, kurang berilmu, berpikiran sempit, kasar, seolah-olah 

tampak bertakwa padahal hampa, sombong, berprasangka buruk (negative 

thinking), senang mengkafirkan orang lain, menghalalkan darah umat Islam 

yang bersebrangan dengannya, bersikap ekstrim dan tidak moderat16. Yusuf 

al-Qardhawi mengatakan ada 6 (enam) ciri-ciri kelompok radikal, yaitu: (1) 

fanatik buta, tidak mengakui pendapat orang lain, rigid terhadap 

pemahamannya sendiri dan tidak memberi peluang pendapat yang lebih 

mementingkan maslahah, tujuan syariat (maqāshid al-syar‘), konteks zaman 

serta tidak mau membuka diri untuk berdialog dengan orang lain, saling 

bertukar (share) pendapat untuk menjadi bahan pertimbangan. (2) terlalu 

berlebihan dengan mewajibkan yang sunnah. (3) overdosis yang bukan pada 

tempatnya. Seperti dakwah dengan menakut-nakuti dan memberatkan orang 

yang fase mengenal Islam atau bertaubat. (4) kasar dalam bersikap, bertindak 

dan berdakwah dan itu bertentangan dengan petunjuk Allah SWT dan rasul-

Nya. (5) berburuk sangka terhadap orang lain, tidak memandang dengan 

pandangan positif, justru lebih banyak memandang dengan pandangan 

negatif. (6) sangat mudah mengkafirkan orang lain yang berbeda pandangan 

dengannya. Dia menghalalkan darah dan harta mereka, tidak menganggapnya 

suci atau tercela, hanya pada saat terlibat dalam ketegangan dengan mereka 

                                                           
15

 Muhammad ‗Imārah, Al-Ushūliyyah Bain al-Gharb wa al-Islām, cet. I (Beirut: Dār al-

Syurūq, 1998), h. 31-32. 
16

 Ali Bapir, Naqdh Fikrah al-Tatharruf, trans. oleh Yāsīn Muhammad, cet. I (London: Dar 

al-Hikmah, 2016), h. 29. 



12 

 

 

yang dianggap tidak seiman, serta menuduh sebagian besar orang 

meninggalkan Islam atau tidak masuk Islam sama sekali, seperti yang 

dituduhkan. Hal ini mewakili puncak ekstremisme yang menempatkan 

pemiliknya di satu lembah, dan seluruh bangsa di lembah lain17. 

Dari paparan di atas, radikalisme, fundamentalisme, eksterime dan 

sejenisnya telah terjadi di berbagai negara. Sehingga muncul respon para 

sarjana muslim maupun non muslim dalam bentuk diskusi dan kajian ilmiah 

lainnnya. Untuk menetralisir hal tersebut para sarjana muslim maupun non 

muslim menganalisis dengan bermacam pendapat. Salah satunya dengan 

mengambil jalan tengah yaitu moderasi beragama. Moderasi beragama sangat 

penting bagi persatuan bangsa dan kedaulatan negara di Indonesia. 

Dimasukkan ke dalam kurikulum lembaga pendidikan formal, 

mengedepankan sikap mental seimbang dan memperkuat kearifan lokal. 

Moderasi bukanlah sesuatu yang asing bagi umat Islam, karena Islam bersifat 

moderat dan melekat pada misi kenabian. Hal ini penting tidak hanya untuk 

menciptakan hubungan konstruktif antar agama, namun juga untuk 

menciptakan kerukunan dalam satu agama. Secara internal, moderasi 

beragama perlu dikembangkan melalui langkah-langkah strategis yang 

melibatkan pemerintah dan tokoh lintas agama18. 

Sejatinya, moderasi beragama bisa dilakukan dengan berbagai 

pendekatan. Di antaranya pendekatan melalui pendidikan. Sebagai contoh 

                                                           
17

 Yūsuf Al-Qardhāwī, Al-Shahwah al-Isāmiyyah bain al-Jumūd wa al-Tatharruf, cet. I 

(Kairo: Dar al-Syurūq, 2001), h. 35-48. 
18

 Arifinsyah Arifinsyah, Safria Andy, dan Agusman Damanik, ―The Urgency of Religious 

Moderation in Preventing Radicalism in Indonesia,‖ ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 21, 

no. 1 (27 April 2020): 91–108, https://doi.org/10.14421/esensia.v21i1.2199. 



13 

 

 

penelitian yang dilakukan oleh Edy Sutrisno yang menjelaskan bahwa 

penerapan moderasi beragama bisa dilakukan dengan menjadikan lembaga 

pendidikan sebagai basis laboratorium moderasi beragama19. Selanjutnya 

penelitian Ekawati, dkk yang menemukan bahwa bentuk moderasi dapat 

dilakukan di dalam kurikulum Universitas Islam di Indonesia melalui 

intergrasi dan internalisasi ilmu pengetahuan, memperkokoh konsep 

rahmatan lil „Alamin, penguatan kearifan lokal, menkonstruk kurikulm anti 

radikalisme, evaluasi pembelajaran berbasis multikultural, Program Bantuan 

Pengembangan Kepribadian Muslim Integaral (P3KMI), integrasi nilai pada 

kurikulum dan metode pembelajaran multikultural20. Disamping itu, moderasi 

beragama bisa juga dilakukan dengan pendekatan budaya, seperti penelitian 

yang dilakukan oleh Aksa dan Nurhayati yang mendeskripsikan moderasi 

beragama berdasarkan budaya dan kearifan lokal pada masyarakat Donggo di 

Bima. Ia menemukan bahwa moderasi beragama masyarakat Donggo (Dou 

Donggo) justru disatukan oleh ragam ekspresi budaya dan kearifan lokal, 

bukan karena faktor agama21.  

Dalam konteks budaya, pemahaman moderasi beragama dapat kita 

temukan dalam budaya Melayu. Di dalam budaya Melayu mengajarkan 

                                                           
19

 Edy Sutrisno, ―Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan,‖ Jurnal Bimas 

Islam 12, no. 2 (27 Desember 2019): 323–48, https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113. 
20

 Ekawati Ekawati dkk., ―Moderation of Higher Education Curriculum in Religious 

Deradicalization in Indonesia,‖ TARBIYA: Journal of Education in Muslim Society 6, no. 2 (9 

Desember 2019): 169–78, https://doi.org/10.15408/tjems.v6i2.14886. 
21

 Aksa Aksa dan Nurhayati Nurhayati, ―MODERASI BERAGAMA BERBASIS 

BUDAYA DAN KEARIFAN LOKAL PADA MASYARAKAT DONGGO DI BIMA 

(TINJAUAN SOSIO-HISTORIS),‖ Harmoni 19, no. 2 (31 Desember 2020): 338–52, 

https://doi.org/10.32488/harmoni.v19i2.449. 



14 

 

 

prinsip toleran22. Bukti otentik masyarakat melayu sebagai etnis yang moderat 

dapat ditemukan dalam penelitian yang dilakukan Ahmad Ghazali, dkk. Di 

dalam penelitian tersebut menemukan masyarakat Melayu kota Bagansiapi-

api Kabupaten Rokan Hilir Riau hidup berdampingan secara damai dalam 

kegiatan agama, kegiatan kota dan kegiatan kesenian23. Sikap moderat 

tersebut berasal dari tunjuk ajar Melayu yang mengadopsi dari ajaran inti 

ajaran agama Islam. Bahkan prinsi-prinsip tawassuṭ, tawāzun, i‟tidāl, 

Tasāmuḥ, musāwah, syūra, iṣlāh, aulawiyah, tathawur wa ibtikār dan 

Taḥaḍur dapat ditemukan di dalam falsafah hidup orang Melayu dan karya-

karya sastra para cendikiawan orang Melayu. Salah satunya adalah karya 

Tenas Effendy yang berjudul Tunjuk Ajar Melayu. Tunjuk Ajar Melayu 

tersebut berisi peribahasa Melayu yang berlaku dalam setiap aspek 

kehidupan. Peribahasa-peribahasa tersebut diberikan dalam bentuk 

pernyataan-pernyataan yang indah bukan hanya dari susunan kata dan 

kalimatnya saja, namun juga filosofi dan isinya, yang meliputi tuntunan dan 

ajaran serta nasehat-nasehat bijak yang menjadi landasan bagi kehidupan 

serta cara hidup masyarakat Melayu pada khususnya dan masyarakat pada 

umumnya24. 

Meskipun buku Tunjuk Ajar Melayu memiliki nilai-nilai moderasi 

beragama, materi buku muatan lokal Budaya Melayu Riau yang beredar saat 

                                                           
22

 Syahraini Tambak, ―IMPLEMENTASI BUDAYA MELAYU DALAM KURIKULUM 

PENDIDIKAN MADRASAH IBTIDAIYAH DI RIAU,‖ MIQOT: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 

41, no. 2 (22 Januari 2018), https://doi.org/10.30821/miqot.v41i2.409. 
23

 Ahmad Ghazali, ―POLA INTERAKSI DAN PENYEBARAN MODERASI 

BERAGAMA‖ 12, no. 1 (2020). 
24

 Vera Sardila, ―ANALISIS SEMIOTIKA PADA TUNJUK AJAR MELAYU SEBAGAI 

PENDEKATAN PEMAHAMAN MAKNA DALAM KOMUNIKASI‖ 27, no. 2 (t.t.). 



15 

 

 

ini, seperti untuk siswa kelas 9 SMP/MTs, belum mencakup aspek ini. Buku 

tersebut saat ini fokus pada topik-topik seperti saujana bandar lama, tradisi 

tunjuk ajar, keberagaman upacara adat, sejarah peradaban Melayu, 

perancangan pakaian Melayu, tradisi tenun Melayu Riau, kreasi kuliner, 

kreasi peralatan permainan, budidaya tanaman obat, dan arsitektur Melayu 

Riau. Seharusnya, buku ini juga memasukkan pemikiran Tenas Effendy 

tentang moderasi beragama, yang sangat relevan dengan isu pendidikan 

terkini yang menekankan pentingnya sikap moderat bagi peserta didik. 

Oleh karena itu, penulis bermaksud untuk mengeksplorasi lebih dalam 

nilai-nilai moderasi beragama yang terkandung dalam buku Tunjuk Ajar 

Melayu karya Tenas Effendy dan bagaimana nilai-nilai ini dapat 

diimplementasikan dalam kurikulum muatan lokal Madrasah Tsanawiyah 

kelas 9 di Provinsi Riau. Penelitian ini bertujuan untuk mengkonfirmasi 

keberadaan konsep moderasi beragama dalam Tunjuk Ajar Melayu, yang di 

dalamnya terdapat berbagai bentuk sastra seperti pantun dan gurindam. 

B. Permasalahan 

1. Identifikasi Masalah 

Permasalahan-permasalahan yang berkaitan dengan penelitian ini 

dapat diidentifikasikan sebagai berikut: 

a. Sejarah tentang sikap moderasi beragama dalam budaya Melayu 

b. Faktor-faktor yang mempengaruhi sikap moderasi beragama di dalam 

budaya Melayu 

c. Terbentuknya konsep moderasi beragama di dalam budaya Melayu  



16 

 

 

d. Perbedaan dan persamaan antara konsep moderasi beragama dalam 

budaya Melayu dengan moderasi beragama di dalam ajaran Islam 

e. Hubungan antara budaya Melayu, moderasi beragama dan pendidikan 

f. Konsep moderasi beragama dalam budaya Melayu 

g. Relevansi konsep moderasi beragama di dalam budaya Melayu 

dengan konsep moderasi beragama di dalam ajaran Islam 

h. Implementasi moderasi beragama berbasis budaya Melayu dalam 

kurikulum muatan lokal madrasah 

2. Pembatasan Masalah 

Dalam penelitian ini, batasan masalah yaitu nilai-nilai moderasi 

beragama dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy dan 

implementasinya dalam kurikulum muatan lokal Madrasah Tsanawiyah 

kelas 9 di Provinsi Riau. 

3. Perumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang tersebut maka rumusan masalah yang 

dapat disajikan dalam penelitian ini adalah: 

a. Bagaimana nilai-nilai moderasi beragama dalam buku Tunjuk Ajar 

Melayu karya Tenas Effendy? 

b. Bagaimana implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam buku 

Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy dalam kurikulum muatan 

lokal Madrasah Tsanawiyah kelas 9 di Provinsi Riau? 

 

 



17 

 

 

C. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

1. Tujuan 

Adapun tujuan penelitian ini adalah: 

a. Untuk menemukan konsep nilai-nilai moderasi beragama dalam 

buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy 

b. Menganalisis implementasinya dalam kurikulum muatan lokal 

Madrasah Tsanawiyah kelas 9 di Provinsi Riau. 

2. Kegunaan Penelitian 

Kegunaan penelitian ini di antaranya: 

a. Hasil penelitian ini dapat dimanfaatkan guru dan peserta didik dalam 

pemahaman terhadap moderasi beragama dalam buku Tunjuk Ajar 

Melayu karya Tenas Effendy. 

b. Hasil penelitian ini dapat dimanfaatkan sebagai tambahan bahan ajar 

muatan lokal pada kurikulum di Madrasah Tsanawiyah, khususnya di 

Provinsi Riau yang telah menggunakan bahan ajar yang diterbitkan 

oleh Dinas Pendidikan. 

D. Sistematika Penulisan 

Untuk memberikan gambaran utuh tentang isi disertasi ini, peneliti 

akan membaginya menjadi lima bab. Secara garis besar terdiri dari tiga 

bagian, yaitu pendahuluan, isi, dan penutup. 

Bab pertama adalah pendahuluan yang berisikan latar belakang 

masalah yang diangkat oleh peneliti, permasalahan (meliputi : identifikasi 



18 

 

 

masalah, pembatasan masalah dan perumusan masalah),  tujuan penelitian, 

kegunaan penelitian dan sistematika penulisan. 

Bab kedua dari disertasi ini akan memuat kajian teoritik tentang 

Kajian Teori (yang meliputi: pengertian definisi moderasi beragama, dasar 

aturan moderasi beragama, indikator moderasi beragama, prinsip atau nilai-

nilai moderasi beragama, etnik Melayu, agama masyarkat Melayu, jenis 

Sastra Melayu dan hubungan budaya Melayu dan pendidikan, Internalisasi 

Nilai-nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Pendidikan Berbasis 

Budaya Melayu dan Tinjauan Penelitian Terdahulu yang Relevan. 

Bab ketiga merupakan bab yang membahas Metode Penelitian yang 

meliputi: jenis penelitian, pendekatan penelitian, jenis data, sumber data 

(primer dan skunder), teknik pengumpulan data dan teknik analisis data. 

Bab keempat akan dibahas tentang nilai-nilai moderasi beragama 

dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy dan kaitannya dengan 

pendidikan yang meliputi : Biografi Tenas Effendy, gambaran umum buku 

Tunjuk Ajar Melayu, nilai-nilai moderasi beragama dalam buku Tunjuk Ajar 

Melayu karya Tenas Effendy dan implementasi nilai-nilai moderasi beragama 

dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy dalam kurikulum 

muatan lokal Madrasah Tsanawiyah kelas 9 di Provinsi Riau. 

Bab kelima merupakan penutup dari serangkaian bahasan dalam 

penelitian ini. Sebagai bab penutup, akan akan dikedepankan kesimpulan dan 

saran-saran. 

 



19 

BAB II 

KERANGKA TEORITIS 

A. Landasan Teori 

1. Definisi Moderasi Beragama 

a. Definisi moderasi beragama secara etimologi 

Secara etimologi moderasi adalah pengurangan kekerasan dan 

penghindaran keekstreman. Sedangkan moderat bermakna selalu 

menghindarkan perilaku atau pengungkapan yang ekstrem, 

berkecenderungan ke arah dimensi atau jalan tengah25. Dalam bahasa 

Arab, kata moderasi yang digunakan adalah wasiṭ yang berasal dari 

kata wasaṭa bermakna perkara yang di tengah-tengah, di antara dua 

ujung26. Sedangkan secara etimologi beragama adalah menganut 

(memeluk) agama. Bisa juga bermakna beribadat; taat kepada agama; 

baik hidupnya (menurut agama)27.  

b. Definisi moderasi beragama secara terminologi 

Secara terminologi, moderasi beragama dapat dijelaskan 

dengan dua definisi, yaitu definisi secara intra agama dan antar agama. 

Penjelasannya sebagai berikut: 

1. Definisi moderasi beragama perspektif intra agama 

Definisi moderasi beragama dalam konteks intra-agama 

perlu ditelaah lebih mendalam mengingat pluralitas interpretasi 

                                                           
25

 The Writing Team, Kamus Besar Bahasa Indonesia Pusat Bahasa, IX (Jakarta: PT 

Gramedia Pustaka Utama, 2015), h. 924. 
26

 Ibnu Manzhūr, Lisān al-‟Arab (Kairo: Dār al-Ma‘ārif, t.t.), h. 4381. 
27

 The Writing Team, Kamus Besar Bahasa Indonesia Pusat Bahasa, h. 15. 



20 

 

 

doktrin agama yang inheren. Perbedaan pemahaman terhadap teks 

suci seringkali memicu munculnya berbagai aliran atau kelompok 

dengan penafsiran yang beragam. Kondisi ini berpotensi 

memunculkan fanatisme kelompok dan kecenderungan untuk 

melabeli kelompok lain sebagai sesat, sehingga mengancam 

kohesivitas internal suatu agama. 

Secara umum moderasi beragama perspektif intra agama 

dapat dimaknai dengan bermacam pendapat menurut para ahli. 

Berikut penjelasannya: 

Pertama, moderasi beragama menurut Akbar bukan 

berarti kompromi terhadap prinsip-prinsip Islam, melainkan 

kemampuan untuk mengintegrasikan ajaran Islam dengan realitas 

dunia modern secara harmonis. Muslim moderat adalah mereka 

yang aktif, berpengetahuan, dan mampu menjaga relevansi Islam 

dalam konteks zaman yang terus berubah28. Dengan kata lain, 

moderasi beragama dalam perspektif Akbar adalah upaya untuk 

menghadirkan Islam sebagai agama yang dinamis, relevan, dan 

membawa rahmat bagi seluruh alam semesta. 

Kedua, menurut Yūsuf al-Qardhāwī secara terminologi 

moderasi yaitu moderat atau kesetaraan antara dua pihak yang 

berlawanan atau bermusuhan, sehingga salah satu dari mereka 

tidak memiliki pengaruh eksklusif, dan mengusir pihak lawan, 

                                                           
28

 Akbar Ahmed, Journey Into Islam (New Delhi: Penguin Group, 2007), h. 23. 



21 

 

 

dan agar tidak ada pihak yang mengambil lebih dari haknya, 

menguasai dan bertindak represif terhadap lawannya29
. 

Singkatnya, moderasi menurut al-Qardhawi adalah sikap tengah 

yang menghindari ekstrem dan menjaga keseimbangan dalam 

kehidupan beragama. 

Ketiga, dalam pandangan M. Quraish Shihab jika moderat 

dipahami sebagai sikap yang berada di tengah-tengah antara dua 

ujung, maka pelaku wasaṭiyah atau moderat hendaknya tidak 

tergiring pada salah satu ujungnya. Hal tersebut agar keduanya 

dapat saling tarik menarik sesuai dengan porsinya guna mencapai 

keadilan dan kebaikan yang menjadi pondasi dari hakikat 

Wasatihiyyah itu sendiri30. Definisi yang dipaparkan oleh M. 

Quraish Shihab menyiratkan bahwa moderasi merupakan sikap 

seimbang di tengah-tengah tanpa condong ke salah satu ekstrem, 

sehingga dapat menjaga harmoni dan mencapai keadilan serta 

kebaikan yang menjadi inti dari moderasi itu sendiri. 

Ketiga, Abu Abdurrahman Faruq memandang moderasi 

beragama sebagai jalan tengah yang seimbang antara dua sikap 

ekstrem dalam menjalankan agama. Beliau menekankan bahwa 

sikap berlebihan dalam beragama (ekstremisme) dapat memicu 

fanatisme dan intoleransi, sementara sikap acuh tak acuh atau 

                                                           
29

 Yūsuf Al-Qardhāwī, Kalimāt fī al-Wasathiyyah al-Islāmiyyah wa Ma‟ālimuhā, III 

(Kairo: Dār al-Syurūq, 2011), h. 13. 
30

 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Ciputat: 

Lentera Hati Group, 2019), h. 3. 



22 

 

 

pengabaian terhadap ajaran agama (kelalaian) dapat membuat 

seseorang kehilangan pedoman hidup. Dengan demikian, 

moderasi adalah sikap bijaksana yang tidak hanya menjalankan 

ajaran agama secara formal, tetapi juga memahami esensi agama, 

menghindari sikap ekstrem, dan membangun hubungan harmonis 

dengan sesama umat beragama31. Abu Abdurrahman Faruq 

melihat moderasi beragama sebagai jalan tengah yang seimbang 

antara ekstremisme dan kelalaian, dengan menekankan 

pemahaman esensi agama, menghindari sikap ekstrem, dan 

menciptakan harmoni antarumat. 

Keempat, Wahbah al-Zuhaili meyakini bahwa moderasi 

atau wasatiyah merupakan inti dari akhlak mulia dalam Islam. 

Beliau berpandangan bahwa sikap moderat dalam beragama lebih 

cenderung membawa stabilitas dan ketenangan dalam kehidupan 

individu maupun masyarakat. Dengan demikian, moderasi tidak 

hanya menjadi sebuah pilihan, tetapi juga menjadi cerminan 

keindahan dan kemuliaan ajaran Islam. Menurut al-Zuhaili, 

moderasi memberikan kontribusi besar terhadap kesejahteraan 

hidup manusia, baik di dunia maupun di akhirat32. Wahbah al-

Zuhaili menegaskan bahwa moderasi (wasatiyah) adalah inti 

akhlak mulia dalam Islam, yang mencerminkan keindahan 

ajarannya dan membawa stabilitas, ketenangan, serta 

                                                           
31

 Abu Abdurahman Faruq, The Moderate Religion, II (Mekah: Dar al-Itibaa, 2013), h. 13. 
32

 Wahbah Al-Zuhaili, Qadhāyā al-Fiqh wa al-Fikr al-Mu‟āshir (Beirut: Dar al-Fikr, 

2006), h. 583. 



23 

 

 

kesejahteraan bagi individu dan masyarakat di dunia maupun 

akhirat. 

Kelima, Muhammad ‗Imārah dalam tulisannya 

menggambarkan moderasi Islam sebagai sebuah jalan tengah 

yang seimbang antara dua ekstrem, yakni materialisme ekstrem 

dan spiritualisme ekstrem. Moderasi yang beliau maksudkan 

bukanlah sekadar kompromi, melainkan upaya menyatukan 

aspek-aspek terbaik dari kedua ekstrem tersebut. Moderasi Islam 

yang komprehensif ini mengajak individu untuk menjadi seorang 

yang seimbang, mampu menjalankan peran sebagai seorang yang 

spiritual (rahib malam) sekaligus aktif dalam kehidupan sosial 

(ksatria siang). Dengan demikian, moderasi Islam tidak hanya 

menekankan aspek spiritual semata, tetapi juga mendorong 

individu untuk aktif berkontribusi dalam kehidupan duniawi, 

namun tetap dalam koridor nilai-nilai agama. Dalam pandangan 

Muhammad ‗Imārah, moderasi Islam merupakan sebuah 

pendekatan yang holistik, yang mampu menyelaraskan dimensi 

individu dan sosial, duniawi dan ukhrawi, serta spiritualitas dan 

materialisme33. Definisi ini  menekankan bahwa Moderasi Islam 

adalah keseimbangan holistik antara spiritualitas dan 

materialisme, duniawi dan ukhrawi, yang mengharmoniskan 

peran religius dan sosial sesuai nilai-nilai Islam. 

                                                           
33

 Muhammad ‗Imārah, ―Al-Manhāj al-Nabawī fi al-Mudā‘ibah wa al-Muzāh,‖ Hirā‟; 

Majalah „Ilmiyyah Tsaqāfiyyah Fashliyyah, 2008, h. 55, 

https://dn790003.ca.archive.org/0/items/hira-01/hira-13.pdf. 



24 

 

 

Keenam, Mohammad Hashim Kamali dalam bukunya The 

Middle Path of Moderation in Islam menulis Moderasi atau 

wasaṭiyyah erat kaitannya dengan keadilan, artinya memilih 

posisi tengah di antara ekstremitas. Moderasi sering kali 

digunakan secara bergantian dengan ―rata-rata‖, ―inti‖, ―standar‖, 

―hati‖, dan ―tidak selaras‖. Kebalikan dari wasaṭiyyah adalah 

taṭaruf, yang berarti ―kecenderungan ke arah pinggiran‖ dan 

dikenal sebagai ―ekstremisme‖, ―radikalisme‖, dan 

―berlebihan‖34. Taṭaruf dalam bahasa Arab dapat diartikan 

ekstrem. Muhammad 'Abid Al-Jabiri menggunakan kata 

eksteremisme untuk menggambarkan muslim radikal yang sering 

menargetkan muslim moderat dengan permusuhan mereka. 

Menurutnya, muslim moderat selalu menentang muslim radikal. 

Ia membedakan antara Islam radikal era modern dan Islam pada 

masa lalu. Dahulu kaum radikal memusatkan aktivitasnya pada 

urusan akidah. Sedangkan saat ini, mereka melawan aliran Islam 

moderat dengan menggaungkan penerapan syariah35. 

Ketujuh, Jerichow menggambarkan muslim moderat 

sebagai kelompok yang terbuka terhadap interpretasi konsep 

syura dalam konteks modern, seperti sistem pluralisme 

parlementer. Mereka melihat bahwa prinsip musyawarah dalam 

                                                           
34

 Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in Islam (USA: Oxford 

University Press, 2015), h. 9. 
35

 Muhammad Abid Al-Jabiri, Al-Dīn wa al-Daulah wa Tathbīq al-Syarī‟ah (Beirut: 

Markaz Dirāsāt al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1997), h. 152-157. 



25 

 

 

Islam dapat mengakomodasi nilai-nilai demokrasi. Sebaliknya, 

kaum fundamentalis menolak pandangan ini. Mereka berpendapat 

bahwa Islam telah memberikan aturan yang lengkap (syariah) 

untuk mengatur semua aspek kehidupan, termasuk politik, 

sehingga tidak perlu ada ruang untuk sistem seperti demokrasi 

atau partai politik. Dengan demikian, perbedaan mendasar antara 

kedua kelompok terletak pada fleksibilitas dalam 

menginterpretasi ajaran agama dan keterbukaan terhadap nilai-

nilai modern36.  

Kedelapan, menurut Graham E. Fuller, moderasi 

beragama, khususnya dalam Islam, merupakan pendekatan yang 

dinamis dan inklusif dalam memahami dan mengamalkan ajaran 

agama. Seorang Muslim moderat adalah individu yang terbuka 

terhadap perubahan dan perkembangan dalam pemahaman Islam 

seiring berjalannya waktu. Ia tidak terpaku pada penafsiran teks 

suci yang kaku dan literal, melainkan mampu melihat berbagai 

perspektif dan konteks sejarah dalam memahami ajaran agama37. 

Dari keseluruhan definisi di atas dapat disimpulkan bahwa 

moderasi beragama dalam perspektif intra agama adalah jalan 

tengah yang bijaksana dalam beragama, yang mengutamakan 

keseimbangan, toleransi, dan relevansi dengan zaman. 

                                                           
36

 Anders Jerichow dan Jorgen Baek Simonsen, Islam in a Changing World; Europe and 

the Middle East (New York: Routledge, 2013), h. 171. 
37

 Graham E. Fuller, ―Freedom and Security: Necessary Conditions for Moderation,‖ 

American Journal of Islam and Society 22, no. 3 (1 Juli 2005): 21–28, 

https://doi.org/10.35632/ajis.v22i3.466. 



26 

 

 

2. Definisi moderasi beragama perspektif antaragama 

Definisi moderasi beragama dalam konteks antaragama 

menjadi semakin krusial dalam lanskap sosial-politik kontemporer 

yang ditandai oleh meningkatnya pluralisme agama dan 

kompleksitas tantangan global. Konflik antaragama, yang 

seringkali dipicu oleh faktor-faktor seperti politik identitas, 

penyebaran hoaks, dan disparitas ekonomi, telah mendorong 

perlunya sebuah kerangka konseptual yang jelas mengenai 

moderasi beragama. Kompetisi religius yang intensif, yang muncul 

sebagai konsekuensi dari dinamika tersebut, telah mengakibatkan 

polarisasi sosial, radikalisasi, dan kekerasan. Oleh karena itu, perlu 

dilakukan kajian mendalam untuk merumuskan definisi moderasi 

beragama yang tidak hanya relevan secara teoritis, tetapi juga 

mampu memberikan kontribusi praktis dalam upaya membangun 

koeksistensi antaragama yang harmonis. 

Ada beberapa definisi moderasi beragama dalam perspektif 

antaragama. Diantaranya: 

Pertama, Jillian Schwedler memandang moderasi beragama 

sebagai sebuah proses transformasi internal, bukan sekadar 

perubahan perilaku. Menurutnya, moderasi bukanlah tentang 

tindakan luar yang tampak, melainkan lebih pada pergeseran 

paradigma berpikir dari pandangan dunia yang kaku dan tertutup 

menjadi pandangan yang lebih terbuka dan menghargai perbedaan. 



27 

 

 

Dengan kata lain, moderasi beragama dalam perspektif Schwedler 

adalah evolusi ideologi dari sikap eksklusif menuju sikap inklusif, 

yang memungkinkan seseorang untuk lebih toleran terhadap 

berbagai perspektif agama dan keyakinan lainnya38. 

Kedua, menurut Franco, moderasi beragama adalah 

pendekatan yang menekankan pemahaman dan praktik agama 

secara bijaksana. Ia melihat bahwa moderasi mendorong penganut 

agama untuk selalu mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan dalam 

menjalankan agamanya. Dengan demikian, moderasi beragama 

menjadi upaya aktif untuk menghindari segala bentuk kekerasan 

dan intoleransi yang seringkali dikaitkan dengan perbedaan agama. 

Dalam pandangan Franco, moderasi bukan sekadar toleransi pasif, 

melainkan tindakan proaktif untuk membangun hubungan yang 

harmonis antar umat beragama39. 

Ketiga, Shirin Taber menggambarkan moderat sebagai 

individu yang mampu menjalin hubungan baik dengan berbagai 

kalangan, baik sesama Muslim maupun non-Muslim. Mereka 

dengan mudah beradaptasi dengan kehidupan di Barat namun 

tetap menjaga akar budaya dan agama mereka. Keberhasilan 

mereka dalam berbagai aspek kehidupan, seperti karier dan 

hubungan sosial, mencerminkan karakteristik positif seperti 

                                                           
38

 Jillian Schwedler, Faith in Moderation; Islamist Parties in Jordan and Yemen (United 

Kingdom: Cambridge University Press, 2006), h. 22. 
39

 G. H. Franco dan S. L. Cervantes, Islam in the 21st Century (Nova Science Publishers, 

2010), h. 28. 



28 

 

 

kesopanan, pengendalian diri, kemurahan hati, toleransi, dan 

keterbukaan spiritual. Dengan demikian, menurut Taber, moderasi 

beragama tidak hanya sebatas pemahaman doktrin, tetapi juga 

tercermin dalam perilaku sehari-hari yang menjunjung tinggi 

nilai-nilai kemanusiaan dan toleransi40.  

Keempat, John L. Esposito menarasikan Muslim moderat 

sebagai individu yang aktif berpartisipasi dalam kehidupan 

masyarakat. Mereka tidak terisolasi atau radikal, melainkan 

berusaha membawa perubahan positif dari dalam sistem. Esposito 

menekankan penolakan terhadap ekstremisme dan kekerasan 

sebagai ciri khas seorang Muslim moderat. Dengan demikian, 

menurut Esposito, moderasi beragama tidak hanya sebatas sikap 

toleransi, tetapi juga melibatkan tindakan nyata dalam membangun 

masyarakat yang damai dan inklusif. Muslim moderat, dalam 

pandangan Esposito, adalah agen perubahan yang berkomitmen 

pada nilai-nilai kemanusiaan dan menolak segala bentuk kekerasan 

atas nama agama41. 

Kelima, dalam konteks keindonesiaan, moderasi beragama 

dapat diartikan sebagai sikap moderat guna menciptakan suasana 

damai, rukun, saling menghormati, saling menghargai dan saling 

toleransi tanpa menimbulkan konflik, permusuhan dan 

                                                           
40

 Shirin Taber, Muslims Next Door: Uncovering Myths and Creating Friendships 

(Michigan: Zondervan, 2004), h. 84. 
41

 John L. Esposito, ―Moderate Muslims: A Mainstream of Modernists, Islamists, 

Conservatives, and Traditionalists,‖ American Journal of Islam and Society 22, no. 3 (1 Juli 2005): 

11–20, https://doi.org/10.35632/ajis.v22i3.465. 



29 

 

 

mempertajam perbedaan yang ada. Hal tersebut tercantum di dalam 

Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 58 Tahun 2023 

Tentang Penguatan Moderasi Beragama bahwa moderasi beragama 

adalah cara pandang, sikap, dan praktik beragama dalam kehidupan 

bersama dengan cara mengejawantahkan esensi ajaran agama dan 

kepercayaan yang melindungi martabat kemanusiaan dan 

membangun kemaslahatan umum berlandaskan prinsip adil, 

berimbang, dan menaati Pancasila dan Undang-Undang Dasar 

Negara Republik Indonesia Tahun 1945 sebagai kesepakatan 

berbangsa42. 

Dengan demikian, moderasi beragama dapat dipahami 

sebagai sebuah pendekatan yang holistik, yang mencakup aspek 

kognitif, afektif, dan behavioral. Ini adalah upaya untuk 

membangun masyarakat yang damai, harmonis, dan inklusif di 

tengah keberagaman agama dan kepercayaan.  

2. Dasar Hukum Moderasi Beragama 

Dasar hukum yang paling utama moderasi beragama dapat 

ditemukan di dalam Undang-Undang Dasar 1945 pasal 29 ayat 2 yang 

berbunyi: ―Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk 

memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut  

agamanya dan kepercayaannya‖. 

                                                           
42

 Pemerintah Indonesia, ―Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 58 Tahun 2023 

Tentang Penguatan Moderasi Beragama‖ (Jakarta, 2023), 

https://jdih.setkab.go.id/PUUdoc/177049/Perpres_Nomor_58_Tahun_2023.pdf. 



30 

 

 

Selain itu dasar hukum moderasi beragama juga ditemukan di 

dalam Undang-Undang nomor 39 Tahun 1999, pasal 22 ayat 2 tentang Hak 

Asasi Manusia yang menjelaskan ―Setiap orang bebas memeluk agamanya 

masing-masing dan untuk beribadat menurut agamanya dan 

kepercayaannya itu‖. 

Selanjutnya ada juga peraturan Presiden (Perpres) nomor 83 Tahun 

2015, pasal 2 tentang Kementerian Agama bahwa ― Kementerian Agama 

mempunyai tugas menyelenggarakan urusan pemerintahan di bidang 

agama untuk membantu Presiden dalam menyelenggarakan pementerihan 

negara‖. 

Sebagai salah satu arah kebijakan negara untuk mengembangkan 

sumber daya manusia Indonesia yang berkarakter moderat, moderasi 

beragama telah ditetapkan dalam RPJMN 2020–2024. Hal ini mencakup 

menjunjung tinggi komitmen nasional dengan tetap berpegang pada 

prinsip-prinsip inti ajaran dan nilai-nilai agama. Oleh karena itu, sangat 

masuk akal untuk mendukung moderasi beragama guna mewujudkan 

tujuan Indonesia Maju43. Selain itu moderasi beragama juga diatur di 

dalam Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 58 Tahun 2023 

Tentang Penguatan Moderasi Beragama. Di dalam Peraturan Presiden 

tersebut dijelaskan bahwa dalam rangka memperkuat moderasi beragama, 

Pemerintah Pusat, Pemerintah Daerah, umat beragama, dan penghayat 

kepercayaan mengemban tiga misi besar, yaitu: a. meningkatkan 

                                                           
43

 Tim Penulis, Peta Jalan (Roadmap) Penguatan Moderasi Beragama Tahun 2020-2024 

(Jakarta: Kementerian Agama RI, 2020), h. 48. 



31 

 

 

pemahaman kehidupan masyarakat dan penerapan inti ajaran dan 

keyakinan agama; b. mengelola keberagaman tafsir agama dengan bekerja 

sama mendidik kehidupan beragama; dan c. wajib menjunjung tinggi 

persatuan dan kesatuan dalam koridor keberagaman dalam kerangka 

Negara Kesatuan Republik Indonesia44. 

Dalam mewujudkan misi besar Pemerintah Indonesia tentang 

moderasi beragama, Kementerian Agama melalui Peraturan Menteri 

Agama Republik Indonesia Nomor 18 Tahun 2020 Tentang Rencana 

Strategis Kementerian Agama Tahun 2020-2024 dijelaskan bahwa  mulai 

tahun 2019, Kementerian Agama telah merintis program-program 

pengarustamaan moderasi beragama yang mencerahkan dalam 

mengembangkan cara pandang, sikap, dan praktik keagamaan jalan tengah 

(wasaṭiyah), membangun perdamaian, menghargai kemajemukan, 

menghormati harkat martabat kemanusiaan laki-laki dan perempuan, 

menjunjung tinggi keadaban mulia, dan memajukan kehidupan umat 

manusia yang diwujudkan dalam sikap hidup amanah, adil, ihsan, toleran, 

kasih sayang terhadap umat manusia tanpa diskriminasi, serta 

menghormati kemajemukan. Kebijakan moderasi beragama ini tidak hanya 

bersifat nasional, melainkan juga internasional (bilateral, regional, dan 

multilateral). Kementerian Agama dengan mandatnya sebagai operator dan 

fasilitator pelayanan kehidupan beragama dan keagamaan yang merata dan 

berkualitas, berpandangan bahwa kontinuitas dan peningkatan peran 

                                                           
44

 Pemerintah Indonesia, ―Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 58 Tahun 2023 

Tentang Penguatan Moderasi Beragama.‖ 



32 

 

 

strategis Indonesia serta posisi Indonesia dalam perspektif global terhadap 

isu-isu yang bersifat agama dan keagamaan, budaya, maupun social sangat 

penting dan perlu. Bahkan sejak era pra-kemerdekaan dan 

pascakemerdekaan, tokoh-tokoh founding fathers Indonesia sangat 

berperan krusial melalui pendekatan sosial keagamaan terhadap isu-isu 

perdamaian dan stabilitas keamanan internasional. Masukan dan kontribusi 

Indonesia sangat dinanti dan dihargai untuk kemajuan dan pengembangan 

organisasi, serta perdamaian dan kesejahteraan masyarakat dunia45. 

Selanjutnya Kementerian Agama menerbitkan kembali Keputusan 

Menteri Agama No 93 Tahun 2022 tentang Pedoman Penyelenggaraan 

Penguatan Moderasi Beragama bagi PNS Kementerian Agama. Di dalam 

pedoman tersebut Satuan Kerja Pelaksana MB melakukan perencanaan 

dengan menyiapkan Kerangka Acuan Kerja, memuat paling sedikit 

mengenai: a. bentuk kegiatan; b. tempat dan tanggal pelaksanaan; c. 

sasaran peserta; d. narasumber; dan e. pembiayaan. Selain itu bagi 

lembaga pendidikan diintruksikan merumuskan kurikulum, modul, dan 

bahan ajar. Kurikulum PMB, memuat paling sedikit materi mengenai: a. 

udar asumsi dan bangun perspektif; b. sketsa kehidupan keberagamaan di 

Indonesia; c. analisis sosial dengan analisis gunung es dan proses U; d. 

nilai-nilai universal agama; e. nilai moderasi dalam perspektif teologis 

agama-agama; f. konsep MB Kementerian; g. wawasan kebangsaan dan 

                                                           
45

 Menteri Agama Republik Indonesia, ―Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia 

Nomor 18 Tahun 2020 Tentang Rencana Strategis Kementerian Agama Tahun 2020-2024‖ 

(Jakarta, 2020), h. 12-15, https://jdihn.go.id/files/648/8_2020-07-

14_9899_pma_no._18_tahun_2020.pdf. 



33 

 

 

jati diri Kementerian; h. sikap diri pegawai Kementerian; i. ekosistem 

PMB dengan pemetaan 4 dimensi (Sosial Presence Theory); j. strategi 

PMB dengan proses U; k. membangun gerakan dengan kepeloporan; dan l. 

resolusi konflik. Modul PMB, memuat paling sedikut ketentuan mengenai: 

a. nalar kebijakan; b. menalar keberagamaan; c. landasan teologis MB; d. 

konsep MB Kementerian; e. internalisasi MB Kementerian; f. strategi 

PMB; dan g. strategi gerakan PMB. Bahan Ajar disusun berdasarkan 

Kurikulum dengan menggunakan kasus-kasus nyata yang terjadi dalam 

kehidupan keberagamaan di Indonesia46.  

Bentuk keseriusan lainnya Pemerintah Indonesia selanjutnya yaitu 

menindaklanjuti implementasi moderasi beragama dengan membentuk 

Badan Moderasi Beragama dan Pengembangan Sumber Daya Manusia 

melalui Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 12 Tahun 2023 

Tentang Kementerian Agama. Di dalam Pasal 35 dijelaskan, Badan 

Moderasi Beragama dan Pengembangan Sumber Daya Manusia 

mempunyai tugas melaksanakan perumusan dan pemberian rekomendasi 

kebijakan di bidang moderasi beragama dan pengembangan sumber daya 

manusia di bidang keagamaan. Dalam melaksanakan tugas sebagaimana 

dimaksud dalam Pasal 35, Badan Moderasi Beragama dan Pengembangan 

Sumber Daya Manusia menyelenggarakan fungsi: a. penyusunan kebijakan 

teknis di bidang moderasi beragama dan pengembangan sumber daya 

manusia agama dan keagamaan; b. pelaksanaan penguatan di bidang 

                                                           
46

 Kementerian Agama, ―Keputusan Menteri Agama No 93 Tahun 2022 tentang Pedoman 

Penyelenggaraan Penguatan Moderasi Beragama bagi PNS Kementerian Agama,‖ 2022. 



34 

 

 

moderasi beragama; c. pelaksanaan pengembangan sumber daya manusia 

agama dan keagamaan; d. pemantauan, evaluasi, dan pelaporan di bidang 

moderasi beragama dan pengembangan sumber daya manusia agama dan 

keagamaan; e. pelaksanaan administrasi Badan Moderasi Beragama dan 

Pengembangan Sumber Daya Manusia; dan f. pelaksanaan fungsi lain 

yang diberikan oleh Menteri47. 

3. Tujuan Moderasi Beragama 

Ada dua tujuan moderasi beragama secara garis besar, yaitu tujuan 

secara internal dan eksternal: 

a. Tujuan moderasi beragama secara internal yaitu intern dalam umat 

beragama. Adapun tujuannya sebagai berikut: 

1. Mencegah sikap intoleran dan memahami nilai-nilai subtansial 

ajaran agama 

Perlu diketahui bahwa penafsiran pemahaman keagamaan 

sangat variatif, sehingga muncul beragam pemikiran dan aliran. 

Di sinilah dibutuhkan pemahaman yang komprehensif terhadap 

setiap pemikiran dan aliran tersebut. Memahami hal tersebut 

membutuhkan waktu dan diskusi yang panjang. Dengan 

demikian, seseorang akan mampu memahami setiap kelebihan 

dan kekurangan pada setiap aliran keagamaan yang ada. Pada 

gilirannya, seseorang akan lebih mudah memilih sikap moderat, 

yaitu tidak bersikap radikal dan juga tidak bersikap liberal. 

                                                           
47

 Pemerintah Indonesia, ―Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 12 Tahun 2023 

Tentang Kementerian Agama‖ (Jakarta, 2023), https://peraturan.go.id/files/perpres-no-12-tahun-

2023.pdf. 



35 

 

 

Menteri Agama menyampaikan bahwa moderasi beragama 

bukanlah upaya liberalisasi, seperti yang dikhawatirkan dan 

ditudingkan oleh sebagian pihak. Sebaliknya, moderasi beragama 

dianggap sebagai suatu agenda yang bertujuan untuk membangun 

kesadaran dalam menghormati dan menghargai keragaman 

kepercayaan serta penafsiran ajaran agama dengan orientasi 

positif. Tujuan utamanya adalah mencegah masyarakat terjebak 

dalam perilaku intoleran. Selain itu, moderasi beragama bertujuan 

untuk menginternalisasi nilai-nilai substansial agama guna 

membangun kehidupan berbangsa, bernegara, dan bermasyarakat 

demi kemaslahatan bersama48. 

2. Mempromosikan sikap saling menghargai 

Fanatisme internal agama sering kali muncul akibat adanya 

perbedaan interpretasi terhadap teks-teks suci, yang dianggap 

sebagai sumber kebenaran tertinggi oleh masing-masing 

kelompok atau aliran dalam satu agama. Ketika suatu kelompok 

mengklaim bahwa interpretasi mereka adalah satu-satunya yang 

benar, sementara interpretasi lain dianggap menyimpang atau 

salah, maka hal ini dapat melahirkan sikap eksklusif yang 

mempersempit ruang dialog dan toleransi di antara sesama 

pemeluk agama. Akibatnya, potensi perpecahan dan konflik 

                                                           
48

 Abdur Rahman Adi Saputera dan Muhammad Syarif H Djauhari, ―Potret 

Pengarusutamaan Moderasi Beragama Di Gorontalo,‖ t.t. 



36 

 

 

internal meningkat, yang tidak jarang berujung pada ketegangan 

sosial, disintegrasi komunitas, bahkan kekerasan. 

Sikap eksklusif ini seringkali didorong oleh beberapa 

faktor, seperti kurangnya pemahaman terhadap konteks teks-teks 

suci, pengaruh kepentingan politik atau kekuasaan, serta 

rendahnya literasi agama yang berorientasi pada harmoni. 

Padahal, dalam banyak tradisi agama, teks-teks suci umumnya 

bersifat multidimensional, yang memungkinkan adanya berbagai 

pendekatan dalam memahaminya. Oleh karena itu, perbedaan 

interpretasi seharusnya menjadi kekayaan intelektual yang 

mendorong tumbuhnya dinamika pemikiran dan penghayatan, 

bukan justru menjadi sumber konflik. 

Di dalam Islam contohnya, asal mula perselisihan dan 

perpecahan dalam umat Islam pada dasarnya bukanlah bersifat 

teologis, melainkan merupakan perselisihan politik yang 

kemudian berkembang menjadi persoalan teologis seiring 

berjalannya sejarah, sebagaimana yang dijelaskan oleh Muṣtafa 

Al-Syak‘ah dalam bukunya Islām bilā Madzāhib (Islam Tanpa 

Mazhab)
49

. 

Moderasi beragama dalam konteks intra-agama bertujuan 

untuk mengatasi fanatisme ini dengan menciptakan ruang dialog 

yang sehat dan konstruktif. Moderasi mengajarkan bahwa 

                                                           
49

 Muṣtafa Al-Syak‘ah, Islām bilā Madzāhib, XI (Kairo: Al-Dār al-Miṣriyyah al-

Lubnāniyyah, 1996), h. 119. 



37 

 

 

perbedaan interpretasi bukanlah ancaman, melainkan sebuah 

keniscayaan yang perlu dihormati dan dikelola dengan bijak. 

Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami teks-teks suci 

dengan mengedepankan prinsip-prinsip inklusivitas, toleransi, dan 

penghargaan terhadap pluralitas pemikiran. 

3. Menjaga persatuan di tengah keragaman interpretasi agama 

Perbedaan interpretasi terhadap doktrin agama telah 

menjadi fenomena yang kompleks dan mendalam sepanjang 

sejarah, khususnya sejak abad pertengahan. Pluralisme 

interpretatif ini tidak hanya terjadi dalam Islam, sebagaimana 

tercermin dalam munculnya berbagai aliran seperti Mu'tazilah, 

Khawarij, Syi'ah, dan lainnya, namun juga dalam agama-agama 

Abrahamic lainnya. Di dalam Kristen, misalnya, terdapat beragam 

denominasi seperti Katolik, Protestan, dan Ortodoks, masing-

masing dengan penafsiran teologis yang unik. Demikian pula 

dalam Yudaisme, di mana terdapat berbagai kelompok seperti 

Haredim, Ashkenazi, dan Sephardi. 

Perbedaan interpretasi doktrin agama telah menjadi akar 

dari berbagai konflik sepanjang sejarah. Moderasi beragama, 

sebagai upaya strategis untuk mengelola keberagaman, berfokus 

pada dialog antariman, pembangunan kepercayaan, dan promosi 

nilai-nilai kemanusiaan universal. Melalui pendidikan agama 

yang moderat, peran aktif pemerintah, serta dukungan masyarakat 



38 

 

 

sipil, diharapkan dapat tercipta masyarakat yang inklusif, di mana 

perbedaan dihormati dan keragaman dijadikan sebagai sumber 

kekuatan. 

b. Tujuan moderasi Bergama secara eksternal yaitu antar umat beragama. 

Adapun tujuannya di antaranya: 

1. Menciptakan kehidupan seimbang, harmonis dan damai  

Agama merupakan pedoman hidup bagi manusia agar 

tercipta kehidupan yang damai. Keberadaan agama memegang 

peranan penting dalam struktur sosial. Beberapa interpretasi 

mendefinisikan "agama" sebagai suatu sistem yang memberikan 

ketertiban dan keteraturan. Melalui penganut agama, diharapkan 

bahwa kehidupan individu dan anggota masyarakat lainnya dapat 

menjadi lebih teratur dan terkendali, karena mereka memiliki 

landasan atau panduan dalam menjalani kehidupan mereka50. 

Artinya, agama menciptakan keteraturan dan tidak kacau. 

Untuk mewujudkan tujuan dari beragama inilah dibutuhkan 

penganut agama yang moderat. Penganut agama yang moderat 

akan mudah menciptakan kehidupan yang seimbang, harmonis 

dan damai. Dalam agama Islam, doktrin kedamaian banyak 

ditemukan di dalam ayat-ayat al-Qur‘an dan hadits Rasulullah 

SAW. Salah satu ayat yang menjelaskan tentang pentingnya 

                                                           
50

 Adon Nasrullah Jamaludin, Agama dan Konflik Sosial; Studi Kerukunan Umat 

Beragama, Radikalisme, dan Konflik Antarumat Beragama (Bandung: CV Pustaka Setia, 2015), h. 

67. 



39 

 

 

kedamaian adalah surah al-Anfal, ayat 61. Mari simak ayat 

tersebut:  

 َِ َ٘ اىغَّ ُٕ  ٗٔ ِ اَِّّۗ مَّوْ ػَيَٚ اللّٰه َ٘ ذَ َٗ ا  َٖ ٌِ فَاجْْحَْ ىَ ا ىِيغَّيْ ْ٘ ُْ جَْحَُ اِ َٗ  ۞ ٌُ ْٞ  ْٞغُ اىْؼيَِ

Artinya: 

“(Akan tetapi,) jika mereka condong pada perdamaian, 

condonglah engkau (Nabi Muhammad) padanya dan 

bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya hanya Dialah Yang 

Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui”51. 

Wahbah al-Zuhailī menjelaskan bahwa ayat “Sekalipun 

mereka condong pada perdamaian” menunjukkan perintah untuk 

menerima kontrak perdamaian dan gencatan senjata jika musuh 

condong ke arah itu, dan perintah untuk mengandalkan Tuhan, 

yaitu melimpahkan urusan kontrak perdamaian kepada Tuhan, 

untuk menjadi bantuan bagi keselamatan dan kemenangan atas 

mereka jika mereka melanggar perjanjian dan tidak 

memenuhinya. Di akhir ayat, Allah SWT memperingatkan, 

berfirman: Sesungguhnya Dia Maha Mendengar lagi Maha 

Mengetahui, agar menegur pelanggaran perdamaian, karena 

Allah SWT mengetahui apa yang disembunyikan hamba-

hambanya, dan Dia mendengar apa yang mereka ucapkan. Ini 

merupakan indikasi yang jelas bahwa Islam lebih memilih 

perdamaian daripada perang, mewajibkan pemenuhan perjanjian 

                                                           
51

 Tim Penyusun, Al-Qur‟an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-

Qur‘an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019), h. 254. 



40 

 

 

dan rekonsiliasi, dan melarang melakukan pengkhianatan, 

pengkhianatan, dan pelanggaran perjanjian52. 

Sedangkan salah satu hadits yang menjelaskan tentang 

pentingnya perdamaian terekam dalam sebuah hadits nabi 

Muhammad SAW di bawah ini: 

جيَاََكَُسَُْبنَُْحَفْطٍ،َحَدََّ دٌ،َحَدَّ ُِ جيَاََمُجَا رٍو،َحَدَّ جيَاََالحسََنَُبنَُْعََْ جيَاََغَبْدَُاموَاحِدِ،َحَدَّ

َكاَلَ:َ"مَنَْ َ َوَسَلََّّ َِ َْ َ َاُللهَػلَ َظَلََّّ ّ َغَنْهمَُا،َغَنَِاميَّبِِ ُ َاللََّّ رٍوَزَضَِِ َبنَِْعََْ ِ غَنَْغَبْدَِاللََّّ

َ
ّ
دًاَممٍََْرَِخَْزَائَِِةََالجيََّةِ،َوَا َُ َزِيَحِاََثوُخَدَُمِنَْمَسِيَرتَِبَزْبؼَِيَنَػاَمًا"كتَلَََمُؼَا  نَّ

Artinya: 

Telah menceritakan kepada kami [Qais bin Hafsh], telah 

menceritakan kepada kami [Abd al-Wāhid], telah menceritakan 

kepada kami [al-Hasan bin ‗Amr], telah menceritakan kepada 

kami [Mujāhid], dari Abdullah bin ‗Amru RA, dari nabi 

Muhammad SAW, beliau bersabda: “Barangsiapa yang 

membunuh pembuat perjanjian, tidak akan mencium aroma 

surga, dan aromanya hadir dari jarak empat puluh tahun.”53 

2. Mendorong terhadap pemahaman keagamaan yang inklusif 

Pemahaman kelompok keagamaan skripturalis-literalis 

cenderung kepada truth claim (klaim kebenaran), normatif-

indoktinatif dan eksklusif. Pada tahap akhirnya akan 

                                                           
52

 Wahbah Al-Zuhailī, Al-Tafsīr al-Munīr fi al-„Aqīdah wa al-Syarī‟ah wa al-Manhaj, X, 

vol. V (Damaskus: Dār al-Fikr, 2009), h. 405. 
53

 Abū Abdillah Muhammad bin Ismā‘īl Al-Bukhārī, Shahīh al-Bukhārī, I (Damaskus: Dār 

Ibn Katsīr, 2002), h. 782. 



41 

 

 

mengantarkan seseorang kepada pemahaman yang ekstrim dan 

radikal. Oleh sebab itu, maka dibutuhkan pemahaman moderasi 

beragama yang bertujuan mengikis pemahaman keagamaan 

kelompok-kelompok yang eksklusif dan tidak peduli dengan 

keberagaman, bahkan ingin memberangus keberagaman itu 

sendiri. 

Tujuan dari moderasi beragama adalah mendorong terhadap 

pemahaman keagamaan yang inklusif. Secara etimologis, konsep 

inklusif memiliki makna terhitung, global, menyeluruh, penuh, 

dan komprehensif. Istilah ini berasal dari kata bahasa Inggris 

"inclusive" yang artinya mencakup di dalamnya. Penggunaan 

istilah inklusif terkait dengan berbagai aspek kehidupan manusia 

yang didasarkan pada prinsip persamaan, keadilan, dan hak 

individu54. Inti dari konsep inklusif adalah dorongan untuk saling 

memahami, saling menghargai, dan berbagi di antara kelompok-

kelompok yang berbeda. Seseorang yang mengamalkan 

inklusivitas tidak membiarkan dirinya dikuasai atau terikat oleh 

satu pandangan, ajaran, kepercayaan, atau agama tertentu. 

Baginya, klaim atas kebenaran dan keselamatan bukanlah hak 

monopoli dari satu kelompok atau agama saja, melainkan dapat 

ditemukan juga dalam kelompok atau agama yang lain55. 

                                                           
54

 Nasri Kurnialoh, ―Pendidikan Agama Islam Berwawasan Inklusif-Pluralis,‖ INSANIA: 

Jurnal Pemikiran Alternatif Kependidikan 18, no. 3 (2013): 389–404. 
55

 Zain Abidin, ―Islam Inklusif: Telaah atas doktrin dan sejarah,‖ Humaniora 4, no. 2 

(2013): 1273–91. 



42 

 

 

Bukti ajaran Islam merupakan ajaran inklusif bahwa Nabi 

Muhammad SAW bisa berdampingan bersama kaum Yahudi 

dengan membuat perjanjian yang dikenal dengan Piagam 

Madinah. Nabi Muhammad SAW menyusun Piagam Madinah 

yang disebut juga dengan Konstitusi Madinah (Arab: صحٞفح اىَذْٝح, 

Shahifah al-Madinah), pada tahun 622 M sebagai perjanjian 

formal antara dirinya dan semua suku dan organisasi penting di 

Yatsrib (kemudian disebut Madinah)56. Menurut K.H Said Aqil 

                                                           
56

 Piagam Madinah ini diinventaris oleh Ibnu Ishāq. Di dalam perjanjian tersebut ada 47 

pasal perjanjian, diantaranya: (1). Mereka adalah satu komunitas (ummah) yang berbeda dari orang 

(lainnya); (2). Kaum Muhajirin Quraisy, sesuai dengan keadaan mereka dahulu, membayarkan 

uang darah (diyat) di antara mereka secara tanggung renteng, dan mereka (secara berkelompok) 

menebus tawanan mereka, (melakukannya) dengan jujur dan adil di antara orang-orang yang 

beriman; (3). Banu 'Awf, sesuai dengan kondisi mereka sebelumnya, membayar secara tanggung 

renteng darah-darah sebelumnya, dan masing-masing sub-marga (tha'ifah) menebus tawanannya, 

(melakukannya) dengan kejujuran dan keadilan di antara orang-orang yang beriman; (4). Banū 'l-

Hārith, menurut kondisi mereka sebelumnya, membayar secara bersama-sama … (seperti poin 

nomor 3); (5). Banū Sā‘idah … (seperti poin nomor 3); (6). Banū Jusham … (seperti poin nomor 

3); (7). Banū 'n-Najjār … (seperti poin nomor 3); (8). Banu 'Amr b. ‗Awf… (seperti poin nomor 

3); (9). Banū 'n-Nabit … (seperti poin nomor 3); (10). Banū 'l-Aws … (seperti poin nomor 3); (11). 

Orang-orang mukmin tidak meninggalkan orang yang berhutang di antara mereka, melainkan 

memberinya (bantuan) dengan adil, dengan tebusan atau darah.; (12). Seorang mukmin tidak boleh 

mengambil klien (mawlā) dari seorang mukmin sebagai sekutu (halif) tanpa persetujuannya (yang 

terakhir); (13). Orang-orang beriman yang bertakwa menentang siapa pun di antara mereka yang 

berbuat salah atau mengupayakan (rencana) perbuatan yang tidak adil atau pengkhianatan atau 

permusuhan atau kerusakan di antara orang-orang beriman; tangan mereka semua menentang dia, 

meskipun dia anak salah satu di antara mereka; (14). Seorang mukmin tidak membunuh orang 

mukmin karena orang kafir, dan tidak menolong orang kafir terhadap orang mukmin; (15). 

Keamanan (dhimmah) Tuhan itu satu; pemberian ‗perlindungan bertetangga‘ (yujīr) oleh yang 

paling kecil di antara mereka (orang-orang yang beriman) adalah mengikat mereka; orang-orang 

beriman adalah pelindung (atau klien-mawali) satu sama lain dengan pengecualian orang 

(lainnya); (16). Barangsiapa di antara orang-orang Yahudi yang mengikuti kami, dia mendapat 

pertolongan dan dukungan (nasr, iswah) (yang sama) (seperti orang-orang beriman), selama 

mereka tidak dianiaya (olehnya) dan dia tidak membantu (orang lain) terhadap mereka; (17). 

Kedamaian (silm) orang mukmin itu satu; tidak ada mukmin yang berdamai dengan mukmin yang 

lain, di mana terjadi peperangan di jalan Allah, kecuali sejauh kesetaraan dan keadilan di antara 

mereka (terpelihara); (18). Dalam setiap ekspedisi yang dilakukan bersama kami, pihak-pihak 

tersebut bergantian satu sama lain; (19). Orang-orang mukmin saling membalas dendam ketika 

seseorang menyumbangkan darahnya di jalan Allah. Orang-orang beriman yang bertakwa berada 

di bawah bimbingan yang terbaik dan benar; (20). Tidak seorang musyrik  yang memberikan 

‗perlindungan bertetangga‘ (yujīr) atas barang atau orang kepada orang Quraisy, dan tidak pula 

mengintervensi kebaikannya (seorang Quraisy) terhadap seorang mukmin; (21). Barangsiapa 

dengan zalim membunuh seorang mukmin, dengan bukti-bukti yang jelas, maka dia wajib dibunuh 



43 

 

 

                                                                                                                                                               
sebagai pembalasan, kecuali wakil orang yang dibunuh itu merasa puas (dengan bayaran). Orang-

orang beriman sepenuhnya menentang dia (pembunuhan itu); tidak ada yang diperbolehkan bagi 

mereka kecuali menentangnya; (22). Tidak boleh bagi seorang mukmin yang telah menyetujui apa 

yang ada dalam akta ini (sahīfah) dan beriman kepada Tuhan dan hari akhir untuk menolong orang 

yang zalim atau memberinya tempat tinggal. Barangsiapa menolongnya atau memberinya tempat 

tinggal, maka atas orang itu laknat Allah dan kemurkaan-Nya pada hari kiamat, dan darinya tidak 

diterima sedikit pun untuk menggantikannya atau menggantikannya; (23). Apabila ada perbedaan 

pendapat, maka sampaikanlah kepada Allah dan Muhammad SAW; (24). Orang-orang Yahudi 

menanggung biaya bersama-sama dengan orang-orang beriman selama mereka terus berperang; 

(25). Kaum Yahudi Banu ‗Awf adalah suatu umat bersama-sama dengan orang-orang yang 

beriman. Bagi kaum Yahudi agamanya (dīn) dan bagi kaum Muslim agamanya. (Hal ini berlaku) 

baik terhadap kliennya maupun terhadap diri mereka sendiri, kecuali siapa pun yang telah berbuat 

salah atau bertindak berkhianat; dia mendatangkan keburukan hanya pada dirinya dan rumah 

tangganya; (26). Bagi kaum Yahudi Banū ‗n-Najjār sama halnya dengan kaum Yahudi Banū ‗Awf; 

(27). Bagi kaum Yahudi Banū ‗l-Hārith, hal yang serupa …; (28). Bagi kaum Yahudi Banū 

Sā‘idah, hal yang serupa …;(29). Bagi kaum Yahudi Banū Jusham, hal yang serupa …; (30). Bagi 

kaum Yahudi Banu ‗l-Aws, hal yang serupa …; (31). Bagi kaum Yahudi Banu Tha‘labah sama 

halnya dengan kaum Yahudi Banu ‗Awf, kecuali orang yang berbuat zalim atau khianat, maka ia 

mendatangkan keburukan hanya pada dirinya dan rumah tangganya; (32). Jafnah, bagian dari 

Tha‘labah, adalah seperti mereka; (33). Bagi Banū ‗sh-shuthaubah seperti halnya bagi kaum 

Yahudi Banū ‗Awf; kesepakatan terhormat (datang) sebelum pengkhianatan; (34). Pelanggan 

Tha‘labah juga seperti mereka; (35). Bithanah orang Yahudi (khususnya) adalah seperti diri 

mereka sendiri; (36). Tidak seorang pun dari mereka (umat) boleh pergi (berperang) tanpa izin 

Muhammad SAW, tetapi dia tidak dilarang melakukan pembalasan atas luka. Barangsiapa gegabah 

(fataka), maka itu (melibatkan) hanya dirinya dan rumah tangganya, kecuali jika laki-laki itu 

berbuat zalim. Tuhanlah yang paling benar (pemenuh) (dokumen) ini; (37). Biayanya ditanggung 

oleh orang Yahudi dan biayanya ditanggung oleh orang Islam. Diantara mereka (yaitu satu sama 

lain) ada pertolongan (nashr) terhadap siapapun yang berperang melawan ahlul akta ini. Di antara 

keduanya ada persahabatan yang tulus (nash‟h wa-nashihah), dan hubungan yang terhormat, 

bukan pengkhianatan. Seseorang tidak bersalah atas pengkhianatan melalui (tindakan) sekutunya. 

Ada bantuan untuk (atau, bantuan harus diberikan kepada) orang yang dirugikan; (38). Orang-

orang Yahudi menanggung beban bersama-sama dengan orang-orang beriman selama mereka 

terus berperang; (39). Lembah Yastrib adalah suci bagi orang-orang yang menulis dokumen ini; 

(40). ‗Tetangga yang dilindungi‘ (jār) adalah manusia itu sendiri selama dia tidak melakukan 

kejahatan dan tidak melakukan pengkhianatan; (41). Tidak ada perempuan yang diberikan 

‗perlindungan bertetangga‘ (tujār) tanpa persetujuan dari kaumnya; (42). Apabila di antara umat 

yang tercantum dalam dokumen ini terjadi suatu peristiwa (gangguan) atau pertengkaran yang 

menimbulkan bencana bagi mereka (umat) maka hal itu harus ditimpakan kepada Allah dan 

kepada Muhammad, Rasulullah SAW. Tuhanlah yang paling teliti dan paling benar (pemenuh) 

dari apa yang ada dalam dokumen ini; (43). Tidak ada ‗perlindungan tetangga‘ yang diberikan (lā 

tujār) kepada orang Quraisy dan orang yang membantu mereka; (44). Di antara mereka (orang-

orang yang ada dalam dokumennya) ada pertolongan terhadap siapa pun yang tiba-tiba menyerang 

Yatsrib; (45). Bilamana mereka dipanggil untuk membuat dan menerima suatu perjanjian, mereka 

membuat dan menerimanya, sedangkan mereka pada gilirannya menyerukan hal yang serupa, 

maka hal itu menjadi tanggung jawab mereka atas orang-orang yang beriman, kecuali barangsiapa 

yang berperang dalam agama; karena (wajib) setiap orang mendapat bagiannya dari pihak mereka 

yang terhadap mereka; (46). Orang-orang Yahudi al-Aws, baik klien mereka maupun diri mereka 

sendiri, mempunyai kedudukan yang sama dengan orang-orang yang termasuk dalam dokumen ini, 

sedangkan mereka sepenuhnya terhormat dalam berurusan dengan orang-orang yang ada dalam 

dokumen ini. Kesepakatan yang terhormat (datang) sebelum pengkhianatan; dan (47). Seseorang 

yang memperoleh (rasa bersalah) memperolehnya hanya terhadap dirinya sendiri. Tuhanlah yang 

paling lurus dan paling benar (pemenuh) dari apa yang ada dalam dokumen ini. Tulisan ini tidak 

melakukan intervensi untuk melindungi pelaku kesalahan atau pengkhianat. Siapa yang keluar 

maka aman, dan siapa yang duduk diam maka aman di Madinah, kecuali siapa yang berbuat zalim 



44 

 

 

Siradj sebagaimana dijelaskan oleh Zuhairi Misrawi, Piagam 

Madinah memuat sebuah pesan yang sangat berharga bagi 

pengembangan konstitusi yang demokratis, yang mana sangat 

berbeda dengan penegakan Syariat Islam. Piagam Madinah secara 

eksplisit sangat mengakomodasi kelompok-kelompok lainnya, 

khususnya kalangan Yahudi dan kalangan pagan. Mereka yang 

terlibat dalam piagam tersebut mempunyai komitmen untuk hidup 

bersama dengan damai dan saling bahu-membahu dalam 

membangun Madinah sebagai kota yang berperadaban dan 

berkeadaban57.  

3. Memberi ruang dialog antar umat beragama 

Dialog antaragama merupakan fenomena yang relatif baru 

dan biasanya dimulai pada tahun 1893. Pada tahun itu, Chicago 

merayakan 400 tahun penemuan Amerika oleh Columbus dengan 

menyelenggarakan Pameran Dunia yang mencakup berbagai 

bidang seperti sains, sastra, seni, dan pendidikan. Keseluruhan 

acara tersebut memancarkan semangat cita-cita kemajuan modern. 

Di dalam panitia penyelenggara ditanya apakah agama tidak 

boleh juga menjadi bagian dari acara meriah dalam bentuk 

‗Parlemen Agama-Agama Dunia‘ ini. Tidak semua orang sama 

antusiasnya dengan usulan ini: ‗Banyak yang merasa bahwa 

                                                                                                                                                               
dan berkhianat. Tuhan ‗melindungi tetangga‘ (jār) dari orang yang berakhlak mulia dan bertakwa, 

dan Muhammad adalah Utusan Tuhan (Tuhan memberkati dan menjaganya). Lihat: W. 

Montgomery Watt, Muhammad at Medina (London: Oxford University Press, 1956), h. 221-225. 
57

 Zuhairi Misrawi, Madinah; Kota Suci, Piagam Madinah, dan Teladan Muhammad SAW, 

cet. I (Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2009), h. 295. 



45 

 

 

agama adalah elemen perselisihan yang tiada henti, yang tidak 

boleh dipercaya di tengah keharmonisan yang luar biasa dari 

kumpulan persaudaraan bangsa-bangsa‘. Namun, keyakinan 

bahwa kecenderungan modern untuk bersatu juga dapat 

diwujudkan dalam ranah agama lebih kuat dibandingkan pendapat 

yang mengungkapkan ketidakpercayaan. Keyakinan akan 

persatuan inilah yang memungkinkan terjadinya pertemuan besar 

antaragama ini58.  

Dialog antar umat beragama mempunyai peran penting 

dalam membangun moderasi beragama. Dialog bukan 

mendebatkan hal-hal saling bertentangan, akan tetapi lebih 

menekakan kepada pencarian titik kesamaan untuk mewujudkan 

perdamaian. Fethullah Gülen mendefiniskan dialog sebagai 

berkumpulnya dua orang atau lebih untuk mendiskusikan isu-isu 

tertentu, dan dengan demikian terbentuknya ikatan di antara 

orang-orang tersebut. Dalam hal ini, kita dapat menyebut dialog 

sebagai aktivitas yang menjadikan manusia sebagai porosnya59. 

Salah satu tokoh asal Jerman bernama Hans Küng 

merupakan seorang pendeta, teolog Kristen dan penulis mencoba 

menjembatani dua titik esktrim. Di satu sisi Hans Küng ingin 

menghindari pandangan yang sempit, absolutism yang angkuh 

                                                           
58

 David Cheetham, Douglas Pratt, dan David Thomas, Understanding Interreligious 

Relations, I (United Kingdom: Oxford University Press, 2013), h. 193-194. 
59

 Heon Kim dan John Raines, Making Peace In and With the World: The Gülen Movement 

and Eco-Justice (Newcastle: Cambridge Scholars Publishing, 2012), h. 65. 



46 

 

 

(dari Kristen atau asal mula Islam), yang melihat kebenaran 

miliknya sendiri sebagai ―ab-solute,‖ yakni terpisah dari 

kebenaran lyang lain. Di lain sisi, Hans Küng tidak bertujuan 

mempertahankan pendirian ekslusif, yang memberikan 

pernyataan tertutup terhadap agama-agama non-Kristen dan 

kebenaran mereka, tidak pula mempertahankan pendirian superior 

yang menggolongkan agama Kristen sendiri sebagai yang lebih 

baik secara a priori (dalam doktrin, etika, atau sistem). Pendirian 

semacam ini hanya menuntun pada apologetik murahan, pikiran 

yang tertutup dan keras kepala, pendeknya menuntun pada 

dogmatisme bahwa ia telah memiliki seluruh kebenaran namun 

sebenarnya dia gagal menemukannya60. 

Hans Küng menjelaskan bahwa proses dialog, kita harus 

fokus pada contoh pertama tentang ide-ide, ajaran-ajaran, doktrin-

doktrin. Kita harus mencerna teks-teks, tanggal-tanggal, dan 

peristiwa-peristiwa menjadi pengetahuan, tanpa kesalahpahaman 

atas fakta agama. Selanjutnya, praktik-praktik agama bukanlah 

faktor pembeda agama-agama (kita harus mencatat banyak 

kesamaan yang menyenangkan dan juga mengerikan). Jadi, kita 

tidak cukup hanya mengetahui satu sama lain. Hal yang tak kalah 

penting dari pengetahuan adalah empati dan simpati baik laki-laki 

                                                           
60

 Hans Küng, Syafaatun Almirzanah, dan Gerardette Philips, Jalan Dialog Hans Küng dan 

Perspektif Muslim, ed. oleh Najiyah Martiam, trans. oleh Mega Hidayati, Endy Saputrom, dan 

Budi Asyhari (Yogyakarta: Universitas Gajah Mada, t.t.), h. 16. 



47 

 

 

maupun perempuan dari berbagai agama, meskipun dalam cara 

yang sangat beragam. Mereka adalah teman kita di dunia61. 

Michael H. Mitias juga mendiskusikannya. Fakta dialog 

antaragama tidak dilakukan secara langsung antara dua umat 

beragama secara berkelompok dan dilakukan melalui perantara 

yang representatif, tidak berarti bahwa dialog tersebut bukanlah 

dialog antaragama yang sejati, yakni dialog antar agama. 

Alasannya, pertama, pokok bahasan dialognya bukanlah apa yang 

diyakini oleh para anggota komunitas agama, melainkan firman 

Tuhan. Karena, seperti yang baru saja ia tunjukkan, kata ini tidak 

mudah dimengerti atau dikomunikasikan, maka masuk akal 

bahwa hanya mereka yang mengetahui dan dapat 

mewacanakannya yang memenuhi syarat untuk membicarakan 

atau mengkomunikasikannya. Dalam konteks ini, yang penting 

bukanlah jumlah pesertanya, melainkan pengetahuan dan 

komunikasi yang komprehensif dan benar tentang makna 

keyakinan dan nilai-nilai agama. Kebenaran dan kepalsuan tidak 

dapat ditentukan melalui pemungutan suara, tidak peduli seberapa 

besar atau umum pemungutan suara tersebut. Dengan 

pengecualian beberapa kardinal, lembaga gereja menentang 

Galileo dalam pertanyaan apakah bumi berputar mengelilingi 

matahari atau matahari mengelilingi bumi. Sekali lagi, suara 

                                                           
61

 Ibid., h. 16-17. 



48 

 

 

mayoritas mengecam orang yang tidak bersalah seperti Socrates, 

meskipun ia benar dan mayoritas salah! Namun baik Galileo 

maupun Socrates, maupun banyak orang serupa lainnya di 

berbagai masyarakat di dunia, tidak salah! Bukankah kita harus 

selalu mendengarkan suara kebenaran, dan bukankah kebenaran 

harus selalu menang? Apakah kebetulan kita mengharapkan para 

pemimpin di semua institusi masyarakat kita jujur, bijaksana, dan 

bijaksana? Tidakkah kita merasa tertipu dan terkadang marah 

ketika mengetahui pemimpin kita tidak dipilih berdasarkan 

kebijaksanaan dan kompetensi profesional? Kedua, dan akibat 

wajar dari poin sebelumnya, hanya mereka yang dapat menembus 

kedalaman firman Tuhan, mereka yang dapat merasakan 

kehadiran Tuhan dalam firman-Nya yang diwahyukan, dan 

mereka yang dapat menangkap esensinya yang dapat menjadi 

agennya, jelaskan hal tersebut, dan mengomunikasikannya kepada 

orang lain dengan penuh konotasinya. Oleh karena itu, jika lawan 

bicara dalam dialog antaragama adalah perwujudan sejati dari 

semangat agama mereka, maka masuk akal untuk mengatakan 

bahwa dialog tersebut dapat terjadi dalam kondisi percakapan 

yang tulus antara dua agama62. 

 

 

                                                           
62

 Michael H. Mitias, Possibility of Interreligious Dialogue (Switzerland: Palgrave 

Macmillan, 2021), h. 83-84. 



49 

 

 

4. Empat Pilar Moderasi Beragama 

Kementeraian Agama Republik Indonesia pada tahun 2019 

menetapkan 4 (empat) pilar moderasi beragama, yaitu: 1) komitmen 

kebangsaan; 2) toleransi; 3) anti-kekerasan; dan 4) akomodatif terhadap 

kebudayaan lokal63
.  

a. Komitmen Kebangsaan 

Komitmen kebangsaan menjadi tolok ukur utama untuk 

mengevaluasi dampak pandangan, sikap, dan praktek agama 

seseorang terhadap kesetiaannya terhadap nilai-nilai dasar negara, 

terutama terkait dengan penerimaan Pancasila sebagai ideologi negara, 

sikapnya terhadap tantangan ideologi yang bertentangan dengan 

Pancasila, dan semangat nasionalisme. Bagian dari kesetiaan 

kebangsaan melibatkan penerimaan terhadap prinsip-prinsip 

berbangsa yang diatur dalam Konstitusi UUD 1945 dan peraturan-

peraturan yang berlaku di bawahnya64.  

Menurut Sugiyono, ciri-ciri individu yang memiliki semangat 

dan komitmen terhadap kebangsaan kolektif meliputi: 1) Mereka 

memiliki cinta yang mendalam terhadap tanah air dan merasa 

memiliki tanggung jawab terhadap kemajuan bangsa Indonesia, 2) 

Mereka bersemangat untuk menjaga persatuan dan kesatuan bangsa, 

3) Mereka aktif berpartisipasi dengan penuh dedikasi dalam 

                                                           
63

 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan 

Diklat Kementerian Agama RI, 2019), h. 43. 
64

 Ibid., 



50 

 

 

mendukung pencapaian cita-cita bangsa, 4) Mereka menempatkan 

kepentingan negara di atas kepentingan pribadi dan kelompok65. 

Komitmen terhadap kebangsaan merupakan indikator yang 

sangat penting untuk menilai sejauh mana pandangan dan ekspresi 

keagamaan seseorang atau kelompok tertentu terhadap ideologi 

kebangsaan, terutama dalam menerima Pancasila sebagai fondasi 

negara. Perhatian terhadap persoalan komitmen kebangsaan saat ini 

menjadi sangat penting, terutama ketika dikaitkan dengan munculnya 

paham-paham keagamaan baru yang tidak mengakomodasi nilai-nilai 

dan budaya yang telah lama menjadi bagian dari identitas kebangsaan 

yang mulia. Di tingkat tertentu, munculnya paham keagamaan yang 

tidak mengakomodasi nilai-nilai dan budaya bangsa dapat 

mengakibatkan konflik antara ajaran agama dan budaya, di mana 

ajaran agama dianggap sebagai musuh budaya. Pemahaman 

keagamaan semacam itu kurang adaptif dan tidak bijaksana karena 

sebenarnya ajaran agama mengandung semangat untuk memupuk 

cinta terhadap tanah air dan bangsa66. Apabila indikator komitmen 

terhadap kebangsaan dijalankan dalam kehidupan masyarakat dan 

dalam kebijakan pemerintah, maka secara otomatis peraturan yang 

berkaitan dengan hak asasi manusia dan kebebasan beragama akan 

terlaksana. Inti dari penggunaan indikator komitmen kebangsaan 

                                                           
65

 Bambang Sugiyono, Pancasila Sebagai Perekat dan Pemersatu Bangsa, cet. I (Malang: 

Media Nusa Creative, 2021), h. 106. 
66

 Ali Muhtarom, Sahlul Fuad, dan Tsabit Latief, Moderasi Beragama; Konsep, Nilai, dan 

Strategi Pengembangannya di Pesantren, cet. I (Jakarta Selatan: Yayasan Talibuana Nusantara, 

2020), h. 48-49. 



51 

 

 

adalah untuk memastikan ketaatan terhadap kesepakatan serta regulasi 

yang telah disetujui secara bersama-sama67. 

Komitmen kebangsaan ini menjadi perhatian khusus bagi 

masyarakat Indonesia, mengingat bermacam pemikiran ideologi 

berkembang pesat di Indonesia. Terkadang pemikiran bukan sekedar 

menjadi wacana diskusi para intelektual, akan tetapi menjadi sebuah 

gerakan politik secara massif yang mampu menggoyahkan keutuhan 

Negara Kesatuan Republik Indonesia. Hal demikian terbukti sejak 

berdirinya negara tercinta ini. Ada sederet gerakan yang tercatat di 

dalam sejarah Indonesia. Di antaranya gerakan DI/TII tahun 1948-

1949 yang diketuai oleh Sekarmadji Maridjan Kartosuwirjo. Selain itu 

pada tanggal 23 Januari 1950 di Bandung, terjadi gerakan 

pemberontakan yang dikenal dengan nama Angkatan Perang Ratu 

Adil (APRA). Pemberontakan ini dipimpin oleh Raymond Westerling, 

seorang mantan kapten tentara Hindia Belanda yang dulunya berasal 

dari kesatuan Koninklijk Nederlandsch-Indische Leger (KNIL). 

Selanjutnya, gerakan Partai Komunis Indonesia (PKI) tahun 1965 

yang dipimpin oleh DN Aidit. Pembubaran Partai Komunis Indonesia 

(PKI) dilakukan melalui Keputusan Presiden Nomor 1/3/1966, yang 

dikeluarkan oleh Soeharto atas nama Presiden Soekarno. Terakhir, ada 

organisasi masyarakat yang dikenal dengan Hizbut Tahrir Indonesia 

(HTI). Meskipun HTI berusaha bertahan, namun pada akhirnya 

                                                           
67

 Zainal Abidin Bagir dan Jimmy M.I. Sormin, ed., Politik Moderasi dan Kebebasan 

Beragama; Suatu Tinjauan Kritis, cet. I (Jakarta: PT Gramedia, 2022), h. 118. 



52 

 

 

organisasi tersebut tetap dibubarkan sesuai dengan ketentuan yang 

diatur dalam Perppu Nomor 2 Tahun 2017 tentang Organisasi 

Kemasyarakatan. 

Dari sederet gerakan di atas, ini membuktikan bahwa 

komitmen kebangsaan acapkali dirongrong oleh kelompok-kelompok 

yang merasa ideologinya yang paling benar dan berusaha ingin 

menggantikan ideologi Pancasila. Jika komitmen kebangsaan ini 

rapuh, maka secara a priori Negara Kesatuan Republik Indonesia akan 

runtuh dengan sendirinya. Dengan demikian, tolak ukur komitmen 

kebangsaan menjadi sangat penting bagi masyarakat Indonesia. Hal 

tersebut harus dijaga melalui pendidikan Pancasila dari jenjang 

Sekolah Dasar sampai dengan Pendidikan Tinggi. Bahkan bukan 

sekedar memahami dan menghayati saja, akan tetapi perlu diamalkan 

dalam kehidupan sehari-hari. Selain penamanan, akademisi dituntut 

juga untuk terus mengadakan penelitian dan evaluasi terhadap 

perkembangan komitmen kebangsaan bagi masyarakat Indonesia. 

b. Toleransi Beragama 

Asal-usul kata "toleransi" berasal dari bahasa Latin, "tolerare," 

yang bermakna memiliki kesabaran untuk menahan sesuatu. Namun, 

dalam terminologi modern, toleransi diartikan sebagai sikap saling 

menghormati, menghargai, dan mempercayai satu sama lain dalam 



53 

 

 

kehidupan berkelompok tanpa adanya kecurigaan terhadap yang lain68. 

Toleransi adalah kemampuan untuk memberikan ruang dan tidak 

menghalangi hak orang lain untuk memiliki keyakinan, 

mengekspresikan pandangan mereka, dan mengutarakan pendapat 

mereka, meskipun berbeda dengan apa yang kita percayai. Oleh 

karena itu, toleransi mencerminkan sikap terbuka, luas, sukarela, dan 

lembut dalam menerima perbedaan. Toleransi selalu beriringan 

dengan sikap menghormati, menerima individu yang berbeda sebagai 

bagian dari kita, dan memandangnya secara positif69.  

Toleransi merujuk pada sikap yang terbuka, sukarela, luas, dan 

lembut dalam menerima keragaman. Ini mencakup memberi ruang 

dan tidak mengganggu hak orang lain untuk memiliki keyakinan, 

berekspresi sesuai dengan kepercayaan mereka, dan menyatakan 

pendapat mereka, meskipun itu berbeda dengan apa yang dipercayai 

oleh individu lain. Sikap hormat terhadap orang-orang yang berbeda 

dianggap sebagai bagian dari diri kita sendiri, dan pikiran positif 

selalu menyertai indikator toleransi ini. Indikator toleransi menjadi 

sangat penting karena merupakan dasar dalam kehidupan demokrasi. 

Semakin tinggi toleransi terhadap perbedaan, semakin demokratis 

suatu bangsa cenderung menjadi, dan sebaliknya. Toleransi tidak 

hanya berkaitan dengan keyakinan agama, tetapi juga dengan 

                                                           
68

 Abiyyah Naufal Maula, Pendidikan Moderasi Beragama, ed. oleh M. Hidayat dan 

Miskadi, cet. I (Lombok Tengah: Pusat Pengembangan Pendidikan dan Penelitian Indonesia, 

2023), h. 57. 
69

 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, h. 43-44. 



54 

 

 

perbedaan jenis kelamin, budaya, ras, suku, dan lainnya. Pentingnya 

moderasi dalam praktik keagamaan tercermin dalam toleransi 

beragama, baik antaragama maupun intraagama. Sikap toleransi 

antaragama tercermin dalam kesiapan pemeluk agama untuk 

berdialog, bekerja sama, mendirikan rumah ibadah bersama, dan 

berinteraksi dengan pemeluk agama lain. Di sisi lain, sikap pemeluk 

agama terhadap keberadaan sekte minoritas yang dianggap 

menyimpang dari mayoritas agama dapat diamati melalui toleransi 

intraagama70.  

Ada dua jenis toleransi beragama: Pertama adalah toleransi 

beragama pasif, yang menunjukkan sikap menerima perbedaan 

sebagai fakta. Kedua adalah toleransi beragama aktif, yang melibatkan 

interaksi dengan yang lain di tengah perbedaan dan keragaman. 

Toleransi aktif merupakan prinsip yang diajarkan dalam semua 

agama. Inti dari toleransi adalah hidup berdampingan secara damai 

dan saling menghargai di tengah keragaman71. 

Konsep toleransi menggambarkan sikap membiarkan hal-hal 

yang sebenarnya tidak disukai atau disetujui oleh individu, namun 

mereka menahan diri untuk tidak menolak secara aktif. Namun 

demikian, toleransi tidak bersifat mutlak; ada aspek-aspek dalam 

kehidupan berkelompok yang dapat ditoleransi, sementara ada yang 

                                                           
70

 Ahmad Faozan, Wacana Intoleransi dan Radikalisme Dalam Buku Teks Pendidikan 

Agama Islam, cet. I (Serang: A-Empat, 2022), h. 70. 
71

 Achmad Anwar Abidin dan M. Muizzuddin, Pendidikan Islam Multikultural Pada 

Masyarakat Plural, cet. I (Lamongan: Academia Publication, 2022), h. 67. 



55 

 

 

tidak dapat ditoleransi. Pembatasan ini juga relevan dalam konteks 

kehidupan beragama, meskipun mungkin sulit untuk menetapkan 

dengan pasti. Meskipun toleransi adalah konsep yang mudah 

dipahami, praktiknya sering kali sulit dilakukan karena melibatkan 

pertimbangan keyakinan individu dan keharmonisan sosial72.  

Menurut Ridwan Lubis, untuk memahami dinamika toleransi 

dalam kehidupan masyarakat, langkah utama yang harus diambil 

adalah memperkuat masyarakat itu sendiri melalui penyampaian 

informasi, sosialisasi, serta internalisasi nilai-nilai toleransi, serta 

menciptakan model masyarakat yang memiliki sikap toleran. Saat ini, 

pendekatan terhadap upaya mewujudkan toleransi masih bersifat 

sporadis dan belum terorganisir secara konseptual melalui tahapan-

tahapan yang berkelanjutan. Beberapa isu utama yang perlu 

diperhatikan adalah sebagai berikut: 

Pertama, diperlukan pembentukan kembali wawasan 

masyarakat melalui penyebaran informasi tentang kerukunan secara 

terjadwal, serta pendidikan tentang prinsip-prinsip kehidupan yang 

toleran yang berbasis pada nilai-nilai dasar semua agama. 

Kedua, kegiatan pemeliharaan kerukunan masih belum 

terkoordinasi dengan baik, karena terhambat oleh kendala birokratis 

dan peraturan hukum. Gerakan menuju penguatan toleransi ini tidak 

bisa berjalan sendiri karena sudah menjadi bagian dari pranata agama. 

                                                           
72

 Dody S. Truna dan Naan, Problematika dan Solusi atas Prasangka Agama dan Etnik di 

Kalangan Mahasiswa UIN SGD Bandung, ed. oleh M. Taufiq Rahman, cet. I (Bandung: Prodi S2 

Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2022), h. 85. 



56 

 

 

Ketiga, lembaga-lembaga kerukunan seperti Forum Kerukunan 

Umat Beragama (FKUB) masih kurang memiliki dinamika, 

kreativitas, dan inovasi dalam upaya meningkatkan semangat toleransi 

di masyarakat. Keterbatasan pemahaman tentang makna toleransi dan 

sikap curiga terhadap kelompok lain bisa menjadi hambatan dalam 

mencapai kesepakatan yang diinginkan. 

Keempat, konflik seringkali timbul secara tiba-tiba tanpa 

adanya peringatan sebelumnya. Oleh karena itu, diperlukan sistem 

peringatan dini agar penanganan konflik dapat dilakukan secara lebih 

efektif dan efisien. Dalam hal ini, pemetaan sosial seperti peta konflik 

(red: konflik yang telah terjadi), kuning (potensi konflik), dan hijau 

(wilayah yang belum terpengaruh konflik) juga perlu dilakukan untuk 

memahami dinamika sosial masyarakat secara lebih baik73.  

c. Anti Radikalisme dan Kekerasan 

Radikalisme, dalam arti harfiahnya, berasal dari gabungan kata 

"radikal" dan "isme". Kata "radikal" berasal dari bahasa Latin radix 

yang berarti akar, sementara "isme" merujuk pada paham. Jadi, secara 

keseluruhan, radikalisme mengandung makna paham yang menuntut 

pemikiran yang mendalam atau akar. Terdapat lima ciri utama dari 

radikalisme. Pertama, kemampuan untuk berpikir secara 

komprehensif. Kedua, memiliki pemikiran sistematis dan holistik. 

Ketiga, kemampuan kontemplasi yang mendalam. Keempat, 

                                                           
73

 Ridwan Lubis, Merawat Kerukunan; Pengalaman di Indonesia, cet. I (Jakarta: PT Elex 

Media Komputindo, 2020), h. 42-43. 



57 

 

 

keterampilan dalam menggali makna secara mendalam. Dan kelima, 

sikap kritis dan skeptis. Radikalisme memiliki dua dimensi, yaitu 

dimensi konstruktif dan dimensi destruktif. Dimensi konstruktif 

menunjukkan bahwa radikalisme dapat menghasilkan pemikiran 

konstruktif yang bermanfaat bagi masyarakat, seperti dalam berpikir 

filsafat yang kemudian menghasilkan gagasan-gagasan ilmiah. Di sisi 

lain, dimensi destruktif menunjukkan bahwa radikalisme dapat 

menghasilkan dampak negatif atau merusak, seperti tindakan 

kekerasan di luar batas hukum untuk menggulingkan dasar negara74. 

Secara umum, radikalisme adalah ideologi yang berupaya 

untuk mengubah sistem keyakinan dan situasi secara fundamental, 

sering kali dengan menolak pandangan orang lain, mengkritik sistem 

yang ada, mengabaikan hukum, dan seringkali melalui tindakan 

kekerasan. Radikalisme seringkali bertentangan dengan prinsip-

prinsip toleransi, pluralisme, dan stabilitas. Radikalisasi adalah proses 

di mana kelompok-kelompok menyebarkan dan memperkuat ideologi 

radikal melalui sosialisasi75.  

Dalam konteks moderasi beragama, radikalisme atau 

kekerasan dipahami sebagai suatu ideologi atau gagasan yang 

bertujuan untuk mengubah sistem sosial dan politik melalui 

penggunaan cara-cara ekstrem atau kekerasan atas nama agama. Ini 

                                                           
74

 Pradikka Andi Alvat, Refleksi Indonesia (Dinamika Demokrasi, Politik, dan Kenegaraan 

Indonesia) (Bojong Nangka: Guepedia, 2020), h. 81-82. 
75

 Sri Yunanto, Islam Moderat VS Islam Radikal; Dinamika Politik Islam Kontemporer, cet. 

I (Yogyakarta: Medpress, 2018), h. 235. 



58 

 

 

bisa meliputi kekerasan verbal, fisik, dan mental. Inti dari perilaku 

radikalisme adalah tindakan individu atau kelompok yang 

menggunakan cara-cara kekerasan untuk mencapai perubahan yang 

mereka inginkan, seringkali dengan keinginan untuk perubahan yang 

cepat dan drastis yang bertentangan dengan sistem sosial yang ada. 

Radikalisme sering diasosiasikan dengan terorisme karena kelompok 

radikal dapat menggunakan segala cara, termasuk tindakan teror, 

untuk mencapai tujuan mereka. Meskipun ada yang mengaitkan 

radikalisme dengan agama tertentu, sebenarnya radikalisme tidak 

terbatas pada satu agama saja, tetapi bisa terjadi di berbagai agama76. 

Radikalisme bisa timbul karena persepsi ketidakadilan dan 

ancaman yang dirasakan oleh individu atau kelompok tertentu. 

Meskipun persepsi tersebut tidak selalu menghasilkan radikalisme 

secara langsung, namun radikalisme dapat muncul apabila dikelola 

secara ideologis dengan memupuk rasa benci terhadap kelompok yang 

dianggap sebagai penyebab ketidakadilan serta pihak-pihak yang 

dianggap mengancam identitas individu atau kelompok tersebut77. 

Radikalisme, yang dimulai dengan perilaku intoleran dan 

berkembang menjadi sikap radikal, merupakan benih bagi terorisme. 

Terorisme tidak timbul secara tiba-tiba atau spontan. Seseorang 

menjadi pelaku teror melalui serangkaian tahapan yang disebut 

radikalisasi. Untuk mengatasi radikalisme secara efektif, penting 

                                                           
76

 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, h. 45. 
77

 Susanto, Radikalisme dan Strategi Resiliensi Pelajar di Sekolah dan Madrasah, cet. I 

(Jakarta: Publica Indonesia Utama, 2022), h. 104-105. 



59 

 

 

untuk menangani intoleransi karena intoleransi, baik dalam pemikiran 

maupun tindakan, tidak hanya bertentangan dengan prinsip 

keberagaman dalam Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI), 

tetapi juga merupakan pintu masuk pertama menuju radikalisme. 

Dengan meredam paham intoleran, kita dapat mencegah radikalisme 

dan terorisme sejak dini. Oleh karena itu, penanganan intoleransi 

harus diprioritaskan lebih dahulu daripada radikalisme78. 

Munculnya kelompok-kelompok radikal di kalangan umat 

beragama bisa dimengerti dengan baik. Kondisi ekonomi yang sulit, 

tinggal dalam kebodohan, dan merasa tidak adil oleh sistem adalah 

faktor yang memicu radikalisme. Selain faktor-faktor tersebut, 

pandangan yang sempit terhadap agama juga berperan dalam 

menumbuhkan radikalisme. Pandangan yang sempit dan tekstual yang 

mengabaikan konteks dalam memahami agama cenderung 

menghasilkan tindakan radikal seperti kekerasan, terorisme, 

pengeboman, dan sejenisnya. Penting untuk diingat bahwa pendekatan 

radikal dalam beragama, termasuk dalam Islam, tidak memberikan 

manfaat dalam penyebaran dakwah atau kemajuan peradaban. 

Sebaliknya, hal itu hanya akan mempersempit posisi agama atau umat 

Islam79. 

                                                           
78

 Puti Priyana dan Andika Dwi Yuliardi, Kriminologi; Sebab-Sebab Terjadinya Kejahatan, 

ed. oleh Hidayati, cet. I (Depok: Rajawali Pers, 2021), h. 91. 
79

 Syamsul Kurniawan, Panta Rhei; Ragam Ekspresi, Krisis yang Dialami dan Tantangan 

yang Dihadapi Umat Beragama, cet. I (Desa Kapur: Ayunindya, 2021), h. 95. 



60 

 

 

Selain itu, Ada beberapa faktor dan penyebab yang dapat 

menyuburkan gerakan radikalisme agama, di antaranya: 

1. Pemahaman agama yang eksklusif, skripturalis, dan kurangnya 

kesadaran akan sejarah dalam menafsirkan teks-teks kitab suci, 

telah mendorong sikap-sikap fanatik, dogmatis, dan intoleran 

terhadap perkembangan global. 

2. Ketidakpuasan terhadap kebijakan politik dominan dan 

manipulatif dari negara-negara modern, beserta krisis-krisis yang 

diakibatkannya, telah menjadi lingkungan yang sangat 

mendukung bagi perkembangan gerakan radikalisme ini. 

3. Kekecewaan terhadap sistem demokrasi yang dianggap sekuler, di 

mana agama dipandang sebagai urusan privat yang tidak boleh 

dicampuri oleh negara, sementara negara bertanggung jawab atas 

urusan publik. Konsep demokrasi yang menempatkan suara 

rakyat sebagai suara Tuhan dianggap sebagai pengkhianatan 

terhadap kehendak Tuhan. Oleh karena itu, gerakan radikalisme 

agama sering mengadvokasi pendirian negara berdasarkan agama, 

negara teokratis, atau teo-demokrasi. 

4. Kekecewaan terhadap kebobrokan sistem sosial yang disebabkan 

oleh ketidakmampuan negara untuk mengatur kehidupan 

masyarakat secara religius. Radikalisme semacam ini sering 

diekspresikan melalui tindakan perusakan terhadap tempat-tempat 



61 

 

 

yang dianggap sebagai sarang maksiat, seperti tempat pelacuran, 

perjudian, dan sebagainya. 

5. Ketidakadilan politik juga dapat menjadi pemicu munculnya 

radikalisme agama, sebagai bentuk perlawanan terhadap sistem 

politik yang menindas dan tidak adil80.  

d. Akomodatif Terhadap Kebudayaan Lokal 

Praktik dan perilaku keagamaan yang mampu mengakomodasi 

budaya lokal mencerminkan sejauh mana individu bersedia menerima 

praktik keagamaan yang memadukan unsur-unsur budaya lokal dan 

tradisi. Orang-orang dengan pendekatan moderat cenderung lebih 

terbuka terhadap tradisi dan budaya lokal dalam praktek keagamaan 

mereka, asalkan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip inti ajaran 

agama. Tradisi keagamaan yang fleksibel dicirikan oleh penerimaan 

terhadap praktik-praktik keagamaan yang tidak hanya berfokus pada 

aspek normatif, tetapi juga menghargai praktik-praktik yang bertumpu 

pada nilai-nilai keutamaan, selama itu tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip esensial dalam ajaran agama. Di sisi lain, ada 

kelompok yang kurang menerima terhadap tradisi dan budaya lokal, 

karena mereka melihat penggunaan tradisi dan budaya dalam konteks 

keagamaan sebagai sesuatu yang merusak kemurnian ajaran agama81. 

Pertemuan antara budaya dan agama, terutama Islam, sering 

kali menghasilkan diskusi yang panjang dan membahas berbagai isu. 

                                                           
80

 Saidurrahman, Nalar Kerukunan; Merawat Keragaman Bangsa Mengawal NKRI, cet. I 

(Jakarta: Kencana, 2018), h. 207. 
81

 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama, h. 46. 



62 

 

 

Berbeda dengan agama, yang mengambil otoritasnya dari wahyu yang 

tidak lagi tersedia setelah wafatnya nabi, budaya adalah hasil dari 

penciptaan manusia dan oleh karena itu dapat berubah dalam 

menanggapi kebutuhan manusia. Hubungan antara agama dan budaya 

adalah kompleks. Dalam masyarakat setempat, terkadang terjadi 

kontradiksi antara penafsiran agama, terutama Islam, dan tradisi 

lokal82. 

Praktik dan perilaku keagamaan yang mengakomodasi budaya 

lokal mencerminkan tingkat kesediaan untuk menerima praktik 

keagamaan yang sesuai dengan kebudayaan dan tradisi setempat. 

Individu yang moderat cenderung lebih terbuka terhadap tradisi dan 

budaya lokal dalam pelaksanaan kegiatan keagamaan, selama itu tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar ajaran agama. Keterbukaan 

terhadap tradisi keagamaan yang fleksibel ditandai dengan penerimaan 

terhadap berbagai praktik dan perilaku keagamaan yang tidak hanya 

berfokus pada kebenaran normatif, tetapi juga menghargai praktik 

yang didasarkan pada nilai-nilai keutamaan, selama hal tersebut tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip utama dalam doktrin agama83. 

Di sisi lain, terdapat kelompok yang cenderung tidak 

mengakomodasi tradisi dan kebudayaan setempat. Mereka melihat 

tradisi sebagai pengotoran terhadap kemurnian agama. Namun, 

                                                           
82

 Solihin dan Adnan, Model Praktek Moderasi Beragama  di Daerah Plural, ed. oleh M. 

Taufiq Rahman, cet. I (Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati 

Bandung, 2022), h. 40. 
83

 Akmal Rizki Gunawan, Khazanah Moderasi Beragama Dalam Al-Qur‟an dan 

Penerapannya, cet. I (Yogyakarta: CV Bintang Semesta Media, 2023), h. 34. 



63 

 

 

penting untuk dicatat bahwa sikap ini tidak selalu mencerminkan 

ketidaktertiban moderat dari individu tersebut. Sikap terhadap praktik 

keagamaan hanya dapat memberikan gambaran umum, dan tidak bisa 

dijadikan patokan pasti untuk menilai tingkat kedekatan seseorang 

dengan moderatisme. Pemahaman bahwa semakin mengakomodasi 

tradisi lokal akan membuat seseorang lebih moderat dalam praktik 

keagamaannya perlu diverifikasi. Ada kemungkinan bahwa tidak ada 

hubungan positif antara sikap moderat dalam beragama dengan tingkat 

akomodasi terhadap tradisi lokal84. 

5. Nilai-nilai Moderasi Beragama 

Nilai-nilai moderasi beragama tersebut diambil dari esensi ajaran 

agama Islam berupa: (1) Al-Tawassuṭ (tengah-tengah); (2) Al-I‟tidāl 

(Tegak lurus dan Bersikap Proposional); (3) Tasāmuḥ (Toleran); (4) Al-

Syūra (Musyawarah); (5) Al-Iṣlāh (Perbaikan); (6) Al-Qudwah 

(Kepeloporan); (7) Al-Muwathanah (Cinta Tanah Air) (8) Al- Lā „Unf 

(Anti Kekerasan) (9) I‟tirāf al-„Urf (Ramah Budaya).  

Untuk lebih memahami makna-makna prinsip moderasi beragama 

dalam ajaran Islam bisa dilihat pada pembahasan berikut: 

a. Al-Tawassuṭ (tengah-tengah) 

Tawassuṭ merupakan isim maṣdar dari fi‟il maḍi ― طَسََّوََثََ ” (fi‟il 

muta‟addi, kata kerja yang membutuhkan objek) dari akar kata “ طَسََوََ ” 

                                                           
84

 Ibid., 



64 

 

 

 dengan wazan ََثفََؼَّل. Secara etimologi arti ―Tawassuṭ‖ yaitu bersikap 

tengah-tengah. Di dalam kamus “Mu‟jam al-Lughah al-„Arabiyyah al-

Mu‟āṣirah” memberikan contoh kalimat “ثوسّطَفلانَبينَامياش”, artinya 

menjadi penengah untuk memperbaiki di antara mereka. Dia menjadi 

penengah di antara mereka untuk menghentikan perselisihan. Contoh 

lain “َبفلان  artinya Dia menggunakan kerabatnya sebagai ”ثوسّط

perantara untuk memenuhi kebutuhannya. Jika kalimat tersebut 

dikaitkan dengan sebuah perkara dengan kalimat “َالٔأمر َفِ  ,”ثوسّط

artinya bersikap seimbang dan mengambil posisi tengah. Seseorang 

bersikap moderat dalam pandangannya dan tidak bersikap ekstrem
85

. 

Ibn Faris berkata: ―Kata "wasaṭa" yang terdiri dari huruf waw, sin, dan 

tha' adalah bentuk yang benar dan menunjukkan makna keadilan dan 

moderasi‖
86

.  

Adapun secara terminologi, tawassuṭ adalah pemahaman dan 

pengamalan agama yang tidak berlebihan terhadap ajaran agama itu 

sendiri dan tidak pula meremehkan ajaran agama itu sendiri. Tawassuṭ 

merupakan sikap perantara atau penengah antara dua sikap, yaitu tidak 

terlalu  kanan (ortodoks) dan  tidak terlalu  kiri (liberal). Dengan 

                                                           
85

 Ahmad Mukhtār ‗Umar, Mu‟jam al-Lughah al-„Arabiyyah al-Mu‟āṣirah, I, vol. III 

(Kairo: ‗Ālam al-Kutub, 2008), h. 2436. 
86

 Abū al-Ḥusain Aḥmad bin Fāris Ibn Zakariyā, Mu‟jam Maqāyīs al-Lughah, ed. oleh Abd 

al-Salām Muḥammad Hārūn, vol. VI (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), h. 108. 



65 

 

 

demikian, berkat sikap Tawassuṭ ini, Islam akan mudah diterima di 

berbagai lapisan masyarakat87. 

Jalan moderat, sering disebut sebagai jalan tawassuṭ, adalah 

salah satu ciri khas dari ahlussunah wal jama'ah. Konsep tawassuṭ 

menekankan pada keseimbangan, di mana individu tidak terjebak pada 

ekstremisme, tidak condong ke arah kiri atau kanan, tetapi berada di 

tengah-tengah. Ini mencakup menjadi penengah antara dalil naqli 

(dalil tekstual) dan dalil aqli (rasional), dengan sifat utamanya adalah 

menjaga keseimbangan. Secara lebih luas, tawassuṭ mengimplikasikan 

tindakan dan ucapan yang seimbang antara pemikiran dan tindakan, 

menghindari keputusan yang gegabah, terutama dalam hal penilaian 

terhadap orang lain. Konsep ini merupakan prinsip yang sangat 

diterima dalam mayoritas umat Islam di seluruh dunia, menjadi 

landasan dalam menjalani kehidupan agama, kebangsaan, dan 

kenegaraan, termasuk di Indonesia88. Batasan dari sikap tawassuṭ 

adalah dengan secara konsisten mempertimbangkan semua aspek 

dalam upaya mewujudkan kemaslahatan dan menghalangi potensi 

destruktif
89

. 

Menurut KH. Said Aqil Siradj, tawassuṭ tidak mungkin lahir 

dari orang yang kurang berpengetahuan. Tawassuṭ hanya muncul dari 

                                                           
87

 Noviana Putri Ndah Sari, ―Internalisasi Moderasi Beragama Dalam Budaya Malam 

Selikuran Masyarakat Jawa,‖ t.t. 
88

 Abrar M. Dawud Faza, Moderasi Beragama Para Sufi, ed. oleh Deniansyah Damanik, 

cet. I (Medan: Merdeka Kreasi, 2022), h. 13-14. 
89

 Ali Muhammad Ash-Shallabi, Wasathiyah dalam Al-Qur‟an; Nilai-nilai Moderasi Islam 

dalam Akidah, Syariat, dan Akhlak, trans. oleh Samson Rahman, cet. I (Jakarta Timur: Pustaka Al-

Kautsar, 2020), h. 172. 



66 

 

 

individu yang memiliki pemahaman yang luas, sehingga mereka tidak 

cenderung ke arah ekstremisme, fanatisme, atau stagnasi pemikiran. 

Tawassuṭ adalah hasil dari proses pemikiran intelektual yang panjang 

dan intensif, di mana seseorang mampu memahami subtansi dan inti 

dari nilai-nilai Islam, dengan tujuan untuk menghidupkan pesan kasih 

sayang dalam kehidupan sosial90. 

b. Al-I‟tidāl (Tegak lurus dan Bersikap Proposional) 

I‟tidāl merupakan isim maṣdar dari fi‟il maḍi yaitu ََغْخَدَل
ّ
 dengan ا

wazan ََفْتؼََل
ّ
 Di dalam kamus Al-Munjid fi .ػدََلََ yang berakar dari kata ا

al-Lughah wa al-A‟lām dijelaskan bahwa kata i‟tidāl secara etimologi 

bermakna tegak lurus, berada di antara dua keadaan atau bersikap 

moderat di antara dua kondisi
91

. Sikap i‟tidāl pada dasarnya 

menegaskan sikap tawassuṭ. Dalam al-Qur'an, kata i‟tidāl berasal dari 

kata al-„adlu yang berarti keadilan atau i‟dilū yang berarti bersikap 

adil
92

. Di dalam ―The Complete Book of Muslim and Parsi Names” 

dijelaskan bahwa i‟tidāl sama dengan moderasi, keseimbangan, 

kesederhanaan, kesetaraan, keadilan
93

.  

                                                           
90

 Jamal Ma‘mur Asmani, KH. MA. Sahal Mahfudh; Sang Penegak Khitah NU, ed. oleh 

Iyus, cet. I (Yogyakarta: DIVA Press, 2021), h. 94. 
91

 Louis Maalouf, Al-Munjid fi al-Lughah wa al-A‟lām, XXIX, vol. I (Beirut: Dār al-

Masyriq, 2008), h. 491. 
92

 Rizem Aizid, Selayang Pandang K.H. Idham Chalid; Latar, Pemikiran, dan Gerakannya, 

ed. oleh Rusdi, cet. I (Yogyakarta: DIVA Press, 2024), h. 52. 
93

 Maneka Gandhi dan Ozair Husain, The Complete Book of Muslim and Parsi Names (New 

Delhi: Penguin Books, 2004), h. 197. 



67 

 

 

Secara terminologi i‟tidāl dapat dimaknai sebagai berperilaku 

proporsional, adil dan bertanggung jawab penuh94. Kalimat tersebut 

menguraikan beragam pengertian dari kata "adil" dalam bahasa Arab. 

Pertama, "adil" bisa berarti melakukan tindakan yang benar atau lurus, 

seperti memperbaiki atau mengoreksi. Kedua, "adil" juga mengacu 

pada upaya untuk meninggalkan atau menghindari kesalahan demi 

mencapai kebenaran. Ketiga, "adil" bisa merujuk pada tindakan 

menyamakan atau menganggap setara. Keempat, "adil" dapat berarti 

menciptakan keseimbangan atau kesetaraan, serta berada dalam 

kondisi yang seimbang. Kalimat tersebut menegaskan bahwa konsep 

adil adalah perintah bagi individu yang beriman dan merupakan 

alternatif lain dari kata "i‟tidāl". I‟tidāl sendiri mengandung makna 

menjalankan segala sesuatu sesuai dengan haknya, memperoleh hak, 

dan menjalankan kewajiban dengan integritas dan prinsip yang kokoh. 

Selain itu, i‟tidāl juga mencakup sikap jujur, tekad yang kuat, dan 

mengutamakan keadilan terhadap semua individu dan dalam segala 

situasi, dengan memperhatikan kepentingan umum. Dalam konteks 

Islam, menerapkan prinsip i‟tidāl atau bertindak adil adalah tuntutan 

bagi umat Muslim95.  

c. Tasāmuḥ (Toleran) 

                                                           
94

 Hamdi Pranata dan Zulfani Sesmiani, ―IMPLEMENTASI PENDIDIKAN ISLAM 

BERBASIS MODERASI BERAGAMA DI PONDOK PESANTREN ISLAM AL MUKMIN,‖ 

Jurnal Pendidikan Islam, 2022. 
95

 Nasruddin, Nilai-Nilai Moderasi Beragama Melalui Kegiatan Esktrakurikuler, ed. oleh 

Syaihul Muhlis, cet. I (Indramayu: Penerbit Adab, 2024), h. 29-30. 



68 

 

 

Tasāmuḥ merupakan isim maṣdar dari fi‟il maḍi ََجسََامَح dengan 

wazan َََثفََاػل yang berfaedah musyārakah (bermakna saling). Di dalam 

kamus Lisān al-‟Arab dijelaskan bahwa makna Tasāmuḥ secara 

terminologi tasāhul yaitu saling memudahkan
96

. Tasāmuḥ dalam 

bahasa Arab berasal dari kata "al-Samāḥ" dan "Al-Samāḥah" yang 

berarti kemurahan hati. "al-Samāḥa" berarti memberi, dan "al-

Musāmaḥah" berarti memudahkan. "Tamāsaḥū" berarti saling 

memudahkan. Secara etimologi, "al-Ismāḥ" berarti kemurahan hati. 

Dikatakan "samaḥa" dan "amsaḥa" jika seseorang murah hati dan 

memberi dengan kedermawanan dan kelapangan hati. Dikatakan 

"samaḥa lī bi dzalika" yang berarti menyetujui permintaan. Istilah "al-

Ḥanifiyah al-Samaḥah" berarti ajaran yang tidak memiliki kesempitan 

atau kekerasan
97

. 

Kata toleransi atau Tasāmuḥ berasal dari akar kata bahasa Latin 

"tolerare" yang berarti menanggung. Dengan kata lain, ide dasar yang 

terkandung di sini adalah gagasan menanggung, menderita, atau hidup 

berdampingan dengan sesuatu yang sebenarnya tidak disukai, atau 

bahkan bisa dianggap tidak bermoral, atau mungkin jahat dalam 

beberapa bentuk. Jika toleransi, dalam pengertian bahasa Inggrisnya, 

mencakup makna-makna ini, maka hal itu menjadi sesuatu yang dapat 

dikecam. Sebab, tidak ada orang yang menanggung sesuatu yang tidak 

                                                           
96

 Ibnu Manzhūr, Lisān al-‟Arab, h. 2088. 
97

 Muḥammad Mukhtār Jum‘ah, Al-Tasāmuḥ Manhaj Ḥayah, cet. I (Kairo: Hai‘ah al-

Miṣriyyah al-‗Āmah li al-Kitāb, 2021), h. 12-13. 



69 

 

 

menyenangkan baginya, atau tidak merasa cocok secara positif 

dengannya
98

. 

Secara terminologi Tasāmuḥ berasal dari bahasa Arab yaitu 

samhah. Makna toleransi yaitu perilaku menghargai pendirian orang 

lain. Menghargai yang dimaksud bukan berarti membenarkan, apalagi 

bersepakat   mengikutinya99. Tasāmuḥ berarti menghargai manusia 

dengan memberikan mereka posisi yang layak sebagai manusia, 

sehingga menentang segala bentuk kekerasan, diskriminasi, dan 

rasisme yang merendahkan martabat manusia. Sikap ini 

mengedepankan pemikiran yang maju, visioner, dan selalu berupaya 

untuk berada satu langkah di depan kondisi saat ini
100

. Secara 

terminologi, Tasāmuḥ juga berarti sikap positif yang memahami 

keyakinan dan pemikiran, yang memungkinkan hidup berdampingan 

dengan pandangan dan kecenderungan yang berbeda, jauh dari konflik 

dan pengucilan, berdasarkan legitimasi pihak lain yang berbeda secara 

agama dan politik serta kebebasan untuk menyatakan pendapat dan 

keyakinannya. Pada awal pembentukannya, konsep ini mencakup 

nilai-nilai moral yang bersifat pilihan
101

.  

                                                           
98

 Samīr Al-Khalīl dkk., Al-Tasāmuḥ bain Syarq wa Gharb; Dirāsāt fī al-Ta‟āyusy wa al-

Qabūl bi al-Ākhar, trans. oleh Ibrāhīm Al-‗Arīs, I (Beirut: Dār al-Sāqī, 1992), h. 6. 
99

 Mustaqim Hasan, ―PRINSIP MODERASI BERAGAMA DALAM KEHIDUPAN 

BERBANGSA,‖ preprint (Open Science Framework, 17 September 2021), 

https://doi.org/10.31219/osf.io/7hyru. 
100

 Sholihul Huda, Dakwah Digital Muhammadiyah; Pola Baru Dakwah Era Disrupsi, ed. 

oleh Moh. Maulana Mas‘udi, cet. I (Yogyakarta: Samudra Biru, 2022), h. 111. 
101

 Mājid Al-Gharbāwī, Al-Tasāmuḥ wa Manābi‟ al-Lā Tasāmuḥ; Furaṣ al-Ta‟āyusy bain 

al-Adyān wa al-Tsaqāfāt, cet. I (Baghdad: Al-Haḍārah, 2006), h. 20. 



70 

 

 

Tasāmuḥ merupakan pengakuan dan penghargaan terhadap 

perbedaan, baik dalam konteks keagamaan maupun aspek kehidupan 

lainnya. Konsep Tasāmuḥ atau toleransi ini berkaitan erat dengan isu 

kebebasan dan hak asasi manusia serta struktur sosial, yang 

memungkinkan toleransi terhadap perbedaan pandangan dan 

keyakinan setiap individu. Seseorang yang memiliki sifat Tasāmuḥ 

akan menghormati dan membiarkan pendapat, pandangan, dan 

kepercayaan yang berbeda dengan mereka, serta memperbolehkan 

berbagai bentuk perbedaan lainnya dalam tata nilai dan perilaku102. 

Sikap Tasāmuḥ ini mencerminkan prinsip memberikan 

kesempatan yang sama kepada semua individu, tanpa memandang 

asal-usul atau latar belakang mereka. Prinsip ini didasarkan semata 

pada integritas, kualitas, dan kemampuan individu. Sikap Tasāmuḥ 

juga tercermin dalam sikap terhadap perbedaan pendapat, baik dalam 

konteks keagamaan, terutama dalam hal-hal yang bersifat perbedaan 

pandangan atau khilafiyah, maupun dalam aspek kemasyarakatan dan 

kebudayaan. Dengan kata lain, Tasāmuḥ menegaskan penghargaan 

terhadap keberagaman, sambil tetap terbuka terhadap kebenaran dan 

kebaikan yang mungkin datang dari sudut pandang yang berbeda103.  

                                                           
102

 Nor Mubin, Saeful Anam, dan Ahmad Aqil Muzakka, Pembelajaran PAI Berwawasan 

Moderasi Bertama dengan Pendekatan STEM, cet. I (Lamongan: Academia Publication, 2023), h. 

33. 
103

 Djohan Effendi, Pembaruan Tanpa Membongkar Tradisi; Wacana Keagamaan di 

Kalangan Generasi Muda NU Masa Kepemimpinan Gus Dur (Jakarta: PT Kompas Media 

Nusantara, 2010), h. 105. 



71 

 

 

Tasāmuḥ sebagai perilaku dan sikap bukanlah kemurahan hati 

atau tanda kelemahan dan kelunakan dalam komitmen terhadap nilai-

nilai, melainkan merupakan bagian dari tuntutan nilai-nilai dan 

kebutuhan komitmen terhadap prinsip-prinsip. Kekasaran, kekerasan, 

dan kekejaman dalam hubungan sosial dan kemanusiaan adalah 

bertentangan dengan nilai-nilai, bertentangan dengan esensi 

komitmen, dan merupakan tanda kelemahan serta kekosongan
104

.  

Al-Qur'an menyampaikan konsep toleransi melalui tiga istilah: 

al-„Afw yang disebutkan sebanyak 35 kali, al-Ṣafh yang disebutkan 

sebanyak 8 kali, dan al-Ghufrān yang disebutkan sebanyak 235 kali. 

Al-„Afw berarti memaafkan atau mencari pengampunan atas dosa, 

kesalahan, atau perbuatan buruk, serta melepaskan hukuman dan 

memberikan pengampunan kepada pelaku kesalahan. Contoh kata 

tersebut terdapat di dalam surah al-Syūra ayat 40, Surah al-Baqarah 

ayat 87 dan Surah al-Māidah ayat 95. Selain itu, Al-Ṣafh berarti 

mengabaikan dan tidak memperdulikan dosa atau kesalahan. Contoh 

kata tersebut terdapat di dalam surah Al-Baqarah ayat 9, surah al-Hijir 

ayat 85, surah al-Zukhruf ayat 9. Sedangkan al-Ghufrān atau 

maghfirah berarti menutupi dosa, memaafkannya, dan 

                                                           
104

 Muḥammad Maḥfūzh, Al-Tasāmuḥ wa Qaḍāyā al-„Aisy al-Musytarak, cet. II (Beirut: 

Al-Markaz al-Islāmī al-Tsaqāfī, 2012), h. 31-32. 



72 

 

 

menguranginya. Contoh kata tersebut terdapat di dalam surah al-

Baqarah ayat 90, surah al-Syūra ayat 37, surah al-Anfāl ayat 67
105

.  

Banyak sekali ayat-ayat al-Qur‘an yang mengedapan prinsip 

Tasāmuḥ atau toleransi. Di antaranya surah Yunus, ayat 41.Allah 

SWT berfirman: 

 ٍِّ ءٌ  ْ  ٛ اَّاَ۠ تشَِ َٗ وُ  ََ آ اػَْ ََّ ٍِ  َُ ْ٘ ُٔ ْـ  ٝ ٌْ تشَِ ّْرُ ٌْْۚ اَ ينُُ ََ ٌْ ػَ ىنَُ َٗ  ْٜ يِ ََ ْٜ ػَ ِ
كَ فَقوُْ ىّ ْ٘ ُْ مَزَّتُ اِ ا َٗ ََّ

 َُ ْ٘ يُ ََ  ذؼَْ
Artinya: 

Jika mereka mendustakanmu (Nabi Muhammad), katakanlah, “Bagiku 

perbuatanku dan bagimu perbuatanmu. Kamu berlepas diri dari apa 

yang aku perbuat dan aku pun berlepas diri dari apa yang kamu 

perbuat.”106 

d. Al-Syūra (Musyawarah) 

Syūra adalah menyelesaikan segala permasalahan dengan cara 

musyawarah untuk menggapai kesepakatan dengan dasar 

kemaslahatan di atas segalanya107. Ada juga yang memaknai syūra 

adalah meminta pendapat dari para ahli di bidangnya untuk mencapai 

keputusan yang paling mendekati kebenaran
108

. Selain itu, syūra yaitu 

meminta pendapat tentang suatu hal, dan sebagian orang mengatakan 

bahwa syura adalah pertemuan untuk membahas suatu perkara di 

                                                           
105

 Michel E. Emaqueo, Kenneth A Pargament, dan Carl E. Thoresen, Al-Tasāmuḥ: al-

Nazhriyah wa al-Baḥts wa al-Mumārasah, trans. oleh ‗Abīr Muḥammad Anwar, cet. I (Kairo: 

Markaz al-Qaumī, 2015), h. 66-67. 
106

 Tim Penyusun, Al-Qur‟an dan Terjemahnya, h. 293. 
107

 Mohamad Fahri dan Ahmad Zainuri, ―Moderasi Beragama di Indonesia‖ 25, no. 2 

(2019). 
108

 ‗Abd al-Raḥmān ‗Abd al-Khāliq, Al-Syūra fī Zhill Nizhām al-Ḥukm al-Islāmī (Kuwait: 

Dār al-Qalam, 1997), h. 14. 



73 

 

 

mana setiap orang berkonsultasi dengan rekannya dan mengeluarkan 

pendapat yang dimilikinya. Al-Rāghib mengatakan bahwa 

musyawarah adalah penggalian pendapat dengan merujuk satu sama 

lain, dan syura adalah perkara yang didiskusikan bersama. Beberapa 

orang mengatakan bahwa syura adalah mempresentasikan suatu 

perkara kepada ahli sehingga tujuan dari perkara tersebut dapat 

diketahui
109

. Al-Ṭabrasi mendefinisikan syūra sebagai perundingan 

dalam percakapan untuk mengungkap kebenaran
110

.  

Konsep syūra atau musyawarah didasari ayat al-Qur‘an yaitu 

surah al-Syūra, ayat 38. Allah SWT berfirman: 

 َِ ْٝ اىَّزِ اَٗ ْ٘ ٌْ  اعْرجََاتُ ُٖ ْٰ ا سَصَقْ ََّ ٍِ َٗ  ٌَْۖ ُٖ َْ ْٞ سٰٙ تَ ْ٘ ٌْ شُ ُٕ شُ ٍْ اَ َٗ  
يٰ٘جََۖ ٘ا اىصَّ ٍُ اقَاَ َٗ  ٌْ ِٖ ىِشَتِّ

 ْۚ َُ ْ٘ ْْفِقُ ُٝ 
Artinya: 

 (juga lebih baik dan lebih kekal bagi) orang-orang yang menerima 

(mematuhi) seruan Tuhan dan melaksanakan salat, sedangkan urusan 

mereka (diputuskan) dengan musyawarah di antara mereka. Mereka 

menginfakkan sebagian dari rezeki yang Kami anugerahkan kepada 

mereka;111 

e. Al-Iṣlāh (Perbaikan) 

Kata iṣlāh merupakan isim maṣdar dari fi‟il maḍi  َظْلحَََأ  dengan 

wazan ََبَفؼَْل yang berasal dari akar kata ََََظَلح . Iṣlāh antonim dari kata 

                                                           
109

 Aḥmad bin Su‘ūd Al-Saibānī, Al-Syūra fī al-Islām, II (Oman: Maktabah Khazāin al-

Ātsār, 2020), h. 7. 
110

 Abū ‗Alī al-Faḍl bin al-Ḥasan Al-Ṭabrasī, Majma‟ al-Bayān fī Tafsīr al-Qur‟ān, cet. I, 

vol. IX (Beirut: Dār al-‗Ulūm, 2005), h. 44. 
111

 Tim Penyusun, Al-Qur‟an dan Terjemahnya, h. 708-709. 



74 

 

 

merusak
112. Istilah iṣlāh berasal dari kosakata bahasa Arab yang 

berarti perbaikan atau rekonsiliasi. Dalam konsep moderasi, Islam 

menciptakan kondisi yang lebih baik untuk menyikapi perubahan dan 

kemajuan dari waktu ke waktu atas dasar kepentingan umum dengan 

berpegang pada prinsip menjaga nilai-nilai tradisional lama yang baik 

dan menerapkan nilai-nilai tradisional baru yang terbaik bagi umat113. 

Konsep iṣlāh merujuk pada ayat al-Qur‘an, surah al-A‘raf, ayat 

35 yang berbunyi: 

ا  ٍَّ ًَ اِ ْٜٓ اٰدَ ثَِْ ٰٝ ٌْ فٌ  َٝأذََِّْْٞنُ ْ٘ اصَْيحََ فلَََ خَ َٗ ِِ اذَّقٰٚ  ََ ْْٜۙ فَ رِ ٰٝ ٌْ اٰ ْٞنُ َُ ػَيَ ْ٘ ٌْ َٝقصُُّ ْْنُ ٍِّ سُعُوٌ 

 َُ ْ٘ ٌْ ٝحَْضَُّ ُٕ لََ  َٗ  ٌْ ِٖ ْٞ  ػَيَ
Artinya: 

“Wahai anak cucu Adam, jika datang kepadamu rasul-rasul dari 

kalanganmu sendiri, yang menceritakan kepadamu ayat-ayat-Ku, 

siapa pun yang bertakwa dan melakukan perbaikan, tidak ada rasa 

takut menimpa mereka dan tidak (pula) mereka bersedih.”114 

f. Al-Qudwah (Kepeloporan) 

Secara bahasa kata al-qudwah memiliki tiga bentuk bacaan, dan 

kata al-qidah seperti kata „idah: yaitu sesuatu yang kamu jadikan 

sebagai panutan dan kamu ikuti. Al-Jauhari berkata: al-qudwah berarti 

al-uswah (teladan). Dikatakan: Si Fulan adalah qidwah yang diikuti, 

dan juga dapat dibaca dengan dhammah (qudwah). Maka dikatakan: 

                                                           
112

 Muḥammad bin Abī Bakr bin ‗Abd al-Qādir Al-Rāzī, Mukhtār al-Ṣaḥāḥ (Beirut: 

Maktabah Lubnān, 1986), h. 154. 
113

 Sapri Ali, ―Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi 

Beragama Diindonesia‖ 4, no. 2 (2023). 
114

 Tim Penyusun, Al-Qur‟an dan Terjemahnya, h. 210. 



75 

 

 

Aku menjadikanmu sebagai qudwah, dan bisa juga qidwah atau qidah, 

sebagaimana kata hizhwah, huzwah, dan hizhah. Demikian pula 

disebutkan dalam kitab al-Tahdzib. Namun, sebagian besar ulama 

cukup menggunakan bacaan dengan kasrah (qidwah) dan dhammah 

(qudwah)
115

. Selain itu, teladan merupakan kata benda yang berasal 

dari kata iqtada bihi, yang berarti meniru atau mengikuti tindakan 

seseorang sebagai bentuk keteladanan. Seseorang disebut sebagai 

qudwah (teladan) jika tindakannya layak untuk diikuti. Dalam hal ini, 

penggunaan vokal panjang (ṣawm) lebih umum dibandingkan dengan 

vokal pendek (kasr). Ibn Faris menjelaskan bahwa qudwah juga dapat 

merujuk pada konsep dasar atau prinsip utama yang darinya berbagai 

cabang tindakan atau perilaku berkembang
116

. 

Menurut Asmā‘ bint Rāsyid Al-Ruwaisyid bahwa teladan 

merupakan suatu bentuk pengaruh subliminal yang memiliki daya 

tarik kuat, tercermin melalui perilaku, ucapan, dan sikap dari individu 

yang merepresentasikan standar moral yang tinggi. Pengaruh ini 

secara psikologis membangkitkan rasa kagum dan afeksi dalam diri 

orang lain, sekaligus memicu dorongan intrinsik untuk berkompetisi 

secara positif dan meniru tindakan-tindakan terpuji tersebut. Proses ini 

                                                           
115

 Muḥammad Murtaḍa al-Ḥusaini Al-Zabīdī, Tāj al-„Arūs min Jawāhir al-Qāmūs, ed. 

oleh ‗Abd al-Majīd dan Ṭamisy, I, vol. XXXIX (Kuwait: Al-Turāts al-‗Arabī, 2001), h. 276. 
116

 Aḥmad bin Muhammad bin ‗Ali al-Muqrī Al-Fayyūmī, Al-Miṣbāh al-Munīr fī Gharīb 

al-Syarh al-Kabīr li al-Rāfi‟i, ed. oleh ‗Abd al-‗Azīm Al-Syanāwī, cet. II, vol. II (Kairo: Dār al-

Ma‘ārif, t.t.), h. 493. 



76 

 

 

kerap berlangsung tanpa memerlukan instruksi eksplisit atau 

pengarahan langsung
117

.  

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, secara implisit 

keteladanan atau qudwah mirip dengan kata uswatun hasanah. Kata 

tersebut terdapat  di dalam al-Qur‘an surah al-Ahzab, ayat 21 yang 

berbunyi: 

 َُ ٌْ ىَقذَْ مَا رمََشَ  ىنَُ َٗ خِشَ  ًَ الَْٰ ْ٘ اىَْٞ َٗ  َ َُ ٝشَْجُ٘ا اللّٰه ِْ مَا ََ جٌ حَغَْحٌَ ىِّ َ٘ ِ اعُْ هِ اللّٰه ْ٘ ْٜ سَعُ فِ

ْٞشًاۗ  َ مَثِ  اللّٰه
Artinya: 

Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan yang 

baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan 

(kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak mengingat Allah.
118

 

Istilah uswatun hasanah merujuk pada tindakan Rasulullah saw. 

yang menjadi teladan terbaik bagi umat manusia dalam setiap aspek 

kehidupan. Rasulullah saw. telah memulai langkah kepemimpinan 

dengan mempersatukan berbagai etnis di Jazirah Arab demi 

mewujudkan kesejahteraan di Kota Madinah. Konsep kesejahteraan 

ini tidak hanya mencakup manusia, tetapi juga mencakup lingkungan 

dan makhluk hidup lainnya. Sementara itu, kata hasanah berarti 

perbuatan yang baik. Jika digabungkan, kata qudwah dan hasanah 

akan membentuk makna sebagai contoh teladan yang mulia. Qudwah 

                                                           
117

 Asmā‘ bint Rāsyid Al-Ruwaisyid, Al-Qudwah (Nablus: Dār al-Waṭan li al-Nasyr, t.t.), h. 

7. 
118

 Tim Penyusun, Al-Qur‟an dan Terjemahnya, h. 606. 



77 

 

 

berperan sebagai pelopor tindakan positif dan sebagai pedoman dalam 

membimbing masyarakat menuju kehidupan yang sejahtera
119

. 

g. Al-Muwāṭanah (Cinta Tanah Air) 

Konsep "muwāṭanah" (اىَ٘اطْح) atau kewarganegaraan dalam 

pemikiran Arab, sebagaimana dijelaskan oleh Muhammad Abed Al-

Jabiri, menitikberatkan hubungan antara warga negara (al-muwaṭin) 

dan kekuasaan (al-sultah) dalam ranah politik. Al-Jabiri memandang 

kewarganegaraan sebagai sebuah ikatan politik yang mengatur hak 

dan kewajiban warga negara terhadap negara serta bagaimana negara 

mengatur kekuasaan demi menjamin keadilan sosial dan hak-hak 

individu
120

. Selain itu dalam pandangan Nabīl Samuel dan Hānī ‗Iyād, 

"muwāṭanah" didefinisikan sebagai salah satu nilai fundamental dalam 

politik. Politik, dalam pandangan mereka, dipahami sebagai konsep 

yang luas yang melibatkan partisipasi aktif warga negara untuk 

memengaruhi ranah publik dalam masyarakat. Muwāṭanah juga 

mencerminkan hubungan timbal balik antara warga negara dan negara 

yang terjalin dalam sebuah ikatan yang menyatukan keduanya, dengan 

menekankan prinsip kesetaraan dalam hak dan kewajiban
121

. 

Berbicara tentang cinta tanah air, ada salah satu dalil yang 

bersumber dari hadits sebagaimana dijelaskan di dalam hadits berikut: 

                                                           
119

 Abdul Azis dan A. Khoirul Anam, Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-nilai Islam, 

cet. I (Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 2021), h. 53. 
120

 Muḥammad ‗Ābid Al-Jābirī, Al-Khiṭāb al-„Arabī al-Mu‟āṣir; Dirāsah Taḥlīliyyah 

Naqdiyyah, V (Beirut: Markaz Dirāsāt al-Waḥdah al-‗Arabiyyah, 1994), h. 65. 
121

 Nabīl Samuel dan Hānī ‗Iyād, Al-Muwāṭanah: Al-Taḥdiyyāt wa al-Ṭumūḥāt fi al-

Dawlah al-Ḥadītsah, cet. I (Kairo: Al-Maktabah al-Akādīmiyyah, 2008), h. 13. 



78 

 

 

وًِلِ،َغَنَْبَوسٍَ،َ"َ دٍَامعَّ َْ ،َغَنَْحَُْ يْرٍ جيَاََامحَْازِجَُبْنَُعََُ يُم،َحَدَّ ُِ بْرَا
ّ
جيَاََا ََحَدَّ ََبَنَّ اميَّبَِّ

ََ ََاُللهََظَلََّّ َِ َْ َ ََػلَ َ ََوَسَلََّّ ََكََنَ رَا
ّ
ََا ََكدَِمَ ََسَفَرٍ،ََمِنْ لََََفٌَظََرَ

ّ
بَوْضَعَََاممَْدًِيةَِ،ََخُدُزَاثََِا

اََ"َ نََِاَمِنَْحُبِِّ َّةٍَحَرَّ نَْكََنََػلََََّذَاب
ّ
،َوَا َُ  نََكتََ

Artinya: 

“Telah menceritakan kepada kami [brāhīm], telah menceritakan 

kepada kami [al-Ḥārist bin „Umair] dari [Ḥumaid al-Ṭawīl], dari 

[Anas bin Malik] meriwayatkan bahwa Nabi Muhammad SAW, ketika 

kembali dari suatu perjalanan dan memandang dinding-dinding kota 

Madinah, beliau mempercepat langkah untanya. Apabila beliau 

berada di atas tunggangan selain unta, beliau juga menggerakkannya 

dengan lebih cepat. Hal ini dilakukan sebagai ekspresi kecintaan 

beliau terhadap Madinah”
122

. 

Hadits di atas menggambarkan kecintaan nabi Muhammad 

SAW terhadap kota Madinah. Mempercepat langkah di dalam hadits 

tersebut merupakan ekspresi kegembiraan dan kerinduannya terhadap 

kota Madinah dan membuktikan bahwa beliau sangat mencintai tanah 

airnya. 

Jika mengaitkan antara Al-Muwāṭanah (Cinta Tanah Air) dan 

moderasi beragama, keduanya memiliki hubungan yang sangat erat 

dan saling berkait kelindan. Sebuah negara tidak akan mampu 

dikonstruksi tanpa ada rasa cinta tanah air dan prilaku yang 

mengedepankan toleransi dan menerima keberagaman. Sebagai negara 

yang majemuk dengan bermacam agama, adat dan budaya dibutuhkan 
                                                           

122
 Al-Imam Ahmad Ibnu Hanbal, Musnad al-Imām Ahmad bin Hanbal, ed. oleh Syu‘aib 

Al-Arnauth dkk., I, vol. XX (Beirut: Mu‘assasah al-Risālah, 2001), h. 73. 



79 

 

 

rasa cinta tanah air dan sikap moderat agar mampu menjadi perekat 

dalam menciptakan kehidupan yang harmonis. 

h. Al- Lā „Unf (Anti Kekerasan) 

Al- Lā „Unf (Anti kekerasan) adalah serangkaian sikap, konsep, 

dan tindakan yang bertujuan meyakinkan pihak lain untuk mengubah 

pandangan, pemahaman, dan perilaku mereka. Anti kekerasan 

menggunakan cara-cara damai untuk mencapai hasil yang juga damai. 

Prinsip anti kekerasan menyiratkan bahwa individu yang terlibat tidak 

membalas tindakan lawan dengan kekerasan. Sebaliknya, mereka 

menyerap kemarahan dan kerugian yang terjadi sambil menyampaikan 

pesan yang tegas mengenai kesabaran dan keteguhan dalam upaya 

untuk mengatasi ketidakadilan
123

.  

Menurut Jaudah Sa‘īd, penyebab utama kekerasan dapat 

ditelusuri pada kebodohan. Jika dunia Barat menggambarkan 

masyarakat Timur sebagai otoriter dan menyebut fenomena 

otoritarianisme ini sebagai "tirani Timur," maka saya berpendapat 

bahwa kekerasan Timur memiliki tandingan berupa anti kekerasan 

berbasis iman yang diajarkan oleh para nabi, yang sudah ada sejak 

zaman Nabi Nuh a.s., jauh sebelum munculnya peradaban Yunani dan 

Romawi. Dalam ajaran Islam, Allah SWT memerintahkan umat 

                                                           
123

 Muḥammad Abū al-Namr, Al-Lā „Unf wa Ṣun‟ al-Salām fī al-Islām, I (Beirut: Maktabah 

Beirut, 2008), h. 26-27. 



80 

 

 

manusia untuk mengikuti jalan yang ditunjukkan oleh para nabi, mulai 

dari zaman Nabi Nuh a.s. hingga masa Nabi Muhammad SAW
124

.  

Maulana Wahiduddin Khan, seorang intelektual asal India 

mengungkapkan bahwa Islam merupakan agama yang menekankan 

pada prinsip anti-kekerasan. Berdasarkan Al-Qur'an, Allah tidak 

menyukai fasad (kerusakan), yang mencakup tindakan kekerasan. 

Pengertian fasad ini dijelaskan secara jelas dalam ayat 205 surah Al-

Baqarah. Secara mendasar, fasad merujuk pada tindakan yang 

menyebabkan disfungsi dalam tatanan sosial, yang berujung pada 

kerugian besar, baik dalam aspek jiwa maupun harta benda
125

. 

Rasulullah SAW merupakan sosok yang mengedepankan anti 

kekerasan. Hal tersebut tercermin di dalam hadits berikut: 

نَََ ،َبَخْبَََ يَََامخ جَِبِ  َبْنَُيَحْ جيَاََحَرْمَلََُ جنَِيََحَدَّ ِْوَتُ،َحَدَّ نَِِحَ بٍ،َبَخْبَََ ُْ غَبْدَُاِللهَبْنَُوَ

حَْْنِ،َغَنَْػاَئضَِةَ،َ رَتًََؼَْنِيَبًِتََْغَبْدَِامرَّ ابْنَُامَِْاذِ،َغَنَْبَبَِِبكَْرَِبْنَِحَزْمٍ،َغَنَْعََْ

َاُللهَ َزَسُولََاِللهَظَلََّّ ،َبَنَّ َ َوَسَلََّّ َِ َْ َ َاُللهَػلَ َظَلََّّ ّ َاميَّبِِ َكاَلَ:َسَوْحِ َ َوَسَلََّّ َِ َْ َ يَاََ»ػلَ

ََ«َػاَئضَِةََُ نَّ
ّ
ََزَفِِقٌََاَللهََا ب  فْقَ،ََيُحِ فْقََِػلَََََّوًَؼُْعِيََامرِّ امؼُْيْفِ،ََػلًَََََّؼُْعِيََلََََمَاََامرِّ

"َ ٍُ  وَمَاَلًَََؼُْعِيَػلََََّمَاَسِوَا
Artinya: 

“Telah menceritakan kepada kami [Ḥarmalah bin Yahya at-Tujibi], 

telah mengabarkan kepada kami [Abdullah bin Wahb], telah 

mengabarkan kepadaku [Ḥaiwah], ia berkata, telah menceritakan 

kepadaku [Ibnu al-Had], dari [Abu Bakr bin Ḥazm], dari [„Amrah 

                                                           
124

 Muḥammad Nafīsah, Al-Islām wa Zāhirah al-„Unf, cet. I (Damaskus: Dār al-Saqā, 

1996), h. 47-48. 
125

 Maulana Wahiduddin Khan, Non-Vilolence and Islam (New Delhi: Goodword Books, 

1984), h. 3-4. 



81 

 

 

binti Abdurrahman], dari Aisyah, istri Nabi Muhammad SAW, bahwa 

Rasulullah SAW bersabda: "Wahai Aisyah, sesungguhnya Allah itu 

Maha Lembut dan mencintai kelembutan. Allah memberikan pahala 

atas kelembutan yang tidak Dia berikan atas kekerasan, dan tidak 

pula atas selain kelembutan."”
126

  

i. I‟tirāf al-„Urf (Ramah Budaya) 

Secara terminologi menurut Jurjānī, al-„Urf merupakan hal yang 

telah disepakati oleh jiwa-jiwa melalui bukti akal, dan diterima oleh 

alam pikiran dengan persetujuan. Hal ini juga merupakan suatu hujah, 

namun lebih cepat dipahami. Demikian pula, kebiasaan adalah apa 

yang telah dilakukan oleh manusia berdasarkan pertimbangan akal dan 

yang dilakukan secara berulang-ulang
127

. 

Di dalam diskursus Arab, ada dua istilah yang digunakan, yaitu 

'urf (adat) dan 'adat (kebiasaan). Keduanya memiliki makna yang 

serupa apabila dibahas oleh para fuqaha dalam konteks penggunaan 

dan pembentukan hukum berdasarkan keduanya. Oleh karena itu, 

ketika mereka menyatakan: 'Kebiasaan itu mengikat, dan adat itu 

seperti syarat,' yang dimaksud adalah substansi dan adat yang 

dianggap dalam pembentukan hukum syar'i serta penerapan istilah 

dalam tindakan hukum. Adat yang berlangsung secara kontinu dan 

kebiasaan yang telah mengakar dalam jiwa tidak perlu dibedakan, 

karena kebiasaan muncul akibat pengulangan yang 

                                                           
126

 Abū al-Husain Muslim bin al-Hajjāj al-Qusyairī Al-Nisābūrī, Shahīh Muslim, ed. oleh 

Abū Qutaybah Al-Fārābī, I (Riyādh: Dār Thaibah li al-Nasyr wa al-Tawzī‘, 2006), h. 1203. 
127

 Jurjānī, Kitāb al-Ta‟rīfāt (Kairo: Dār al-Diyān li al-Turāts, t.t.), h. 193. 



82 

 

 

berkesinambungan, dan kelanjutan tersebut menjadikannya tertanam 

dalam jiwa, sehingga disebut adat apabila diterima oleh fitrah yang 

sehat dan disetujui oleh akal. Oleh karena itu, apabila adat muncul 

dari kebiasaan, maka kebiasaan yang belum menjadi adat melalui 

kelangsungannya tidak dianggap dan tidak menjadi tujuan 

pembahasan para fuqaha ketika membicarakan kebiasaan atau adat 

yang diterima dalam pembentukan hukum
128

. 

Jika dikaitkan dengan moderasi beragama, al-„urf  menjadi 

pondasi yang kuat bagi moderasi beragama. Hal tersebut bukan tidak 

beralasan, karena spirit Islam mengajarkan i‟tirāf al-„urf  (ramah 

budaya) yang tidak bertentangan dengan agama. Dengan demikian al-

„urf  menjadi jembatan antara nilai-nilai agama dan realitas sosial. 

Pada gilirannya menjadikan Islam sebagai agama rahmatan lil 

„alamin. 

6. Etnik Melayu 

Ada dua skenario dalam kisah tentang asal-usul etnik Melayu. 

Sintesis Bellwood-Blust mengajukan bahwa pada sekitar 4000 dan 3000 

SM, para penutur bahasa Austronesia mulai menghuni Taiwan. Setelah itu 

mereka mulai bermigrasi ke selatan melalui Filipina menuju Selat 

Makassar, lalu ke arah barat hingga sejauh pesisir Vietnam Tengah dan ke 

arah timur menuju Pasifik antara 2500 dan 1000 SM. Bahasa Melayu-

Polinesia merupakan anak kandung dari bahasa Austronesia, sedangkan 

                                                           
128

 Ṣālih ‗Audh, Atsar al-„Urf fī al-Tasyrī‟ al-Islāmī (Kairo: Dār al-Kitāb al-Jāmi‘ī, t.t.), h. 

61. 



83 

 

 

bahasa Melayu-Charm lahir dari Rahim bahasa Melayu-Polinesia. Adapun 

Solheim mengemukakan bahwa jaringan itu berakar di pesisir timur 

Vietnam pada 8000 SM. Menurutnya, Nusantao bukanlah kelompok 

etnolinguistik, melainkan sebuah budaya dari semua komunitas maritim 

yang berpartisipasi dalam sebuah jaringan dagang yang luas. Melalui 

interaksi berbagai komunitas, tumbuhlah basantara dalam jagat 

perdagangan dan budaya129. 

Ada pendapat yang mengatakan kata melayu berasal dari kata mala 

(yang berarti mula) dan yu (yang berarti negeri) seperti yang dinisbahkan 

kepada kata Ganggayu yang berarti negeri Gangga. Pendapat ini bisa 

dihubungkan dengan cerita rakyat Melayu yang paling luas dikenal, yaitu 

cerita Si Kelambai atau Sang Kelambai. Dalam cerita itu disebutkan 

berbagai negeri, patung, gua dan ukiran dan sebagainya, yang dihuni atau 

disentuh oleh Si Kelambai, semuanya akan mendapatkan keajaiban. Ini 

memberi petunjuk bahwa negeri yang mula-mula dihuni Melayu pada 

zaman purba itu, telah mempunyai peradaban yang cukup tinggi. 

Kemudian kata melayu atau melayur dalam bahasa Tamil berarti tanah 

tinggi atau bukit, di samping kata malay  yang berarti hujan. Ini 

bersesuaian dengan negeri-negeri orang Melayu pada awalnya terletak 

pada perbukitan, seperti yang tersebut dalam Sejarah Melayu, Bukit 

Siguntang Mahameru. Negeri ini dikenal sebagai negeri yang mendapat 

                                                           
129

 Leonard Y. Andaya, Selat Malaka; Sejarah Perdangangan dan Etnisitas, ed. oleh 

Rahmat Edi Sutanto, trans. oleh Aditya Pratama, cet. I (Depok: Komunitas Bambu, 2019), h. 36. 



84 

 

 

hujan, karena terletak antara dua benua, yaitu Asia dan Australia130. Ada 

juga yang mengatakan bahwa istilah malai yang berarti bukit dalam bahasa 

Sansekerta, dari sinilah nama Melayu itu berasal. Menurut prasasti Tanjore 

yang dibuat oleh Rajendracoladewa pada tahun 1030, markas kerajaan 

Melayu konon berada di puncak bukit dan berbenteng. Namun letak persis 

bukit tersebut tidak disebutkan dalam Prasasti Tanjore. Menurut Muljana, 

pusat kerajaan Melayu pertama terletak di dekat Muara Tebo131. 

Dinyatakan bahwa nenek moyang Melayu merupakan keturunan 

dari nenek moyang Austronesia. Nenek moyang Austronesia ini 

diperkirakan berbicara bahasa Austronesia. Oleh karena itu, bahasa 

Melayu merupakan keturunan dari bahasa Austronesia. Dari Madagaskar 

di barat hingga Kepulauan Paskah di timur, dan dari Formosa di utara 

hingga Selandia Baru di selatan, bahasa-bahasa rumpun bahasa 

Austronesia digunakan secara luas. Nantinya bahasa-bahasa yang 

diwariskan secara turun-temurun akan merupakan keturunan dari bahasa 

Austronesia yang memunculkan bahasa Melayu. Kelompok Austronesia 

Timur melahirkan tiga rumpun bahasa: rumpun bahasa Melanesia, 

Mikronesia, dan Polinesia, sedangkan kelompok Austronesia Barat 

memunculkan rumpun bahasa Indonesia132. 

                                                           
130

 UU. Hamidy, Orang Melayu Di Riau (Pekanbaru: UIR Press, 1996), h. 11-12. 
131

 Amri Marzali, ―Sejarah awal kerajaan melayu di jambi,‖ Jurnal Pengajian Melayu 34, 

no. 2 (25 Oktober 2023): 65–80, https://doi.org/10.22452/jomas.vol34no2.5. 
132

 Abd. Rahman, A. (2013). BAHASA MELAYU: ANTARA PELUASAN, 

PENYEMPITAN DAN KECELARUAN. Journal of Techno-Social, 5(1). Retrieved from 

https://penerbit.uthm.edu.my/ojs/index.php/JTS/article/view/1409  

https://penerbit.uthm.edu.my/ojs/index.php/JTS/article/view/1409


85 

 

 

Dalam konteks yang berbeda istilah ‗Melayu‘ mempunyai banyak 

arti. Dengan definisi sosial dan budaya yang luas, istilah ini tidak hanya 

mengacu pada mereka yang bermukim di Semenanjung Malaya, namun 

juga mencakup mereka yang tinggal di wilayah yang lebih luas di 

Kepulauan Melayu, mencakup Semenanjung Malaya dan ribuan pulau 

yang saat ini merupakan bagian dari Republik Indonesia dan Kepulauan 

Melayu orang Filipina. Meskipun mereka terbagi ke dalam banyak sub-

kelompok, dan mungkin dengan jumlah dialek yang sama, para ahli bahasa 

dan budaya selalu menganggap mereka berasal dari suku yang sama, yang 

dikenal sebagai suku Melayu atau Melayu-Indonesia. Dunia Melayu 

memang mencakup wilayah yang luas, dan masyarakatnya merupakan 

salah satu kelompok ras terbesar di dunia133.  

Istilah ‗Melayu‘ merupakan term yang sangat kuno, dan tampaknya 

merujuk pada suatu tempat di Sumatera atau mungkin wilayah Selat 

Melaka secara lebih umum. Ptolemy, ahli geografi Mesir abad kedua (CE), 

menyisipkan toponim ‗Melayu Kulon‘ (Melayu barat, dalam bahasa Jawa) 

di pantai barat Kherson Emas miliknya, sehingga berada di dekat 

perbatasan selatan Burma saat ini. Ahli geografi Arab abad ke-12, Edrisi, 

juga melaporkan 'Malai' sebagai sebuah pulau besar di lepas pantai Asia 

Selatan yang penuh dengan emas, rempah-rempah, gajah, dan 

badak.Dalam catatan Tiongkok, dimulai dengan Yijing pada abad ketujuh, 

‗Melayu‘ muncul sebagai kerajaan yang lebih spesifik di sebelah utara 

                                                           
133

 Syed Husin Ali, The Malays; Their Problems and Future (Kuala Lumpur: Academe Art 

and Printing Services, 2008), h. 1. 



86 

 

 

Sriwijaya, yang diserap ke dalam kerajaan tersebut pada tahun 680an. 

Prasasti Tanjore tahun 1030 dan Marco Polo sekitar tahun 1290 juga 

mengidentifikasi ‗Malayur‘ sebagai salah satu kerajaan kuno di Sumatra. 

Yang paling spesifik adalah referensi teks Jawa abad keempat belas, 

Pararaton dan Nagarakertagama, mengenai Pamalayu, atau ekspedisi untuk 

menaklukkan kerajaan besar Malayu di Sumatra yang ditetapkan pada 

tahun 1275 oleh Raja Kertanegara dari Singasari, meskipun mungkin baru 

dilakukan beberapa dekade kemudian. Saat ini. ‗Melayu‘, yang mungkin 

berpusat terutama di Jambi, sudah pasti mengambil alih kekuasaan 

Sriwijaya, bahkan jika catatan kekaisaran Tiongkok secara konservatif 

terus menggunakan istilah Sriwijaya setelah istilah itu menghilang di muka 

bumi134.  

Menurut Charles Hirshman, berbagai ras ‗Melayu‘ dari tahun 1911 

hingga 1931 antara lain sebagai berikut135: 

a. Pada tahun 1911 ras 'Melayu' di Permukiman Selat terdiri dari dua 

puluh dua subkategori: Orang Achinese, Orang Ambon, Orang Bali, 

Orang Bandung, Orang Banjar, Orang Bantam, Orang Batak, Orang 

Kalimantan, Orang Boyan, Orang Bugis, Orang Bundu, Orang Dayak 

, Orang Dusun, Orang Jawa, Orang Jawipekan, Orang Kadazan, 

Orang Kerinchi, Orang Melayu, Orang Rawa, Orang Sulu, Orang 

Sunda, dan Orang Tutong. Klasifikasi ini menunjukkan bahwa pada 

                                                           
134

 Timothy P. Barnard, Contesting Malayness; Malay Identity Across Boundaries, cet. I 

(Singapore: Singapore University Press, 2004), h. 3-4. 
135

 Faridah Abdul Rashid, Research on The Early Malay Doctors 1900-1957 Malaya and 

Singapore (Bloomington: Xlibris Corporation, 2012), h. 79-80. 



87 

 

 

pergantian abad kedelapan belas hingga kesembilan belas, orang-

orang dari berbagai etnis datang ke Permukiman Selat dari pulau-

pulau tetangga Indonesia dan Kalimantan. 

b. Pada tahun 1911, ras ‗Melayu‘ di Negara Federasi Melayu (FMS) 

seringkali terdiri dari subkategori: Melayu, Jawa, Orang Sakai, Orang 

Banjar, Orang Boyan, Orang Mendeling/Mandailing, Orang Kerinchi, 

Orang Jambi, Orang Achinese dan Bugis. 

c. Pada tahun 1931 ras 'Melayu' terdiri dari delapan belas subkategori: 

Melayu, Jawa, Orang Boyan, Achinese, Orang Batak, Orang 

Minangkabau, Orang Kerinchi, Orang Jambi, Orang Palembang, 

Orang-orang lain dari Sumatera, Orang Riau Lingga, Orang Banjar, 

Orang Belanda Kalimantan, Orang Bugis, Orang Dayak, Orang Sakai, 

dan lain-lain- juga penduduk asli Hindia Belanda. 

Dari pengertian yang bervariasi mengenai definisi orang Melayu di 

atas, Mulyadi menyimpulkan bahwa Orang Melayu saat ini tidak hanya 

ditentukan oleh aspek kelahiran dan keturunan Melayu semata, melainkan 

juga ditandai oleh kemampuan mereka untuk memahami perubahan dan 

perkembangan dalam konteks kondisi dan situasi saat ini. Hal ini bertujuan 

agar konsep "orang Melayu" tidak mengalami kekakuan dalam makna, 

peran, dan pemahaman yang diberikan kepadanya. Seseorang dapat 

dianggap sebagai orang Melayu apabila ia tinggal dan berdedikasi untuk 

menjaga, melestarikan, serta memajukan budaya, peradaban, negara, dan 

komunitas Melayu, meskipun bukan berasal dari keturunan Melayu. 



88 

 

 

Mulyadi menjelaskan bahwa orang Melayu dapat diidentifikasi 

berdasarkan beberapa kriteria berikut: 

1. Orang Melayu adalah mereka yang lahir dari orang tua yang 

berdarah Melayu. 

2. Orang Melayu adalah mereka yang memiliki sebagian darah 

keturunan Melayu. 

3. Orang Melayu adalah yang beragama Islam. 

4. Orang Melayu adalah individu yang peduli terhadap budaya Melayu, 

meskipun bukan berasal dari keturunan Melayu. 

5. Orang Melayu adalah mereka yang mengadopsi dan menggunakan 

budaya Melayu dalam kehidupan sehari-hari, meskipun tidak 

memiliki keturunan dan darah orang Melayu.  

6. Orang Melayu adalah yang menggunakan bahasa Melayu136.  

Pemahaman mengenai identitas orang Melayu dapat diuraikan 

dalam beberapa kategori atau ketentuan. Pertama, terdapat perbedaan 

antara Melayu tua (proto Melayu) dan Melayu muda (Deutero Melayu). 

Melayu tua disebut demikian karena mereka merupakan gelombang 

perantau Melayu pertama yang tiba di kepulauan Melayu, diperkirakan 

oleh ahli arkeologi dan sejarah pada sekitar 3000-2500 SM. Orang Talang 

Mamak (Indragiri Hulu), suku Kubu (Jambi), orang Sakai (Bengkalis), dan 

Suku Laut (Indragiri Hilir) termasuk dalam keturunan Melayu tua137. 

                                                           
136

 Mulyadi, Islam dan Tamadun Melayu; Sejarah, Orang Melayu dan Persentuhan Islam 

dengan Tamadun Melayu, ed. oleh Hasbullah, cet. I, vol. I (Bengkalis: Dotplus Publisher, 2021), h. 

110. 
137

 Ibid., 112. 



89 

 

 

Di sisi lain, Melayu muda atau Deutero Melayu adalah keturunan 

nenek moyang yang datang sekitar 300-250 SM. Jumlah Melayu muda ini 

cukup besar, dan mereka cenderung mendiami daerah pantai yang sering 

dikunjungi perantau serta wilayah sepanjang sungai-sungai besar yang 

menjadi jalur perdagangan. Dibandingkan dengan Melayu tua, mereka 

lebih terbuka dan memiliki kemungkinan lebih besar untuk melakukan 

perkawinan dengan suku atau puak lain, membuka peluang untuk 

penyerapan nilai-nilai budaya dari luar. Oleh karena itu, sistem sosial dan 

nilai-nilai yang mereka miliki memiliki potensi untuk beradaptasi dengan 

perubahan ruang, waktu, dan selera zaman138.  

Menurut analisis Prof. Dr. H. Muchtar Lutfi, Melayu bisa dimaknai 

sebagai ras di antara berbagai ras lainnya. Ras Melayu adalah ras yang 

berwarna coklat kulitnya. Ada teori yang mengatakan bahwa ras Melayu 

adalah hasil campuran dari rasi mongol yang berwarna kuning, Dravida 

yang berkulit hitam dan Arian yang berkulit putih. Dalam pengertian ini, 

semua orang yang berkulit coklat di Nusantara (Asia Tenggara) ini adalah 

Melayu. Karena itu sering didengar sebutan-sebutan Melayu Aceh, Melayu 

Riau, Melayu Minangkabau, Melayu Jawa, Melayu Bugis, Melayu 

Semenanjung, Melayu Batak dan sebagainya. Yang non-Melayu, tentunya 

orang-orang dari ras lain, seperti Cina (ras mongol), orang Eropa (ras 

Kaukasia) orang Afrika (ras Negro) dan sebagainya
139

. Hal ini juga 

                                                           
138

 Ibid., 
139

 Di dalam buku tersebut dijelaskan ada tiga pengertian Melayu. Pengertian yang pertama, 

ialah Melayu dalam arti satu ras di antara berbagai ras lainnya. Pengertian yang kedua, ialah 

sebagai suku bangsa. Pengertian ketiga, ialah yang terdapat dalam konteks suku bangsa Melayu itu 



90 

 

 

diamine oleh Tenas Effendy yang tidak membatasi Melayu sebagai suku, 

akan tetapi sebagai ras bangsa. 

7. Agama Masyarakat Melayu 

Sebagai wilayah yang terletak di tengah-tengah rute perdagangan 

maritim utama yang menghubungkan Tiongkok dengan India, serta lebih 

jauh lagi dengan Laut Tengah, dunia Melayu telah terpengaruh oleh 

berbagai ideologi dan agama yang telah berkembang dalam jaringan 

perdagangan tersebut. Dua agama utama dari anak benua India, yakni 

Hindu dan Buddha, yang masuk ke Jawa pada abad ke-5 dan ke-8, secara 

signifikan memengaruhi peradaban di wilayah ini, bahkan membentuknya 

selama kurang lebih seribu tahun140. 

I-tsing dalam pengantar bukunya ―A Record of The Buddhist 

Religion As Practised in India and The Malay Archipelago (A.D. 671-

695)” memberikan istilah ―Nan-hai‖ berarti Laut Cina Selatan atau 

Kepulauan Melayu yang mencakup di dalamnya Sumatera, Jawa, dan 

pulau-pulau tetangga yang kemudian dikenal. Menurutnya, ada lebih dari 

sepuluh negara, dan semuanya berada di bawah pengaruh agama Buddha. 

Pulau-pulau di Laut Selatan adalah : (a) Fo-lu-shi Island; Pulushih; (b) 

Negara Mo-lo-yu; Malayu atau Negara Shih-li-fo-shih; Sribhoga; (c) Pulau 

Mo-ho-hsin; Mahâsin; (d) Pulau Ho-ling, atau Po-ling; Kaliṅga; (e) Pulau 

Tan-tan; Natuna; (f) Pulau P'ên-p'ên; Pem-pen; (g) Pulau P'o-li; Bali; (h) 

                                                                                                                                                               
sendiri, yaitu Melayu yang diartikan sebagai suku. Lebih lanjut, lihat: Budisantoso dkk., 

Masyarakat Melayu Riau dan Kebudayaannya (Pekanbaru: Pemerintah Propinsi Daerah Tingkat I 

Riau, 1986), h. 488. 
140

 Henry Chambert- Loir dan Claude Guillot, Ziarah dan Wali di Dunia Islam, trans. oleh 

Jean Couteau dkk., cet. I (Jakarta: PT Serambi Ilmu Semesta, 2007), h. 334. 



91 

 

 

Pulau K'u-lun ; Pulo Condore; (i) Pulau Fo-shih-pu-lo; Bhogapura; (j) 

Pulau A-shan, atau O-shan; dan (k) Pulau Mo-chia-man; Maghaman141. 

Pengaruh tradisi Hindu-Buddha terhadap kehidupan Melayu sejak 

abad ke-6 hingga sekitar abad ke-15 memunculkan ciri-ciri berikut: 

munculnya pemerintahan yang lebih terstruktur dan formal; pengenaan 

ideologi agama terhadap urusan kerajaan; lembaga sistem status formal 

berdasarkan kelahiran; penerimaan hak penguasa atas seluruh tanah yang 

ada dalam wilayah kekuasaannya; dan penerapan berbagai cara perpajakan 

termasuk hak penguasa untuk melakukan corvee (tenaga kerja paksa)142. 

Berlebihan untuk mengatakan bahwa suatu bentuk sistem sosial 

yang menyerupai kasta telah muncul dalam kehidupan Melayu pada abad 

ke lima belas. Meskipun pembelajaran Hindu-Buddha dihargai, kondisi 

struktural yang diperlukan agar pembelajaran tersebut mempunyai 

pengaruh yang lebih luas terhadap struktur sosial tidak ada. Masyarakat 

adat pada dasarnya didasarkan pada prinsip egaliter dan tersebar. Lebih 

jauh lagi, agar sistem sosial tersebut dapat berfungsi, harus ada pengaturan 

hierarki pekerjaan yang dirasionalisasikan oleh keyakinan agama. Bukti-

bukti tersebut tidak mendukung restrukturisasi total sistem sosial Melayu 

sebagai akibat dari proses Hinduisasi. Namun, hal ini tidak berarti bahwa 

pengaruh Hindu hanya terbatas pada lingkungan istana saja. Pembangunan 

atau pendirian tempat suci dan candi di kawasan selain yang terdapat di 

                                                           
141

 I-Tsing, A Record of The Buddhist Religion As Practised in India and The Malay 

Archipelago (A.D. 671-695), trans. oleh J. Takakusu (London: The Clarendon Press, 1896). 
142

 Tham Seong Chee, A Study of The Evolution of The Malay Language; Social Change 

and Cognitive Development (Singapore: Singapore University Press, 1990), h. 27. 



92 

 

 

sekitar istana pasti merupakan upaya untuk memperluas kehadiran spiritual 

penguasa sebagai raja dewa (devaraja). Namun, teks atau kitab suci agama 

dijaga ketat oleh segelintir orang yang menjalankan fungsi imam. 

Masyarakat tidak bisa melek huruf dan tidak diberi kesempatan untuk 

mempelajari dasar-dasar bahasa suci, Sansekerta143. 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas berpandangan bahwa agama 

Buddha di Nusantara pada abad ke-6 hingga ke-5/11 merupakan pusat seni 

dan filsafat yang penting. Namun pengaruh pendeta Buddha di Sumatera 

tidak berdampak signifikan terhadap filsafat, melainkan seni. Borobudur 

yang agung, sebuah perwujudan seni di Jawa, merupakan peristiwa 

penting. Pada akhir abad ke-6, terdapat seribu biksu di Sumatera tempat 

teologi dan filsafat Buddha berkembang. Atisha, seorang pembaharu 

agama Buddha di Tibet, dipengaruhi oleh Dharmakirti, pendeta tinggi 

pendeta Buddha di Sumatera. Sungguh mengejutkan bahwa filsafat 

Buddha tidak berkembang di Sumatera, mungkin karena agama Buddha 

bukanlah agama misionaris dan sebagian besar terdiri dari orang-orang 

dari India selatan yang mencari pengasingan dan perdamaian. Baik Hindu-

Melayu maupun Budha-Melayu tidak menghasilkan pemikir atau filsuf 

terkemuka144. 

Setelah fase agama Hindu-Budha berkembang, selanjutnya masuk 

pada fase agama Islam di Nusantara. Sebelum zaman Nabi, bangsa Arab 

                                                           
143

 Ibid., 
144

 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Preliminary Statement on A General Theory of The 

Islamization of The Malay-Indonesian Archipelago (Kuala Lumpur: Ta‘dib International, 2018), h. 

3-4. 



93 

 

 

mendirikan pemukiman di sepanjang jalur perdagangan antara Laut Merah 

dan Cina. Islam meningkatkan pelayaran mereka, dan jumlah mereka 

banyak di Tiongkok selatan pada abad kedelapan. Pada abad kesembilan, 

para pedagang Mahommedan hadir di beberapa pelabuhan dalam 

perjalanan menuju Tiongkok. Namun, tidak ada bukti pentingnya 

pemukiman Arab di kepulauan Indonesia, termasuk Jawa dan Kepulauan 

Rempah-Rempah, yang terletak jauh dari jalur perdagangan. Laporan para 

ahli geografi Arab pada masa awal mengenai Asia Tenggara tidak jelas 

dan fantastis, dan sebagian besar informasi yang mereka peroleh berasal 

dari tangan kedua. Nisan seorang wanita muda bertulisan Arab di Leran, 

dekat Gresik, dianggap sebagai bukti paling awal kehadiran Muslim di 

Jawa145. 

Pada tahun 1292, keluarga Polo mengunjungi Sumatra, di mana 

mereka menobatkan penduduk asli pada Hukum Nabi. Mereka kemudian 

melakukan perjalanan ke Samudra, tempat ditemukannya peninggalan 

tertua Kesultanan Mahommedan di Samudra. Penyebaran Islam ke Gujarat 

merupakan hasil penaklukan Mohammed dari Ghor di India utara dan 

lembah Gangga. Pada abad ketiga belas, Cambay memiliki sejarah panjang 

sebagai sebuah emporium, dengan pedagang Arab dan Persia menetap di 

sana sejak abad kesembilan. Banyaknya pedagang pribumi yang masuk 

Islam menambah perdagangan mereka dengan Indonesia, menjadikan 

                                                           
145

 D.G.E. Hall, A Histrory of South-East Asia (London: Macmillan and Company Limited, 

1955), h. 176. 



94 

 

 

bukti masuknya Islam di pelabuhan utara Sumatera sebagai bukti asal usul 

Cambay146. 

Proses-proses yang terlibat dalam transmisi Islam ke dunia 

Melayu-Indonesia selama tujuh abad terakhir telah menghasilkan sebuah 

teologi yang dalam beberapa hal berbeda dalam keragaman realisasi Islam 

di seluruh dunia. Secara tradisional, para sarjana cenderung melihat Islam 

Melayu-Indonesia sebagai Islam turunan, karena pemikiran Islam di 

kawasan ini secara khas merespons dorongan-dorongan yang berasal dari 

belahan dunia Muslim lain, khususnya Timur Tengah dan Asia Selatan. 

Pada satu sisi, klaim ini ada benarnya. Para cendekiawan dari Asia 

Tenggara yang melekatkan identitas mereka pada perkembangan teologis 

pada masanya, seperti al-Nawawi, perlu meninggalkan Asia Tenggara dan 

menetap di Timur Tengah agar bisa menonjol di luar wilayah 

kelahirannya.  Terlebih lagi, para cendekiawan Melayu yang telah 

memantapkan diri mereka sebagai pemimpin agama di komunitas mereka 

sendiri sering kali melakukan hal tersebut setelah menghabiskan waktu 

lama belajar di dunia Arab. Contoh dari masa prakolonial adalah Hamzah 

Fansuri dan 'Abd al-Ra'uf al-Singkili, serta Tok Kenali dari masa sekarang. 

Kredibilitas mereka sebagai otoritas Islam meningkat pesat di mata murid-

murid mereka di Asia Tenggara dengan menghabiskan waktu belajar 

dengan berbagai guru di Timur Tengah147. 

                                                           
146

 Ibid., h. 177. 
147

 Peter Riddell, Islam and The Malay-Indonesian World; Transmission and Responses 

(Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2001), h. 8-9. 



95 

 

 

Teologi yang berkembang di alam Melayu adalah teologi 

Asy‘ariyah dan Maturidiyah. Sedangkan mazhab fiqh yang digunakan 

adalah fiqh Syafi‘iyyah. Adapun tasawuf yang dianut adalah tasawuf 

Imam Ghazali, Syadziliyah, bahkan tasawuf falsafi yang dikembangkan 

oleh Ibnu Arabi. Bukti bahwa ulama Melayu memiliki paradigma 

demikian dapat dilihat dari karya-karya yang dikarang oleh ulama Melayu 

pada abad 16 sampai dengan 20 seperti Hamzah Fansuri (hidup pada abad 

16)148, Syamsuddin Al-Sumatrani (Murid Hamzah Fansuri)149, Nuruddin 

                                                           
148

 Karena kurangnya catatan sejarah, tanggal pasti lahir dan meninggalnya Hamzah 

Fansuri, dan banyak detail kehidupannya tidak diketahui secara pasti; dan tidak mengherankan, 

terdapat banyak perdebatan di kalangan ulama mengenai masalah ini. Namun, sebagian besar 

pakar sepakat bahwa ia pasti hidup pada paruh kedua abad kesepuluh/keenambelas. Mengenai 

apakah beliau meninggal pada akhir abad kesepuluh/enambelas atau hidup sampai abad 

kesebelas/tujuh belas pada masa pemerintahan Sultan 'Ala al-Din Ri'ayat Syah (yang memerintah 

Aceh pada tahun 997-1013/1589-1604) adalah pertanyaan terbuka. Sebagian besar ulama juga 

sepakat bahwa julukan pada namanya menunjukkan bahwa ia dilahirkan di Fansur, atau Barus 

sebagaimana dikenal secara lokal, yang merupakan pelabuhan perdagangan penting dan makmur 

di pantai barat laut Sumatra selama abad kesepuluh/enambelas, dan sebagian besar mungkin 

tinggal di sana selama sebagian besar hidupnya. Namun, S. M. N. al-Attas, yang melakukan kajian 

besar terhadap pemikiran Fan-suri dan pertama kali menerjemahkan karyanya dalam bahasa 

Inggris, berpandangan bahwa Fansuri lahir di kota Sharh-i-Naw atau Ayuthia, ibu kota kuno 

Thailand, berdasarkan fakta bahwa Hamzah menyebutkan bahwa "dia memperoleh 

keberadaannya" di sana dan beberapa kali menyebut dirinya sebagai Hamzah Sharh Nawi dalam 

puisinya. Drewes dan Brakel, yang juga melakukan studi tentang Hamzah dan meneliti terjemahan 

bahasa Jawa dari karya-karya Hamzah, percaya bahwa Hamzah lahir di Fansur dan memiliki 

pengalaman spiritual utama dalam merealisasikan Diri Ilahi dalam dirinya di Sharh- aku-Tidak; 

oleh karena itu Hamzah Sharh Nawi menunjukkan Hamzah yang telah sadar secara spiritual. 

Dalam puisinya, Hamzah Fansuri menyebutkan bahwa ia diinisiasi ke dalam tarekat Qadiriyya di 

Bagdad dan juga menerima ijazah atau wewenang untuk mengajar dan menginisiasi orang lain ke 

dalam persaudaraan. Dia juga melakukan ziarah ke Mekah untuk "mencari Tuhan di Rumah 

Ka'bah" namun tidak menemukan-Nya di sana; sebaliknya dia menemukan Tuhan "di rumahnya" 

atau di dalam dirinya. Hamzah juga melakukan perjalanan secara luas di dunia Melayu, ke 

Semenanjung Malaya dan juga ke Siam atau Thailand kuno, di mana terdapat komunitas Muslim 

Melayu, India, Arab, Persia, dan Turki yang cukup besar. Hal ini menyebabkan beberapa ulama 

percaya bahwa Hamzah mungkin telah belajar bahasa Persia di sana dan juga mengetahui 

perkembangan intelektual dan spiritual Islam serta arus di anak benua India yang mempengaruhi 

polemik agama di dunia Melayu. Lihat: Oliver Leaman, ed., The Biographical Encyclopedia of 

Islamic Philosophy (London: Bloomsbury Publishing Plc, 2015), h. 91. 
149

 Syekh Syamsuddin Ibnu Abdullah As-Sumatrany, yang dikenal luas sebagai 

Syamsuddin Pasai, adalah seorang ulama Sufi yang berasal dari Pasee (sekarang Aceh Utara). 

Beliau aktif hidup di wilayah Aceh pada periode abad ke-16 hingga pertengahan abad ke-17 

Masehi, khususnya pada masa pemerintahan Kerajaan Iskandar Muda (1607-1636 Masehi). Lihat: 



96 

 

 

Ar-Raniri (w. 1658)150, Abdur Rauf Singkel (1620-1693)151, Daud ibn 

Abdullah ibn Idris Al-Fatani (1720-1879)152 dan Syaikh Ahmad bin 

Muhammad Zain Patani (1856-1908)153 dan Raja Ali Haji (1808-1873)154. 

                                                                                                                                                               
Suyartono Suwandi, Wisata Religi Islami; Saya Menjejak Sejarah Spiritualitas Nusantara 

(Makassar: PT. Nas Media Indonesia, 2023), h. 372. 
150

 Nuruddin Ar-Raniri, seorang teolog Melayu Sumatra dan sejarawan Muslim, lahir di 

Gujarat, India Barat asal Arab Selatan. Nuruddin pergi ke Mekah pada tahun 1621, mungkin 

melakukan perjalanan ke Malaya, dan kemudian ke Aceh di mana ia tiba pada tahun 1637. 

Nuruddin menikmati perlindungan kerajaan di sana selama tujuh tahun sebelum kembali ke India, 

di mana ia meninggal. Karya-karya Nuruddin yang paling populer memiliki muatan teologis, 

misalnya Sirat al-Mustakim (1634-1644), Asrar al-Insan fi ma'rifat al-ruh wa'l rahman (c.1640) 

dan Akhbar al-'akhirah fi ahwal al-kiamah (1642). Nuruddin menyerang pandangan keagamaan 

Hamzah Fansuri dan Syamsu'ddin Pasai. Karya Nuruddin yang paling berharga kini dianggap 

Bustan a's-Salatin (1638), dalam tujuh bagian dan berdasarkan model Persia, berisi kisah-kisah 

kosmologi Muslim yang dipopulerkan, beberapa materi sejarah tentang Aceh, Malaka dan Pahang, 

dan banyak lagi etika. contoh dan ajaran. Bahasa Melayunya biasanya mudah dan lancar meskipun 

ada beberapa ketidaksempurnaan idiom dan banyak bahasa Arab. Nuruddin adalah seorang yang 

berpendidikan tinggi pada masanya dan fasih dengan karya-karya mistikus Muslim ortodoks. 

Lihat: Everett Jenkins. JR., The Muslim Diaspora (Volume 2, 1500-1799): A Comprehensive 

Chrnology of the Spread of Islam in Asia, Africa, Europe and the Americas (Jefferson: McFarland 

& Company, Inc., Publisher, 2000), h. 167. 
151

 Syekh Abdur Rauf bin Ali al-Fansuri al-Jawi, lahir di Fansur pada tahun 1620 Masehi 

dan wafat di Kuala pada tahun 1693 Masehi, dikenal sebagai seorang ulama besar bermazhab 

Syafi'i selain menjadi figur utama dalam dunia sufi. Karya-karyanya, yang ditulis dalam bahasa 

Melayu dan bahasa Arab, telah menjadi rujukan utama bagi umat Islam di Asia Tenggara. 

Pemikirannya yang mencakup kedua bidang tersebut memberikan kontribusi besar dalam 

pemahaman tasawuf. Dalam tulisannya, Abdurrauf Singkel selalu menekankan pentingnya 

pengikutan syariat bagi para sufi. Selain itu, beliau adalah pengikut dan pemimpin dalam tarekat 

Syattariyah. Lihat: Masduki Duryat, Islam Majemuk; Pengejawantahan Pendidikan, Interpretasi 

dan Model Islam Keindonesiaan (Yogyakarta: K-Media, 2018), h. 64. 
152

 Al-'Alim 'Allamah al-'Arif al-Rabbani Syekh Wan Daud bin Syekh Wan Abdullah bin 

Syekh Wan Idris al-Fatani lebih dikenal dengan nama Syekh Daud al-Fatani saja atau Tok Syekh 

Daud al-Fatani, sedangkan nama lengkap beliau adalah yang biasa digunakan dalam kitabnya 

adalah Daud bin Abdullah bin Idris al-Jawi al-Fatani al-Malayuwi.' Tanggal pasti kelahirannya 

menjadi bahan diskusi di antara para penulis biografinya. Mohd. Shaghir, menyatakan dalam 

bukunya Syekh Daud bin Abdulah al-Fatani Ulama' dan Pengarang Terulung Asia Tenggara 

bahwa ada tiga kemungkinan tanggal lahir Syekh Daud yaitu 1133 H, 1153 H, dan 1183 H. Ahmad 

Fathy dan Ismail Che Dauds berpendapat bahwa tahun 1183 H adalah tanggal lahirnya Syekh 

Daud. Mengenai tempat kelahirannya, ada beberapa kemungkinan. Kedua Mohd. Shaghir dan 

Ahmad Fathy berpendapat bahwa Syekh Daud, seorang ulama Melayu terkemuka, lahir di Krese 

sekitar tujuh kilometer dari kota Pattani saat ini. Namun Ahmad Fathy secara spesifik 

menyebutkan bahwa Syekh Daud lahir di Kampung Parek Marhum, sebuah desa kecil dekat Krese. 

Diklaim bahwa Ahmad al-Jarimi al-Yamani dan putranya. disebut Ibrahim al-Hadramy al-Yamani 

lahir dan besar di Krese. Syekh Ibrahim al-Hadramy menikah dengan Maimunah, putri Yusof al-

Shandani. Mereka dikaruniai empat orang putra dan seorang putri dari pernikahan tersebut, yaitu: 

(1) Syekh Wan Abdul Rahman, (2) Wan Jamilah, (3) Syekh Wan Yahya, (4) Syekh Wan 

Muhammad Yasin, dan (5) Syekh Wan Husein ( lihat gambar 1). Syekh Wan Abdul Rahman 

mempunyai seorang putri bernama Wan Zainab yang dinikahkan dengan Syekh Wan Senik dari 

Krese dan dikaruniai dua orang putra dari pernikahan tersebut, Syekh Wan Idris dan Syekh Wan 

Husein. Syekh Wan Husein mempunyai dua orang putra, Syekh Wan Ahmad. dan Syekh Wan 



97 

 

 

                                                                                                                                                               
Musa, sedangkan Syekh Wan Idris mempunyai seorang putra bernama Wan Abdullah yang 

menikah dengan Wan Fatimah. Mereka dikaruniai empat orang putra dan satu orang putri, yaitu: 

Syekh Daud al-Fatani, Syekh Wan Abdul Qadir, Syekh Wan Abdul Rasyid, Syekh Wan Idris, dan 

seorang putri yang tidak diketahui identitasnya. Menurut W.M.Shaghir Abdullah, Ahmad Fathy 

dan Md.Som. Sujimon, Syekh Daud adalah anak dari Abdullah bin Syekh Wan Idris bin Wan Abu 

Bakr bin Wan Ismail bin Wan Faqih Ali'. Syekh Daud mempunyai bakat yang besar dalam 

menulis sehingga mampu menghasilkan banyak karya dalam berbagai bidang ilmu-ilmu Islam, 

baik itu tentang fiqh, ushul al-din, tasawwuf dan lain sebagainya. Karya-karyanya termasuk buku-

bukunya dan terjemahan buku-buku Arab ke dalam bahasa Melayu dalam aksara Jawi, kadang-

kadang disertai komentar. Namun ada beberapa kitab yang diyakini pernah ditulis olehnya 

walaupun tidak disebutkan secara jelas, seperti: 'Aqidat al-Jawahir, Muqaddimat al-Qubra, Sifat 

Dua Puluh dan Risalah Kelebihan Hamdalah. Mengenai gaya penulisannya, Syekh Daud terkadang 

menggunakan bahasa Melayu klasik yang dipadukan dengan tata bahasa Arab dan seringkali ia 

menggunakan kata-kata dan istilah-istilah Arab dalam tulisannya. Oleh karena itu, cukup sulit 

untuk memahaminya dan menguraikan risalah tersebut. Lebih sulit lagi bagi mereka yang tidak 

mempunyai latar belakang bahasa Arab untuk membaca risalahnya. Sebagian besar risalahnya 

menggunakan judul Arab namun isinya dalam bahasa Melayu dan karyanya disebut Kitab Jawi. 

Karena beliau terkadang menggabungkan isi berbagai bidang ilmu dalam satu judul, maka agak 

sulit membedakan secara jelas isinya apakah kitab tersebut bersifat fiqh, ushul al-din, atau 

tasawwuf. Agar mudah mengelompokkannya ke dalam fiqh, ushul al-din, tasawwuf dan lain-lain, 

saya berusaha mengkategorikan karya-karya Syekh Daud menurut tema pokok masing-masing 

karyanya. Jika pokoknya tentang fiqh, maka dianggap karya fiqh. Dari penelitian saya terlihat 

bahwa Syekh Daud telah menulis dua puluh karya tentang fiqh, sepuluh karya tentang uşul al-din, 

sembilan karya tentang tasawwuf, dan tujuh karya di bidang lainnya. Tulisan-tulisannya tentang 

fiqh yang membahas tentang 'ibadah, niyyah (niat), shalat, haji, shalat tarawih di bulan Ramadhan, 

ziarah kubur, tarekat atau garis tasawuf, zakat, transaksi bisnis, perkawinan, berburu dan 

menyembelih, aqidah, kejahatan dan masih banyak lagi. . Karya-karyanya tentang uşul al-din 

meliputi 'aqidah, prinsip-prinsip iman, dzikir, teologi, doktrin ahl al-Sunnah wa al-Jama'ah, dan 

sifat-sifat Tuhan. Karya-karyanya mengenai tasawwuf antara lain terjemahan Bidayah al-Hidayah 

karya al-Ghazali, eskatologi, prinsip-prinsip tasawwuf dan tariqah Shattariyyah dan Sammaniyyah. 

Tidak semua karyanya berhasil ditemukan seperti ast al-Qurb ila Allah, karya tasawwuf. Lihat: 

Rosnani Hashim, ed., Reclaming the Conversation; Islamic Intellectual Tradition in the Malay 

Archipelago, cet. I (Selangor: The Other Press Sdn. Bhd., 2010), h. 2-8. 
153

 Nama lengkap Syeikh Ahmad Fatani adalah Ahmad bin Muhammad Zain bin Mustafa 

al-Fatani. Beliau lahir pada malam Jumat, 5 Syaaban 1272 Hijriah, yang bersamaan dengan 10 

April 1856, di Kampung Sena Janjar, Jambu, Patani. Menurut Wan Mohd Saghir Abdullah, ayah 

beliau, Syeikh Wan Muhammad Zainal Abidin, mengganti namanya menjadi Syeikh Muhammad 

Zain al-Fatani. Beliau lahir pada tahun 1233 Hijriah, atau 1817 Masehi, dan meninggal pada 18 

Zulhijjah 1325 Hijriah, yang sama dengan 21 Januari 1908 Masehi. Aktif dalam penyebaran ilmu 

di Pondok bersama adiknya, Syeikh Wan Abdul Qadir al-Fatani. Nama lengkap kakek Syeikh 

Ahmad Fatani adalah Haji Wan Mustafa bin Muhammad bin Muhammad Zain bin Musa al-Fatani. 

Semasa hidupnya, beliau adalah seorang Hulubalang (panglima) bagi Sultan Patani. Beliau 

mendirikan perkampungan bernama "Sena Janjar" dan "Bendang Daya".Pendidikan awal Syeikh 

Ahmad Fatani didapat dari ayahnya, Haji Muhammad Zain, dan juga dari pamannya, Syeikh Wan 

Abdul Qadir bin Syeikh Wan Mustafa, karena keluarganya terdiri dari ulama. Keterlibatan 

keluarganya dalam ilmu dimulai dengan kakeknya, Syeikh Wan Mustapha bin Muhammad bin 

Muhammad Zain. Syeikh Ahmad Fatani menunjukkan minat dalam ilmu agama sejak usia dini. 

Beliau telah menghafal berbagai teks sejak usia dua tahun dengan bantuan orang tuanya. 

Kejeniusannya menimbulkan kekaguman keluarga ketika beliau dapat menghafal dengan mudah. 

Pada usia empat tahun, beliau dibawa oleh ibunya ke Makkah untuk menuntut ilmu agama. Di 

sana, beliau belajar dari banyak ulama, termasuk suami ibu saudaranya, Syeikh Wan Ali Kutan al-

Kalantani. Pada usia 12 tahun, beliau sudah mampu mengajar ilmu nahwu kepada yang lebih tua 

darinya. Beliau memiliki minat dalam berbagai bidang ilmu, termasuk perubatan, dan beliau 

adalah orang Melayu pertama yang menjadi pakar dalam bidang itu. Setelah itu, beliau pergi ke 



98 

 

 

Azyumardi Azra menilai bahwa karier para ulama Melayu-

Indonesia pada abad ke-18, mulai dari al-Palimbani hingga al-Fatani, 

menunjukkan bahwa jaringan ulama di antara mereka dan para ulama di 

Timur Tengah terus berkembang. Hal ini tidak hanya menandakan 

hubungan yang erat antara keduanya, tetapi juga menunjukkan penyebaran 

terus-menerus pembaruan dari pusat-pusat pengetahuan dan keilmuan 

Islam di Timur Tengah ke berbagai wilayah Nusantara. Luasnya distribusi 

tulisan-tulisan para ulama Melayu-Indonesia ini telah mendorong 

perluasan lebih lanjut pembaruan Islam di kawasan Nusantara. Kini, kita 

akan memperhatikan pemikiran dan ajaran mereka yang tercermin dalam 

                                                                                                                                                               
Mesir untuk belajar di Universitas al-Azhar. Beliau juga terkenal dengan syair-syairnya, yang 

menunjukkan kedalaman pemahamannya tentang agama. Selama perjalanannya mencari ilmu, 

beliau berguru kepada beberapa ulama terkemuka dari Makkah, Madinah, dan Patani. Beliau 

memiliki banyak murid dari berbagai negara, yang kemudian menjadi tokoh dan ulama besar. 

Beliau memiliki beberapa gelar, termasuk yang diberikan oleh ulama Islam dan juga sarjana Barat. 

Beliau wafat di Mina saat sedang menunaikan haji pada 11 Zulhijjah 1325 Hijriah, atau 14 Januari 

1908 Masehi, dan dikebumikan di Makkah di perkuburan Ma'la di bawah kaki Siti Khadijah, istri 

Rasulullah. Lihat: Che Ku Nur Saliehah, ―Sumbangan Syeikh Ahmad Fatani dalam Penulisan 

Fiqh‖ (The International Seminar On Islamic Jurisprudence In Contemporary Society (Islac 2017), 

Universiti Sultan Zainal Abidin: Faculty of Islamic Contemporary Studies, 2017), h. 139-141. 
154

 Raja Ali Haji bin Raja Ahmad adalah cucu Raja Haji, Marhum Teluk Ketapang, yang 

gugur dalam pertempuran saat penyerangan Belanda di Malaka. Silsilahnya ditelusuri dari Daing 

Celak, salah satu pejuang Bugis yang berkuasa di dunia Melayu bagian barat sejak abad ke-18. 

Kapan persisnya Raja Haji lahir hanya dapat diperkirakan dari tanggal yang disebutkannya dalam 

Tuhfat al-Nafis, yaitu tahun 1809, dan wafatnya antara tahun 1869 hingga 1875. Dalam Tuhfat al-

Nafis, Raja Ali Haji menyebutkan bahwa ia berangkat ke Makkah pada pukul tanggal 19, yaitu 

pada tahun 1828. Peneliti lain telah membuat berbagai dugaan tentang tanggal lahirnya yang 

sebenarnya, namun hal tersebut tidak menjadi fokus pembahasan di sini. Selain Tuhfat al-Nafis 

dan Silsilah Melayu dan Bugis dan Segala Raja-Rajanya (1865), Raja Ali Haji juga menggubah 

Gurindam Dua Belas (1847), Bustan al-Katibin (1851) dan Thamarat al-Mahammah (1857), serta 

seperti beberapa buku lainnya. Judul-judul karya tersebut menampilkan kepiawaian Raja Ali Haji 

dalam berbagai bidang seperti bahasa Melayu, sejarah, agama, serta adat istiadat. Lihat: Siti Hawa 

Haji Salleh, Malay Literature of the 19th Century (Kuala Lumpur: Institut Terjemahan Negara 

Malaysia Berhad, 1997), h. 135-136. 



99 

 

 

tulisan-tulisan mereka, serta bagaimana hal ini memengaruhi 

perkembangan sejarah Islam di Nusantara155. 

Islam telah menjadi identitas Melayu yang kemudian berkembang 

menjadi pusat kebudayaan Islam baru. Kebudayaan ini melibatkan unsur-

unsur dari Arab, Persia, dan Turki. Sebagai pusat kebudayaan Islam, ia 

berada pada titik akhir dalam perkembangan berbagai varian kebudayaan 

Islam secara temporal156. Agama Islam menjadi unsur penting dalam 

perumusan identitas 'Melayu' – setidaknya menurut sebagian besar definisi 

'Melayu'. Di beberapa wilayah di kepulauan ini, pembangunan komunitas 

khusus 'Melayu' mungkin telah berlangsung sebelum masa Islam; di 

negara lain hal itu terjadi pada abad-abad berikutnya. Yang tidak dapat 

diragukan adalah bahwa Islam menjadi penting dalam pembentukan 

komunitas monarki – sering disebut kerajaan – yang mendominasi 

Kepulauan setelah abad keempat belas, dan hingga saat diberlakukannya 

pemerintahan kolonial Eropa dan Thailand. Inilah 'masa emas' yang ditulis 

Ismail Hussein. Namun mungkin lebih tepat – jika kita ingin 

mempertimbangkan dengan serius persepsi orang-orang yang tinggal di 

negara-negara tersebut – untuk menyebutnya masa keemasan kerajaan, 

atau masa kesultanan nusantara, daripada masa 'Melayu'157.  

                                                           
155

 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah & Kepulauan Nusantara Abad XVII & 

XVIII; Akar Pembaruan Islam Indonesia, cet. I (Jakarta: Kencana, 2013), h. 346-348. 
156

 Syamsul Bakri, Islam Melayu; Mozaik Kebudayaan Islam di Singapura & Brunei, ed. 

oleh Pardoyo, cet. I (Solo: PT. Aksara Solopos, 2020), h. 37. 
157

 Anthony Milner, The Malays, cwt. I (United Kingdom: Wiley-Blackwell, 2008), h. 45-

46. 



100 

 

 

Sebagaimana dijelaskan oleh Helmi Effendy bahwa Apabila Islam 

berinteraksi dengan masyarakat kita, orang Melayu telah mengubah 

amalan-amalan pra-Islam mereka sebagaimana yang telah diperincikan 

oleh al-Attas. Budaya, bahasa, sistem tulisan, dan corak pemikiran orang 

Melayu telah dipengaruhi dan dibentuk sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

Oleh karena itu, bagi orang Melayu kontemporari, identitas yang mereka 

miliki telah diperkaya oleh kedatangan Islam. Islam juga menegaskan 

beberapa ciri kebangsaan yang khas bagi orang Melayu: 

a. Orang Melayu meyakini bahawa rasa cinta terhadap bangsa dan 

tanah air adalah sesuatu yang fitrah, namun mereka juga menyadari 

bahwa rasa cinta tersebut tidak boleh mengungguli nilai-nilai 

agama. Ketika terjadi konflik antara identitas agama dan 

kebangsaan, orang Melayu harus memilih agama sebagai 

prioritasnya. 

b. Bangsa Melayu tidak memiliki hambatan untuk mengakui 

keberadaan bangsa lain sebagai bagian dari identitas Melayu 

asalkan Islam menjadi fondasi kebangsaan tersebut. 

c. Semangat kebangsaan Melayu tidak terbatas pada konsep sempit 

asabiyah yang diterjemahkan dari tradisi Barat. Persatuan di antara 

orang Melayu tidak hanya berlaku di wilayah geografis Melayu, 

melainkan juga mencakup saudara seiman yang mengamalkan 



101 

 

 

agama Islam. Semangat kemelayuan tidak menghalangi solidaritas 

di antara umat Islam158. 

Helmiati menganalisis bahwa transformasi masyarakat tradisional 

Melayu dalam kehidupan yang lebih bernuansa Islam tidaklah terjadi 

revolusioner, melainkan secara bertahap sesuai dengan sifat islamisasi 

yang berlangsung di Dunia Melayu. Berbeda dengan penyebaran Islam di 

India yang disertai oleh penumbangan dinasti-dinasti yang berkuasa, Islam 

datang ke Dunia Melayu melalui suatu proses kooptasi damai yang 

berlangsung selama berabad-abad. Tidak banyak terjadi penaklukan secara 

militer, pergolakan politik atau pemaksaan struktur kekuasaan dan norma-

norma, praktek-praktek dan konvensi-konvensi tradisional yang sudah 

sangat meresap dalam kebudayaan Melayu yang dikenal dan dianggap 

sebagai ―adat‖159. 

Dengan masuknya agama Islam di tanah Melayu pada fase terakhir 

dan munculnya ulama-ulama Melayu yang mampu mengasimilasi budaya 

dan agama Islam, agama Islam resmi menjadi agama yang wajib dipeluk 

oleh orang Melayu. Bagi penduduk Muslim Malaysia, hubungan antara 

identitas Islam dan Melayu sangatlah erat, sebagaimana tercermin dalam 

pernyataan "Melayu ialah Islam dan Islam ialah Melayu." Dalam sejarah 

Islam di Malaysia, identitas Islam lebih sering dikaitkan dengan penerapan 

nilai-nilai Islam, bukan hanya penerapan syariat Islam, terutama dalam hal 

                                                           
158

 Helmi Effendy, Jangan Seleweng Sejarah Melayu, cet. I (Kuala Lumpur: Patriots 

Publishing Sdn. Bhd, 2010), h. 13. 
159

 Helmiati, Sejarah Islam Asia Tenggara, cet. I (Pekanbaru: Zanafa Publishing, 2011), h. 

11. 



102 

 

 

pidana Islam. Sejalan dengan ini, sejak awal dasawarsa 1980-an, 

pemerintah Malaysia telah memulai pengenalan lembaga-lembaga Islam 

seperti Bank Islam, Takaful, Universitas Islam Antarbangsa, Yayasan 

Pembangunan Ekonomi Islam, dan lain-lain yang dianggap sebagai bagian 

dari upaya untuk menerapkan nilai-nilai Islam. Aspek lain dari penerapan 

nilai-nilai Islam adalah pembangunan dan penyediaan mushala atau surau 

di tempat-tempat umum seperti sekolah, taman, dan tempat-tempat 

bisnis160. 

8. Jenis Sastra Melayu 

Tabrani Rab sebagai tokoh Riau (1941-2022) pernah mengulas 

tentang sastra Melayu. Ia menulis bahwa dalam dunia Melayu, karya-karya 

falsafah seolah-olah terhenti dalam metafizik dan teologi. Karya-karya 

sastera mempunyai latar belakang metafizik dan teologi. Shafei Abu Bakar 

meninjau perkembangan bahasa dan sastera Melayu, di mana latar 

belakang falsafah pemikiran Melayu seolah-olah terhenti pada 

kosmosentris (metafizik) dan teologi dan bukan tumbuh dari benih falsafah 

modern Barat. Ia menekankan tulisannya: ―kita tidak mahu sifat tidak 

keruan, melanggar batas lojik dan norma menjadi racun kerasionalan 

pemikiran generasi sebagaimana kita tidak mahu sifat kedongengan dan 

penjelmaan yang pernah meracuni masyarakat sebelumnya‖. Oleh karena 

itu, baik falsafah mahupun bahasa telah mengalami perkembangan seperti 

berikut:  

                                                           
160

 Taufik Adnan Amal dan Samsu Rizal Penggabean, Politik Syariat Islam; Dari Indonesia 

hingga Nigeria, cet. I (Jakarta: Pustaka Alvabet, 2004), h. 157. 



103 

 

 

1. Mitos – ekpresif – komunikatif dan tida berkelanjutan kepada 

verbal lojik. Bahasa seolah-olah berhenti dalam komunikatif 

ekspresif. 

2. Perkembangan falsafah dan metafizik – teosentris – antraposentris 

– logosentris – perkembangan falsafah dunia Melayu terhenti 

metafizik dan teosentris161. 

Adapun jenis-jenis sastera Melayu dapat dijelaskan sebagai 

berikut: 

a. Hikayat 

Hikayat adalah jenis sastra Melayu lama yang berbentuk prosa 

yang berisi cerita lama dan mengandung secara menonjol cerita 

rekaannya162.  

b. Mantra 

Mantra Melayu adalah kreativitas orang Melayu dalam 

menjawab kebutuhan pengobatan, jaminan keamanan, kebutuhan 

iman, kebutuhan kebutuhan hidup yang disesuaikan dengan kondisi 

zamannya163. Mantra adalah bentuk puisi yang terkait dengan ritual, 

diucapkan pada saat-saat khusus dengan metode tertentu dan ditujukan 

kepada entitas gaib. Mantra merupakan jenis puisi kuno, awalnya 

                                                           
161

 Dewan Bahasa dan Pustaka Kementerian Pendidikan Malaysia Kuala Lumpur, Sastera 

Melayu dan Tradisi Kosmopolitan; Kertas Kerja Hari Sastera ‟85, cet. I (Petaling Jaya: Sais Baru 

Sdn. Bhd., 1987), h. 521. 
162

 Farizal Nasution dan Asli br Sembiring, Budaya Melayu (Sumatera Utara: Badan 

Perpustakaan dan Arsip Daerah, 2007), h. 336. 
163

 Ramanata Disurya dkk., ―Teaching of Malay Mantra in the Middle of Change of 

Besemah Community:‖ (International Conference on Education Universitas PGRI Palembang 

(INCoEPP 2021), Palembang, Indonesia, 2021), https://doi.org/10.2991/assehr.k.210716.262. 



104 

 

 

tidak dianggap sebagai karya sastra dalam masyarakat Melayu, 

melainkan lebih terkait dengan tradisi adat dan kepercayaan164. 

Contoh mantra yang ditulis oleh orang Melayu adalah mantra 

gajah. Buku tersebut diambil dari mantra Tunku Mantri Ibrahim bin 

Jaffar, yang dimiliki oleh Che Pandak Abdullah dan ditulis oleh Toh 

Sarif Aman; mantra yang diturunkan dari Datoh Sri Adika Raja dari 

Ulu Perak, Toh Kalaung dan Toh Kalalang, ke Toh Muda Abdul-rauf 

dan darinya hingga saat ini165. Di masyarakat Melayu Asahan 

Sumatera Utara misalnya, ada teks mantra tradisi Mambang Lukah 

Menari yang merupakan salah satu bentuk sastra lisan166. Selain itu, 

ada mantra tungkal pada masyarakat Melayu Desa Serunai Kecamatan 

Salatiga Kabupaten Sambas. Mantra tersebut memuat struktur: unsur 

judul, unsur pembuka, unsur niat, unsur sugesti, unsur tujuan, dan 

unsur penutup. Setiap kata yang diucapkan mempunyai makna 

berdasarkan konteksnya, karena makna adalah maksud atau makna 

yang melekat pada suatu kata167. Ada juga lima belas mantra Melayu 

yang terdapat di Desa Parit Baru, Kecamatan Selakau, Kabupaten 

Sambas, masing-masing terdiri atas unsur judul, pembuka, maksud, 

                                                           
164

 Yunus Syam, dkk, Ensiklopedi Perkembangan Bahasa Indonesia; Kesusastraan 

Indonesia (Yogyakarta: Hikam Pustaka, 2021), h. 3-4. 
165

 W. George Maxwell, ―Mantra Gajah,‖ Journal of the Straits Branch of the Royal Asiatic 

Society, no. 45 (1906): 1–53, http://www.jstor.org/stable/41561619. 
166

 Anfa, Annisa Rizda, Syaifuddin, dan Setia, Eddy, ―Mantra Text Tradition of Mambang 

Lukah Menari: A Social Culture View in North Sumatra Indonesia,‖ 4 Maret 2021, 

https://doi.org/10.5281/ZENODO.4584081. 
167

 Helean Helean, ―STRUKTUR DAN  MAKNA MANTRA TUNGKAL PADA 

MASYARAKAT MELAYU DESA SERUNAI KECAMATAN SALATIGA KABUPATEN 

SAMBAS,‖ Sabda: Jurnal Sastra dan Bahasa 2, no. 2 (4 Agustus 2023): 116–23, 

https://doi.org/10.572349/sabda.v2i2.833. 



105 

 

 

sugesti, tujuan, dan penutup. Di Desa Parit Baru, Kecamatan Selakau, 

Kabupaten Sambas, setiap mantra Penjaga Diri memiliki lima tujuan 

yang berkaitan dengan isinya: 1) sebagai penakluk kejahatan; 2) 

sebagai pengisi kesaktian; 3) sebagai saluran komunikasi dengan 

Tuhan; 4) kewibawaan; dan 5) sebagai penakluk binatang buas168. Di 

samping itu, terdapat 17 mantra pengobatan masyarakat Desa Muntai. 

Mantra tersebut bertujuan penyembuhan selain untuk perawatan 

medis. Namun, kata-kata basmallah dan tahlil di baris pembuka dan 

penutup, mengisyaratkan nada Islami dari mantra tersebut. Mantra 

tertentu mempunyai skema dan struktur rima yang lengkap, namun 

makna mantra secara keseluruhan dapat dipahami. Mantra yang 

struktur mantranya lengkap hanyalah mantra terkeselo, mantra 

baghah, mantra terkena ulat bulu, dan mantra sangkal putung. Namun 

terdapat sajak asonansi di setiap teks mantra penyembuhan di Desa 

Muntai. Pembaca atau pendengar masih dapat memahami makna teks 

mantra penyembuhan di Desa Muntai dari segi ramuan obatnya169. 

c. Bidal 

Bidal adalah salah satu jenis puisi kuno berbentuk peribahasa 

dalam kesusastraan Melayu Kuno yang sebagian besar berisi sindiran, 

peringatan, dan nasihat170. Bidal Melayu bersumber dari akal budi 

                                                           
168

 Adetia Adetia, Fitri Fitri, dan Zulfahita Zulfahita, ―Struktur, Fungsi, dan Makna Mantra 

Penjaga Diri Masyarakat Melayu Kecamatan Selakau Kabupaten Sambas,‖ Jurnal Pendidikan 

Tambusai 7, no. 2 (Agustus 2023): 14832–37, https://doi.org/10.31004/jptam.v7i2.8744. 
169

 Nuha Amatullah Yasa dan Mangatur Sinaga, ―Sastra Lisan Mantra Pengobatan di 

Muntai Kecamatan Bantan Kabupaten Bengkalis‖ 6 (2022). 
170

 ―Bidal,‖ diakses 6 Januari 2023, https://id.wikipedia.org/wiki/Bidal. 



106 

 

 

Melayu yang cukup peka terhadap lingkungan sekitar, termasuk flora 

dan fauna171. Seseorang dengan senang hati mendefinisikan peribahasa 

sebagai kebijaksanaan banyak orang dan kecerdasan satu orang. 

Sebagai perwujudan, seringkali dalam bentuk epigrammatis singkat, 

dari kearifan kebijaksanaan duniawi tertentu, peribahasa umumnya 

populer di kalangan petani di setiap bangsa; dan untuk menilai dari 

metafora dan ilustrasi sederhana yang dapat ditemukan di banyak 

peribahasa, biasanya dari kaum tani mereka berasal172. 

Jarang sekali orang pada masa lampau jujur dalam 

mengungkapkan perasaan mereka. Oleh karena itu, lebih baik 

berkomunikasi dalam istilah metaforis. Bidal adalah pernyataan yang 

digunakan untuk menggambarkan jenis metaforis ini. Meskipun ada 

yang menyebut peribahasa sebagai jenis bidal tertentu, sumber lain 

memperjelas bahwa peribahasa sebenarnya adalah sejenis bidal. Bidal 

dikategorikan ke dalam berbagai macam, yaitu ungkapan, peribahasa, 

pepatah, perumpamaan, tamsil dan pameo173.  

d. Pantun 

                                                           
171

 Wan Norasikin Wan Ismail, Abdul Latif Samian, dan Nazri Muslim, ―Bird Element 

Symbolism in Malay Proverbs,‖ International Journal of Asian Social Science 7, no. 2 (2017): 

119–25, https://doi.org/10.18488/journal.1/2017.7.2/1.2.119.125. 
172

 W. E. MAXWELL, ―MALAY PROVERBS,‖ Journal of the Straits Branch of the Royal 

Asiatic Society, no. 1 (1878): 85–98, http://www.jstor.org/stable/41561449. 
173

 Lianawati W.S., Menyelami Keindahan Sastra Indonesia, cet. I (Jakarta: Bhuana Ilmu 

Populer, 2019), h. 117-121. 



107 

 

 

Pantun pertama kali muncul dalam sejarah Melayu dan hikayat-

hikayat popular yang sezaman. Pantun juga disisipkan dalam syair-

syair seperti Syair Ken Tambuhan174. 

Pantun, sebagai bentuk puisi klasik, mengusung struktur empat 

baris dalam setiap bait dengan sentuhan sampiran dan isi yang unik. 

Dalam konteks tradisi lisan masyarakat Melayu, pantun telah meraih 

popularitas sebagai salah satu wujud sastra yang paling digemari. R.O. 

Winsted, seorang peneliti budaya Melayu, mengemukakan bahwa 

pantun tak hanya sekadar permainan kata-kata yang memiliki rima 

dan irama, melainkan merupakan susunan kata yang memikat, 

melukiskan kehangatan seperti cinta, kasih sayang, dan rindu dendam 

yang diungkapkan oleh penuturnya. Dengan kata lain, pantun menjadi 

wahana untuk menggambarkan ide-ide kreatif dan kritis, menyajikan 

makna yang padat dan mendalam175. 

 Pantun secara klasifikasi dapat di bagi dua, yaitu: (1) 

berdasarkan siklus kehidupan (usia) yang terdiri dari pantun anak-

anak, pantun orang muda dan pantun orang tua, (2) berdasarkan isinya 

yang terdiri dari: pantun jenaka, pantun nasihat, pantun teka-teki dan 

pantun kiasan176.  

e. Gurindam 

                                                           
174

 Liaw Yock Fang, Sejarah Kesusastraan Melayu Klasik, ed. oleh Riris K. Toha 

Sarumpaet, I (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2011), h. 556. 
175

 Ernawati Waridah, EYD dan Seputar Kebahasa-Indonesiaan (Bandung: Ruang Kata, 

2015), h. 382. 
176

 Tim Sastra Cemerlang, Sastra Indonesia Lengkap, ed. oleh Fury, cet. I (Pamulang: 

Cemerlang, 2018), h. 34-35. 



108 

 

 

Kata "gurindam" berasal dari bahasa Tamil, yang artinya 

perhiasan atau bunga. Meskipun ada pandangan yang menyatakan 

bahwa asal-usulnya adalah dari bahasa Sanskerta. Gurindam sendiri 

membawa pesan-pesan bijak atau filsafat kehidupan, sehingga tidak 

dapat diaplikasikan untuk kegiatan santai atau ekspresi kasual dalam 

rutinitas sehari-hari. Mungkin karena karakter dan tujuannya yang 

bersifat formal, jenis sastra ini tidak begitu populer di kalangan 

masyarakat Melayu. Keterbatasan popularitas ini membuatnya cukup 

sulit untuk menemukan contoh gurindam klasik yang tersedia. Salah 

satu contoh yang sering diacu adalah Gurindam Dua Belas, yang 

merupakan karya Raja Ali Haji (1874 M) dan disebut demikian karena 

terdiri dari dua belas pasal177.  

Zubir Idris  menjelaskan bahwa Raja Ali Haji mendefinisikan 

gurindam sebagai perkataan yang bersajak juga pada akhir 

pasangannya tertapi sempurna perkataannya dengan syarat dan sajak 

yang kedua itu seperti jawab178. Artinya, gurindam adalah sebuah puisi 

yang berangkap (bersajak), terdiri daripada dua baris  (satu  pasangan)  

dan  mengandung  ciri  sebab  dan  akibat  pada  baris  pertama  dan  

keduanya179. 

                                                           
177

 Fitria Rosa, Neni Hermita, dan Achmad Samsudin, Karya Sastra Melayu Riau, cet. I 

(Yogyakarta: Deepublish, 2017), h. 7. 
178

 Zubir Idris, ―KOMUNIKASI MORAL LEWAT GURINDAM DUA BELAS RAJA ALI 

HAJI,‖ Jurnal Komunikasi, t.t. 
179

 Norashikin Hamzah dan Shaiful Bahri Radzi, ―MENYELUSUR HAYAT GURINDAM: 

SATU TINJAUAN DEFINISI DARI KACA MATA SARJANA‖ 4, no. 1 (2021). 



109 

 

 

Gurindam adalah bentuk puisi klasik yang terdiri dari dua baris 

kalimat dengan irama akhir yang sama, membentuk kesatuan yang 

utuh. Jumlah suku dalam setiap barisnya tidak tetap, biasanya berkisar 

antara 10-14 suku. Pola akhir sajaknya disusun dalam format a a. 

Hubungan antara baris pertama dan kedua terlihat seolah membentuk 

kalimat majemuk dan umumnya menggambarkan keterkaitan sebab-

akibat. Baris pertama mengandung sebab, masalah, atau perjanjian, 

sementara baris kedua berisi jawaban atau konsekuensi dari masalah 

yang disajikan dalam baris pertama. Secara umum, gurindam berisi 

kebenaran dan memberikan nasihat180. 

f. Syair 

Syair merupakan bentuk puisi dalam tradisi sastra Melayu kuno, 

berasal dari kata Arab 'syu‘ur' yang berarti perasaan. Awalnya, kata 

'syu‘ur' berkembang menjadi 'syi‘ru' yang mengacu pada puisi dalam 

pengertian umum. Meskipun pada awalnya syair dalam sastra Melayu 

mencakup pengertian puisi secara umum, seiring waktu, syair 

mengalami modifikasi dan perubahan, menciptakan identitasnya 

sendiri yang khas bagi budaya Melayu, tidak lagi merujuk pada tradisi 

sastra syair di Arab181. 

Nama 'syair' sendiri menunjukkan bahwa masyarakat Nusantara 

mengenalnya seiring dengan penyebaran dan perkembangan ajaran 

                                                           
180

 Dina Ramadhanti dan Diyan Permata Yanda, Menulis Teks: Suatu Pendekatan Kognitif, 

cet. I (Yogyakarta: Deepublish, 2022), h. 65. 
181

 Hermansyah dan Zulkhairi, Transformasi Syair Jahharat At-Tauhid di Nusantara, ed. 

oleh Nurchalis Sofyan, cet. I (Bali: Pustaka Larasan, 2014), h. 30. 



110 

 

 

Islam, terutama dalam konteks tasawuf di Nusantara. Catatan syair 

berbahasa Arab tertua di Nusantara terdapat pada batu nisan Sultan 

Malik al-Shaleh di Pasee, Aceh, yang berasal dari tahun 1297 M 

(696/97 AH). Di sisi lain, syair berbahasa Melayu tertua dapat ditemui 

dalam prasasti Minye Tujoh, Aceh, yang tertulis pada tahun 1380 M 

(781/82 AH)182. 

Ab. Halim Mohamad mengutip pernyataan Chew Hock Tong 

yang menyatakan bahwa Syair Melayu yaitu bentuk puisi yang 

berbaris empat berturut-turut dan setiap rangkap berbunyi a-a-a-a di 

hujung baris. Sepanjang apa yang kita ketahui, bentuk puisi ini adalah 

mula-mula sekali dicipta oleh Hamzah Fansuri‖183.  

Syair dapat dikelompokkan menjadi enam jenis berdasarkan 

isinya, yakni: syair panji ("Syair Ken Tambuhan"), syair romantis 

("Syair Yatim Nestapa"), syair kiasan ("Syair Burung Pungguk"), 

syair sejarah ("Syair Perang Mengkasar"), syair saduran ("Syair Tajul 

Muluk"), dan syair keagamaan ("Syair Nur Muhammad"). Dari 

klasifikasi ini, terlihat bahwa bentuk syair digunakan untuk 

menceritakan kisah-kisah asli Melayu serta yang berasal dari luar, 

yang telah diakui dan diadopsi sebagai bagian dari warisan budaya 

mereka karena kesesuaian temanya dengan karakteristik bangsa 

Melayu184. 

                                                           
182

  Ibid., h. 31. 
183

 Ab Halim Mohamad, ―Unsur-Unsur Ilmu Badi‘ Arab dalam Syair Hamzah Fansuri,‖ t.t. 
184

 C.M.S. Hellwig dan S.O. Robson, ed., A Man of Indonesian Letters (USA: Foris 

Publiations Holland, 1986), h. 121. 



111 

 

 

g. Karmina 

Karmina merupakan salah satu bentuk puisi lama Melayu. 

Bentuk karmina seperti pantun, tetapi barisnya pendek (hanya terdiri 

dari dua baris) sehingga sering disebut sebagai pantun kilat atau 

pantun singkat185. 

h. Seloka 

Nordiana Binti Ab Jabar mengutip pendapat Harun Mat Piah 

bahwa Seloka sebenarnya berasal dari kata shloka iaitu dalam bahasa 

Sanskrit yang membawa maksud puisi yang terdiri daripada dua baris. 

Seloka kebanyakannya berunsurkan jenaka, sindiran dan kritikan 

terhadap tingkah laku seseorang atau kelompok masyarakat yang 

terdapat dalam seloka Melayu tersebut. Secara strukturnya, seloka 

merupakan sejenis puisi Melayu tradisional yang tidak mempunyai 

bentuk yang khas seperti pantun dan syair186. 

i. Tunjuk Ajar Melayu 

Tunjuk ajar Melayu yaitu segala jenis petuah, petunjuk, nasihat, 

amanah, pengajaran, dan contoh teladan yang bermanfaat bagi 

kehidupan manusia dalam arti luas. Menurut orang tua Melayu, 

―tunjuk ajar Melayu adalah segala petuah, amanah, suri tauladan, dan 

nasihat yang membawa manusia ke jalan yang luruss dan diridhoi 

                                                           
185

 Eko Sugiarto, Pantun dan Puisi Lama Melayu (Yogyakarta: Khitah Publishing, t.t.), h. 

40. 
186

 Nordiana Binti Ab Jabar, ―KEUNGGULAN IKON MEMBAWA TELADAN DALAM 

SELOKA MELAYU,‖ t.t. 



112 

 

 

Allah, yang berkahnya menyelamatkan manusia dalam kehidupan di 

dunia dan kehidupan di akhirat187. 

9. Hubungan Budaya Melayu dan Pendidikan 

Hubungan antara budaya Melayu dan pendidikan merupakan suatu 

aspek yang penting dalam konteks perkembangan masyarakat Melayu. 

Karena antara budaya dan pendidikan bagaikan dua sisi mata uang yang 

tidak dapat dipisahkan. Artinya, keduanya memiliki hubungan erat. 

Menurut Ralph Linton, tidak ada cara untuk memisahkan pendidikan dari 

budaya karena keduanya memiliki hubungan yang kuat berdasarkan 

pemahaman bersama tentang nilai-nilai188. Semakin tinggi kebudayaan 

makin tinggi pula pendidikan atau cara mendidiknya189
.Oleh sebab itu, 

budaya Melayu sangat erat hubungannya dengan pendidikan. Karena 

budaya Melayu, yang mencakup nilai-nilai, norma, adat istiadat, dan 

kearifan lokal, dapat memberikan kontribusi yang signifikan terhadap 

pengembangan sistem pendidikan.  

Bukti bahwa budaya Melayu sangat berhubungan erat dengan 

pendidikan dapat dilihat di dalam karya-karya cendikiawan Melayu. 

Diantaranya seperti Raja Ali Haji yang telah mengkontruksi konsep 

pendidikan akidah, ibadah, akhlak melalui karya masterpiece-nya yaitu 

gurindam dua belas. Buku tersebut ditulis pada tahun 1846 M. Selain itu 

                                                           
187

 Tenas Effendy, Tunjuk Ajar Melayu, ed. oleh Mahyudin Al Mudra, III (Yogyakarta: 

Adicita Karya Nusa, 2006), h. 7. 
188

 Ralph Linton, Ilmu Budaya Dasar (Jakarta: Rineka Cipta, 2004), h. 29. 
189

 Myta Widyastuti, ―Peran Kebudayaan Dalam Dunia Pendidikan THE ROLE OF 

CULTURE IN THE WORLD OF EDUCATION,‖ JAGADDHITA: Jurnal Kebhinnekaan dan 

Wawasan Kebangsaan 1, no. 1 (2 Desember 2021), https://doi.org/10.30998/jagaddhita.v1i1.810. 



113 

 

 

juga karya Tenas Effendy, tunjuk ajar Melayu, yang memuat konsep 

pendidikan akidah, ibadah, akhlak, pemimpin, keluarga dan lainnya. Dapat 

disimpulkan, budaya Melayu tidak bisa dilepaskan dengan terma 

pendidikan. 

10. Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum Pendidikan 

Berbasis Budaya Melayu 

Internalisasi nilai-nilai moderasi beragama berbasis budaya dapat 

diimplementasikan melalui kurikulum. Karena menurut Hilda Taba, 

kebudayaan juga merupakan salah satu dasar dalam pengembangan 

kurikulum190. Bahkan Offorma menjelaskan bahwa budaya merupakan 

faktor penting dalam perencanaan kurikulum dan penggerak isi setiap 

kurikulum. Sebab hakikat pendidikan adalah mewariskan warisan budaya 

suatu masyarakat kepada generasi muda masyarakat tersebut. Kurikulum 

benar-benar merupakan alat untuk mencapai tujuan pendidikan suatu 

bangsa. Pendidikan adalah pusat dari semua konsekuensi pembangunan di 

negara mana pun. Tidak ada negara yang bisa maju jika sistem 

pendidikannya lemah. Oleh karena itu perencanaan kurikulum harus 

berupaya mengintegrasikan komponen-komponen budaya yang merupakan 

hakikat pendidikan ke dalam perencanaan kurikulum untuk menjamin 

bahwa produk-produk sistem pendidikan akan berfungsi sebagai anggota 

masyarakatnya191. Hal tersebut juga berlaku pada budaya Melayu. Nilai-

                                                           
190

 Hilda Taba, Curriculum Development Theory and Practice (New York: Hartcourt Brace 

and World, 1962), h. 48-53. 
191

 Grace Chibiko Offorma, ―Integrating Components of Culture in Curriculum Planning,‖ 

2016. 



114 

 

 

nilai moderasi beragama berbasis budaya Melayu yang didesain dalam 

sebuah kurikulum dapat memberikan kontribusi positif terhadap 

pembentukan karakter peserta didik yang harmonis, toleran, dan 

menghargai keberagaman agama. Karena budaya Melayu memiliki ciri 

khas yang kaya akan nilai nilai kearifan lokal. Untuk mengintegrasikan hal 

tersebut dapat dilakukan dengan mempertimbangkan hal-hal sebagai 

berikut: 

a. Pembelajaran melalui cerita rakyat dan mitos 

Masyarakat Melayu merupakan masyarakat yang mempunyai 

keberagaman pola budaya dan tata cara dalam struktur sosialnya. 

Keanekaragaman budaya memicu pertukaran ide dan sudut pandang 

baru. Setiap ucapan, sindiran dan hikmah akan disampaikan melalui 

puisi, cerita seperti candaan, legenda, mitos dan lain sebagainya. 

Cerita lisan Melayu mengandung nilai estetis tersendiri sebagai 

pedoman dan petunjuk. Dalam konteks ini, cerita lisan diwariskan dari 

mulut ke mulut dari generasi ke generasi. Oleh karena itu, tidak dapat 

dipungkiri bahwa nilai plus dalam cerita rakyat akan terjadi karena 

bergantung pada situasi dan strata kelompok pada saat itu192. Cerita 

Rakyat merupakan sebuah mahakarya besar yang dipersembahkan 

oleh masyarakat Melayu dengan tujuan untuk mengembangkan 

kebudayaannya. Cerita rakyat dahulunya diwariskan oleh nenek 

moyang dan diwariskan kepada cucu dan anak cucunya. Masyarakat 

                                                           
192

 Siti Aishah Binti Jusoh, Mohd Firdaus Bin Che Yaacob, dan Nasirin Bin Abdillah, 

―Unsur Spiritual Dalam Cerita Lisan Melayu: An element spiritual in Forktales,‖ PENDETA 12, 

no. 2 (November 2021): 67–79, https://doi.org/10.37134/pendeta.vol12.2.6.2021. 



115 

 

 

terdahulu mendidik anak-anak dengan menggunakan cerita rakyat 

untuk menyampaikan pelajaran. Hal ini untuk mendidik anaknya 

tentang tata cara kehidupan bermasyarakat193. 

Begitu juga dengan mitos, dalam budaya Melayu, mitos lebih 

dari sekedar sejarah; mereka adalah perwujudan hidup dari berbagai 

ritual dan kepercayaan. Dalam kajian kosmologi Melayu, mitologi 

selalu dibahas dalam kaitannya dengan ritual, sihir, dan aspek 

animisme194. Mitos atau mitologi sudah jauh dikenal oleh bangsa 

Yunani. Orang-orang Yunani adalah bangsa mitologis yang 

menyimpan berbagai macam mitologi di dalam hati mereka. Mitos-

mitos ini memaksa orang Yunani untuk mempertimbangkan 

keyakinan mereka dengan lebih hati-hati dan mendalam, yang menjadi 

landasan bagi perkembangan filsafat. legenda. Mitologi dikatakan 

telah memberikan solusi atas semua permasalahan manusia dengan 

menjawab sejumlah pertanyaan mendasar, antara lain: Dari manakah 

planet ini berasal?, Dari mana asal mula kejadian alam?, dan Apa yang 

menyebabkan matahari terbit dan terbenam? Manusia mencari 

penjelasan yang lebih jelas mengenai asal usul alam semesta dan 

kejadiannya berdasarkan cerita ini. Mitos kosmogonik adalah mitologi 

pertama yang berupaya menjelaskan asal mula alam semesta. Kisah 

                                                           
193

 Tuan Siti Nurul Suhadah Tuan Adnan dan Mohd Firdaus Che Yaacob, ―Akal Budi 

Orang Melayu menerusi Cerita-cerita Rakyat : The Common Sense of the Malays through Folk 

Stories,‖ PENDETA 14, no. 2 (Agustus 2023): 56–70, 

https://doi.org/10.37134/pendeta.vol14.2.5.2023. 
194

 Abdul Hadi Harman Shah dan Julaihi Wahid, ―Konsepsualisasi Ruang dan Habitat 

Tradisional Melayu‖ Vol. 28, no. No. 1 (2010): h. 177-187. 



116 

 

 

kedua, yang terkadang dikenal sebagai mitos kosmologis, kemudian 

dilanjutkan dengan tujuan untuk mempelajari lebih lanjut tentang 

hakikat dan asal usul peristiwa-peristiwa alam semesta195. 

 Dengan demikian, dalam mengemas pesan-pesan moderasi 

beragama yang ada di dalam budaya Melayu bisa dilakukan dengan 

memanfaatkan cerita, dongeng, atau mitos yang ada dalam sastera 

Melayu. Sebagai contoh cerita Puteri Gunung Ledang, bawang putih 

bawang merah, si Tanggang, pak Pandir dan lain sebagainya. Cerita-

cerita rakyat tersebut jika dikemas dengan baik, maka ditemukan 

pesan-pesan moral yang berkaitan dengan moderasi beragama. Hal 

tersebut akan memudahkan peserta didik memahami nilai-nilai 

moderasi beragama yang relevan dengan konteks budaya Melayu. 

b. Kearifan lokal dan tradisi Melayu 

Kearifan lokal merupakan cara pandang terhadap kehidupan 

dan pengetahuan, serta berbagai strategi hidup dalam bentuk tindakan 

yang dilakukan masyarakat lokal untuk memenuhi kebutuhannya dan 

merespons situasi yang berbeda196. Kearifan lokal juga diartikan 

sebagai segala jenis pengetahuan yang didasarkan pada prinsip-prinsip 

moral dan diperkirakan telah diamalkan dan dijunjung tinggi oleh 

                                                           
195

 Sabiatul Hamdi dkk., ―Mengelaborasi Sejarah Filsafat Barat dan Sumbangsih Pemikiran 

Para Tokohnya,‖ Jurnal Pemikiran Islam 2, no. 1 (5 Desember 2021): 151, 

https://doi.org/10.22373/jpi.v2i1.11378. 
196

 Ulfah Fajarini, ―PERANAN KEARIFAN LOKAL DALAM PENDIDIKAN 

KARAKTER,‖ Sosio-Didaktika: Social Science Education Journal 1, no. 2 (28 Desember 2014): 

123–30, https://doi.org/10.15408/sd.v1i2.1225. 



117 

 

 

suatu masyarakat dalam jangka waktu yang lama (generasi ke 

generasi) oleh penduduk suatu daerah atau lingkungan tertentu197. 

Kearifan lokal budaya Melayu memiliki nilai-nilai sosial dan 

agama seperti gotong royong, kebersamaan, kejujuran, kesederhanaan 

dan toleransi198, kerja keras, pantang menyerah, sabar, bertanggung 

jawab, tolong menolong199, ketaqwaan, rasa syukur, displin dan 

keterbukaan200. Nilai-nilai tersebut dapat menjadi tonggak dan 

diajarkan kepada peserta didik untuk membentuk karakter dalam 

bingkai moderasi beragama. 

c. Pendekatan pendidikan karakter 

Pendidikan karakter adalah gerakan nasional yang 

menciptakan sekolah-sekolah yang membina generasi muda yang 

beretika, bertanggung jawab, dan peduli dengan memberi teladan dan 

mengajarkan karakter yang baik melalui penekanan pada nilai-nilai 

universal yang kita semua miliki. Ini adalah upaya yang disengaja dan 

proaktif oleh sekolah, distrik, dan negara bagian untuk menanamkan 

nilai-nilai inti dan etika yang penting kepada siswa mereka seperti 

kepedulian, kejujuran, keadilan, tanggung jawab, dan rasa hormat 

                                                           
197

 Putri Rachmadyanti, ―Penguatan pendidikan karakter bagi siswa sekolah dasar melalui 

kearifan lokal,‖ JPsd (Jurnal Pendidikan Sekolah Dasar) 3, no. 2 (2017): 201–14. 
198

 Mursela Mursela, Yuyun Kamila, dan Riko Nurjihad, ―NILAI KEARIFAN LOKAL 

BUDAYA KENDURI DI PULAU BENGKALIS DITINJAU DARI ASPEK AGAMIS DAN 

SOSIOLOGIS,‖ JIPKIS : Jurnal Ilmiah Pendidikan dan Keislaman 3, no. 1 (April 2023): 66–71, 

https://doi.org/10.55883/jipkis.v3i1.51. 
199

 Sarman Sarman, ―Representasi Kearifan Lokal Masyarakat Belitung dalam Cerita 

Keramat Pinang Gading,‖ Sirok Bastra 4, no. 2 (2016): 153–60. 
200

 Siti Rohayati, Sumira Sumira, dan Tuti Nuriyati, ―Nilai-Nilai Pendidikan Islam Yang 

Terdapat Pada Mandi Taman Di Pulau Merbau,‖ Ta‟rim: Jurnal Pendidikan dan Anak Usia Dini 

4, no. 3 (2023): 144–52. 



118 

 

 

terhadap diri sendiri dan orang lain. Pendidikan karakter adalah upaya 

yang disengaja untuk mengembangkan karakter yang baik 

berdasarkan pada nilai-nilai inti yang baik bagi individu dan baik bagi 

masyarakat. Berdasarkan penelitian sebelumnya oleh Kevin Ryan dan 

Thomas Lickona, Character Education Partnership telah 

mendefinisikan karakter menjadi tiga kategori besar: (1) Pemahaman 

(―kepala‖); (2) Peduli (―hati‖); dan (3) bertindak berdasarkan nilai-

nilai etika inti (―tangan‖)201. Menurut Mahatma Gandhi, pendidikan 

karakter merupakan upaya mengembangkan keberanian, kekuatan, 

kebajikan, kemampuan melupakan diri sendiri dalam berupaya 

mencapai tujuan yang besar. Dan sekali lagi, mengembangkan 

semangat berarti membangun karakter dan berupaya mencapai 

pengetahuan tentang Tuhan dan realisasi diri. Dan ia berpendapat 

bahwa ini adalah bagian penting dari pelatihan generasi muda, dan 

bahwa semua pelatihan tanpa pembinaan jiwa tidak ada gunanya, dan 

bahkan mungkin berbahaya202. 

Budaya Melayu sangat menjunjung tinggi pendidikan karakter. 

Hal tersebut dapat ditemukan di dalam karya-karya cendikiawan 

Melayu. Seperti pendidikan karakter yang terdapat di dalam Syair 

Ikan Terubuk. Ada 5 (lima) pendidikan karakter dalam syair tersebut. 

Diantaranya: religius, mandiri, nasionalis, gotong royong dan 

                                                           
201

 Jessica Djabrayan Hannigan dan John E. Hannigan, Building Behavior: The Educator‟s 

Guide to Evidence-Based Initiatives (2455 Teller Road, Thousand Oaks California 91320: Corwin, 

2020), h. 37, https://doi.org/10.4135/9781071800492. 
202

 D P Nayar, Towards a National System of Education (Educational Development in India 

1937-51), cet. I (New Delhi: Mittal Publications, 1989), h. 139. 



119 

 

 

integritas203. Di dalam karya Tenas Effendy disimpulkan ada beberapa 

nilai pendidikan karakter, yaitu: karakter religius, karakter setia kawan 

atau toleransi, karakter tahu diri, karakter berani,  karakter berkarya, 

karakter menghargai waktu dan karakter kepemimpinan204. 

Menggabungkan pendekatan pendidikan karakter yang 

mendorong perkembangan sikap moderasi beragama. Peserta didik 

dapat diajarkan untuk mengenali dan menghargai perbedaan agama, 

serta mempraktikkan nilai-nilai toleransi dan saling menghormati. 

d. Melalui upacara adat dan budaya 

Ada perbedaan definisi adat dan budaya. Adat merupakan 

konsep budaya yang meliputi nilai-nilai, norma, kebiasaan, institusi, 

dan peraturan adat yang umumnya dipraktikkan dalam suatu 

wilayah205. Sedangkan Asal muasal kata "budaya" berasal dari bahasa 

Latin yang mengacu pada aktivitas mengolah atau menggali tanah. 

Dalam konteks bahasa Barat, budaya diartikan sebagai peradaban atau 

kemajuan dalam berpikir, terutama dalam bidang pendidikan, seni, 

dan sastra. Definisi budaya ini, yang disebut sebagai "budaya satu" 

oleh Ivancevics dan rekan-rekannya, merujuk pada pengertian yang 

sempit. Sementara itu, "budaya dua" (culture two) merujuk pada 

                                                           
203

 Supriyadi Supriyadi, Rian Hidayat, dan Ridwan Tawaqal, ―Makna Budaya dan Nilai 

Pendidikan Karakter dalam Syair Ikan Terubuk,‖ GERAM 8, no. 2 (2020): 1–10. 
204

 Sri Sabakti, ―Konsep Pendidikan Karakter dalam Buku Pandangan Orang Melayu 

Terhadap Anak Karya Tenas Effendy (Concept Of Character Building In The Book Pandangan 

Orang Melayu terhadap Anak By Tenas Effendy),‖ Widyaparwa 46, no. 2 (2018): 189–204. 
205

 Munir Salim, ―Bhinneka tunggal ika sebagai perwujudan ikatan adat-adat masyarakat 

adat nusantara,‖ Al Daulah: Jurnal Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan 6, no. 1 (2017): 65–74. 



120 

 

 

konsep budaya yang lebih luas yang digunakan oleh para 

antropolog206. Dari definisi tersebut budaya lebih umum daripada adat. 

Berbicara tentang budaya. Konsep ini melibatkan berbagai 

elemen perilaku sosial, mulai dari teknologi suatu kelompok hingga 

agama dan filosofi mereka. Unsur-unsur budaya dipelajari, bukan 

diwariskan. Secara simbolis mereka sangat dihargai dan diwariskan 

dari satu generasi ke generasi berikutnya. Salah satu klasifikasi unsur 

kebudayaan adalah sebagai berikut: 

 Teknologi: transportasi, perumahan, persediaan makanan, 

peralatan, makanan, dan pakaian; 

 Lembaga sosial: keluarga, marga, desa/kelompok/lingkungan. 

Persahabatan, pernikahan, pendidikan, serikat pekerja, industri, 

organisasi politik; 

 Komunikasi: bahasa, gaya berpakaian, dandanan, perilaku 

nonverbal, konformitas/penyimpangan; 

 Psikososial: pandangan dunia, keyakinan, nilai, sikap, norma 

ideal; keadaan normal yang sebenarnya, peran, status, prestise, 

ritual, upacara, simbol, hari libur, rekreasi, permainan, ―waktu 

istirahat‖207. 

Memasukkan nilai-nilai moderasi beragama dalam upacara 

adat dan budaya Melayu itu penting. Karena ada upacara dan adat 

                                                           
206

 Budi Alamsyah Siregar, Budaya & Kepemimpinan Dalam Organisasi, cet. I 

(Purwokerto: Zahira Media Publisher, 2023), h. 42. 
207

 Barrry Stimmel, ed., Cultural and Sociologigal Aspects of Alcoholism and Substance 

Abuse (New York: The Haworth Press, 1984), h. 12. 



121 

 

 

Melayu berasal dari paduan budaya, agama dan norma-norma sosial 

yang muncul secara natural dari masyarakat Melayu. Contohnya 

seperti pernikahan, pertunangan, atau upacara adat lainnya. 

Di masa lampau, tata cara yang dilakukan oleh calon pengantin 

Melayu sangat beragam karena melibatkan serangkaian upacara adat 

yang cukup panjang. Sebelum dan setelah hari pernikahannya, 

setidaknya ada 27 langkah yang harus dilalui oleh calon pengantin. 

Namun, dalam era saat ini di mana kepraktisan diutamakan namun 

tetap memperhatikan warisan budaya, prosesi pernikahan telah 

disederhanakan dan disesuaikan dengan konteks dan keadaan saat 

ini208. 

Salah satu tradisi adat yang penuh dengan ekspresi adalah 

pernikahan adat Melayu. Upacara ini memiliki makna yang mendalam 

dan diwarnai oleh simbol-simbol tradisional serta ungkapan-ungkapan 

khas. Dalam pelaksanaannya, berbagai bagian dari upacara ini diisi 

dengan ungkapan-ungkapan yang menambah kesakralan, 

kekhidmatan, dan keberwibawaannya209. 

e. Melalui studi kasus lokal masyarakat 

Masyarakat Melayu dikenal sangat santun dan mudah 

menerima orang lain. Budaya ramah tamah ini telah diturunkan sejak 

lama. Sehingga para pendatang dari luar merasa aman dan tentram 

bersanding hidup dengan masyarakat Melayu. Bukti konkret hal 

                                                           
208

 Rapotan Hasibuan dan Syafaruddin, Problematika Kesehatan dan Lingkungan di Bumi 

Melayu, I (Medan: Merdeka Kreasi, 2021), h. 16. 
209

 Ibid., 



122 

 

 

tersebut bahwa banyak sekali suku-suku dari luar pindah dan menetap 

di tanah Melayu bahkan menikah dengan warga tempatan. Ini 

menunjukkan masyarakat melayu adalah masyarakat yang terbuka. 

Kedatangan Islam ke Nusantara yang dibawa oleh pedagang 

Arab dan India ternyata diterima dengan cepat oleh orang-orang 

Melayu. Adat istiadat dan budaya Melayu yang moderat dan terbuka 

dengan cepat menyatu dengan ajaran Islam yang menekankan 

moderasi serta menghargai sisi-sisi kemanusiaan. Keduanya 

tampaknya tidak dapat dipisahkan sehingga sampai saat ini terbentuk 

pemahaman bahwa orang Melayu adalah penganut Islam, dan masih 

berlaku istilah bahwa ketika seseorang memeluk agama Islam, dia 

dianggap telah menjadi Melayu210. 

Di Provinsi Riau, terdapat seorang tokoh yang telah 

menerapkan praktik moderasi beragama. Beliau lahir di Siak Sri 

Indrapura, yaitu Sultan Syarif Kasim Abdul Jalil Saifuddin, atau yang 

biasa dikenal sebagai Sultan Syarif Kasim II. Sebagai seorang raja di 

Kesultanan Siak, beliau sangat memperhatikan pendidikan bagi 

masyarakatnya. Tidak hanya mendirikan sekolah Agama Islam, tetapi 

juga sekolah Umum. Meskipun beliau dibesarkan dalam keluarga 

yang taat menjalankan Agama Islam dan dididik oleh ayahnya 

                                                           
210

 Ilyas Ilyas, Griven H. Putera, dan Muliardi Muliardi, ―NILAI PENDIDIKAN ISLAM 

DALAM GURINDAM DUA BELAS KARYA RAJA ALI HAJI,‖ Jurnal Ilmu Budaya 16, no. 2 

(28 Februari 2020): 120–40, https://doi.org/10.31849/jib.v16i2.3706. 



123 

 

 

menjadi pemimpin yang memiliki wawasan ilmu dan pengetahuan 

yang luas serta berlatar belakang pendidikan ilmu Agama Islam211. 

Dengan mengamati tindakan dan kebijakan yang dilakukan 

oleh raja-raja dan tokoh-tokoh Melayu, peserta didik akan 

diperkenalkan pada gambaran yang lebih utuh mengenai bagaimana 

moderasi beragama tidak hanya mencerminkan sejarah, tetapi juga 

menjadi bagian yang tak terpisahkan dari identitas dan budaya 

Melayu. Ini akan memberikan pemahaman yang lebih dalam kepada 

peserta bahwa sikap moderat bukan hanya sebuah konsep teoritis, 

tetapi merupakan prinsip yang telah dipegang teguh oleh para 

pemimpin dan masyarakat Melayu sejak zaman dahulu. 

Dengan demikian, peserta didik akan dapat mengapresiasi 

pentingnya meneruskan warisan nilai-nilai moderasi beragama dari 

masa lampau ke masa kini. Hal ini menjadi fondasi yang vital bagi 

terciptanya harmoni dan kemajuan dalam masyarakat Melayu dan juga 

masyarakat yang lebih luas. 

f. Bekerjasama dengan pemangku kepentingan lokal secara kolaboratif 

Nilai-nilai moderasi beragama berbasis budaya Melayu dapat 

didesain dalam sebuah kurikulum dengan melibatkan stakeholder 

seperti pemerintah, tokoh adat dan tokoh-rokoh pendidikan. Program 

penyusunan kurikulum tersebut dilakukan dengan mengadakan Focus 

Group Discussion (FGD). Focus Group Discussion (FGD) merupakan 

                                                           
211

 Yuhasnita Yuhasnita dan Ellya Roza, ―Implementasi Moderasi Beragama dalam Konsep 

Pendidikan Sulthan Syarif Kasim II,‖ Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman 1, no. 2 (31 

Desember 2023): 91–107, https://doi.org/10.46781/baitul_hikmah.v1i2.883. 



124 

 

 

suatu metode pengumpulan data kualitatif yang mendalam melalui 

diskusi kelompok mengenai isu sosial atau topik tertentu. Karena 

sifatnya yang mendalam, FGD sering disebut sebagai metode 

eksploratif. Dalam konteks ini, eksploratif merujuk pada proses 

penggalian dan penjelajahan variabel-variabel baru yang dianggap 

penting dan relevan terhadap isu atau topik yang sedang dibahas212. 

g. Pengenalan terhadap keberagaman agama lokal 

Masyarakat Melayu sangat mengedepankan sikap toleran dan 

moderat. Mereka mampu bersanding dengan suku apapun dan juga 

agama lainnya. Contoh masyarakat Melayu di Palembang. Masuknya 

bangsa Arab dan Cina melalui jalur perdagangan di wilayah Sumatera 

Selatan, terutama di kota Palembang, telah memberikan pengaruh 

yang signifikan di berbagai aspek kehidupan masyarakatnya. 

Fenomena ini menghasilkan akulturasi dari ketiga budaya atau 

kebiasaan etnis tersebut. Salah satu contoh akulturasi yang masih 

terlihat hingga kini adalah dalam bidang kuliner, seperti pempek, 

tekwan, nasi kuning, malbi, dan lain-lain. Di samping itu, dalam 

bidang pakaian, perpaduan budaya terlihat pada kebaya encim yang 

merupakan hasil gabungan antara budaya Indonesia dan Tionghoa213. 

Selain itu, penelitian yang dilakukan oleh Ade Meylani, dkk. 

Penelitian tersebut menyebutkan pengaruh akulturasi arsitektur pada 

                                                           
212

 Yanti B. Sugarda, Panduan Praktis Pelaksanaan Focus Group Discussion; Sebagai 

Metode Riset Kualitatif, cet. I (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2020), h. 3-4. 
213

 Maryamah Maryamah dkk., ―Islam Budaya Melayu: Analisis Akulturasi Bangsa Cina 

Dan Arab Di Kota Palembang,‖ Histeria Jurnal: Ilmiah Soshum dan Humaniora 2, no. 2 (2023): 

54–59. 



125 

 

 

istana Niat Lima Laras mencakup elemen bangunan dan ragam hias. 

Elemen bangunan terdiri dari atap, langit-langit, dinding, kolom, 

jendela, pintu, tangga, dan lantai. Ragam hias mencakup ornamentasi 

pada ventilasi dan lisplang. Dalam hal karakteristik arsitektur, 

bangunan ini didominasi oleh pengaruh arsitektur Melayu dengan 

istana berbentuk panggung, pemasangan dinding, bentuk jendela, 

pintu, kolom, lantai, serta penggunaan warna dan ornamen-

ornamennya. Arsitektur Melayu juga terlihat dalam ragam hias, seperti 

ornamen bermotif flora pada ventilasi anjungan, pintu, jendela, dan 

lisplang, serta ornamen bermotif fauna pada lisplang dan lantai. 

Sedangkan penerapan gaya arsitektur Cina dapat dilihat dalam konsep 

simetris, penggunaan material genteng tanah liat, bentuk atap tsuan 

tsien, warna hijau yang dominan, dan sedikit ornamen geometris pada 

ventilasi anjungan kanan dan kiri istana214.  

11. Internalisasi Nilai-nilai Moderasi Beragama di Kurikulum Madrasah 

Kementerian Agama Republik Indonesia mendesain dan 

mengintegrasikan nilai-nilai Pancasila dengan nilai-nilai moderasi 

beragama yang dikenal dengan Project Penguatan Profil Pelajar Pancasila 

(P5) Profil Pelajar Rahmatan Lil Alamin (P2RA). Hal ini merupakan 

representasi Pelajar Pancasila yang bertakwa, berakhlak mulia, serta 

moderat dalam beragama. Karakteristiknya mencakup: 

                                                           
214

 Ade Meylani, Armelia Dafrina, dan Eri Saputra, ―Akulturasi Arsitektur Cina dan 

Melayu pada Istana Niat Lima Laras Sumatera Utara,‖ ETNIK: Jurnal Ekonomi dan Teknik 2, no. 

10 (2023): 880–90. 



126 

 

 

1. Berkeadaban (ta'addub): Mengutamakan akhlak mulia, karakter, 

identitas, dan integritas. 

2. Keteladanan (qudwah): Menjadi pelopor, panutan, inspirator, dan 

tuntunan. 

3. Kewarganegaraan dan kebangsaan (muwathanah): Menerima 

negara dengan nasionalisme, mematuhi hukum, dan melestarikan 

budaya Indonesia. 

4. Mengambil jalan tengah (tawassut): Beragama dengan pemahaman 

yang tidak ekstrem (ifrāt) dan tidak mengabaikan ajaran (tafrīt). 

5. Berimbang (tawāzun): Mengamalkan agama secara seimbang 

dalam aspek duniawi dan ukhrawi. 

6. Lurus dan tegas (i'tidāl): Menempatkan sesuatu pada tempatnya 

serta melaksanakan hak dan kewajiban secara proporsional. 

7. Kesetaraan (musawah): Menghargai persamaan tanpa diskriminasi 

berdasarkan keyakinan, tradisi, atau asal usul. 

8. Musyawarah (syūra): Menyelesaikan persoalan dengan 

musyawarah berdasarkan prinsip kemaslahatan. 

9. Toleransi (Tasāmuḥ): Mengakui dan menghormati perbedaan 

dalam aspek keagamaan dan kehidupan lainnya. 



127 

 

 

10. Dinamis dan inovatif (tathawwur wa ibtikâr): Terbuka terhadap 

perubahan sesuai perkembangan zaman serta menciptakan inovasi 

untuk kemaslahatan dan kemajuan umat manusia.
215

  

Di dalam buku panduan implementasi moderasi beragama di 

madrasah, pendekatan implementasi penanaman dan penguatan karakter 

moderat di kalangan warga madrasah dapat dikategorikan menjadi tiga 

jenis utama: 

1. Individu: Pengembangan dan penguatan karakter moderat 

dilaksanakan pada tingkat individu, dengan memerhatikan dan 

mengevaluasi tingkat pemahaman, sikap, serta perilaku keagamaan 

secara personal. 

2. Kelompok: Penerapan karakter moderat dilakukan dalam bentuk 

kelompok, melalui kegiatan pendampingan dan pembinaan kepada 

kelompok siswa, yang dapat dilakukan dalam kegiatan 

intrakurikuler maupun ekstrakurikuler. 

3. Kelas Pembelajaran: Penguatan karakter moderat diterapkan secara 

kolektif dalam kelas, dengan mengintegrasikan nilai-nilai moderasi 

beragama ke dalam kurikulum dan proses pembelajaran, termasuk 

dalam penugasan yang diberikan oleh guru.
216

  

Madrasah memegang peran krusial dalam penerapan moderasi 

beragama. Terdapat empat pendekatan utama yang dapat diterapkan, yaitu: 

                                                           
215

 Maftuhah, Moderasi dalam Pendidikan Politik di Kurikulum Madrasah, ed. oleh Kisno 

Umbar, cet. I (Jakarta: Publica Indonesia Utama, 2023), h. 5. 
216

 Tim Penyusun, Panduan Impelementasi Moderasi Beragama di Madrasah (Jakarta: 

Direktur KSKK Madrasah Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama Republik 

Indonesia, 2021), h. 16-17. 



128 

 

 

1. Peningkatan Pemahaman: Menyediakan edukasi mengenai konsep 

dan perspektif moderasi beragama di madrasah melalui berbagai 

kegiatan seperti sosialisasi, seminar, pelatihan, dan kajian berkala 

untuk memperdalam pemahaman warga madrasah tentang 

pentingnya moderasi beragama. 

2. Pencegahan: Menyediakan perlindungan kepada siswa dari potensi 

pengaruh paham intoleran dan radikalisme ekstrem. Madrasah 

menjalankan tindakan antisipatif terhadap pergerakan, ideologi, 

atau organisasi yang menyebarkan ajaran ekstrem, dengan 

melibatkan kerjasama dan konsultasi dengan pihak-pihak terkait 

seperti Majelis Ulama Indonesia, aparat keamanan, dan organisasi 

kemasyarakatan. 

3. Pengentasan: Melakukan tindakan kuratif terhadap warga madrasah 

yang terdeteksi telah terpengaruh oleh paham ekstrem. Pengentasan 

ini meliputi tabayyun, mediasi, dan pembimbingan, serta 

membangun kerjasama dengan pihak terkait seperti MUI, 

organisasi kemasyarakatan, dan pondok pesantren. 

4. Pengembangan: Selain pemahaman, pencegahan, dan pengentasan, 

madrasah juga diharapkan mampu memperkuat dan 

mengembangkan gerakan moderasi beragama. Ini dapat dilakukan 

dengan menjadikan madrasah sebagai pusat pengembangan 

moderasi beragama melalui kegiatan inovatif intra dan antar 



129 

 

 

agama, dakwah moderasi melalui pengabdian masyarakat, serta 

kerjasama konstruktif dengan berbagai pihak.
217

  

Dalam penerapannya, desain pembelajaran moderasi beragama 

mengacu pada konsep integrasi pada jenjang Dikdasmen bisa dilakukan di 

berbagai level, yaitu: (1) Level filosofis. Integrasi dan interkoneksi pada 

level filosofis dalam wacana keilmuan menuntut pemberian nilai 

fundamental eksistensial yang terhubung dengan disiplin keilmuan lainnya 

serta nilai-nilai humanistik. (2) Level materi. Integrasi dan interkoneksi 

diimplementasikan melalui 3 model, yakni: pertama, model integrasi ke 

dalam kurikulum yang ada; kedua, model penanaman disiplin ilmu yang 

menunjukkan relasi antara disiplin ilmu umum dan keislaman; ketiga, 

model integrasi ke dalam metode pengajaran disiplin ilmu. (3) Level 

metodologi. Ketika terjadi integrasi dengan disiplin ilmu lain, seperti 

psikologi dengan nilai-nilai Islam, maka secara metodologis, ilmu 

interkonektif tersebut harus mengadopsi pendekatan dan metode yang 

sesuai dengan kedua disiplin tersebut 
218

. 

Pendekatan integrasi antara moderasi beragama dan kurikulum 

merdeka juga bisa diambil dari konsep pendekatan yang ditawarkan oleh 

Amin Abdullah. Beliau mempunyai konsep pendekatan integratif-

interkonektif atau interconnected entities. Artinya, masing-masing sadar 

akan keterbatasannya dalam memecahkan persoalan manusia, lalu 

menjalin kerjasama setidaknya dalam hal yang menyentuh persoalan 

                                                           
217

 Ibid., h. 17-18. 
218

 Baehaqi, Pesantren Gen-Z; Re-Aksentuasi Nilai Moderasi Pada Lembaga Pendidikan, 

cet. I (Yogyakarta: Deepublish, 2022), h. 77. 



130 

 

 

pendekatan (approach) dan metode berfikir dan penelitian (process and 

procedure)
219

. Ini menjadi dasar utama dalam menanamkan moderasi 

beragama di dalam kurikulum di sekolah atau madrasah. 

Selain itu, ada juga beberapa pendekatan integrasi nilai-nilai 

moderasi beragama yang dapat digunakan di dalam kurikulum yang ada di 

sekolah atau madrasah, yaitu pendekatan (approach) integrasi konten 

kurikulum berbasis multikultural yang dikembangkan oleh Banks. Ia 

membagi ada 4 level pendekatan (approach), yaitu:  

1. The Contributions Approach (Pendekatan Kontribusi) 

The contributions approach (pendekatan kontribusi) 

memiliki karakteristik bahwa kurikulum arus utama tetap tidak 

berubah dalam struktur dasar, tujuan, dan karakteristik utamanya. 

Artinya hanya bersifat penyisipan konten tertentu dalam sebuah 

kurikulum . 

2. The Additive Approach (Pendekatan Aditif/Penambahan) 

The additive approach (pendekatan aditif atau penambahan) 

yaitu menambahkan konten, konsep, tema, dan perspektif ke dalam 

kurikulum tanpa mengubah struktur dasar, tujuan, dan 

karakteristiknya. Ini sering dilakukan dengan menambahkan 

sebuah buku, unit, atau kursus ke dalam kurikulum tanpa 

mengubah kurikulum secara substansial . 

3. The Transformation Approach (Pendekatan Transformasi) 

                                                           
219

 M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi; Pendekatan Integratif-

Interkonektif, ed. oleh Adib Abdushomad, Cet. I (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), h. 371. 



131 

 

 

The transformation approach (pendekatan transformasi) 

berbeda secara mendasar dari pendekatan kontribusi dan aditif. 

Dalam kedua pendekatan tersebut, konten ditambahkan ke dalam 

kurikulum inti arus utama tanpa mengubah asumsi dasar, sifat, dan 

strukturnya. Sedangkan pendekatan transformasi, tujuan, struktur, 

dan perspektif fundamental dari kurikulum diubah . 

4. The Social Action Approach (Pendekatan Aksi Sosial). 

The social action approach (pendekatan aksi sosial) 

mencakup semua elemen dari pendekatan transformasi tetapi 

menambahkan komponen yang mengharuskan siswa untuk 

membuat keputusan dan mengambil tindakan terkait dengan 

konsep, isu, atau masalah yang dipelajari dalam unit tersebut.
220

 

Apabila mengikuti buku Implementasi Moderasi Beragama 

dalam Pendidikan Islam yang diterbitkan oleh Dirjen Pendis 

Kemenag RI bahwa Implementasi moderasi beragama dilakukan 

melalui tiga strategi utama: 

1. Insersi Materi Moderasi: Mengintegrasikan muatan moderasi dalam 

setiap materi yang relevan. Sebagian besar materi pelajaran atau 

mata kuliah di lingkungan Kementerian Agama sudah mengandung 

unsur moderasi beragama. Fokusnya adalah bagaimana mengaitkan 

substansi ini dengan semangat moderasi beragama dan 

penerapannya dalam kehidupan sehari-hari. 

                                                           
220

 James A. Banks dan Cherry A. Mcgee Banks, Multiculural Education; Issues and 

Perspectives, IX (New York: Wiley, 2015), h. 155-161. 



132 

 

 

2. Optimalisasi Pendekatan Pembelajaran: Menggunakan pendekatan-

pendekatan pembelajaran yang mempromosikan pemikiran kritis, 

penghargaan terhadap perbedaan, toleransi, demokrasi, keberanian 

mengemukakan pendapat, sportivitas, dan tanggung jawab. Ini 

dilakukan baik di dalam maupun di luar kelas. Contohnya, metode 

diskusi atau debat aktif untuk menumbuhkan pemikiran kritis dan 

menghargai pendapat orang lain, metode "everyone is a teacher 

here" untuk mendorong keberanian dan tanggung jawab, serta 

metode pembelajaran jigsaw untuk melatih amanah dan sportivitas. 

3. Program Khusus dan Pelatihan: Menyelenggarakan program 

pendidikan, pelatihan, dan pembekalan dengan tema khusus 

tentang moderasi beragama. Alternatif lainnya adalah 

menyelenggarakan mata pelajaran atau materi khusus tentang 

moderasi beragama, meskipun ini dapat menambah beban belajar 

siswa atau mahasiswa dan memperpanjang waktu studi. Oleh 

karena itu, lebih disarankan agar moderasi beragama diintegrasikan 

secara substantif dalam setiap mata pelajaran, sebagian besar 

sebagai agenda tersembunyi yang ditanamkan secara halus tanpa 

perlu menggunakan istilah "moderasi beragama". 

4. Evaluasi: Melakukan pengamatan simultan untuk mengevaluasi 

pencapaian proses pembelajaran menggunakan metode yang 

mendorong sikap moderat, seperti dialog aktif dan respons terhadap 

tindakan dan ucapan siswa. Hal ini memungkinkan pendidik untuk 



133 

 

 

mengukur pemahaman dan pengamalan moderasi beragama oleh 

peserta didik 
221

. 

B. Tinjauan Penelitian Terdahulu yang Relevan 

Penelitian terdahulu digunakan untuk mencari perbandingan antara 

penelitian ini dengan penelitian-penelitian sebelumnya. Perbandingan tersebut 

dilakukan untuk membuktikan bahwa penelitian ini orisinal dan mengandung 

kebaharuan (novelty) serta akan menjadi inspirasi bagi peneliti selanjutnya. 

Pada bagian ini peneliti menguraikan beberapa hasil penelitian dengan 

melakukan perbandingan, evaluasi, sintesis dan memposisikan penelitian ini 

dengan penelitian-penelitian sebelumnya. Berikut peneliti cantumkan 

beberapa penelitian terdahulu yang terkait dengan tema penelitian ini: 

Pertama, artikel yang ditulis oleh Hasni Raudati dan Abdurrahman 

Adisaputera
222

 pada tahun 2018 dengan judul ―Nilai-Nilai Edukatif Pantun 

dalam Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas Effendy (Kajian Sosiologi Sastra)‖. 

Penelitian ini mengidentifikasi dan menganalisis nilai-nilai edukatif dalam 

pantun Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy, dengan fokus pada nilai 

edukatif yang dominan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 

deskriptif dan menemukan bahwa pantun-pantun tersebut sebagian besar 

termasuk pantun nasehat. Dari hasil analisis, teridentifikasi satu pantun 

dengan nilai edukatif religius, 19 pantun dengan nilai edukatif moral, 3 

                                                           
221

 Tim Penyusun, Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam, cet. I 

(Jakarta: Kelompok Kerja Impelementasi Moderasi Beragama Direktorat Jenderal Pendidikan 

Islam Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019), h. 151-152. 
222

 Hasni Raudati, Dr Abdurrahman Adisaputera, dan M Hum, ―NILAI-NILAI EDUKATIF 

PANTUN DALAM TUNJUK AJAR MELAYU KARYA TENAS EFFENDY (KAJIAN 

SOSIOLOGI SASTRA),‖ t.t. 



134 

 

 

pantun dengan nilai edukatif sosial, dan 4 pantun dengan nilai edukatif 

budaya. Penelitian ini menyimpulkan bahwa nilai edukatif yang paling 

dominan adalah nilai moral, yang menekankan pada sikap dan perilaku 

sehari-hari dalam kehidupan pribadi dan sosial. Persamaan penelitian 

sebelumnya dengan penelitian ini adalah: 

1. Objek kajian yang diteliti sama, yakni karya Tenas Effendy Tunjuk 

Ajar Melayu 

2. Jenis penelitian keduanya sama-sama jenis penelitian kualitatif 

dengan metode analisis dokumen. 

Sedangkan perbedaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini 

adalah: 

1. Teori yang digunakan penelitian sebelumnya membahas mengenai 

nilai-nilai edukatif dalam pantun Tunjuk Ajar Melayu. Sedangkan teori dalam 

penelitian ini membahas definisi moderasi beragama, dasar hukum moderasi 

beragama, tujuan moderasi beragama, indikator moderasi beragama, prinsip 

moderasi beragama, budaya melayu, jenis sastra Melayu dan hubungan dan 

budaya Melayu dan pendidikan. 

2. Fokus penelitian sebelumnya pada nilai edukatif yang dominan 

yang terdapat di dalam pantun karya Tenas Effendy Tunjuk Ajar Melayu. 

Sedangkan fokus penelitian ini membahas nilai-nilai moderasi beragama yang 

terdapat di dalam buku Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas Effendy yang 

meliputi prinsip-prinsip moderasi beragama seperti tawassuṭ (moderat), 

tawāzun (keseimbangan), i‘tidāl (proposional), Tasāmuḥ (toleransi), musāwah 



135 

 

 

(egaliter), syūra (musyawarah), iṣlāh (perbaikan), aulawiyah (prioritas), 

tathawur wa ibtikār (dinamis dan inovatif) dan Taḥaḍur (berkeadaban) dan 

relevansi nilai-nilai moderasi beragama dalam buku Tunjuk Ajar Melayu 

karya Tenas Effendy terhadap konsep moderasi beragama di dalam ajaran 

Islam serta implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam buku Tunjuk 

Ajar Melayu karya Tenas Effendy dalam kurikulum muatan lokal pendidikan 

Madrasah Tsanawiyah kelas 9. 

Kedua, artikel yang ditulis oleh Sri Rahayu dan Alber pada tahun 

2019 dengan judul ―Nilai-Nilai Budaya dalam Gurindam Tunjuk Ajar Melayu 

karya Tenas Effendy‖. Penelitian ini bertujuan menganalisis dan 

menginterpretasikan nilai-nilai budaya dalam sastra rakyat, khususnya 

gurindam, untuk memberikan teladan kepada generasi muda. Penelitian ini 

penting sebagai kontribusi dalam pembangunan mental dan pembentukan 

karakter. Metode yang digunakan adalah analisis konten deskriptif, dengan 

data bersumber dari buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy tahun 

2013. Data dikumpulkan melalui proses membaca, mencatat, menyimpulkan, 

dan mengelompokkan nilai-nilai budaya yang ada. Berdasarkan pengamatan, 

Tunjuk Ajar Melayu dalam gurindam karya Tenas Effendy menyampaikan 

nilai-nilai budaya seperti tanggung jawab, kepatuhan, memberi nasihat, 

menghormati, menyayangi, dan kesetiaan. Persamaan penelitian sebelumnya 

dengan penelitian ini adalah: 

1. Objek kajian yang diteliti sama, yakni karya Tenas Effendy Tunjuk 

Ajar Melayu 



136 

 

 

2. Jenis penelitian keduanya sama-sama jenis penelitian kualitatif 

dengan metode analisis dokumen. 

Sedangkan perbedaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini 

adalah: 

1. Teori yang digunakan penelitian sebelumnya membahas nilai-nilai 

budaya. Sedangkan teori dalam penelitian ini membahas definisi moderasi 

beragama, dasar hukum moderasi beragama, tujuan moderasi beragama, 

indikator moderasi beragama, prinsip moderasi beragama, budaya melayu, 

jenis sastra Melayu dan hubungan dan budaya Melayu dan pendidikan. 

2. Fokus penelitian sebelumnya pada nilai-nilai budaya dalam 

Gurindam Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy. Sedangkan fokus 

penelitian ini membahas nilai-nilai moderasi beragama yang terdapat di 

dalam buku Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas Effendy yang meliputi prinsip-

prinsip moderasi beragama seperti tawassuṭ (moderat), tawāzun 

(keseimbangan), i‘tidāl (proposional), Tasāmuḥ (toleransi), musāwah 

(egaliter), syūra (musyawarah), iṣlāh (perbaikan), aulawiyah (prioritas), 

tathawur wa ibtikār (dinamis dan inovatif) dan Taḥaḍur (berkeadaban) dan 

relevansi nilai-nilai moderasi beragama dalam buku Tunjuk Ajar Melayu 

karya Tenas Effendy terhadap konsep moderasi beragama di dalam ajaran 

Islam serta implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam buku Tunjuk 

Ajar Melayu karya Tenas Effendy dalam kurikulum muatan lokal pendidikan 

Madrasah Tsanawiyah kelas 9. 



137 

 

 

Ketiga, artikel yang ditulis oleh Marlina
223

 pada tahun 2020 dengan 

judul ―Nilai Kearifan Lokal dalam Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas 

Effendi‖. Penelitian ini membahas tentang nilai-nilai kearifan lokal yang 

terkandung dalam Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendi. Masalah utama 

yang dibahas adalah apa saja nilai-nilai kearifan lokal yang terdapat dalam 

Tunjuk Ajar Melayu. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif. 

Sumber data utama adalah Tunjuk Ajar Melayu yang terdapat dalam buku 

"Kesantunan dan Semangat Melayu" karya Tenas Effendi. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa Tunjuk Ajar Melayu mengandung nilai-nilai kearifan 

lokal yang harus dijaga dan dilestarikan oleh masyarakat pemiliknya. Nilai-

nilai tersebut meliputi memiliki niat baik dan karakter yang baik, 

menempatkan diri secara harmonis, menempatkan diri dengan cerdas dalam 

situasi dan kondisi tertentu, bijaksana dalam mempertimbangkan dan 

bertoleransi, bersedia berkorban dan mengalah, memiliki hati yang rendah 

hati, dan menjaga hubungan baik dengan tetangga. Salah satu cara untuk 

menjaga dan melestarikan nilai-nilai kearifan lokal ini adalah dengan 

memasukkan materi Tunjuk Ajar Melayu sebagai salah satu konten lokal 

dalam bahan ajar di sekolah-sekolah di Riau. Persamaan penelitian 

sebelumnya dengan penelitian ini adalah: 

1. Objek kajian yang diteliti sama, yakni karya Tenas Effendy Tunjuk 

Ajar Melayu 

                                                           
223

 Marlina Marlina, ―NILAI KEARIFAN LOKAL DALAM TUNJUK AJAR MELAYU 

KARYA TENAS EFFENDI,‖ Diksi 28, no. 2 (13 Oktober 2020): 199–209, 

https://doi.org/10.21831/diksi.v28i2.33132. 



138 

 

 

2. Jenis penelitian keduanya sama-sama jenis penelitian kualitatif 

dengan metode analisis dokumen. 

Sedangkan perbedaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini 

adalah: 

1. Teori yang digunakan penelitian sebelumnya membahas moral dan 

nilai kearifan lokal. Sedangkan teori dalam penelitian ini membahas definisi 

moderasi beragama, dasar hukum moderasi beragama, tujuan moderasi 

beragama, indikator moderasi beragama, prinsip moderasi beragama, budaya 

melayu, jenis sastra Melayu dan hubungan dan budaya Melayu dan 

pendidikan. 

2. Fokus penelitian sebelumnya pada nilai kearifan lokal dalam 

Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendi. Sedangkan fokus penelitian ini 

membahas nilai-nilai moderasi beragama yang terdapat di dalam buku Tunjuk 

Ajar Melayu Karya Tenas Effendy yang meliputi prinsip-prinsip moderasi 

beragama seperti tawassuṭ (moderat), tawāzun (keseimbangan), i‘tidāl 

(proposional), Tasāmuḥ (toleransi), musāwah (egaliter), syūra (musyawarah), 

iṣlāh (perbaikan), aulawiyah (prioritas), tathawur wa ibtikār (dinamis dan 

inovatif) dan Taḥaḍur (berkeadaban) dan relevansi nilai-nilai moderasi 

beragama dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy terhadap 

konsep moderasi beragama di dalam ajaran Islam serta implementasi nilai-

nilai moderasi beragama dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas 

Effendy dalam kurikulum muatan lokal pendidikan Madrasah Tsanawiyah 

kelas 9. 



139 

 

 

Keempat, artikel yang ditulis oleh Ika Kurnia Sofiani dan Wira 

Sugiarto
224

 pada tahun 2020 dengan judul ―Nilai-Nilai Pendidikan Dalam 

Tunjuk Ajar Melayu Karya Tengku Nasruddin Sa‘id Effendy (Tennas 

Effendy)‖. Penelitian ini menganalisi nilai-nilai pendidikan yang terdapat di 

dalam Tunjuk Ajar Melayu yang meliputi akidah, ibadah dan akhlak. Jenis 

penelitian yang digunakan berupa penelitian pustaka (library research). 

Persamaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini adalah: 

1. Objek kajian yang diteliti sama, yakni karya Tenas Effendy Tunjuk 

Ajar Melayu 

2. Jenis penelitian keduanya sama-sama jenis penelitian kualitatif 

dengan metode analisis dokumen. 

Sedangkan perbedaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini 

adalah: 

1. Teori yang digunakan penelitian sebelumnya membahas nilai 

pendidikan akidah, ibadah dan akhlak. Sedangkan teori dalam penelitian ini 

membahas definisi moderasi beragama, dasar hukum moderasi beragama, 

tujuan moderasi beragama, indikator moderasi beragama, prinsip moderasi 

beragama, budaya melayu, jenis sastra Melayu dan hubungan dan budaya 

Melayu dan pendidikan. 

2. Fokus penelitian sebelumnya pada nilai-Nilai pendidikan yang 

terdapat dalam Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendi. Sedangkan fokus 

penelitian ini membahas nilai-nilai moderasi beragama yang terdapat di 

                                                           
224

 Ika Kurnia Sofiani dan Wira Sugiarto, ―Nilai-Nilai Pendidikan Dalam Tunjuk Ajar 

Melayu‖ 1 (2022). 



140 

 

 

dalam buku Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas Effendy yang meliputi prinsip-

prinsip moderasi beragama seperti tawassuṭ (moderat), tawāzun 

(keseimbangan), i‘tidāl (proposional), Tasāmuḥ (toleransi), musāwah 

(egaliter), syūra (musyawarah), iṣlāh (perbaikan), aulawiyah (prioritas), 

tathawur wa ibtikār (dinamis dan inovatif) dan Taḥaḍur (berkeadaban) dan 

relevansi nilai-nilai moderasi beragama dalam buku Tunjuk Ajar Melayu 

karya Tenas Effendy terhadap konsep moderasi beragama di dalam ajaran 

Islam serta implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam buku Tunjuk 

Ajar Melayu karya Tenas Effendy dalam kurikulum muatan lokal pendidikan 

Madrasah Tsanawiyah kelas 9. 

Kelima, penelitian yang dilakukan oleh Rina Rehayati, H.M. Ridwan 

Hasbi dan Martius225 pada tahun 2021 dengan judul ―Eksplorasi Makna Ritual 

Peralihan (The Rites of Passage) Budaya Melayu Nusantara: Bentuk 

Moderasi Islam pada Budaya Melayu‖. Jenis penelitian ini merupakan 

kualitatif dengan mengumpul data di antaranya: (1) buku, jurnal, makalah, 

laporan penelitian dan leaflet; (2) observasi,; (3) wawancara; dan (4) 

dokumen. Hasil penelitian menemukan bahwa Karena ritus peralihan 

Kepulauan Melayu selalu dilaksanakan bersamaan dengan doa, dzikir, 

shalawat, dan pembacaan ayat-ayat Al-Qur'an, maka terjadilah akulturasi 

budaya sepanjang pelaksanaannya. Hal ini menunjukkan bahwa rahmah li al-

                                                           
225

 Rina Rehayati, H.M. Ridwan Hasbi, dan Mattius, ―Eksplorasi Makna Ritual Peralihan 

(The Rites of Passage) Budaya Melayu Nusantara: Bentuk Moderasi Islam pada Budaya Melayu‖ 

(Lembaga Penelitian dan Pengabdian Kepada Masyarakat Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau, 2021), https://repository.uin-

suska.ac.id/70805/1/RITUAL%20PERALIHAN%20MELAYU%20SIAK%20DAN%20PALEMB

ANG%202021%20%28pdf.io%29.pdf. 



141 

 

 

'alamin atau ajaran Islam dianut di seluruh nusantara. Islam merupakan 

agama moderat yang melarang adanya pemaksaan dan kekerasan terhadap 

pemeluknya. Penelaahan terhadap makna ritus peralihan ini, khususnya: (1) 

Manusia dan kekuatan langit mempunyai interaksi yang erat; (2) Adanya 

komunitas moral; (3) Berlangsungnya kegiatan keagamaan, sosial, budaya, 

dan ekonomi; (4) Internasionalisasi budaya sedang berlangsung; dan (5) 

Terjadi sosialisasi dan enkulturasi. Moderasi Islam dapat diringkas dalam 

lima bagian. Hal ini menandakan adat istiadat Melayu dan ajaran Islam 

berpadu. Persamaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini adalah: 

1. Objek kajian yang diteliti sama, yakni moderasi beragama dan budaya 

Melayu 

2. Jenis penelitian keduanya sama-sama jenis penelitian kualitatif dengan 

metode analisis dokumen. 

Sedangkan perbedaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini adalah: 

1. Teori yang digunakan penelitian sebelumnya membahas mengenai 

pengertian Melayu dan pengertian ritual peralihan. Sedangkan teori 

dalam penelitian ini membahas definisi moderasi beragama, dasar hukum 

moderasi beragama, tujuan moderasi beragama, indikator moderasi 

beragama, prinsip moderasi beragama, budaya melayu, jenis sastra 

Melayu dan hubungan dan budaya Melayu dan pendidikan. 

2. Fokus penelitian sebelumnya eksplorasi makna terhadap fenomena ritual 

peralihan pada tradisi orang Melayu di Siak Riau dan Palembang. 

Sedangkan fokus penelitian ini membahas nilai-nilai moderasi beragama 



142 

 

 

yang terdapat di dalam buku Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas Effendy 

yang meliputi prinsip-prinsip moderasi beragama seperti tawassuṭ 

(moderat), tawāzun (keseimbangan), i‟tidāl (proposional), Tasāmuḥ 

(toleransi), musāwah (egaliter), syūra (musyawarah), iṣlāh (perbaikan), 

aulawiyah (prioritas), tathawur wa ibtikār (dinamis dan inovatif) dan 

Taḥaḍur (berkeadaban) dan relevansi nilai-nilai moderasi beragama 

dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy terhadap konsep 

moderasi beragama di dalam ajaran Islam serta implementasi nilai-nilai 

moderasi beragama dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas 

Effendy dalam kurikulum muatan lokal pendidikan Madrasah 

Tsanawiyah kelas 9. 

Keenam, penelitian artikel jurnal yang dilakukan oleh Abd. Malik Al 

Munir dan Neli Hidayah226 pada tahun 2022 dengan judul ―Nilai-nilai 

Moderasi Beragama dalam Petuah Melayu: Analisis Buku Tunjuk Ajar 

Melayu Karya Tenas Effendy‖. Jenis penelitian ini merupakan kualitatif 

dengan menggunakan metode analisis dokumen. Hasil penelitian menemukan 

bahwa dalam upaya pencegahan terorisme dengan pendekatan budaya, 

masyarakat dapat diajarkan nilai-nilai moderasi yang terdapat dalam ajaran 

Melayu. Persamaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini adalah: 

1. Objek kajian yang diteliti sama, yakni nilai-nilai moderasi beragama 

dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy 

                                                           
226

 Abd Malik Al Munir dan Neli Hidayah, ―Nilai-nilai Moderasi Beragama dalam Petuah 

Melayu: Analisis Buku Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas Effendy,‖ t.t. 



143 

 

 

2. Jenis penelitian keduanya sama-sama jenis penelitian kualitatif dengan 

metode analisis dokumen. 

Sedangkan perbedaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini adalah: 

1. Teori yang digunakan penelitian sebelumnya hanya membahas mengenai 

definisi moderasi beragama dan prinsip serta tolak ukur moderasi 

beragama. Sedangkan teori dalam penelitian ini membahas definisi 

moderasi beragama, dasar hukum moderasi beragama, tujuan moderasi 

beragama, indikator moderasi beragama, prinsip moderasi beragama, 

budaya melayu, jenis sastra Melayu dan hubungan dan budaya Melayu 

dan pendidikan. 

2. Hasil penelitian sebelumnya membahas tentang nilai-nilai moderasi 

beragama yang terdapat dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas 

Effendy yang meliputi: ketaatan kepada pemimpin, persatuan, kesatuan, 

gotong royong, dan tenggang rasa, kasih sayang, berbaik sangka terhadap 

sesame makhluk dan keterbukaan. Sedangkan fokus penelitian ini 

membahas nilai-nilai moderasi beragama yang terdapat di dalam buku 

Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas Effendy yang meliputi prinsip-prinsip 

moderasi beragama seperti tawassuṭ (moderat), tawāzun (keseimbangan), 

i‟tidāl (proposional), Tasāmuḥ (toleransi), musāwah (egaliter), syūra 

(musyawarah), iṣlāh (perbaikan), aulawiyah (prioritas), tathawur wa 

ibtikār (dinamis dan inovatif) dan Taḥaḍur (berkeadaban) dan relevansi 

nilai-nilai moderasi beragama dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya 

Tenas Effendy terhadap konsep moderasi beragama di dalam ajaran 



144 

 

 

Islam serta implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam buku 

Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy dalam kurikulum muatan lokal 

pendidikan Madrasah Tsanawiyah kelas 9. 

Ketujuh, penelitian artikel jurnal yang dilakukan oleh Dian Andesta, 

Nyayu Khodijah dan Masnun Baiti227 pada tahun 2023 dengan judul ―Nilai-

nilai Moderasi Beragama dalam Peradaban Islam Melayu di Sumatera 

Selatan‖. Penelitian ini adalah penelitian pustaka (library research) yang 

mengambil dari berbagai sumber literatur dengan menggunak metode content 

analysis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai moderasi beragama 

dalam peradaban Islam Melayu Sumatera Selatan, antara lain toleransi, kasih 

sayang, keberagaman, dan menyatu dengan norma budaya yang dianut 

masyarakat. Cita-cita tersebut dapat ditemukan dalam berbagai kepercayaan 

daerah yang terdapat dalam budaya Islam Melayu Sumatera Selatan, antara 

lain adat istiadat yang berkaitan dengan perkawinan, upacara pemakaman, 

dan pembangunan masjid. Persamaan penelitian sebelumnya dengan 

penelitian ini adalah: 

1. Objek kajian yang diteliti sama, yakni moderasi beragama dan Melayu 

2. Jenis penelitian keduanya sama-sama jenis penelitian kualitatif dengan 

menggunakan penelitian pustaka (library research). 

Sedangkan perbedaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini adalah: 

1. Teori yang digunakan penelitian sebelumnya adalah hasil penelitian-

penelitian yang membahas tentang sejarah, konteks acara perkawinan, 

                                                           
227

 Dian Andesta Bujuri, Nyayu Khodijah, dan Masnun Baiti, ―NILAI-NILAI MODERASI 

BERAGAMA DALAM PERADABAN ISLAM MELAYU DI SUMATERA SELATAN‖ 16, no. 

1 (2023). 



145 

 

 

upacara kematian, dalam konteks arsitektur bangunan di Masyarakat 

Melayu Palembang. Sedangkan teori dalam penelitian ini membahas 

definisi moderasi beragama, dasar hukum moderasi beragama, tujuan 

moderasi beragama, indikator moderasi beragama, prinsip moderasi 

beragama, budaya melayu, jenis sastra Melayu dan hubungan dan budaya 

Melayu dan pendidikan. 

2. Fokus penelitian sebelumnya membahas nilai-nilai moderasi beragama 

dalam peradaban Islam Melayu di Sumatera Selatan. Sedangkan fokus 

penelitian ini membahas nilai-nilai moderasi beragama yang terdapat di 

dalam buku Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas Effendy. 

Kedelapan, penelitian artikel jurnal yang diteliti oleh Husna Afriza 

dan Siti Hawa228 pada tahun 2023 dengan judul ―Penempatan Pemakaian Baju 

Kurung (Melayu) Pada Sekolah-Sekolah di Kabupaten Bengkalis Ditinjau 

dari Sisi Moderasi Beragama‖. Jenis penelitian ini merupakan penelitian 

kualitatif dengan menggunakan metode analisis dokumen. Hasil penelitian 

menemukan bahwa masyarakat umum kadang-kadang percaya bahwa kurung 

pakaian Melayu adalah identitas agama ketika simbol-simbol ini digunakan di 

sekolah untuk moderasi beragama. Baju Kurung Melayu sebenarnya 

merupakan pakaian adat, atau pakaian eksklusif suku melayu riau. Selain itu, 

karena toleransi mereka yang tinggi, mereka tidak keberatan disuruh 

mengenakan pakaian kurung pada hari Jumat di sekolah-sekolah di mana 

umat Islam tidak mengenakan jilbab atau peci, sedangkan non-Muslim tidak 

                                                           
228

 Husna Afriza dan Siti Hawa, ―Penempatan Pemakaian Baju Kurung (Melayu) Pada 

Sekolah - Sekolah Di Kabupaten Bengkalis, Ditinjau Dari Sisi Moderasi Beragama,‖ t.t. 



146 

 

 

mengenakannya. Persamaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini 

adalah: 

1. Objek kajian yang diteliti sama, yakni moderasi beragama dan budaya 

Melayu 

2. Jenis penelitian keduanya sama-sama jenis penelitian kualitatif 

Sedangkan perbedaan penelitian sebelumnya dengan penelitian ini adalah: 

1. Teori yang digunakan penelitian sebelumnya teori tentang baju kurung 

dan moderasi beragama. Sedangkan teori dalam penelitian ini membahas 

definisi moderasi beragama, dasar hukum moderasi beragama, tujuan 

moderasi beragama, indikator moderasi beragama, prinsip moderasi 

beragama, budaya melayu, jenis sastra Melayu dan hubungan dan budaya 

Melayu dan pendidikan. 

2. Fokus penelitian sebelumnya membahas penempatan baju kurung 

(Melayu) di Sekolah ditinjau dari Sisi Moderasi Beragama berdasarkan 

Perda Kota Pekanbaru Nomor 12 Tahun 2001 tentang pemakaian busana 

Melayu di lingkungan pendidikan pegawai negeri sipil, swasta/badan 

usaha milik daerah. Sedangkan fokus penelitian ini membahas membahas 

nilai-nilai moderasi beragama yang terdapat di dalam buku Tunjuk Ajar 

Melayu Karya Tenas Effendy. 

 

 

 

 



147 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan di dalam penelitian ini yaitu kualitatif 

dengan menggunakan studi kepustakaan (literature review). Studi pustaka 

dapat diartikan sebagai dokumen tertulis yang menyajikan kasus yang 

didukung argumen logis berdasarkan pemahaman menyeluruh tentang status 

pengetahuan terkini tentang topik penelitian. Kasus ini menetapkan tesis yang 

meyakinkan untuk menjawab pertanyaan penelitian
229

. Kajian penelitian ini 

merupakan kajian tokoh karena membahas tentang nilai-nilai moderasi 

beragama yang terdapat di dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas 

Effendy dan implementasinya dalam kurikulum muatan lokal Madrasah 

Tsanawiyah kelas 9 di Provinsi Riau. 

B. Pendekatan Penelitian 

Pendekatan penelitian yang digunakan di dalam penelitian ini adalah 

pendekatan hermeneutika
230

. Pendekatan tersebut dimulai dengan memahami 

latar belakang budaya, agama, dan penulis, kemudian dilanjutkan dengan 

                                                           
229

 Lawrence A. Machi dan Brenda T. Mcevoy, The Literature Review; Six Steps to 

Success, II (California: Corwin, 2012), h. 3-4. 
230

 Semua pendekatan hermeneutika memiliki satu ciri penting yang sama, yang dikenal 

sebagai lingkaran hermeneutika: dalam pencarian makna sebuah ungkapan, sebuah teks, sebuah 

tindakan atau sekumpulan ide, dsb., penafsiran sebagian dari pokok bahasan yang diteliti 

memerlukan pemahaman sebelumnya tentang makna keseluruhan yang menjadi bagiannya, dan 

pemahaman keseluruhan memerlukan pemahaman sebelumnya tentang bagian-bagiannya. Para 

hermeneutis telah menyarankan bahwa untuk mengatasi lingkaran yang tampak dalam proses 

memahami makna, seseorang harus mengadopsi pendekatan sepotong-sepotong: seseorang perlu 

memulai dengan pemahaman yang parsial dan tidak lengkap tentang makna bagian atau 

keseluruhan atau keduanya, dan dengan mengulangi proses perpindahan dari makna (sebagian) 

bagian-bagian ke makna (sebagian) keseluruhan dan sebaliknya secara bertahap mengembangkan 

makna yang lebih mudah dipahami dari pokok bahasan yang diteliti. Lihat: Ali Paya, Methods, 

Methodologies, and Perspectives in the Humanities and Social Sciences (London: ICAS Press, 

2022), h. 176. 



148 

 

 

analisis mendalam terhadap isi teks untuk mengidentifikasi konsep moderasi 

beragama. Melalui lingkaran hermeneutik, terdapat interaksi dinamis antara 

pemahaman terhadap bagian tertentu dan keseluruhan teks, sehingga dapat 

ditemukan nilai-nilai seperti tawassuṭ, tawāzun, i‟tidāl, Tasāmuḥ, muusāwah, 

syūra, iṣlāh; aulawiyah; taṭawwur wa ibtikār; dan taḥaḍur. Interpretasi ini 

divalidasi dengan membandingkan hasilnya dengan sumber lain guna 

memastikan ketepatan makna, dan hasil akhirnya disusun untuk menunjukkan 

sumbangan teks tersebut terhadap diskusi tentang moderasi dalam budaya 

Melayu dan ajaran Islam. 

C. Jenis Data 

Jenis data dalam penelitian ini adalah qualitative documents 

(dokumen)231. Jika mengikuti teori Altheide232, ada 6 tahapan dalam penelitian 

ini, yaitu: 

                                                           
231

 Yang membedakan analisis dokumen kualitatif dengan bentuk penelitian kualitatif 

lainnya adalah bahwa dokumen-dokumen tersebut ada secara independen dan tidak bergantung 

pada dorongan peneliti. Institusi pendidikan sarat dengan dokumen tertulis resmi dan pribadi yang 

memberikan informasi tentang institusi itu sendiri dan masyarakat yang menghuninya. Dokumen 

formal (seperti panduan kurikulum, buku teks, manual kebijakan, memo, notulensi rapat, rilis 

berita, catatan siswa, dan buku tahunan) memberikan wawasan tentang pesan resmi yang ingin 

disampaikan oleh sekolah atau distrik sekolah tentang dunia sosialnya kepada khalayak internal 

dan eksternal. Dokumen pribadi (seperti jurnal, surat, catatan, dan esai penerimaan perguruan 

tinggi) memberikan wawasan tentang cara aktor memahami pengalaman mereka di berbagai dunia 

sosial yang mereka tinggali. Bentuk dokumen pribadi yang lebih baru mencakup forum 

online/grup diskusi dan blog. Karena jumlah dokumen sangat banyak, peneliti harus memutuskan 

apa yang akan dimasukkan ke dalam sampel dan harus menetapkan pedoman yang jelas untuk 

inklusi dan eksklusi. Seperti dalam semua penelitian kualitatif, (1) reduksi data ke dalam tema-

tema mungkin melibatkan skema pengkodean generatif atau apriori, atau pembacaan dan 

pembacaan ulang dokumen secara sistematis; dan (2) penafsiran tergantung pada pendirian 

peneliti. Berikut dua contoh analisis dokumen kualitatif, yang satu meneliti dokumen resmi dan 

satu lagi mempelajari dokumen pribadi. Lihat: Jeffrey S. Beaudry dan Lynne Miller, Research 

Literacy; A Primer for Understanding and Using Research (New York: The Guilford Press, 2016), 

h. 86. 
232

 Menurut Altheide, dalam proses analisis dokumen ada 6 tahap, yaitu: (a) menetapkan 

kriteria penyertaan dokumen; (b) mengumpulkan dokumen; (c) mengartikulasikan bidang-bidang 

analisis utama; (c) pengkodean dokumen; (e) verifikasi; dan (f) analisis. Lihat: David L. Altheide, 

Qualitative Media Analysis, vol. XXXVIII (California: Sage Publications, 1996), h. 23-43. 



149 

 

 

1. Menetapkan kriteria penyertaan dokumen 

Kriteria dokumen dalam penelitian ini yaitu karya-karya 

dokumen yang berkaitan dengan topik pembahasan moderasi 

beragama, budaya Melayu dan kurikulum pendidikan. 

2. Mengumpulkan dokumen 

Pengumpulan dokumen dilakukan dengan melacak buku-buku 

yang berkaitan dengan tema moderasi beragama, budaya Melayu dan 

kurikulum pendidikan di perpustakaan, mengakses dan mendownload 

bermacam e-book di google book, pdfdrive.com, aplikasi Publish or 

Perish, berita-berita di website, artikel jurnal, baik yang terakreditsi 

nasional (Sinta), maupun internasional (Scopus). 

3. Mengartikulasikan bidang-bidang analisis utama 

Dalam tahap selanjutnya, peneliti mengartikulasi dokumen. 

Yaitu memahami konteks bacaan dari dokumen-dokumen yang 

berkaitan dengan tema moderasi beragama, budaya Melayu dan 

kurikulum pendidikan untuk mengungkap makna atau pesan yang 

termuat di dalam dokumen-dokumen tersebut. 

4. Pengkodean dokumen 

Dokumen-dokumen yang sudah dipahami kemudian diberi 

kode dengan menandai bagian-bagian yang dianggap penting.  

5. Verifikasi 

Dalam tahap verifikasi, dokumen yang digunakan adalah 

dokumen yang memiliki keabsahan dan legalitas.  



150 

 

 

6. Analisis 

Setelah dokumen-dokumen tersebut dibaca, dipahami dan 

diverfikasi, selanjutnya peneliti menganalisis secara mendalam untuk 

mengidentifikasi makna yang ada di dalam dokumen-dokumen 

tersebut.   

D. Sumber Data 

Dikarenakan penelitian ini adalah penelitian kualitatif, pengumpulan 

data adalah dengan mengumpulkan karya Tenas Effendy, karya-karya 

cendikiawan melayu dan ulama serta karya-karya lainnya yang memiliki 

relevansi dengan studi yang dilakukan. Adapun data yang diambil dalam 

penelitian ini dari segi sumbernya dapat dikelompokkan kepada dua, yaitu : 

1. Data Primer 

Data yang menjadi sumber utama penelitian adalah buku 

Tunjuk Ajar Melayu karya Tenas Effendy. 

2. Data Skunder 

Sedangkan data sekunder di ambil dari beberapa tulisan seperti 

karya, bahan-bahan berupa buku-buku, artikel-artikel jurnal terutama 

yang peneliti unduh dari internet, beberapa karya tulis yang berkaitan 

dengan penelitian yang berkaitan dengan pembahasan dan hasil 

wawancara dari beberapa informan yang paham dan dekat dengan 

Tenas Effendy. Adapun data sekunder di antaranya: 



151 

 

 

 Abiyyah Naufal Maula, Pendidikan Moderasi Beragama, ed. oleh 

M. Hidayat dan Miskadi, cet. I (Lombok Tengah: Pusat 

Pengembangan Pendidikan dan Penelitian Indonesia, 2023) 

 Abu Abdurahman Faruq, The Moderate Religion, cet. II (Mekah: 

Dar al-Itibaa, 2013) 

 Ahmad Faozan, Wacana Intoleransi dan Radikalisme Dalam 

Buku Teks Pendidikan Agama Islam, cet. I (Serang: A-Empat, 

2022) 

 Ali Muhtarom, Sahlul Fuad, dan Tsabit Latief, Moderasi 

Beragama; Konsep, Nilai, dan Strategi Pengembangannya di 

Pesantren, cet. I (Jakarta Selatan: Yayasan Talibuana Nusantara, 

2020) 

 Fazlur Rahman, Islam & Modernity; Transformation of an 

Intellectual Tradition (Chicago: The University of Chicago, 1982) 

 Fitria Rosa, Neni Hermita, dan Achmad Samsudin, Karya Sastra 

Melayu Riau, cet. I (Yogyakarta: Deepublish, 2017) 

 Hasan Hanafī, Al-Dīn wa al-Taurah fi Misr 1952-1982; al-

Ushūliyyah al-Islāmiyyah (Kairo: Maktabah Madbouly, t.t.) 

 Irwan Masduqi, Berislam Secara Toleran; Teologi Kerukunan 

Umat Beragama, cet. I (Bandung: PT Mizan Pustaka, 2011) 

 I-Tsing, A Record of The Buddhist Religion As Practised in India 

and The Malay Archipelago (A.D. 671-695), trans. oleh J. 

Takakusu (London: The Clarendon Press, 1896). 



152 

 

 

 Jillian Schwedler, Faith in Moderation; Islamist Parties in 

Jordan and Yemen (United Kingdom: Cambridge University 

Press, 2006) 

 John L. Esposito, The Islamic Threat: Myth or Reality?, cet. III 

(New York: Oxford University Press, 1999) 

 Khaled Abou El Fadl, The Great Theft; Wrestling Islam from The 

Extremists (New York: HarperCollins Publishers, Inc, 2005) 

 Leonard Y. Andaya, Selat Malaka; Sejarah Perdangangan dan 

Etnisitas, ed. oleh Rahmat Edi Sutanto, trans. oleh Aditya 

Pratama, cet. I (Depok: Komunitas Bambu, 2019) 

 Liaw Yock Fang, Sejarah Kesusastraan Melayu Klasik, ed. oleh 

Riris K. Toha Sarumpaet, cet. I (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2011) 

 M. Quraish Shihab, Wasaṭiyah Wawasan Islam tentang Moderasi 

Beragama (Ciputat: Lentera Hati Group, 2019) 

 Menteri Agama Republik Indonesia, “Peraturan Menteri Agama 

Republik Indonesia Nomor 18 Tahun 2020 Tentang Rencana 

Strategis Kementerian Agama Tahun 2020-2024” (Jakarta, 2020) 

 Moch Faizin Muflich dan Binti Nurhayati, ―Internalisasi Nilai 

Moderat Dalam Membangun Kerukunan Masyarakat Lamongan,‖ 

Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 5, no. 3 (15 

September 2022) 



153 

 

 

 Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in 

Islam (USA: Oxford University Press, 2015) 

 Muhammad ‗Imārah, Al-Ushūliyyah Bain al-Gharb wa al-Islām, 

cet. I (Beirut: Dār al-Syurūq, 1998) 

 Muhidin Muhidin, Muhammad Makky, dan Mohamad 

Erihadiana, ―Moderasi Dalam Pendidikan Islam dan Perspektif 

Pendidikan Nasional,‖ Reslaj : Religion Education Social Laa 

Roiba Journal 4, no. 1 (11 Agustus 2021) 

 Mulyadi, Islam dan Tamadun Melayu; Sejarah, Orang Melayu 

dan Persentuhan Islam dengan Tamadun Melayu, ed. oleh 

Hasbullah, cet. I, vol. I (Bengkalis: Dotplus Publisher, 2021) 

 Ramanata Disurya dkk., ―Teaching of Malay Mantra in the 

Middle of Change of Besemah Community:‖ (International 

Conference on Education Universitas PGRI Palembang 

(INCoEPP 2021), Palembang, Indonesia, 2021) 

 Syed Husin Ali, The Malays; Their Problems and Future (Kuala 

Lumpur: Academe Art and Printing Services, 2008) 

 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Preliminary Statement on A 

General Theory of The Islamization of The Malay-Indonesian 

Archipelago (Kuala Lumpur: Ta‘dib International, 2018) 

 Tim Penulis, Peta Jalan (Roadmap) Penguatan Moderasi 

Beragama Tahun 2020-2024 (Jakarta: Kementerian Agama RI, 

2020) 



154 

 

 

 Tim Penyusun, Implementasi Mo‟derasi Beragama dalam 

Pendidikan Islam, cet. I (Jakarta: Kelompok Kerja Implementasi 

Moderasi Beragama Direktorat Jenderal Pendidikan Islam 

Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019) 

 Timothy P. Barnard, Contesting Malayness; Malay Identity 

Across Boundaries, cet. I (Singapore: Singapore University Press, 

2004) 

 UU. Hamidy, Orang Melayu Di Riau (Pekanbaru: UIR Press, 

1996) 

 Wan Norasikin Wan Ismail, Abdul Latif Samian, dan Nazri 

Muslim, ―Bird Element Symbolism in Malay Proverbs,‖ 

International Journal of Asian Social Science 7, no. 2 (2017) 

 Yeni Huriani, Eni Zulaiha, dan Rika Dilawati, Buku Saku 

Moderasi Beragama Untuk Perempuan Muslim, ed. oleh M. 

Taufiq Rahman dan Mochamad Ziaul Haq, cet. I (Bandung: UIN 

Sunan Gunung Djati Bandung, 2022) 

 Yūsuf Al-Qardhāwī, Al-Shahwah al-Isāmiyyah bain al-Jumūd wa 

al-Tatharruf, cet. I (Kairo: Dar al-Syurūq, 2001) 

 Yūsuf Al-Qardhāwī, Kalimāt fī al-Wasaṭiyah al-Islāmiyyah wa 

Ma‟ālimuhā, cet. III (Kairo: Dār al-Syurūq, 2011) 

 Zainal Abidin Bagir dan Jimmy M.I. Sormin, ed., Politik 

Moderasi dan Kebebasan Beragama; Suatu Tinjauan Kritis, cet. I 

(Jakarta: PT Gramedia, 2022) 



155 

 

 

E. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini yaitu meninjau 

buku-buku, disertasi, referensi-referensi lainnya yang relevan dengan 

penelitian di perpustakaan dan internet dan wawancara. 

F. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data dalam penelitian ini menggunakan teori 

hermeneutik yang dikembangkan oleh Jorge J. E. Gracia
233

. Adapun 

langkah-langkah dalam menganalisis dengan pendekatan hermeneutik 

gaya Jorge J. E. Gracia dalam penelitian ini sebagai berikut: 

1. Historical Function (Fungsi Historis) 

Fungsi historis menunjukkan bahwa tujuan penafsiran adalah 

untuk menciptakan kembali, bagi audiens kontemporer, proses 

berpikir pengarang asli, bukan sebagai pencipta teks, tetapi sebagai 

audiensnya. Dengan kata lain, tujuan penafsir dalam konteks ini 

adalah untuk menumbuhkan pemahaman pada audiens kontemporer 

yang sesuai dengan pemahaman pengarang terhadap teks tersebut
234

. 

Langkah ini dapat dilakukan dengan cara meneliti konteks historis, 

                                                           
233

 Penulis memilih teori hermeneutik ini mengingat bahwa Jorge J. E. Gracia termasuk 

kelompok objektivis cum subjektivis. Jika menggunakan teori yang dikembangkan kelompok 

objektivis semisal Friedrich Schleiermacher (1768-1834), Wilhem Dilthey (1833-1911) dan 

Emilio Betti (1890-1968) akan sulit menafsirkan pemikiran Tenas Effendy sesuai dengan 

keinginan dan ―otak‖ si pengarang. Karena metode tersebut menggunakan pendekatan gramatikal 

dan psikologikal. Atau juga memilih menggunakan teori kelompok subjektivis yang 

dikembangkan oleh E. D. Hirsch dan Jacques Derrida (1930-2004) dengan konsep the death of the 

author, mengganggap bahwa si pengarang telah mati, setiap pembaca berhak menafsirkan teks 

sesuai dengan keinginan dan metodenya sendiri. Pendekatan seperti ini dikhawatirkan akan 

mengaburkan makna dan menimbulkan relativisme. Oleh sebab itu penulis memilih teori yang 

dikembangkan oleh kelompok objektivis cum subjektivis. Tokoh-tokoh kelompok ini diantaranya 

Hans-Georg Gadamer (1900-2002), Paul Ricoeur (1913-2005) dan Jorge J. E. Gracia (1942-2021).  
234

 Jorge J. E. Gracia, A Theory of Textuality; The Logic and Epistemology (Albany: State 

University of New York Press, 1995), h. 155. 



156 

 

 

sosial dan politik ketika buku Tenas Effendy ini ditulis sehingga 

audiens kontemporer seolah-olah merasakan secara langsung kondisi 

dan situasi yang dialami oleh audiens histroris. Hal ini dilakukan 

untuk menjembatani kesenjangan antara teks yang ditulis oleh Tenas 

Effendy, konteks, budaya dan lain sebagainya ketika ia hidup dengan 

pembaca atau audiens kontemporer. 

2. Meaning Function (Fungsi Pengembangan Makna) 

Fungsi makna bertujuan untuk membangkitkan pemahaman di 

kalangan audiens kontemporer yang selaras dengan makna teks, tanpa 

mempedulikan apakah pemahaman tersebut dianut oleh pengarang 

atau audiens yang asli
235

. Fungsi ini jika dikaitkan dengan dalam 

penelitian ini, interpreter - dalam hal ini peneliti, menyajikan dan 

menguraikan makna teks yang ditulis oleh Tenas Effendy dengan 

menambah informasi-informasi lain kepada audiens kontemporer. 

Bisa saja uraian tersebut melampaui dari teks sebelumnya. Karena ada 

beberapa aspek yang kemungkinan tidak diketahui oleh pengarang dan 

audiens historis. Meskipun terlihat subjektif dengan penambahan 

tersebut, akan tetapi peneliti hanya mengembangkan makna dan tidak 

keluar dari makna substansi teks. 

3. Implicative Function (Fungsi Implikatif) 

Peran lain dari interpretasi, yang sejalan dengan tujuan 

keseluruhan untuk menumbuhkan pemahaman di kalangan audiens 

                                                           
235

 Ibid., h. 160. 



157 

 

 

kontemporer mengenai sebuah teks, adalah untuk mengungkapkan 

implikasi dari makna teks historis
236

. Dalam penafsiran teks, tidak 

cukup hanya melakukan fungsi historis dan fungsi pengembangan 

makna, akan tetapi harus sampai kepada fungsi implikatif. Fungsi 

implikatif ini dilakukan untuk mengkorelasikan makna teks yang 

ditafsirkan dengan keilmuan lainnya, dalam hal ini peneliti 

mengkorelasikan teks yang ditulis oleh Tenas Effendy dalam tunjuk 

ajar Melayu dengan isu nilai-nilai moderasi beragama yang marak di 

Indonesia. Dengan korelasi tersebut diharapkan audien kontemporer 

bisa menangkap makna yang mengandung signifikansi (maghza) dan 

implikasi pada saat ini yang berhubungan dengan nilai nilai moderasi 

moderasi beragama yang meliputi tawassuṭ, tawāzun, i‟tidāl, 

Tasāmuḥ, musāwah, syūra, iṣlāh, aulawiyah, taṭawwur wa ibtikār dan 

taḥaḍur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
236

  Ibid., h. 161. 



332 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Budaya Melayu tidak terlepas dari doktrin ajaran agama Islam. 

Oleh sebab itu, nilai-nilai moderasi beragama juga terdapat di dalam 

budaya Melayu terutama di dalam buku tunjuk ajar Melayu karya Tenas 

Effendy. Penelitian ini dapat disimpulkan sebagai berikut: 

1. Di dalam karya Tenas Effendy terdapat 10 (sepuluh) nilai-nilai 

moderasi beragama, yaitu : (1) Tawassuṭ; (2) I‟tidāl; (3) Tasāmuḥ; 

(4) Syūra; (5) Iṣlāh; (6) Qudwah; (7) Tawāzun; (8) Musāwah; (9) 

Aulawiyah; (10) Taṭawwur wa ibtikār; dan (11) 

Taḥaḍur/Ta‟addub. Semua nilai-nilai tersebut tercermin di dalam 

ungkapan, pantun dan syair di dalam buku tersebut. 

2. Nilai-nilai moderasi beragama dapat diimplementasikan di dalam 

kurikulum muatan lokal pendidikan budaya Melayu Riau. 

Implementasi tersebut bisa disinkronisasikan dengan kurikulum 

merdeka yang menerapkan nilai-nilai moderasi beragama.  

B. Saran 

Moderasi beragama merupakan amanat undang-undang yang harus 

dijalankan oleh lembaga atau insitusi pemerintah. Berbagai model yang 

telah dirumuskan oleh peneliti dan pemerintah dalam menerapkannya, 

salah satunya dalam bentuk kurikulum di sekolah. Nilai-nilai moderasi 



333 

 

 

beragama yang dirancang dengan berbagai perspektif, diantaranya juga 

bisa melalui literatur-literatur cendikiawan budaya seperti Tenas Effendy 

di dalam karyanya tunjuk ajar Melayu. Untuk itu, peneliti memberi 

beberapa saran, diantaranya: 

1. Penelitian ini hanya sebuah gagasan awal dalam perumusan 

penanaman nilai-nilai moderasi beragama yang berbasis budaya 

Melayu dengan mengadopsi pemikiran Tenas Effendy dalam buku 

tunjuk ajar Melayu. Oleh sebab itu sangat besar peluang bagi 

peneliti selanjutnya untuk meneliti tentang moderasi beragama 

pada aspek lain berbasis budaya Melayu di dalam karya Tenas 

Effendy. 

2. Dari penelitian ini disarankan agar para guru dan akademisi bisa 

merumuskan penanaman nilai-nilai moderasi beragama yang bisa 

diambil di dalam buku tunjuk ajar karya Tenas Effendy untuk 

dikembangkan di dalam modul dan bahan ajar di sekolah dan 

madrasah khususnya di Riau. Bisa juga ditanam melalui flyer, 

poster, dan spanduk di berbagai area sekolah dan mading. 

3. Dikarenakan moderasi beragama adalah amanat undang-undang, 

disarankan kepada Pemerintah Provinsi Riau agar memasukkan 

pemikiran Tenas Effendy mengenai moderasi beragama di dalam 

Peraturan Daerah. 

4. Direkomendasikan agar Pemerintah Provinsi Riau melakukan 

revisi terhadap buku-buku pendidikan budaya Melayu Riau. Proses 



334 

 

 

revisi ini hendaknya menginternalisasikan nilai-nilai moderasi 

beragama yang terhimpun dalam buku Tunjuk Ajar Melayu karya 

Tenas Effendy, yang dapat diimplementasikan dalam bentuk bahan 

ajar maupun modul pembelajaran. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



335 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

‗Abd al-Khāliq, ‗Abd al-Raḥmān. Al-Syūra fī Zhill Nizhām al-Ḥukm al-Islāmī. 

Kuwait: Dār al-Qalam, 1997. 

Abdul Azis, dan A. Khoirul Anam. Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-nilai 

Islam. Cet. I. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian 

Agama RI, 2021. 

Abdullah, M. Amin. Islamic Studies di Perguruan Tinggi; Pendekatan Integratif-

Interkonektif. Disunting oleh Adib Abdushomad. Cet. I. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2006. 

Abidin, Achmad Anwar, dan M. Muizzuddin. Pendidikan Islam Multikultural 

Pada Masyarakat Plural. Cet. I. Lamongan: Academia Publication, 2022. 

Abidin, Zain. ―Islam Inklusif: Telaah atas doktrin dan sejarah.‖ Humaniora 4, no. 

2 (2013): 1273–91. 

Abū al-Namr, Muḥammad. Al-Lā „Unf wa Ṣun‟ al-Salām fī al-Islām. I. Beirut: 

Maktabah Beirut, 2008. 

Abu Bakar, Syahril. Interview with the General Chairman of the DPA of the Riau 

Province Customary Institution for the 2022-2029 Period, 21 Oktober 

2024. Pekanbaru. 

Abū Zahrah, Muḥammad. Zahrah al-Tafāsīr. I. Kairo: Dār al-Fikr al-‗Arabī li al-

Thabā‘ah wa al-Nasyr wa al-Tawzī,‘ 2001. 

Abu-Nimer, Mohammed. ―Conflict Resolution, Culture, and Religion: Toward a 

Training Model of Interreligious Peacebuilding.‖ Journal of Peace 

Research 38, no. 6 (November 2001): 685–704. 

https://doi.org/10.1177/0022343301038006003. 

Adetia, Adetia, Fitri Fitri, dan Zulfahita Zulfahita. ―Struktur, Fungsi, dan Makna 

Mantra Penjaga Diri Masyarakat Melayu Kecamatan Selakau Kabupaten 

Sambas.‖ Jurnal Pendidikan Tambusai 7, no. 2 (Agustus 2023): 14832–

37. https://doi.org/10.31004/jptam.v7i2.8744. 

Afriza, Husna, dan Siti Hawa. ―Penempatan Pemakaian Baju Kurung (Melayu) 

Pada Sekolah - Sekolah Di Kabupaten Bengkalis, Ditinjau Dari Sisi 

Moderasi Beragama,‖ t.t. 

Ahmed, Akbar. Journey Into Islam. New Delhi: Penguin Group, 2007. 

Aizid, Rizem. Selayang Pandang K.H. Idham Chalid; Latar, Pemikiran, dan 

Gerakannya. Disunting oleh Rusdi. Cet. I. Yogyakarta: DIVA Press, 2024. 

Aksa, Aksa, dan Nurhayati Nurhayati. ―MODERASI BERAGAMA BERBASIS 

BUDAYA DAN KEARIFAN LOKAL PADA MASYARAKAT 

DONGGO DI BIMA (TINJAUAN SOSIO-HISTORIS).‖ Harmoni 19, no. 

2 (31 Desember 2020): 338–52. 

https://doi.org/10.32488/harmoni.v19i2.449. 

Al Azhar. ―Malayness in Riau; The Study and Revitalization of Identity.‖ 

Bijdragen Tot de Taal-, Land- En Volkenkunde / Journal of the 

Humanities and Social Sciences of Southeast Asia 153, no. 4 (1997): 764–

73. https://doi.org/10.1163/22134379-90003924. 

Al-Alūsī, Abū al-Fadhl Syihāb al-Dīn al-Sayyid Maḥmūd. Rūḥ al-Ma‟ānī fī Tafsīr 

al-Qur‟ān al-„Azhīm wa al-Sab‟ al-Matsānī. Vol. VI. Beirut: Dār Iḥyā‘ al-

Turāts al-‗Arabī, t.t. 



336 

 

 

Al-‗Amādī, Abū al-Su‘ūd Muḥammad bin Muḥammad. Tafsīr Abī al-Su‟ūd al-

Musamma Irsyād al-„Aql al-Salīm Ila Mazāyā al-Qur‟ān al-Karīm. Vol. 

VIII. Beirut: Dār Ihyā‘ al-Turāts al-‘Arabiy, t.t. 

Al-‗Aqal, Abd al-Raḥman bin Abd al-‗Azīz. Madkhal ila „Ulūm al-Syarī‟ah. 

Buraidah: Kuliah Syarī‘ah Jāmi‘ah al-Qaṣīm, 2015. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Preliminary Statement on A General Theory 

of The Islamization of The Malay-Indonesian Archipelago. Kuala Lumpur: 

Ta‘dib International, 2018. 

Al-Baiḍawī, Nāṣir al-Dīn Abī Sa‘īd Abdullah bin ‗Umar bin Muḥammad al-

Syīrāzī. Tafsīr al-Baiḍawī al-Musammā Anwār al-Tanzīl Asrār al-Ta‟wīl. 

Disunting oleh Muḥammad Ṣubḥī bin Ḥasan Hallāq dan Maḥmūd Aḥmad 

Al-Aṭrasy. I. Vol. I. Damaskus: Dār al-Rasyīd, 2000. 

Al-Baṣrī, al-Ḥasan ‗Alī bin Muḥammad bin Ḥabīb al- Māwardī. Al-Nukat wa al-

„Uyūn; Tafsīr al-Māwardī. Disunting oleh Al-Sayyid bin ‗Abd al-Maqṣūd 

Ibn ‗Abd al-Raḥīm. Vol. II. Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, t.t. 

Al-Biqā‘ī, Burhān al-Dīn Abī al-Ḥasan Ibrāhīm bin ‗Umar. Nuzhum al-Durar fī 

Tanāsub al-Āyāt wa al-Suwar. Kairo: Dār al-Kitāb al-Islāmī, t.t. 

Al-Bukhārī, Abū Abdillah Muhammad bin Ismā‘īl. Shahīh al-Bukhārī. I. 

Damaskus: Dār Ibn Katsīr, 2002. 

Al-Bukhārī, Abū al-Ṭayyib Ṣiddiq bin Ḥasan bin ‗Alī al-Ḥusain al-Qinwajī. Fatḥ 

al-Bayān fī Maqāṣid al-Qur‟ān. Disunting oleh ‗Abdullah bin Ibrāhīm Al-

Anṣārī. Vol. III. Beirut: Al-Maktabah al-‗Aṣriyyah, 1992. 

Al-Dimasyqī, Abū al-Fidā‘ Ismāīl bin Umar bin Katsīr al-Qurasyī. Tafsīr al-

Qur‟an al-„Azhīm. Disunting oleh Al-Salāmah. Cet. I. Vol. VIII. Riyādh: 

Dār Ṭayyibah li al-Nasyr wa al-Tawzī‘, 1999. 

Al-Fayyūmī, Aḥmad bin Muhammad bin ‗Ali al-Muqrī. Al-Miṣbāh al-Munīr fī 

Gharīb al-Syarh al-Kabīr li al-Rāfi‟i. Disunting oleh ‗Abd al-‗Azīm Al-

Syanāwī. Cet. II. Vol. II. Kairo: Dār al-Ma‘ārif, t.t. 

Al-Gharbāwī, Mājid. Al-Tasāmuḥ wa Manābi‟ al-Lā Tasāmuḥ; Furaṣ al-Ta‟āyusy 

bain al-Adyān wa al-Tsaqāfāt. Cet. I. Baghdad: Al-Haḍārah, 2006. 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad. Al-Mustaṣfa min „Ilm al-

Uṣūl. Disunting oleh Ḥamzah bin Zuhair Ḥāfizh. Vol. II. Al-Madīnah al-

Munawwarah: Al-Jāmi‘ah al-Islāmiyyah, t.t. 

Ali, Sapri. ―Konsep Hukum Islam Rohmatan Lil Alamin Sebagai Dasar Moderasi 

Beragama Diindonesia‖ 4, no. 2 (2023). 

Ali, Syed Husin. The Malays; Their Problems and Future. Kuala Lumpur: 

Academe Art and Printing Services, 2008. 

Al-Jabiri, Muhammad Abid. Al-Dīn wa al-Daulah wa Tathbīq al-Syarī‟ah. Beirut: 

Markaz Dirāsāt al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1997. 

Al-Jābirī, Muḥammad ‗Ābid. Al-Khiṭāb al-„Arabī al-Mu‟āṣir; Dirāsah 

Taḥlīliyyah Naqdiyyah. V. Beirut: Markaz Dirāsāt al-Waḥdah al-

‗Arabiyyah, 1994. 

Al-Jārūd, Sulaimān bin Dāud. Musnad Abī Dāud al-Ṭayālisī. Disunting oleh 

Muḥammad bin ‗Abd al-Muḥsin Al-Turkī. Vol. I. Giza: Dār Hajr li 

Ṭaba‘ah wa al-Nasyr wa al-Tawzī‘ wa al-‗I‘lān, t.t. 



337 

 

 

Al-Jazāirī, Abū Bakar Jābir. Aysar al-Tafāsīr li Kalām al-„Aliy al-Kabīr. Al-

Madīnah al-Munawwarah: Maktabah al-‗Ulūm wa al-Ḥikam, 2006. 

Al-Jazarī, Majd al-Dīn Abī al-Sa‘ādāt al-Mubārak bin Muḥammad Ibn al-Atsīr. 

Jāmi‟ al-Uṣūl fī Aḥādīts al-Rasūl. Disunting oleh ‗Abd al-Qādir Al-

Arnauṭ. Vol. I. Yaman: Maktbah al-Ḥilwānī, Maṭba‘ah al-Malāh, 

Maktabah Dār al-Bayān, 1969. 

Al-Khalīl, Samīr, Thomas Baldwin, Peter Nicholson, dan Alfred Ayer. Al-

Tasāmuḥ bain Syarq wa Gharb; Dirāsāt fī al-Ta‟āyusy wa al-Qabūl bi al-

Ākhar. Diterjemahkan oleh Ibrāhīm Al-‗Arīs. I. Beirut: Dār al-Sāqī, 1992. 

Al-Khawārizmī, Abū al-Qāsim Jar Allah Maḥmūd bin ‗Umar al-Zamakhsyarī. 

Tafsīr al-Kasyāf „an Ḥaqāiq al-Tanzīl wa „Uyūn al-Aqāwīl fī Wujūh al-

Ta‟wīl. Disunting oleh Khalīl Ma‘mūn Syī. III. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 

2009. 

Al-Mahdī, Ḥusain bin Muḥammad. Al-Syūra fī al-Syarī‟ah al-Islāmiyyah; 

Dirāsah Muqāranah bi al-Dīmuqrāṭiyyah wa al-Nuzhum al-Qānūniyyah. 

Yaman: Maktabah al-Maḥamī, 2006. 

Al-Manāwī, ‗Abd al-Rauf. Faiḍ al-Qadīr; Syarh al-Jāmi‟ al-Ṣaghīr. Cet. II. Vol. 

V. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1972. 

Al-Māturīdī, Abū Manṣur Muḥammad bin Muḥammad bin Maḥmūd. Ta‟wīlāt Ahl 

al-Sunnah; Tafsīr al-Māturīdī. Disunting oleh Majdī Bāslūm. Cet. I. Vol. 

VIII. Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 2005. 

Al-Māwardī, Abū al-Ḥasan ‗Alī bin Muḥammad bin Ḥabīb al-Baṣrī. Al-Aḥkām al-

Sulṭāniyyah. Disunting oleh Aḥmad Jād. Kairo: Dār al-Ḥadits, 2006. 

Al-Mouṣṣalli, Aḥmad. Jadaliyāt al-Syūra wa al-Dimuqrāṭiyyah; al-

Dimuqrāṭiyyah wa Ḥuqūq al-Insān fī al-Fikr al-Islāmī. I. Beirut: Markaz 

Dirāsāt al-Waḥdah al-‗Arabiyyah, 2007. 

Al-Muftī, Muḥammad Khairī. „Ilm al-Farāiḍ wa al-Mawārīts fī al-Syarī‟ah al-

Islāmiyyah wa al-Qānūn al-Sūrī. Damaskus: Dār al-Fikr al-Mu‘āṣir li al-

Thabā‘ah wa al-Nasyr wa al-Tawzī‘, 1983. 

Al-Nasāī, Aḥmad bin Syu‘aib bin ‗Alī bin Sinān Abū Abd al-Raḥmān. Sunan al-

Nasāī. Disunting oleh Rāid bin Ṣabrī Ibn Abī ‗Alafah. Cet. II. Riyādh: Dār 

al-Hadhārah li al-Naysr wa al-Tawzī‘, 2015. 

Al-Nisābūrī, Abū al-Husain Muslim bin al-Hajjāj al-Qusyairī. Shahīh Muslim. 

Disunting oleh Abū Qutaybah Al-Fārābī. I. Riyādh: Dār Thaibah li al-

Nasyr wa al-Tawzī‘, 2006. 

Al-Qardhāwī, Yūsuf. Al-Shahwah al-Isāmiyyah bain al-Jumūd wa al-Tatharruf. 

Cet. I. Kairo: Dar al-Syurūq, 2001. 

———. Kalimāt fī al-Wasathiyyah al-Islāmiyyah wa Ma‟ālimuhā. III. Kairo: Dār 

al-Syurūq, 2011. 

Al-Qāsimī, Muḥammad Jamāl al-Dīn. Tafsīr al-Qāsimī al-Musammā Maḥāsin al-

Ta‟wīl. Disunting oleh Muḥammad Fuād ‗Abd al-Bāqī. Cet. I. Kairo: ‗Isā 

al-Bābī al-Ḥalabī, 1957. 

Al-Qazwīniy, Ibnu Majah Abū Abdillah Muhammad bin Yazīd. Sunan Ibnu 

Majah. Disunting oleh Muhammad Fu‘ād Abd al-Bāqī. Vol. II. Kairo: Dār 

Ihyā‘ al-Kutub al-‗Arabiyyah, t.t. 



338 

 

 

Al-Rāzī, Muḥammad bin Abī Bakr bin ‗Abd al-Qādir. Mukhtār al-Ṣaḥāḥ. Beirut: 

Maktabah Lubnān, 1986. 

Al-Ruwaisyid, Asmā‘ bint Rāsyid. Al-Qudwah. Nablus: Dār al-Waṭan li al-Nasyr, 

t.t. 

Al-Saibānī, Aḥmad bin Su‘ūd. Al-Syūra fī al-Islām. II. Oman: Maktabah Khazāin 

al-Ātsār, 2020. 

Al-Syahrstāni, Abū al-Fatḥ Muḥammad bin ‗Abd al-Karīm bin Abī Bakr Aḥmad. 

Al-Milal wa al-Niḥal. Disunting oleh Amīr ‗Alī Mahnā dan ‗Alī Ḥasan 

Fā‘ūd. III. Vol. II. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1993. 

Al-Syak‘ah, Muṣtafa. Islām bilā Madzāhib. XI. Kairo: Al-Dār al-Miṣriyyah al-

Lubnāniyyah, 1996. 

Al-Syaukānī, Muḥammad bin ‗Alī bin Muḥammad. Fatḥ al-Qadīr; al-Jāmi‟ baina 

Fannī al-Riwāyah wa al-Dirāyah min „Ilm al-Tafsīr. Disunting oleh Yūsuf 

Al-Ghausy. Cet. IV. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 2007. 

Al-Ṭabarānī, Abū al-Qāsim Sulaimān bin Aḥmad. Al-Mu‟jam al-Kabīr. Disunting 

oleh Abd al-Majīd al-Salafī Ḥamdī. Vol. X. Kairo: Maktabah Ibn 

Taimiyyah, t.t. 

Al-Ṭabarī, Abū Ja‘far. Tafsīr al-Ṭabarī min Kitābih Jāmi‟ al-Bayān „an Ta‟wīl Āy 

al-Qur‟ān. Disunting oleh Bassyār ‗Iwād Ma‘rūf dan ‗Iṣām Fāris Al-

Harstānī. I. Vol. II. Beirut: Muassasah al-Risālah, 1994. 

Al-Ṭabrasī, Abū ‗Alī al-Faḍl bin al-Ḥasan. Majma‟ al-Bayān fī Tafsīr al-Qur‟ān. 

Cet. I. Vol. IX. Beirut: Dār al-‗Ulūm, 2005. 

Altheide, David L. Qualitative Media Analysis. Vol. XXXVIII. California: Sage 

Publications, 1996. 

Al-Tirmidzī, Abū ‗Isā Muḥammad bin ‗Isā. Al-Jāmi‟ al-Kabīr. Disunting oleh 

Bassyār ‗Awwād Ma‘rūf. Cet. I. Vol. IV. Beirut: Dār al-Gharab al-Islāmī, 

1996. 

Alvat, Pradikka Andi. Refleksi Indonesia (Dinamika Demokrasi, Politik, dan 

Kenegaraan Indonesia). Bojong Nangka: Guepedia, 2020. 

Al-Zabīdī, Muḥammad Murtaḍa al-Ḥusaini. Tāj al-„Arūs min Jawāhir al-Qāmūs. 

Disunting oleh ‗Abd al-Majīd dan Ṭamisy. I. Vol. XXXIX. Kuwait: Al-

Turāts al-‗Arabī, 2001. 

Al-Zuḥailī, Wahbah. Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. XXXI. Vol. V. Damaskus: 

Dār al-Fikr, 2009. 

Al-Zuhailī, Wahbah. Al-Tafsīr al-Munīr fi al-„Aqīdah wa al-Syarī‟ah wa al-

Manhaj. X. Vol. V. Damaskus: Dār al-Fikr, 2009. 

Al-Zuhaili, Wahbah. Qadhāyā al-Fiqh wa al-Fikr al-Mu‟āshir. Beirut: Dar al-

Fikr, 2006. 

Al-Zuhailī, Wahbah. Tafsīr al-Munīr fī al-„Aqīdah wa al-Syarī‟ah wa al-Manhaj. 

II. Vol. VII–VIII. Damaskus: Dār al-Fikr, 2003. 

Amal, Taufik Adnan, dan Samsu Rizal Penggabean. Politik Syariat Islam; Dari 

Indonesia hingga Nigeria. Cet. I. Jakarta: Pustaka Alvabet, 2004. 

Aman. Lima Ratus Pepatah. Jakarta: Perpustakaan Nasional Republik Indoensia, 

2011. 



339 

 

 

Andaya, Leonard Y. Selat Malaka; Sejarah Perdangangan dan Etnisitas. 

Disunting oleh Rahmat Edi Sutanto. Diterjemahkan oleh Aditya Pratama. 

Cet. I. Depok: Komunitas Bambu, 2019. 

Anfa, Annisa Rizda, Syaifuddin, dan Setia, Eddy. ―Mantra Text Tradition of 

Mambang Lukah Menari: A Social Culture View in North Sumatra 

Indonesia,‖ 4 Maret 2021. https://doi.org/10.5281/ZENODO.4584081. 

Arifinsyah, Arifinsyah, Safria Andy, dan Agusman Damanik. ―The Urgency of 

Religious Moderation in Preventing Radicalism in Indonesia.‖ ESENSIA: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 21, no. 1 (27 April 2020): 91–108. 

https://doi.org/10.14421/esensia.v21i1.2199. 

Arkoun, Muhammad. Min Faishal al-Tafriq ila Fashl al-Maqal; Aina Huwa al-

Fikr al-Islāmī al-Mu‟āshir. Diterjemahkan oleh Hāsyim Shālih. Cet. II. 

Beirut: Dār a-Sāqī, 1995. 

Ash-Shallabi, Ali Muhammad. Wasathiyah dalam Al-Qur‟an; Nilai-nilai 

Moderasi Islam dalam Akidah, Syariat, dan Akhlak. Diterjemahkan oleh 

Samson Rahman. Cet. I. Jakarta Timur: Pustaka Al-Kautsar, 2020. 

Asmani, Jamal Ma‘mur. KH. MA. Sahal Mahfudh; Sang Penegak Khitah NU. 

Disunting oleh Iyus. Cet. I. Yogyakarta: DIVA Press, 2021. 

‗Audah, ‗Abd al-Qādir. Al-Tasyrī‟ al-Jināī al-Islāmī Maqārinan bi al-Qānūn al-

Waḍ‟ī. Cet. I. Kairo: Dār al-Kātib al-‗Arabī li al-Thabā‘ah wa al-Nasyr, 

1968. 

‗Audh, Ṣālih. Atsar al-„Urf fī al-Tasyrī‟ al-Islāmī. Kairo: Dār al-Kitāb al-Jāmi‘ī, 

t.t. 

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah & Kepulauan Nusantara Abad 

XVII & XVIII; Akar Pembaruan Islam Indonesia. Cet. I. Jakarta: Kencana, 

2013. 

Baehaqi. Pesantren Gen-Z; Re-Aksentuasi Nilai Moderasi Pada Lembaga 

Pendidikan. Cet. I. Yogyakarta: Deepublish, 2022. 

Bagir, Zainal Abidin, dan Jimmy M.I. Sormin, ed. Politik Moderasi dan 

Kebebasan Beragama; Suatu Tinjauan Kritis. Cet. I. Jakarta: PT 

Gramedia, 2022. 

Bakri, Syamsul. Islam Melayu; Mozaik Kebudayaan Islam di Singapura & 

Brunei. Disunting oleh Pardoyo. Cet. I. Solo: PT. Aksara Solopos, 2020. 

Banks, James A., dan Cherry A. Mcgee Banks. Multiculural Education; Issues 

and Perspectives. IX. New York: Wiley, 2015. 

Bapir, Ali. Naqdh Fikrah al-Tatharruf. Diterjemahkan oleh Yāsīn Muhammad. 

Cet. I. London: Dar al-Hikmah, 2016. 

Barnard, Timothy P. Contesting Malayness; Malay Identity Across Boundaries. 

Cet. I. Singapore: Singapore University Press, 2004. 

Beaudry, Jeffrey S., dan Lynne Miller. Research Literacy; A Primer for 

Understanding and Using Research. New York: The Guilford Press, 2016. 

Benjamin, Geoffrey, dan Cynthia Chou, ed. ―15. The Orang Petalangan of Riau 

and their Forest Environment.‖ Dalam Tribal Communities in the Malay 

World, 364–83. ISEAS Publishing, 2002. 

https://doi.org/10.1355/9789812306104-017. 

―Bidal.‖ Diakses 6 Januari 2023. https://id.wikipedia.org/wiki/Bidal. 



340 

 

 

Budisantoso, Parsudi Suparlan, Ahmad Yunus, Muchtar Luthfi, Suwardi MS, 

Hidayat Marzuki, Wan Ghalib, dkk. Masyarakat Melayu Riau dan 

Kebudayaannya. Pekanbaru: Pemerintah Propinsi Daerah Tingkat I Riau, 

1986. 

Bujuri, Dian Andesta, Nyayu Khodijah, dan Masnun Baiti. ―NILAI-NILAI 

MODERASI BERAGAMA DALAM PERADABAN ISLAM MELAYU 

DI SUMATERA SELATAN‖ 16, no. 1 (2023). 

Chee, Tham Seong. A Study of The Evolution of The Malay Language; Social 

Change and Cognitive Development. Singapore: Singapore University 

Press, 1990. 

Cheetham, David, Douglas Pratt, dan David Thomas. Understanding 

Interreligious Relations. I. United Kingdom: Oxford University Press, 

2013. 

Dewan Bahasa dan Pustaka Kementerian Pendidikan Malaysia Kuala Lumpur. 

Sastera Melayu dan Tradisi Kosmopolitan; Kertas Kerja Hari Sastera ‟85. 

Cet. I. Petaling Jaya: Sais Baru Sdn. Bhd., 1987. 

Direktorat KSKK Madrasah. Panduan Implementasi Moderasi Beragama di 

Madrasah. Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 

2021. 

Disurya, Ramanata, Muhamad Idris, Aswadi Jaya, dan Eva Dina Chairunisa. 

―Teaching of Malay Mantra in the Middle of Change of Besemah 

Community:‖ Palembang, Indonesia, 2021. 

https://doi.org/10.2991/assehr.k.210716.262. 

Duryat, Masduki. Islam Majemuk; Pengejawantahan Pendidikan, Interpretasi dan 

Model Islam Keindonesiaan. Yogyakarta: K-Media, 2018. 

Efendi, Irwan. Interview with the Head of MTsN 1 Kota Pekanbaru, 6 Januari 

2025. Pekanbaru. 

Effendi, Djohan. Pembaruan Tanpa Membongkar Tradisi; Wacana Keagamaan 

di Kalangan Generasi Muda NU Masa Kepemimpinan Gus Dur. Jakarta: 

PT Kompas Media Nusantara, 2010. 

Effendy, Helmi. Jangan Seleweng Sejarah Melayu. Cet. I. Kuala Lumpur: Patriots 

Publishing Sdn. Bhd, 2010. 

Effendy, Tenas. Bujang Tan Domang. Disunting oleh Al Azhar dan Henri 

Chambert-Loir. Cet. II. Jakarta: École française d‘Extrême-Orient dan 

Yayasaan Obor Indonesia, 2008. 

———. ―Petalangan Society and Changes in Riau.‖ Bijdragen Tot de Taal-, 

Land- En Volkenkunde / Journal of the Humanities and Social Sciences of 

Southeast Asia 153, no. 4 (1997): 630–47. 

https://doi.org/10.1163/22134379-90003918. 

———. Tunjuk Ajar Melayu. Disunting oleh Mahyudin Al Mudra. III. 

Yogyakarta: Adicita Karya Nusa, 2006. 

Ekawati, Ekawati, M. Suparta, Khaeron Sirin, Maftuhah Maftuhah, dan Ade 

Pifianti. ―Moderation of Higher Education Curriculum in Religious 

Deradicalization in Indonesia.‖ TARBIYA: Journal of Education in Muslim 

Society 6, no. 2 (9 Desember 2019): 169–78. 

https://doi.org/10.15408/tjems.v6i2.14886. 



341 

 

 

El Fadl, Khaled Abou. Reasoning with God; Reclaiming Shari„ah in the Modern 

Age. Lanham: Rowman & Littlefield, 2014. 

———. The Great Theft; Wrestling Islam from The Extremists. New York: 

HarperCollins Publishers, Inc, 2005. 

Emaqueo, Michel E., Kenneth A Pargament, dan Carl E. Thoresen. Al-Tasāmuḥ: 

al-Nazhriyah wa al-Baḥts wa al-Mumārasah. Diterjemahkan oleh ‗Abīr 

Muḥammad Anwar. Cet. I. Kairo: Markaz al-Qaumī, 2015. 

Esposito, John L. ―Moderate Muslims: A Mainstream of Modernists, Islamists, 

Conservatives, and Traditionalists.‖ American Journal of Islam and 

Society 22, no. 3 (1 Juli 2005): 11–20. 

https://doi.org/10.35632/ajis.v22i3.465. 

———. The Islamic Threat: Myth or Reality? Cet. III. New York: Oxford 

University Press, 1999. 

Fahri, Mohamad, dan Ahmad Zainuri. ―Moderasi Beragama di Indonesia‖ 25, no. 

2 (2019). 

Fajarini, Ulfah. ―PERANAN KEARIFAN LOKAL DALAM PENDIDIKAN 

KARAKTER.‖ Sosio-Didaktika: Social Science Education Journal 1, no. 

2 (28 Desember 2014): 123–30. https://doi.org/10.15408/sd.v1i2.1225. 

Fang, Liaw Yock. Sejarah Kesusastraan Melayu Klasik. Disunting oleh Riris K. 

Toha Sarumpaet. I. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2011. 

Faozan, Ahmad. Wacana Intoleransi dan Radikalisme Dalam Buku Teks 

Pendidikan Agama Islam. Cet. I. Serang: A-Empat, 2022. 

Faruq, Abu Abdurahman. The Moderate Religion. II. Mekah: Dar al-Itibaa, 2013. 

Faza, Abrar M. Dawud. Moderasi Beragama Para Sufi. Disunting oleh 

Deniansyah Damanik. Cet. I. Medan: Merdeka Kreasi, 2022. 

Franco, G. H., dan S. L. Cervantes. Islam in the 21st Century. Nova Science 

Publishers, 2010. 

Fuller, Graham E. ―Freedom and Security: Necessary Conditions for Moderation.‖ 

American Journal of Islam and Society 22, no. 3 (1 Juli 2005): 21–28. 

https://doi.org/10.35632/ajis.v22i3.466. 

Gandhi, Maneka, dan Ozair Husain. The Complete Book of Muslim and Parsi 

Names. New Delhi: Penguin Books, 2004. 

Ghazali, Ahmad. ―POLA INTERAKSI DAN PENYEBARAN MODERASI 

BERAGAMA‖ 12, no. 1 (2020). 

Global Terrorism Index 2025; Measuring The Impact of Terrorism. Sydney: 

Instirute for Economics & Peace, 2025. 

Gracia, Jorge J. E. A Theory of Textuality; The Logic and Epistemology. Albany: 

State University of New York Press, 1995. 

Gunawan, Akmal Rizki. Khazanah Moderasi Beragama Dalam Al-Qur‟an dan 

Penerapannya. Cet. I. Yogyakarta: CV Bintang Semesta Media, 2023. 

Hall, D.G.E. A Histrory of South-East Asia. London: Macmillan and Company 

Limited, 1955. 

Hamdi, Sabiatul, Muslimah Muslimah, Khabib Musthofa, dan Sardimi Sardimi. 

―Mengelaborasi Sejarah Filsafat Barat dan Sumbangsih Pemikiran Para 

Tokohnya.‖ Jurnal Pemikiran Islam 2, no. 1 (5 Desember 2021): 151. 

https://doi.org/10.22373/jpi.v2i1.11378. 



342 

 

 

Hamzah, Norashikin, dan Shaiful Bahri Radzi. ―MENYELUSUR HAYAT 

GURINDAM: SATU TINJAUAN DEFINISI DARI KACA MATA 

SARJANA‖ 4, no. 1 (2021). 

Hanafī, Hasan. Al-Dīn wa al-Taurah fi Misr 1952-1982; al-Ushūliyyah al-

Islāmiyyah. Kairo: Maktabah Madbouly, t.t. 

———. Al-Yamīn wa al-Yasār fī al-Fikr al-Dinī. Damaskus: Dār ―Ilā‖ al-Dīn li 

al-Nasyr wa al-Tawzī‘ wa al-Tarjamah, 1996. 

Hannigan, Jessica Djabrayan, dan John E. Hannigan. Building Behavior: The 

Educator‟s Guide to Evidence-Based Initiatives. 2455 Teller 

Road, Thousand Oaks California 91320: Corwin, 2020. 

https://doi.org/10.4135/9781071800492. 

Hasan, Mustaqim. ―PRINSIP MODERASI BERAGAMA DALAM 

KEHIDUPAN BERBANGSA.‖ Preprint. Open Science Framework, 17 

September 2021. https://doi.org/10.31219/osf.io/7hyru. 

Hashim, Rosnani, ed. Reclaming the Conversation; Islamic Intellectual Tradition 

in the Malay Archipelago. Cet. I. Selangor: The Other Press Sdn. Bhd., 

2010. 

Hasibuan, Rapotan, dan Syafaruddin. Problematika Kesehatan dan Lingkungan di 

Bumi Melayu. I. Medan: Merdeka Kreasi, 2021. 

Helean, Helean. ―STRUKTUR DAN  MAKNA MANTRA TUNGKAL PADA 

MASYARAKAT MELAYU DESA SERUNAI KECAMATAN 

SALATIGA KABUPATEN SAMBAS.‖ Sabda: Jurnal Sastra dan 

Bahasa 2, no. 2 (4 Agustus 2023): 116–23. 

https://doi.org/10.572349/sabda.v2i2.833. 

Hellwig, C.M.S., dan S.O. Robson, ed. A Man of Indonesian Letters. USA: Foris 

Publiations Holland, 1986. 

Helmiati. Sejarah Islam Asia Tenggara. Cet. I. Pekanbaru: Zanafa Publishing, 

2011. 

Hendrik, Makmur, Deni Ermanto Iddehan, dan Mahyudin Al-Mudra. Tegak 

Menjaga Tuah, Duduk Memelihara Marwah; Mengenal Sosok, Pikiran 

dan Pengabdian H. Tenas Effendy. I. Yogyakarta: Balai Kajian dan 

Pengembangan Budaya Melayu, 2005. 

Hermansyah, dan Zulkhairi. Transformasi Syair Jahharat At-Tauhid di 

Nusantara. Disunting oleh Nurchalis Sofyan. Cet. I. Bali: Pustaka Larasan, 

2014. 

Hidayanto, Dwi Nugroho. Manajemen Waktu; Filosofi - Teori - Implementasi. 

Cet. I. Depok: PT Rajagrafindo Persada, 2019. 

Huda, Sholihul. Dakwah Digital Muhammadiyah; Pola Baru Dakwah Era 

Disrupsi. Disunting oleh Moh. Maulana Mas‘udi. Cet. I. Yogyakarta: 

Samudra Biru, 2022. 

Ibn ‗Āsyūr, Muhammad al-Ṭāhir. Tafsīr al-Tahrīr wa al-Tanwīr. Vol. XVIII. 

Tunisia: Dār al-Tūnisyyah li al-Nasyr, 1984. 

Ibn Zakariyā, Abū al-Ḥusain Aḥmad bin Fāris. Mu‟jam Maqāyīs al-Lughah. 

Disunting oleh Abd al-Salām Muḥammad Hārūn. Vol. VI. Beirut: Dār al-

Fikr, t.t. 



343 

 

 

Ibnu Hanbal, Al-Imam Ahmad. Musnad al-Imām Ahmad bin Hanbal. Disunting 

oleh Syu‘aib Al-Arnauth, Jamāl ‘Abdullathīf, ‘Ādil Mursyid, dan Sa‘īd 

Al-Lahām. I. Vol. XX. Beirut: Mu‘assasah al-Risālah, 2001. 

———. Musnad al-Imām Ahmad bin Hanbal. Disunting oleh Syu‘aib Al-

Arnauth, Jamāl ‘Abdullathīf, ‘Ādil Mursyid, dan Sa‘īd Al-Lahām. I. Vol. 

XII. Beirut: Mu‘assasah al-Risālah, 2001. 

Ibnu Khaldūn, Abd al-Rahman. Muqaddimah Ibn Khaldūn. Beirut: Dar al-Fikr, 

2001. 

Ibnu Manzhūr. Lisān al-‟Arab. Kairo: Dār al-Ma‘ārif, t.t. 

Idris, Zubir. ―KOMUNIKASI MORAL LEWAT GURINDAM DUA BELAS 

RAJA ALI HAJI.‖ Jurnal Komunikasi, t.t. 

Ilyas, Ilyas, Griven H. Putera, dan Muliardi Muliardi. ―NILAI PENDIDIKAN 

ISLAM DALAM GURINDAM DUA BELAS KARYA RAJA ALI 

HAJI.‖ Jurnal Ilmu Budaya 16, no. 2 (28 Februari 2020): 120–40. 

https://doi.org/10.31849/jib.v16i2.3706. 

‗Imārah, Muhammad. ―Al-Manhāj al-Nabawī fi al-Mudā‘ibah wa al-Muzāh.‖ 

Hirā‟; Majalah „Ilmiyyah Tsaqāfiyyah Fashliyyah, 2008. 

https://dn790003.ca.archive.org/0/items/hira-01/hira-13.pdf. 

———. Al-Ushūliyyah Bain al-Gharb wa al-Islām. Cet. I. Beirut: Dār al-Syurūq, 

1998. 

Ismail, Wan Norasikin Wan, Abdul Latif Samian, dan Nazri Muslim. ―Bird 

Element Symbolism in Malay Proverbs.‖ International Journal of Asian 

Social Science 7, no. 2 (2017): 119–25. 

https://doi.org/10.18488/journal.1/2017.7.2/1.2.119.125. 

I-Tsing. A Record of The Buddhist Religion As Practised in India and The Malay 

Archipelago (A.D. 671-695). Diterjemahkan oleh J. Takakusu. London: 

The Clarendon Press, 1896. 

Jabar, Nordiana Binti Ab. ―KEUNGGULAN IKON MEMBAWA TELADAN 

DALAM SELOKA MELAYU,‖ t.t. 

Jamaludin, Adon Nasrullah. Agama dan Konflik Sosial; Studi Kerukunan Umat 

Beragama, Radikalisme, dan Konflik Antarumat Beragama. Bandung: CV 

Pustaka Setia, 2015. 

Jenkins. JR., Everett. The Muslim Diaspora (Volume 2, 1500-1799): A 

Comprehensive Chrnology of the Spread of Islam in Asia, Africa, Europe 

and the Americas. Jefferson: McFarland & Company, Inc., Publisher, 

2000. 

Jerichow, Anders, dan Jorgen Baek Simonsen. Islam in a Changing World; 

Europe and the Middle East. New York: Routledge, 2013. 

Jum‘ah, Muḥammad Mukhtār. Al-Tasāmuḥ Manhaj Ḥayah. Cet. I. Kairo: Hai‘ah 

al-Miṣriyyah al-‗Āmah li al-Kitāb, 2021. 

Jurjānī. Kitāb al-Ta‟rīfāt. Kairo: Dār al-Diyān li al-Turāts, t.t. 

Jusoh, Siti Aishah Binti, Mohd Firdaus Bin Che Yaacob, dan Nasirin Bin 

Abdillah. ―Unsur Spiritual Dalam Cerita Lisan Melayu: An element 

spiritual in Forktales.‖ PENDETA 12, no. 2 (November 2021): 67–79. 

https://doi.org/10.37134/pendeta.vol12.2.6.2021. 



344 

 

 

Kamali, Mohammad Hashim. The Middle Path of Moderation in Islam. USA: 

Oxford University Press, 2015. 

Kementerian Agama. ―Keputusan Menteri Agama No 93 Tahun 2022 tentang 

Pedoman Penyelenggaraan Penguatan Moderasi Beragama bagi PNS 

Kementerian Agama,‖ 2022. 

Khan, Maulana Wahiduddin. Non-Vilolence and Islam. New Delhi: Goodword 

Books, 1984. 

Kim, Heon, dan John Raines. Making Peace In and With the World: The Gülen 

Movement and Eco-Justice. Newcastle: Cambridge Scholars Publishing, 

2012. 

―Koleksi Khas Tenas Effendy.‖ Diakses 30 Maret 2024. 

https://malaycivilization.com.my/exhibits/show/koleksi-khas-tenas-

effendy/biodata. 

Küng, Hans, Syafaatun Almirzanah, dan Gerardette Philips. Jalan Dialog Hans 

Küng dan Perspektif Muslim. Disunting oleh Najiyah Martiam. 

Diterjemahkan oleh Mega Hidayati, Endy Saputrom, dan Budi Asyhari. 

Yogyakarta: Universitas Gajah Mada, t.t. 

Kurnialoh, Nasri. ―Pendidikan Agama Islam Berwawasan Inklusif-Pluralis.‖ 

INSANIA: Jurnal Pemikiran Alternatif Kependidikan 18, no. 3 (2013): 

389–404. 

Kurniawan, Syamsul. Panta Rhei; Ragam Ekspresi, Krisis yang Dialami dan 

Tantangan yang Dihadapi Umat Beragama. Cet. I. Desa Kapur: 

Ayunindya, 2021. 

Leaman, Oliver, ed. The Biographical Encyclopedia of Islamic Philosophy. 

London: Bloomsbury Publishing Plc, 2015. 

Lim, Kim Hui. ―Budi As The Malay Mind: A Philosophical Study of Malay Ways 

of Reasoning and Emotion in Peribahasa.‖ University of Hamburg, 2003. 

Linton, Ralph. Ilmu Budaya Dasar. Jakarta: Rineka Cipta, 2004. 

Loir, Henry Chambert-, dan Claude Guillot. Ziarah dan Wali di Dunia Islam. 

Diterjemahkan oleh Jean Couteau, Ari Anggari Harapan, Machasin, dan 

Andrée Feillard. Cet. I. Jakarta: PT Serambi Ilmu Semesta, 2007. 

Lubis, Ridwan. Merawat Kerukunan; Pengalaman di Indonesia. Cet. I. Jakarta: 

PT Elex Media Komputindo, 2020. 

Maalouf, Louis. Al-Munjid fi al-Lughah wa al-A‟lām. XXIX. Vol. I. Beirut: Dār 

al-Masyriq, 2008. 

Machi, Lawrence A., dan Brenda T. Mcevoy. The Literature Review; Six Steps to 

Success. II. California: Corwin, 2012. 

Maftuhah. Moderasi dalam Pendidikan Politik di Kurikulum Madrasah. Disunting 

oleh Kisno Umbar. Cet. I. Jakarta: Publica Indonesia Utama, 2023. 

Maḥfūzh, Muḥammad. Al-Tasāmuḥ wa Qaḍāyā al-„Aisy al-Musytarak. Cet. II. 

Beirut: Al-Markaz al-Islāmī al-Tsaqāfī, 2012. 

Majid, Rofi Ali. ―BNPT: 33 Juta Penduduk Indonesia Terpapar Radikalisme, 

Butuh Undang-Undang Pencegahan,‖ 2022. 

https://www.kompas.tv/article/311315/bnpt-33-juta-penduduk-indonesia-

terpapar-radikalisme-butuh-undang-undang-pencegahan. 



345 

 

 

Marlina, Marlina. ―NILAI KEARIFAN LOKAL DALAM TUNJUK AJAR 

MELAYU KARYA TENAS EFFENDI.‖ Diksi 28, no. 2 (13 Oktober 

2020): 199–209. https://doi.org/10.21831/diksi.v28i2.33132. 

Maryamah, Maryamah, Saprina Putri Vannisa, Jeny Talia, dan Anastasia Putri 

Sakinah. ―Islam Budaya Melayu: Analisis Akulturasi Bangsa Cina Dan 

Arab Di Kota Palembang.‖ Histeria Jurnal: Ilmiah Soshum dan 

Humaniora 2, no. 2 (2023): 54–59. 

Marzali, Amri. ―Sejarah awal kerajaan melayu di jambi.‖ Jurnal Pengajian 

Melayu 34, no. 2 (25 Oktober 2023): 65–80. 

https://doi.org/10.22452/jomas.vol34no2.5. 

Masduqi, Irwan. Berislam Secara Toleran; Teologi Kerukunan Umat Beragama. 

Cet. I. Bandung: PT Mizan Pustaka, 2011. 

Maula, Abiyyah Naufal. Pendidikan Moderasi Beragama. Disunting oleh M. 

Hidayat dan Miskadi. Cet. I. Lombok Tengah: Pusat Pengembangan 

Pendidikan dan Penelitian Indonesia, 2023. 

MAXWELL, W. E. ―MALAY PROVERBS.‖ Journal of the Straits Branch of the 

Royal Asiatic Society, no. 1 (1878): 85–98. 

http://www.jstor.org/stable/41561449. 

Maxwell, W. George. ―Mantra Gajah.‖ Journal of the Straits Branch of the Royal 

Asiatic Society, no. 45 (1906): 1–53. 

http://www.jstor.org/stable/41561619. 

Megawati, Hermeilia, dan Herdiyan Maulana. Psikologi Komunitas; Peran Aktif 

Psikologi Untuk Masyarakat. Disunting oleh Rizky Fani dan Soviah 

Khoriyati. I. Jakarta: PT Bumi Aksara, 2024. 

Menteri Agama Republik Indonesia. ―Peraturan Menteri Agama Republik 

Indonesia Nomor 18 Tahun 2020 Tentang Rencana Strategis Kementerian 

Agama Tahun 2020-2024.‖ Jakarta, 2020. 

https://jdihn.go.id/files/648/8_2020-07-

14_9899_pma_no._18_tahun_2020.pdf. 

Meylani, Ade, Armelia Dafrina, dan Eri Saputra. ―Akulturasi Arsitektur Cina dan 

Melayu pada Istana Niat Lima Laras Sumatera Utara.‖ ETNIK: Jurnal 

Ekonomi dan Teknik 2, no. 10 (2023): 880–90. 

Milner, Anthony. The Malays. Cwt. I. United Kingdom: Wiley-Blackwell, 2008. 

Misrawi, Zuhairi. Madinah; Kota Suci, Piagam Madinah, dan Teladan 

Muhammad SAW. Cet. I. Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2009. 

Mitias, Michael H. Possibility of Interreligious Dialogue. Switzerland: Palgrave 

Macmillan, 2021. 

Mohamad, Ab Halim. ―Unsur-Unsur Ilmu Badi‘ Arab dalam Syair Hamzah 

Fansuri,‖ t.t. 

Mubin, Nor, Saeful Anam, dan Ahmad Aqil Muzakka. Pembelajaran PAI 

Berwawasan Moderasi Bertama dengan Pendekatan STEM. Cet. I. 

Lamongan: Academia Publication, 2023. 

Muhtarom, Ali, Sahlul Fuad, dan Tsabit Latief. Moderasi Beragama; Konsep, 

Nilai, dan Strategi Pengembangannya di Pesantren. Cet. I. Jakarta 

Selatan: Yayasan Talibuana Nusantara, 2020. 



346 

 

 

Mulyadi. Islam dan Tamadun Melayu; Sejarah, Orang Melayu dan Persentuhan 

Islam dengan Tamadun Melayu. Disunting oleh Hasbullah. Cet. I. Vol. I. 

Bengkalis: Dotplus Publisher, 2021. 

Munir, Abd Malik Al, dan Neli Hidayah. ―Nilai-nilai Moderasi Beragama dalam 

Petuah Melayu: Analisis Buku Tunjuk Ajar Melayu Karya Tenas 

Effendy,‖ t.t. 

Mursela, Mursela, Yuyun Kamila, dan Riko Nurjihad. ―NILAI KEARIFAN 

LOKAL BUDAYA KENDURI DI PULAU BENGKALIS DITINJAU 

DARI ASPEK AGAMIS DAN SOSIOLOGIS.‖ JIPKIS : Jurnal Ilmiah 

Pendidikan dan Keislaman 3, no. 1 (April 2023): 66–71. 

https://doi.org/10.55883/jipkis.v3i1.51. 

Nafīsah, Muḥammad. Al-Islām wa Zāhirah al-„Unf. Cet. I. Damaskus: Dār al-

Saqā, 1996. 

Nasruddin. Nilai-Nilai Moderasi Beragama Melalui Kegiatan Esktrakurikuler. 

Disunting oleh Syaihul Muhlis. Cet. I. Indramayu: Penerbit Adab, 2024. 

Nasution, Farizal, dan Asli br Sembiring. Budaya Melayu. Sumatera Utara: Badan 

Perpustakaan dan Arsip Daerah, 2007. 

Nasution, Hasnah, Nurhayati, dan Ziaulhaq Hidayat. Berdamai Dengan 

Pemerintah; Sejarah dan Ideologi PTKIS Salafi di Indonesia. Cet. I. 

Medan: Merdeka Kreasi, 2021. 

Nayar, D P. Towards a National System of Education (Educational Development 

in India 1937-51). Cet. I. New Delhi: Mittal Publications, 1989. 

Offorma, Grace Chibiko. ―Integrating Components of Culture in Curriculum 

Planning,‖ 2016. 

Paya, Ali. Methods, Methodologies, and Perspectives in the Humanities and 

Social Sciences. London: ICAS Press, 2022. 

Pemerintah Indonesia. ―Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 12 Tahun 

2023 Tentang Kementerian Agama.‖ Jakarta, 2023. 

https://peraturan.go.id/files/perpres-no-12-tahun-2023.pdf. 

———. ―Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 58 Tahun 2023 Tentang 

Penguatan Moderasi Beragama.‖ Jakarta, 2023. 

https://jdih.setkab.go.id/PUUdoc/177049/Perpres_Nomor_58_Tahun_202

3.pdf. 

Pranata, Hamdi, dan Zulfani Sesmiani. ―IMPLEMENTASI PENDIDIKAN 

ISLAM BERBASIS MODERASI BERAGAMA DI PONDOK 

PESANTREN ISLAM AL MUKMIN.‖ Jurnal Pendidikan Islam, 2022. 

Priyana, Puti, dan Andika Dwi Yuliardi. Kriminologi; Sebab-Sebab Terjadinya 

Kejahatan. Disunting oleh Hidayati. Cet. I. Depok: Rajawali Pers, 2021. 

Rachmadyanti, Putri. ―Penguatan pendidikan karakter bagi siswa sekolah dasar 

melalui kearifan lokal.‖ JPsd (Jurnal Pendidikan Sekolah Dasar) 3, no. 2 

(2017): 201–14. 

Rahim, Rahimin Affandi Abd, Awang Azman bin Awang Pawi, Ahmad Farid 

Abd Jalal, dan Mohd Puaad Bin Abdul Malik. ―Kitab Jawi Sebagai Karya 

Kearifan Tempatan Melayu: Analisis Sejarah Intelektual.‖ Al-Banjari: 

Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman 18, no. 1 (2019): 49–84. 



347 

 

 

Rahman, Fazlur. Islam & Modernity; Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: The University of Chicago, 1982. 

Ramadhanti, Dina, dan Diyan Permata Yanda. Menulis Teks: Suatu Pendekatan 

Kognitif. Cet. I. Yogyakarta: Deepublish, 2022. 

Rashid, Faridah Abdul. Research on The Early Malay Doctors 1900-1957 Malaya 

and Singapore. Bloomington: Xlibris Corporation, 2012. 

Raudati, Hasni, Dr Abdurrahman Adisaputera, dan M Hum. ―NILAI-NILAI 

EDUKATIF PANTUN DALAM TUNJUK AJAR MELAYU KARYA 

TENAS EFFENDY (KAJIAN SOSIOLOGI SASTRA),‖ t.t. 

Rehayati, Rina, H.M. Ridwan Hasbi, dan Mattius. ―Eksplorasi Makna Ritual 

Peralihan (The Rites of Passage) Budaya Melayu Nusantara: Bentuk 

Moderasi Islam pada Budaya Melayu.‖ Lembaga Penelitian dan 

Pengabdian Kepada Masyarakat Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau, 2021. https://repository.uin-

suska.ac.id/70805/1/RITUAL%20PERALIHAN%20MELAYU%20SIAK

%20DAN%20PALEMBANG%202021%20%28pdf.io%29.pdf. 

Riddell, Peter. Islam and The Malay-Indonesian World; Transmission and 

Responses. Honolulu: University of Hawai‘i Press, 2001. 

Rohayati, Siti, Sumira Sumira, dan Tuti Nuriyati. ―Nilai-Nilai Pendidikan Islam 

Yang Terdapat Pada Mandi Taman Di Pulau Merbau.‖ Ta‟rim: Jurnal 

Pendidikan dan Anak Usia Dini 4, no. 3 (2023): 144–52. 

Rosa, Fitria, Neni Hermita, dan Achmad Samsudin. Karya Sastra Melayu Riau. 

Cet. I. Yogyakarta: Deepublish, 2017. 

Sabakti, Sri. ―Konsep Pendidikan Karakter dalam Buku Pandangan Orang Melayu 

Terhadap Anak Karya Tenas Effendy (Concept Of Character Building In 

The Book Pandangan Orang Melayu terhadap Anak By Tenas Effendy).‖ 

Widyaparwa 46, no. 2 (2018): 189–204. 

Saidurrahman. Nalar Kerukunan; Merawat Keragaman Bangsa Mengawal NKRI. 

Cet. I. Jakarta: Kencana, 2018. 

Saliehah, Che Ku Nur. ―Sumbangan Syeikh Ahmad Fatani dalam Penulisan 

Fiqh,‖ h. 139-141. Universiti Sultan Zainal Abidin: Faculty of Islamic 

Contemporary Studies, 2017. 

Salim, Munir. ―Bhinneka tunggal ika sebagai perwujudan ikatan adat-adat 

masyarakat adat nusantara.‖ Al Daulah: Jurnal Hukum Pidana Dan 

Ketatanegaraan 6, no. 1 (2017): 65–74. 

Salleh, Siti Hawa Haji. Malay Literature of the 19th Century. Kuala Lumpur: 

Institut Terjemahan Negara Malaysia Berhad, 1997. 

Samuel, Nabīl, dan Hānī ‗Iyād. Al-Muwāṭanah: Al-Taḥdiyyāt wa al-Ṭumūḥāt fi al-

Dawlah al-Ḥadītsah. Cet. I. Kairo: Al-Maktabah al-Akādīmiyyah, 2008. 

Saputera, Abdur Rahman Adi, dan Muhammad Syarif H Djauhari. ―Potret 

Pengarusutamaan Moderasi Beragama Di Gorontalo,‖ t.t. 

Sardila, Vera. ―ANALISIS SEMIOTIKA PADA TUNJUK AJAR MELAYU 

SEBAGAI PENDEKATAN PEMAHAMAN MAKNA DALAM 

KOMUNIKASI‖ 27, no. 2 (t.t.). 

Sari, Noviana Putri Ndah. ―Internalisasi Moderasi Beragama Dalam Budaya 

Malam Selikuran Masyarakat Jawa,‖ t.t. 



348 

 

 

Sarman, Sarman. ―Representasi Kearifan Lokal Masyarakat Belitung dalam Cerita 

Keramat Pinang Gading.‖ Sirok Bastra 4, no. 2 (2016): 153–60. 

Scholz, Susanne, ed. God loves Diversity and Justice; Progressive scholars speak 

about faith, politics, and the world. United Kingdom: Lexington Books, 

2013. 

Schwedler, Jillian. Faith in Moderation; Islamist Parties in Jordan and Yemen. 

United Kingdom: Cambridge University Press, 2006. 

Shah, Abdul Hadi Harman, dan Julaihi Wahid. ―Konsepsualisasi Ruang dan 

Habitat Tradisional Melayu‖ Vol. 28, no. No. 1 (2010): h. 177-187. 

Shihab, M. Quraish. Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. 

Ciputat: Lentera Hati Group, 2019. 

Siregar, Budi Alamsyah. Budaya & Kepemimpinan Dalam Organisasi. Cet. I. 

Purwokerto: Zahira Media Publisher, 2023. 

Sofiani, Ika Kurnia, dan Wira Sugiarto. ―Nilai-Nilai Pendidikan Dalam Tunjuk 

Ajar Melayu‖ 1 (2022). 

Solihin, dan Adnan. Model Praktek Moderasi Beragama  di Daerah Plural. 

Disunting oleh M. Taufiq Rahman. Cet. I. Bandung: Prodi S2 Studi 

Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2022. 

Stimmel, Barrry, ed. Cultural and Sociologigal Aspects of Alcoholism and 

Substance Abuse. New York: The Haworth Press, 1984. 

Sugarda, Yanti B. Panduan Praktis Pelaksanaan Focus Group Discussion; 

Sebagai Metode Riset Kualitatif. Cet. I. Jakarta: PT Gramedia Pustaka 

Utama, 2020. 

Sugiarto, Eko. Pantun dan Puisi Lama Melayu. Yogyakarta: Khitah Publishing, 

t.t. 

Sugiyono, Bambang. Pancasila Sebagai Perekat dan Pemersatu Bangsa. Cet. I. 

Malang: Media Nusa Creative, 2021. 

Supriyadi, Supriyadi, Rian Hidayat, dan Ridwan Tawaqal. ―Makna Budaya dan 

Nilai Pendidikan Karakter dalam Syair Ikan Terubuk.‖ GERAM 8, no. 2 

(2020): 1–10. 

Susanto. Radikalisme dan Strategi Resiliensi Pelajar di Sekolah dan Madrasah. 

Cet. I. Jakarta: Publica Indonesia Utama, 2022. 

Sutrisno, Edy. ―Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan.‖ Jurnal 

Bimas Islam 12, no. 2 (27 Desember 2019): 323–48. 

https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113. 

Suwandi, Suyartono. Wisata Religi Islami; Saya Menjejak Sejarah Spiritualitas 

Nusantara. Makassar: PT. Nas Media Indonesia, 2023. 

Syam, Yunus, dan dkk. Ensiklopedi Perkembangan Bahasa Indonesia; 

Kesusastraan Indonesia. Yogyakarta: Hikam Pustaka, 2021. 

Taba, Hilda. Curriculum Development Theory and Practice. New York: Hartcourt 

Brace and World, 1962. 

Taber, Shirin. Muslims Next Door: Uncovering Myths and Creating Friendships. 

Michigan: Zondervan, 2004. 

Tambak, Syahraini. ―IMPLEMENTASI BUDAYA MELAYU DALAM 

KURIKULUM PENDIDIKAN MADRASAH IBTIDAIYAH DI RIAU.‖ 



349 

 

 

MIQOT: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman 41, no. 2 (22 Januari 2018). 

https://doi.org/10.30821/miqot.v41i2.409. 

―Tengku Nasaruddin Said Effendy.‖ Diakses 14 Maret 2024. 

https://www.merdeka.com/tengku-nasaruddin-said-effendy. 

―Tengku Nasaruddin Said Effendy - (H. Tenas Effendy - 1936-2015.‖ Diakses 14 

Maret 2024. https://lamriau.id/tengku-nasaruddin-said-effendy-h-tenas-

effendy-1936-2015/2/. 

―Tengku Nasaruddin Said Effendy - (H. Tenas Effendy - 1936-2015.‖ Diakses 14 

Maret 2024. https://lamriau.id/tengku-nasaruddin-said-effendy-h-tenas-

effendy-1936-2015/3/. 

The Writing Team. Kamus Besar Bahasa Indonesia Pusat Bahasa. IX. Jakarta: 

PT Gramedia Pustaka Utama, 2015. 

Tim Penulis. Peta Jalan (Roadmap) Penguatan Moderasi Beragama Tahun 2020-

2024. Jakarta: Kementerian Agama RI, 2020. 

Tim Penyusun. Al-Qur‟an dan Terjemahnya. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf 

Al-Qur‘an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019. 

———. Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam. Cet. I. 

Jakarta: Kelompok Kerja Impelementasi Moderasi Beragama Direktorat 

Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019. 

———. Panduan Impelementasi Moderasi Beragama di Madrasah. Jakarta: 

Direktur KSKK Madrasah Direktorat Jenderal Pendidikan Islam 

Kementerian Agama Republik Indonesia, 2021. 

Tim Penyusun Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan 

Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019. 

Tim Sastra Cemerlang. Sastra Indonesia Lengkap. Disunting oleh Fury. Cet. I. 

Pamulang: Cemerlang, 2018. 

Truna, Dody S., dan Naan. Problematika dan Solusi atas Prasangka Agama dan 

Etnik di Kalangan Mahasiswa UIN SGD Bandung. Disunting oleh M. 

Taufiq Rahman. Cet. I. Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN 

Sunan Gunung Djati Bandung, 2022. 

Tuan Adnan, Tuan Siti Nurul Suhadah, dan Mohd Firdaus Che Yaacob. ―Akal 

Budi Orang Melayu menerusi Cerita-cerita Rakyat : The Common Sense 

of the Malays through Folk Stories.‖ PENDETA 14, no. 2 (Agustus 2023): 

56–70. https://doi.org/10.37134/pendeta.vol14.2.5.2023. 

‗Umar, Ahmad Mukhtār. Mu‟jam al-Lughah al-„Arabiyyah al-Mu‟āṣirah. I. Vol. 

III. Kairo: ‗Ālam al-Kutub, 2008. 

‗Umar, Muḥammad al- Rāzī Fakhr al-Dīn Ibn al-‗Allāmah Dhiyā‘ al-Dīn. Tafsīr 

al-Fakhr al-Rāzī al-Musytahar bi al-Tafsīr al-Kabīr wa Mafātīh al-Ghaib. 

XI. Beirut: Dar al-Fikr, 1981. 

———. Tafsīr al-Fakhr al-Rāzī al-Musytahar bi al-Tafsīr al-Kabīr wa Mafātīh 

al-Ghaib. X. Beirut: Dar al-Fikr, 1981. 

UU. Hamidy. Orang Melayu Di Riau. Pekanbaru: UIR Press, 1996. 

Vloten, Van. Al-Siyādah al-„Arabiyyah wa al-Syī‟ah wa al-Isrāīliyāt fi „Ahd Bani 

Umayyah. Diterjemahkan oleh Ḥasan Ibrāhīm Ḥasan dan Muḥammad Zakī 

Ibrāhīm. Cet. II. Kairo: Maktabah al-Nahḍah al-Miṣriyyah, 1965. 



350 

 

 

Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, Islam Kita; Agama Masyarakat 

Negara Demokrasi. Cet. I. Jakarta: The Wahid Institute, 2006. 

Wahyuni, Dessy. Tenas Effendy Punggawa Melayu. Jakarta: Badan 

Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, 2018. 

Waridah, Ernawati. EYD dan Seputar Kebahasa-Indonesiaan. Bandung: Ruang 

Kata, 2015. 

Watt, W. Montgomery. Muhammad at Medina. London: Oxford University Press, 

1956. 

Widyastuti, Myta. ―Peran Kebudayaan Dalam Dunia Pendidikan THE ROLE OF 

CULTURE IN THE WORLD OF EDUCATION.‖ JAGADDHITA: Jurnal 

Kebhinnekaan dan Wawasan Kebangsaan 1, no. 1 (2 Desember 2021). 

https://doi.org/10.30998/jagaddhita.v1i1.810. 

W.S., Lianawati. Menyelami Keindahan Sastra Indonesia. Cet. I. Jakarta: Bhuana 

Ilmu Populer, 2019. 

Yasa, Nuha Amatullah, dan Mangatur Sinaga. ―Sastra Lisan Mantra Pengobatan 

di Muntai Kecamatan Bantan Kabupaten Bengkalis‖ 6 (2022). 

Yuhasnita, Yuhasnita, dan Ellya Roza. ―Implementasi Moderasi Beragama dalam 

Konsep Pendidikan Sulthan Syarif Kasim II.‖ Baitul Hikmah: Jurnal 

Ilmiah Keislaman 1, no. 2 (31 Desember 2023): 91–107. 

https://doi.org/10.46781/baitul_hikmah.v1i2.883. 

Yunanto, Sri. Islam Moderat VS Islam Radikal; Dinamika Politik Islam 

Kontemporer. Cet. I. Yogyakarta: Medpress, 2018. 

 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

BIODATA RINGKAS PROMOVENDUS 

 

Nama    : Wan Muhammad Fariq 

Tempat/Ttl.   : Bengkalis, 12 Oktober 1985 

Alamat                             : Jl. Kelapapati Darat RT 001/RW 005 Desa 

Kelapapati Kec. Bengkalis, Kab. Bengkalis 

Pekerjaan   : Dosen STAIN Bengkalis 

Orang Tua : 1. Ayah : Wan Authar (Alm.) 

  2. Ibu : Nurliza 

  3. Saudara : 1. Wan Azriansyah 

    2. Wan Elva Auli 

3. Wan Reza Fahlevi 

4. Wan Syahrizan 

5. Wan Mu’ammar Razy 

 

Istri    : Titin Sumarni 

 

Anak    : 1. Wan Nafila Athiyya 

     2. Wan Nazia Athiyya 

3. Wan Muhammad Nidhal Syabani 



Pendidikan   : 1. SD Negeri 013 Bengkalis 

      2. SLTP Negeri 05 Bengkalis 

                      3. MAK Zainul Hasan Genggong – Probolinggo – 

Jawa Timur 

      4. S1 Universitas Al-Azhar Kairo - Mesir 

      5. S2  UIN Sultan Syarif Kasim Riau  

 

Karya Ilmiah  :  

1. Psikologi Qadha’dan Qadar (2013) (Artikel) 

2. Profil Ulama Karismatik di Kabupaten Bengkalis: Meneladani Sosok dan 

Perjuangan (2020) (Buku) 

3. Pendidikan Islam Perspektif Thaha Husein Dalam Kitab Mustaqbal Al-

Tsaqāfah Fī Miṣr (2021) (Artikel) 

4. Peran Orang Tua Dalam Mendidik Anak Perspektif Muhammad Taqī Al-

Falsafī; Tela’ah Kitab Al-Thifl Baina Al-Waratsah Wa Al-Tarbiyah (2021) 

(Artikel) 

 5. Telaah Kepustakaan (Narrative, Tinjauan Sistematis, Meta-Analysis, Meta-

Synthesis) dan Teori (Kualitatif, Kualitatif, Mix Method) (2022) (Artikel) 

6. Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Muhammad ‘Abid Al-Jabiri (2022) 

(Artikel) 

7. Sistem Pendidikan Suku Asli Melayu Kecamatan Bantan (2022) (Artikel) 

8. Peran Orang Tua Dalam Membentuk Karakter Anak Berdasarkan Surah 

Luqman Ayat 17-19; Perspektif Tafsir Al-Misbah (2023) (Artikel) 

9. Analisis Deskriptif Inovasi Strategi dan Metode Pembelajaran dalam 

Kerangka Merdeka Belajar (2023) (Artikel) 

 10. Examining the Interplay Between Islamic Education and Science Domains 

in Morocco's Educational Policy (2023) (Artikel) 

 11. Aligning Teacher Ethics with 21st Century Character Education; Insights 

From Al-Qabisi's Perspective (2024) (Artikel) 

12. The Ideal Educator According to Abd Al-Salām Yāsīn in Forming The 

Character of Contemporary Students (2024) (Artikel) 

https://scholar.google.com/citations?view_op=view_citation&hl=en&user=FfvEAfgAAAAJ&citation_for_view=FfvEAfgAAAAJ:MXK_kJrjxJIC


13. Issues and Solutions for Incorporating Islamic Education and Science into 

Schools and Higher Education Institutions (2024) (Artikel) 

 

Pengalaman Perkerjaan: 1.  Ketua Jurusan Syariah dan Ekonomi Islam di 

STAIN Bengkalis (2017 – 2023) 

   2. Ketua Jurusan Tarbiyah dan Keguruan di STAIN 

Bengkalis (2024 – sekarang) 

 

Organisasi        : 1. Sekretaris PCNU Kab. Bengkalis (2015-2020) 

 2. Sekretaris PC Ikatan Sarjana Nahdlatul Ulama Kab. 

Bengkalis (2018-2022) 

  3.  Anggota Komisi Fatwa MUI Kab. Bengkalis (2014-

2019), (2019-2024), (2024-2029) 

  4. Anggota Penasehat GP Ansor Kab. Bengkalis 

(2019-2024, 2024-2028) 


	1. COVER WAN MUHAMMAD FARIQ.pdf
	2. PENGESAHAN (1).pdf
	3. PERSETUJUAN.pdf
	4. NOTA DINAS 1.pdf
	5. NOTA DINAS 2.pdf
	6. PERNYATAAN.pdf
	7. REVISI FINAL DISERTASI WAN MUHAMMAD FARIQ.pdf
	8. BIODATA Promovendus (Autosaved).pdf

