
 

 

 
 

STUDI KOMPARATIF PENDAPAT IMAM MALIK DAN  

IMAM Al-SYAFI’I TENTANG MASA SUCI DIANTARA  

DUA HAIDH (Al-NAQA’)  

 

SKRIPSI 

 

Diajukan untuk Melengkapi Tugas dan Memenuhi Syarat  

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Hukum (S.H) 

Fakultas Syariah dan Hukum 

 

 

 

 

  

 

 

             UIN SUSKA RIAU 

 

OLEH: 

 

NUR AFIFAH BALQIS BINTI ROSLE 

NIM: 12120325043 

 

 

PROGRAM S1 

PROGRAM STUDI PERBANDINGAN MAZHAB 

FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

    1446 H/2025 M 



 

 

 
 

  



 

 

 
 

  



 

 

 
 

  



 

 

i 

ABSTRAK 

 

Nur Afifah Balqis Binti Rosle (2024): Studi Komperatif Pendapat Imam 

Malik dan Imam al-Syafi’i Tentang 

Masa Suci Diantara Dua Haidhh (Al-

Naqa’) 

 

Penelitian ini di latarbelakangi oleh adanya perbedaan pendapat antara 

Imam Malik dengan Imam Al-Syafi‟i mengenai hukum al- naqa‟ dimana apabila 

wanita kedatangan haidhh kemudian untuk beberapa lama darah haidhnya 

terputus, kemudian darah haidhnya keluar lagi di antara dua masa itu dianggap 

masa haidh atau tidak. Imam Malik bahwa masa darah berhenti mengalir (naqa) di 

tengah-tengah masa haidh adalah dianggap haidh. Imam Al-Syafi‟i sebagai masa 

suci. Permasalahan dalam penelitian adalah, mengetahui apakah pendapat yang 

digunakan Imam Maliki dan Imam al-Syafi‟i mengenai masa suci diantara dua 

haidhh (al naqa’), apakah dalil-dalil yang digunakan Imam Maliki dan Imam al-

Syafi‟i mengenai masa suci diantara dua haidhh (al naqa’) Dan mengetahui 

bagaimana analisa fiqh muqorran antara Imam Maliki dan Imam al-Syafi‟i tentang 

masa suci diantara dua haidhh (al naqa’). 

Jenis penelitian ini adalah hukum Islam normatif yang dilakukan dengan 

menggunakan metode library research yang bersifat kualitatif yaitu dengan 

mengklasifikasikan sesuai dengan apa yang dibahas. Adapun sumber data yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah sumber sekunder. Seterusnya menggunakan 

pendekatan perbandingan hukum, yaitu dengan membandingkan  pendapat Imam 

Malik dan Imam al-Syafi‟i mengenai Hukum masa suci diantara dua Haidh (al- 

Naqa'). 

Hasil penelitian mendapatkan bahwa dalam masalah hukum masa suci 

diantara dua haidh, kedua-dua tokoh tersebut yaitu Imam Malik dan Imam al-

Syafi‟i sama-sama teguh dengan argumen masing-masing.Penulis berpendapat 

bahwa pendapat Imam al-Syafi‟i lebih selamat diamalkannya  pada masa kini 

secara umunya, karena banyak kebaikannya serta masalah ini sangat berkait rapat 

dengan ibadah seorang wanita. Namun penulis tetap menghormati serta menerima 

pendapat Imam-Imam Mazhab yang menggunakan kaidah lain dalam masalah 

hukum suci diantara dua haidhh ini. 

 

Kata kunci: Maliki, Al-Al-Syafi’i, suci, Haidh 

 

 

 

 

  



 

 

ii 

DAFTAR ISI 

ABSTRAK  .......................................................................................................  i 

DAFTAR ISI ...................................................................................................  ii 

KATA PENGANTAR .....................................................................................  iii 

BAB I  PENDAHULUAN .........................................................................  1 

A. Latar Belakang..........................................................................  1 

B. Batasan Masalah .......................................................................  5 

C. Rumusan Masalah.....................................................................  5 

D. Tujuan Penelitian dan Kegunaan Penelitian .............................  6 

BAB II  TINJAUN UMUM ........................................................................  8 

A. Al-Naqa‟ Menurut Islam ..........................................................  8 

B. Biografi Imam Malik dan Imam al-Syafi‟i ...............................  27 

C. Penelitiian terdahulu .................................................................  48 

BAB III    METODE PENELITIAN ..............................................................  50 

A. Metode Penelitian .....................................................................  50 

B. Jenis Penelitian .........................................................................  50 

C. Sumber Data .............................................................................  50 

D. Teknik Pengumpulan Data .......................................................  51 

E. Metode Analisis Data ...............................................................  52 

F. Metode Penulisan .....................................................................  52 

G. Sistematika Penulisan ...............................................................  53 

BAB IV   PENELITIAN  DAN PEMBAHASAN ........................................  55 

A. Pendapat Imam Maliki dan Imam al-Syafi‟i mengenai  hukum 

masa suci diantara dua haidhh ( Al -Naqa). ..............................  55 

B. Dalil-dalil yang digunakan oleh Imam Maliki dan Imam Syafi‟y 

mengenai hukum suci diantara dua haidhh (al- naqa’). ...........  61 

C. Analisi Fiqh Muqorran .............................................................  72 

BAB V    KESIMPULAN DAN SARAN .....................................................  76 

A. Kesimpulan ...............................................................................  76 

B. Saran .........................................................................................  78 

DAFTAR PUSTAKA ......................................................................................  79 



 

 

iii 

KATA PENGANTAR 

 بسم الله الرحمن الرحيم

Segala puji dan syukur ke hadirat Allah SWT, yang telah melimpahkan 

rahmat dan kurnia-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi yang 

berjudul “STUDI KOMPARATIF PENDAPAT IMAM MALIK DAN IMAM 

AL-SYAFI’I TENTANG MASA SUCI DIANTARA DUA HAIDH (AL-

NAQA’)”. Kemudian, shalawat dan salam untuk Nabi besar Muhammad SAW 

yang telah menuntun umat manusia ke arah yang di ridhai oleh Allah SWT. 

Dalam menyelesaikan penulisan ini, penulis menyadari bahwa skripsi ini 

tidak dapat terselesaikan tanpa bantuan dan bimbingan dari berbagai pihak. Untuk 

itu pada kesempatan ini penulis ingin mengucapkan terima kasih kepada para 

pihak yang telah banyak membantu, terutama kepada: 

1. Ayahanda Rosle Bin Mat Zain dan Ibunda tercinta Anie Binti Zahari telah 

mendidik dan membesarkan anaknya dengan penuh perhatian dan kasih 

sayang, Serta keluarga penulis yang tersayang. 

2. Bapak Prof. Dr. H. Hairunas, M.Ag selaku Rektor UIN Suska Riau beserta 

Wakil Rektor I, Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag., Wakil Rektor II, Prof. Dr. H. 

Mas'ud Zein, M.Pd., dan Wakil Rektor III, Prof. Edi Erwan, S.Pt., M.Sc., 

Ph.D.   

3. Bapak Dr. Zulkifli, M.Ag selaku Dekan Fakultas Syariah Dan Hukum beserta 

Wakil Dekan I Dr.H. Akmal Abdul Munir, Lc., MA., Wakil Dekan II Dr. H. 

Mawardi S. Ag., M. Si., dan Wakil Dekan  III Dr. Hj. Sofia Hardhani M.Ag. 

4. Bapak Dr. H. Ahmad Zikri, S.Ag. MH dan bapak Muslim, S.Ag. SH.M.Hum 

selaku Ketua Program Studi dan Sekritaris Prodi Perbandingan Mazhab yang 

telah membantu dan banyak meluangkan waktu untuk memberi bimbingan, 

pengarahan serta petunjuk dari awal sehingga selesai karya ilmiah ini. 

5. Bapak Dr. Zulfahmi Bustamin, M.Ag selaku pembimbing I dan bapak Basir, 

SHI., MH. selaku pembimbing II yang banyak meluang waktu atau memberi 

banyak ide-ide untuk penulis mencapai penulisan yang semestinya. 

6. H. Marzuki, M.Ag selaku Pembimbing Akademis  



 

 

iv 

7. Penulis juga ingin mengucapkan terima kasih kepada Suami tercinta yaitu 

Mohamad Syahmi Izzat S.H. Bin Che Md Kari yang banyak membantu dan 

memberi semangat untuk menyelesaikan skripsi ini. 

8. Semua dosen Fakultas Syariah yang telah membekali ilmu sejak semester 

pertama hingga akhir. 

9. Seluruh karyawan dan karyawati Perpustakaan UIN Suska Riau, Fakultas dan 

Pustaka Wilayah yang memberikan fasilitas dan pelayanan dengan sebaik 

mungkin dalam meminjamkan literatur-literatur yang diperlukan. 

10. Tidak lupa pula penulis mengucapkan terima kasih kepada teman-teman 

seperjuangan, telah banyak membantu dan memberi dukungan dalam 

menyelesaikan skripsi ini baik secara langsung maupun tidak langsung. 

Akhir kata, penulis amat menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari 

kesempurnaan, hal ini karena keterbatasan ilmu yang penulis miliki. Namun 

Penulis berharap semoga skripsi ini dapat memberi manfaat khususnya bagi 

penulis dan umumnya kepada para pembaca. Dan Semoga  tercatat sebagai amal 

shaleh disisi Allah SWT, Amin Ya Rabbal 'alamin. 

 

 Pekanbaru , 8 Desember 2024 

                                     Penulis,  

 

 Nur Afifah Balqis Binti Rosle 

               NIM: 12120325043 



 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Menstruasi merupakan haidhh, Secara syara‟, haidhh adalah darah 

yang keluar dari rahim perempuan dalam keadaan sehat dan tidak karena 

melahirkan atau sakit pada waktu tertentu.
1
 Wanita mulai dari usia remaja 

hingga dewasa normalnya akan mengalami periode menstruasi atau haidhh 

dalam perjalanan hidupnya, yaitu pengeluaran darah yang terjadi secara 

periodik melalui vagina yang berasal dari dinding rahim wanita. Keluarnya 

darah tersebut disebabkan karena sel telur tidak dibuahi sehingga terjadi 

peluruhan lapisan dalam rahim yang banyak mengandung pembuluh darah. 

Dalil al-Quran yang menjelaskan bahwa keluarnya darah haidhh antara 

sebab yang diwajibkan untuk mandi:   

تَ قْرَبوُىُنَّ حَتََّّ يَطْهُرْنَ فإَِذَا  وَيَسْألَوُنَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ ىُوَ أذًَى فاَعْتَزلُِوا النِّسَاءَ فِ الْمَحِيضِ وَلَ 
 فأَْتوُىُنَّ مِنْ حَيْثُ أمََركَُمُ اللَّوُ إِنَّ اللَّوَ يُُِبُّ الت َّوَّابِيَن وَيُُِبُّ الْمُتَطَهِّريِنتَطَهَّرْنَ 

Artinya: “Mereka bertanya kepadamu tentang haidh. Katakanlah, „Haidhh‟ itu 

adalah   kotoran. Oleh sebab itu hendaklah kamu menjauhkan diri 

dari wanita di waktu haidhh ;dan janganlah kamu mendekati mereka 

sebelum mereka suci. Apabila mereka telah suci, maka campurilah 

mereka itu di tempat yang diperintahkan Allah kepadamu. Sungguh, 

Allah menyukai orang-orang yang tobat dan menyukai orang-orang 

yang menyucikan diri.”
2
[Q.S. Al Baqarah (222) 

 

Sebab turunnya ayat di atas dijelaskan dalam hadits riwayat Ahmad 

bin Hanbal dari Anas, dalam hadits tersebut diceritakan bahwa jika perempuan 

                                                           
1
Wahbah al Zuhaili, Al Fiqh al Islami wa Adillatuhu, diterjemahkan oleh Muhammad 

Hayyie, (Beirut: Dar al Fikr, 2008), hlm., 524.  
2
Departemen Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahnya, (Jakarta: 

Mujamma‟, 2006), hlm. 54 



2 

 

 

Yahudi haidh masakannya tidak dimakan dan tidak boleh berkumpul bersama 

keluarga di rumahnya. Salah seorang sahabat menanyakan hal itu kepada Nabi 

saw, kemudian Nabi diam sementara, dan turunlah ayat di atas sebagai 

jawabnnya. Penyajian ayat di atas, terlebih dahulu diterangkan hal-hal yang 

menyebabkan dilarangnya berjimak dalam keadaan haidhh. Setelah itu 

menyusul dibelakangnya hukum dari perbuatan itu, yaitu dilarang.  

Ayat di atas disajikan sedemikian rupa, supaya bisa diterima dengan 

baik oleh pendengar dan merupakan pemberitahuan bahwa hukum-hukum itu 

disyaria‟atkan hanya untuk kemaslahatan mereka, bukan sekedar masalah 

ubudiyyah (peribadatan) sebagaimana anggapan orang-orang Yahudi.
3
 

هَ  قاَلَتْ  اأَخْبَ رَناَ قُ تَ يْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ عَنْ مَالِكٍ عَنْ ىِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ عَنْ أبَيِوِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّوُ عَن ْ
اللَّوُ  قاَلَتْ فاَطِمَةُ بنِْتُ أَبِ حُبَ يْشٍ ياَ رَسُولَ اللَّوِ لَ أَطْهُرُ أفَأََدعَُ الصَّلََةَ فَ قَالَ رَسُولُ اللَّوِ صَلَّى

اَ ذَلِكَ عِرْقٌ وَليَْسَتْ باِلْْيَْضَةِ فإَِذَا أقَْ بَ لَتْ الْْيَْضَةُ فَدَعِي الصَّلََةَ فإَِذَ  ا ذَىَبَ قَدْرُىَا عَلَيْوِ وَسَلَّمَ إِنََّّ
مَ وَصَلِّي  فاَغْسِلِي عَنْكِ الدَّ

Artinya:Telah mengabarkan kepada kami Qutaibah bin Sa'id dari Malik dari 

Hisyam bin 'Urwah dari Ayahnya, dari Aisyah radhiallahu'anha dia 

berkata, "Fatimah binti Abu Hubaisy berkata, 'Wahai Rasulullah 

SAW, aku tidak suci. Apakah aku harus meninggalkan salat?" 

Baginda menjawab, " Itu hanya darah penyakit, bukan darah haidh. 

Bila datang waktu haidh maka tinggalkanlah shalat, dan jika telah 

selesai waktu kebiasaan haidh, maka cucilah (bersihkanlah) tempat 

darah itu dan shalatlah."
4
 [Shahih Bukhari] 

 

Apabila seorang wanita haidhh telah suci (namun belum mandi), maka 

tetap berlaku perkara-perkara yang diharamkan karena hadats haidh, seperti: 

salat, thawaf, membaca al-Qur‟an, I‟tikaf, menyentuh al-Qur‟an, melakukan 

                                                           
3
Ahmad Mustafa Al-Maragi, Terjemahan Tafsir Al-Maragi Juz 2, oleh Anshori Umar 

Sitanggal dkk, (Semarang: PT. Karya Toha Putra, 1993), hlm. 269-271. 
4
Muhammad bin Ismail Abu Abdillah al-Bukhari al-Ju‟fi, Shahih Bukhari, (Dar Tuq An-

Najah: Cet., Pertama, 1422 H). 



3 

 

 

hubungan suami istri. Seorang wanita tidak boleh melakukan perkara-perkara 

tersebut kecuali setelah mandi untuk bersuci. 

Baligh adalah apabila seorang laki-laki atau perempuan sampai pada 

tahap umur tertentu, maka dia menjadi orang yang layak menerima taklif yang 

ditentukan oleh syarak, seperti sholat, puasa, haji dan sebagainya.
5
 Baligh 

yang sesungguhnya bagi perempuan dimulai saat keluarnya darah menstruasi 

pertama (menarche). Menstruasi pertama kali biasanya dialami oleh 

perempuan sekitar usia sepuluh tahun, namun bisa juga lebih dini atau lebih 

lambat. Menstruasi merupakan fitrah perempuan yang menandakan 

perempuan tersebut sehat dan sistem reproduksinya berjalan dengan baik. 

Tahap baligh seseorang itu dapat diketahui dengan beberapa perkara, 

yaitu antaranya, mimpi keluarnya mani sama ada laki-laki maupun 

perempuan. Seterusnya, melihat darah haidh, dikhususkan untuk perempuan. 

Waktu yang menjadikannya baligh disebabkan mimpi atau keluar darah 

haidhh adalah apabila dia mencapai umur 9 tahun Qamariyah (menurut bulan 

Islam). Kelewatan atau tidak daripada umur tersebut adalah bergantung 

kepada keadaan sesebuah negeri dan suasana kehidupan. Seterusnya, berumur 

15 tahun berdasarkan tahun Qamariyah. Keadaan ini diambil kira apabila tidak 

berlaku mimpi atau keluar darah haidh.
6
 

Darah haidhh yang keluar ada masa minimal dan maksimumnya, 

Darah haidhh  hendaklah didahului oleh sekurang-kurangnya masa suci yang 

paling minimal (yaitu lima belas hari menurut jumhur ahli fiqih). Dan ia 

                                                           
5
Kitab Fiqih Mazhab Syafie, Fiqh Manhaji, diterjemahkan oleh Ustaz Ridzuan bin 

Hashim dan Ustaz Juanda bin Yahya, (Kuala Lumpur: Pustaka Salam Sdn Bhd, 2011), hlm., 94. 
6
 Ibid 



4 

 

 

hendaklah mencapai jumlah masa haidh yang paling minimal. Namun, para 

ahli fiqih berbeda pendapat mengenai masa ini. Darah yang keluar kurang dari 

masa minimal haidh atau lebih dari masa maksimalnya, dianggap darah 

mustahadhah. 

Dalam permasalahan haidhh juga ada disebut sebagai Al-Naqa’. 

Definisi an naqa‟ adalah apabila seseorang wanita datang bulan (haidh) 

kemudian untuk beberapa lama darah haidhnya terputus, kemudian darah 

haidhnya keluar lagi. Permasalahannya adalah, apakah masa an- naqa‟ di 

antara dua masa itu dianggap masa haidh atau tidak. 

Dalam masalah ini, ada dua pendapat ulama. Pertama, pendapat ulama 

Imam Hanafi dan Imam al-Syafi‟i dan kedua pendapat ulama Imam Maliki 

dan Imam Hambali. 
7
 

Kelompok pertama berpendapat bahwa masa darah berhenti mengalir 

(an-naqa) di tengah-tengah masa haidh adalah dianggap haidh. Jika didapati 

darah keluar satu hari kemudian hari berikutnya bersih (tidak keluar) artinya 

jika diletakkan kapas ke dalam kemaluan kapasnya tidak berlumuran darah 

dan pada hari berikutnya didapati darah keluar lagi, dan begitu seterusnya 

dalam masa haidh menurut kebiasaan, maka keseluruhan masa-masa tersebut 

dianggap sebagai masa haidh. Pendapat Imam al-Syafi‟i juga dipersetujui oleh 

Imam Rafi'ei yang mengatakan bahwa perempuan an-Naqa tidak boleh sholat 

dan berpuasa dalam tempoh tersebut dan dihukumkan haidh.
8
 

                                                           
7
 Fothul Qadir, Jilid 1, hlm. 112; ad-Durrul Mukhtar dan Hasyiah Ibn „Abidin,. 

8
 Wahbah Az-Zuhaili, Op Cit, hlm.514 



5 

 

 

Pendapat kedua memakai kaidah talfiq, yaitu dengan mencampurkan 

masa keluarnya darah dengan masa keluarnya darah dan menganggap hari-hari 

suci (masa tidak keluar darah) sebagai masa suci. Oleh karena itu, jika seorang 

wanita yang haidh mendapati keluar darah selama satu atau dua hari kemudian 

dia suci satu atau dua hari, maka hari-hari ketika darah keluar digabungkan 

(dan dianggap se- bagai masa haidhh), sedangkan hari-hari lain yang tidak 

keluar darah dianggap masa suci. Semua ulama sepakat bahwa masa suci-yang 

berlangsung lima belas hari atau lebih-yang terjadi di antara dua masa 

keluarnya darah, adalah dianggap masa yang memisahkan di antara dua masa 

keluarnya darah haidhh. Darah yang keluar sebelum atau sesudah masa 

berhenti itu dianggap sebagai darah haidhh, jika memang ia mencapai masa 

minimal haidhh.
9
 

Dari uraian diatas maka penulis tertarik untuk melakukan penelitian 

dan mengangkat judul “Studi Komparatif Antara Imam Malik dan Imam al-

Syafi‟i tentang Masa Suci Diantara Dua Haidh (Al- Naqa‟)”. 

 
 

B. Batasan Masalah 

Untuk lebih terarahnya kajian penelitian ini, maka penulis menjelaskan 

batasan masalah yang difokuskan pada pendapat Imam Malik dan Imam al- 

Al-Al-Syafi‟i tentang masa suci diantara dua haidhh (Al- Naqa’). 

 

C. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana pendapat Imam Malik dan Imam Al-Syafi‟iy mengenai hukum 

suci diantara dua haidhh (Al-naqa’)? 

                                                           
9
 Ibid 



6 

 

 

2. Bagaimana dalil yang digunakan Imam Malik dan Imam Al-Syafi‟i 

mengenai  hukum suci diantara dua haidhh (al-naqa’) ?  

3. Bagaimana analisa fiqh muqarran antara Imam Malik dan Imam Al-Syafi‟i 

mengenai masa suci diantara dua haidhh (al-naqa’)? 

 

D. Tujuan Penelitian dan Kegunaan Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

a. Untuk mengetahui apakah pendapat yang digunakan Imam Maliki dan 

Imam Al-Syafi‟i mengenai masa suci diantara dua haidhh (al-naqa’).  

b. Untuk mengetahui apakah dalil-dalil yang digunakan Imam Malik dan 

Imam Al-Syafi‟i mengenai masa suci diantara dua haidhh (al-naqa’).  

c. Untuk mengetahui bagaimana analisa fiqh muqarran antara Imam 

Malik dan Imam al-Syafi‟i tentang masa suci diantara dua haidhh (al 

naqa’). 

2. Kegunaan Penelitian 

a. Kegunaan yang utama dari hasil penelitian ini adalah untuk mendapat 

ridho Allah SWT, serta menambah ilmu, dan sebagai pedoman bagi 

masyarakat Islam, baik dalam kalangan intelektual maupun dari 

kalangan orang awam tentang hukum Islam. Khususnya yang 

berkenaan dengan( al-naqa). 

b. Menambah ilmu pengetahuan terutama bagi penulis sendiri dalam 

menekuni dan mendalami perbedaan pendapat ulama masa suci 

diantara dua haidhh (al naqa’). 



7 

 

 

c. Sebagai sebuah karya ilmiah yang dapat menambah referensi atau 

literature bacaan bagi para pembaca dalam kajian fikih dan ilmu 

hukum, terutama fikih ibadah. Dan sebagai salah satu bacaan yang 

dapat mengembangkan khazanah ilmu pengetahuan. 

d. Sebagai persyaratan mencapai gelar Sarjana Hukum Islam di Fakultas 

Syariah dan Ilmu Hukum, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau. 



 

8 

BAB II 

TINJAUN UMUM 

A. Al-Naqa’ Menurut Islam 

1. Definisi Al- Naqa' 

Menurut Imam An-Nawawi  Rahimahullah 
10

telah menjelaskan 

maksud Naqa', dengan kata beliau : 

ضَبَطَوُ وَالن َّقَاءُ ىُوَ أَنْ يَصِيَر فَ رْجُهَا بَِِيْثُ لَوْ جَعَلَتْ الْقُطْنَةَ فِيوِ لََرََجَتْ بَ يْضَاءَ فَ هَذَا مَا "
مَامُ الشَّافِعِيُّ وَالشُّيُوخُ الثَّلََثةَُ   .""الِْْ

Artinya: Naqa' itu ialah : faraj perempuan itu jika dia meletakkan kapas 

didalamnya, keluarlah kapas itu putih. Penetapan makna naqa' ini 

adalah penetapan yang telah dibuat oleh Imam al-Syafi‟i R.a 

didalam kitab Al-Umm, dan juga penetapan syekh-syekh yang 

tiga "  

 

Imam an-Nawawi, dalam karya-karyanya seperti al-Majmu’kitab 

fiqih Al-Al-Syafi‟i), menjelaskan masalah haidh yang terputus-putus atau 

"an-naqa‟". Menurut beliau, an-naqa' adalah darah haidh yang berhenti 

sementara, tetapi kemudian mengalir lagi setelah beberapa waktu. Imam 

an-Nawawi menyatakan bahwa
11

: 

Darah yang terhenti sementara tetap dianggap sebagai darah haidh 

jika darah yang keluar setelahnya masih memenuhi ciri-ciri darah haidhh, 

seperti warnanya yang merah atau hitam, serta bau khas darah haidhh. 

Al-Naqa‟ ini harus dipastikan apakah jeda waktu antar keluarnya 

darah tersebut tidak terlalu lama. Jika jeda lebih dari 15 hari, maka darah 

                                                           
10

 Imam Nawawi,terjemhan Majmu' Syarah Al Muhadzzab, ditahqiq oleh Muhamad Najib 

al-Muti‟I ,(Maktabah Al-Irsyad, Jeddah, Arab Saudi), Jilid 2 ,Bab Thoharah, hlm., 506. 
11

 Ibid, hlm., 506. 



9 

 

 

yang keluar setelahnya tidak dianggap darah haidhh, melainkan darah 

penyakit (istihadhah). 

Naqa' yang berlaku di celah-celah haidh (dipanggil juga darah 

keluar secara putus-putus) menurut pandangan Muktamad hukumnya 

adalah haidh juga. 

Didalam kitab  Mughni Al Muhtaj, juz.1 hlm.293 : 

أَنَّ )الن َّقَاءَ بَ يْنَ( دِمَاءِ )أقََلِّ الْْيَْضِ( فَأَكْثَ رَ )حَيْضٌ( )وَ( الَْْظْهَرُ  
ٕٔ 

Artinya: bahawa Naqa' ( putus-putus ) di celah-celah sekurang-kurang 

darah haidh hingga sebanyak-banyak haidh adalah di kirakan 

sebagai haidhh.  

 

Naqa' ia boleh berlaku kepada perempuan Mubtadaah ( kali 

pertama datang darah haidhh ) dan boleh berlaku kepada perempuan 

Mu'tadah ( pernah keluar darah haidhh ).  

2. Pengertian Mustahadhah dan Mubtadaah 

 Menurut Imam Maliki, Mustahadhah adalah wanita yang darahnya 

keluar terus setelah masa haidhnya sempurna. Jika dia dapat membedakan 

darah tersebut dengan cara meneliti bau, warna, rasa sakitnya, atau lainnya 

bukan dengan cara membedakan banyak atau sedikitnya-maka itu adalah 

darah haidhh. Namun, dengan sya rat darah tersebut didahului oleh masa 

suci minimal, yaitu lima belas hari. Sebagaimana diketahui bahwa darah 

haidhh adalah hitam dan kental. Adapun darah istihadhah adalah merah 

dan lembut. Darah yang warnanya setengah kuning dan keruh adalah darah 

                                                           
12

 Ibnu qudamah, Mughni Al Muhtaj, ditahqiq oleh Syamsuddin Muhammad bin Ahmad 

al-Khathib al-Syarbani, (Beirut : Dar al Khotob al „Ilmiyah, 1194), Jilid 1, hlm.,239. 



10 

 

 

haidhh, seperti yang telah kita jelaskan dahulu mengenai warna-warna 

darah. 

Menurut pendapat yang ashah, wanita yang dapat membedakan 

jenis darah tidak boleh menunggu waktu tiga hari melewati masa 

kebiasaannya (adat haidhh) untuk tujuan mencari kepastian. Ini menurut 

pendapat yang ashah, melainkan wanita itu hendaklah berpedoman pada 

kebiasaannya. 

Jika wanita itu tidak dapat membedakan,maka dia dianggap 

mustahadhah (dianggap dalam keadaan suci), meskipun keadaan ini 

berlangsung sepanjang hidupnya. Demikian juga, wanita dianggap 

mustahadhah jika dia dapat membedakan sebelum masa suci yang paling 

minimum berakhir. Sebab, perbedaan itu tidak dianggap dan tidak 

berfaedah baginya  

Sedangkan menurut Mazhab Al-Al-Syafi‟i, terdapat tiga jenis 

mubtadi‟ah antaranya
13

: 

a. Al-Mubtadi’ah al-Mumayyizah 

Yang dimaksud dengan al-mubtadi‟ah adalah wanita yang 

pertama kali meng- alami haidh. Sedangkan al-mumayyizah adalah 

wanita yang dapat membedakan jenis darah, juga dapat membedakan 

darah yang kuat dan yang lemah, begitu juga darah hitam dan darah 

merah. 

                                                           
13

 Wahbah Zuhaili, Op Cit, hlm.,531. 



11 

 

 

Darah yang lemah ialah darah istihadhoh dan darah yang kuat 

ialah darah haidh. Dengan syarat, darah yang kuat itu keluarnya tidak 

kurang dari masa minimal haidhh (yaitu satu hari satu malam), juga 

hendaknya tidak melebihi masa maksimal (yaitu 15 hari). Sebab, 

haidhh tidak boleh melebihi masa maksimum tersebut. Juga, dengan 

syarat darah yang lemah itu tidak kurang dari masa minimal suci (yaitu 

15 hari) jika memang darah itu keluar terus- menerus. Artinya, darah 

itu terus keluar selama 15 hari ataupun lebih. 

. Jika darah yang kuat keluarnya kurang dari masa minimal haidhh, 

atau lebih dari masa maksimalnya, ataupun darah yang lemah kurang 

dari masa minimal suci ataupun dia tidak keluar secara terus-menerus 

seperti satu hari keluar darah. 

Hitam dan satu hari darah merah-maka wanita itu kehilangan 

syarat tamyiz (mampu membedakan) dan hukum darah tersebut dapat 

diketahui melalui bentuk yang kedua. 

b. Al-Mubtadi’ah Ghairul Mumayyizah
14

 

Yaitu wanita yang pertama kali meng- alami keluar darah 

merah, tetapi dia mendapati darah-darah yang keluar itu sifatnya sama. 

Wanita dalam kategori ini sama hukumnya dengan wanita di atas yang 

dapat membedakan darah, tetapi tidak mempunyai salah satu syarat 

yaitu Tamyiz (kemampuan membedakan). 

                                                           
14

 Wahbah Zuhaili, Op Cit, hlm.,531. 



12 

 

 

Hukum darahnya adalah haidhnya dikira selama satu hari satu 

malam dan su- cinya selama dua puluh sembilan hari, jika memang 

wanita itu mengetahui waktu mulainya keluar darah. Tetapi jika dia 

tidak mengetahui awal mula keluarnya darah, maka dia dianggap 

sebagai wanita mutahayyirah yang hukumnya akan di- terangkan nanti. 

c. Al-Mu’tadah al-Mumayyizah
15

 

Al-Mu‟tadah adalah wanita yang pernah mengalami haidh dan 

suci. Adapun al- Mumayyizah ialah wanita yang mendapati darah yang 

keluar ada yang kuat dan ada yang lemah, seperti yang telah 

dijelaskan. Menurut pendapat yang ashah, kebiasaan (adat) dapat 

ditetapkan dengan satu kejadian, meskipun hanya sekali. 

Dalam keadaan seperti ini, hendaklah wanita itu menetapkan 

hukum berdasarkan perbedaan (tamyiz) darah. Dia tidak boleh 

mendasarkan kepada adat kebiasaan yang bertentangan dengan 

keputusan yang didasarkan kepada perbedaan (tamyiz) darah. Ini 

adalah pendapat yang ashah, namun dengan syarat di antara da- rah 

yang kuat dan yang lemah itu tidak diselingi dengan masa suci 

minimal. Kalau wanita itu biasa mengalami haidh selama lima hari dari 

awal bulan dan setelah lima hari dia berada dalam keadaan suci, 

kemudian dia mengalami istihadhah (darah keluar terus), dan dia 

mendapati dalam masa 10 hari dari awal bulan warna darah itu hitam 

dan sisanya berwarna merah, maka haidhhnya ialah selama 10 hari, 

                                                           
15

 Wahbah Zuhaili, Op Cit, hlm.,531. 



13 

 

 

bukannya selama lima hari. Hal ini berdasarkan hadits yang lalu, yaitu 

hadits, “Darah haidhh diketahui melalui warnanya yang hitam.” Lagi 

pula, kemampuan membuat perbedaan (tamyiz) jenis darah adalah 

lebih kuat bagi menentukan jenis darah daripada berdasarkan 

kebiasaan (adat). Sebab, tamyiz merupakan tanda pada darah, 

sedangkan kebiasaan (adat) merupakan tanda tuannya. 

Kalau kebiasaan (adat) sesuai dengan perbedaan (tamyiz), 

umpamanya kebia- saannya ialah lima hari dari awal bulan, dan 

perbedaan (tamyiz) yang terjadi pun demikian, maka hendaklah dia 

menggunakan kedua-duanya. 

3. Tempoh masa masa suci diantara dua haidhh (Al-Naqa’ ) 

16وأقل الطهر بين الْيضتين خمسة عشر يوما بلياليها.  
Artinya:" Sekurang-kurang suci antara dua kali haidhh adalah lima belas 

belas hari lima belas malam."  

 

Apabila darah datang semula setelah Naqa' sedangkan tempoh 

Naqa' itu telah mencapai 15 hari 15 malam maka darah yang datang 

semula itu dikirakan haidhh yang baharu.Manakala tempoh Naqa' itu 

dikirakan sebagai tempoh suci antara dua haidhh kerana sekurang-kurang 

tempoh suci adalah 15 hari 15 malam. 

4. Definisi Haidh 

..".Arti  yang artinya adalah   لانٍانس secara bahasa adalah   انحٍط

mengalir. Maka dikatakan انىادي حاض   apabila pada lembah itu meng- alir 

air, dan dikatakan: انشجسة حاظج  apabila pada pohon itu meng- alir getah 

                                                           
16

 Syekh Abdullah bin abdurahman al-Hadrami, Al Muqoddimah Al Hadramiah, (Markaz 

Dar al-Manhaj Li Dirasat Wa Tahqiq al-Amali, 2011), hlm.,17. 



14 

 

 

merah. Demikian juga dikatakan  apabila padanya mengalir  انمسأة حاظج

darah haidh. Dan wanita yang haidh itu (dalam bahasa Arab) disebut 

dengan: حائط  ataupun حائعت  Dan kata  dalam bahasa Arab   انحٍط

diistilahkan juga dengan: الاعصاز انطمث انعحك  dan sebagainya
17

. 

Darah haidhh menurut pengertian syariat adalah darah alami yang 

keluar dari rahim Wanita yang terdalam, dengan cara yang normal, tanpa 

ada sebab di masa yang tertentu.
18

 

Sedangkan menurut istilah syara‟, haidhh adalah darah yang keluar 

dari hujung rahim perempuan ketika dia dalam keadaan sehat, bukan 

semasa melahirkan bayi atau semasa sakit, dan darah tersebut keluar dalam 

masa yang tertentu. Kebiasaannya, warna darah haidh adalah hitam, sangat 

panas, terasa sakit, dan berbau busuk.
19

    

Daripada definisi diatas, maka terdapat beberapa penjelasan 

mengenai darah haidhh :
20

 

a. Darah haidhh adalah bersifat alamiah, yang memanga terjadi akibat 

dari siklus tabiat dalam tubuh Wanita yang keluar dalam keadaan yang 

sehat dan baik-baik. 

b. Darah haidh keluar dari ujung rahim. Maksudnya bagian terjauh 

Rahim dari farji Wanita. 

                                                           
17

 Syaikh Abdurrahman Al-Jaziri, Fiqh Empat Mazhab,(Pustaka Al- Kautsar) hlm.267 
18

 Ibnu qudamah, Mughni Al Muhtaj, ditahqiq oleh Syamsuddin Muhammad bin Ahmad 

al-Khathib al-Syarbani, (Beirut : Dar al Khotob al „Ilmiyah, 1194), Jilid 1 , hlm. 108 
19

 Wahbah Az-Zuhaili, Op. cit., hlm., 508. 
20

 As-Siyyid Abdul Rahman Bin Abdul Qodir Asseqaf, Terjemahan Al Ibanah Wal 

Ifadah,  ditashih oleh Ustadz Achmad Jamal bin Toha Baagil, (Ponpes Dar Ummahatil Mukminin, 

2021), hlm., 3. 



15 

 

 

c. Darah haidhh keluar dalam keadaan sehat dan tidak diakibatkan oleh 

suatu sebab, berbeda dari darah nifas dan darah istihadah. 

d. Haidh memiliki siklus waktu yang tertentu. Yaitu ada batas waktu 

minimal dan maksimal bagi haidhh. Haidhh juga memiliki waktu 

umum yang tersendiri. 

Menurut ulama al-Al-Syafi‟iyah dalam kitab Fiqh Empat Mazhab 

berpendapat bahwa,darah haidhh adalah darah yang keluar dari qubul 

seorang wanita yang sehat karena suatu penyakit yang dapat menyebabkan 

keluarnya darah, bila usianya itu telah memcapai sembilan tahun atau 

lebih, dan tidak pula disebabkan melahirkan.
21

 

Menurut mazhab Maliki haidhh adalah darah yang keluar pada 

Perempuan dengan sendirinya pada waktu tertentu.
22

 Sedangkan menurut 

mazhab Malikiyah haidh yaitu darah yang keluar sendiri dari kemaluan 

Wanita dan biasanya Wanita yang sudah bisa hamil. Keluar sendiri berarti 

tidak karena adanya sebab melahirkan, melakukan hubungan, luka, 

pengobatab, sakit, atau gangguan pada anggota tubuh sehingga bisa keluar 

darah istihadah. Adapun ucapan mereka “keluar dari kemaluam” 

maksudnya untuk melakukan pengecualian darah yang keluar dari dubur 

karena ia bukan haidh. Sedangkan dari ucapan mereka “biasanya ia sudah 

bisa hami” , yaitu Sembilan tahun atau Wanita yang sudah berumur tujuh 

puluh tahun , karena ia bukan datrah haidh lagi. 

 

                                                           
21

 Syaikh Abdurrahman Al-Jaziri, Op. Cit., hlm., 274. 
22

 Ibid ,hlm., 268. 



16 

 

 

5. Dalil tentang Haidh 

Dalil tentang haidhh adalah firman Allah swt : 

حِيضِ وَلَ تَ قْرَبوُىُنَّ حَتََّّ يَطْهُرْنَ وَيَسْألَوُنَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ ىُوَ أذًَى فاَعْتَزلُِوا النِّسَاءَ فِ الْمَ 
 ينفإَِذَا تَطَهَّرْنَ فأَْتوُىُنَّ مِنْ حَيْثُ أمََركَُمُ اللَّوُ إِنَّ اللَّوَ يُُِبُّ الت َّوَّابِيَن وَيُُِبُّ الْمُتَطَهِّرِ 

Artinya: "Dan mereka bertanya kepadamu (wahai Muhammad), mengenai 

(hukum) haidhh. Katakanlah: "Darah haidh itu satu benda yang 

(menjijikkan dan) mendatangkan mudarat". Oleh sebab itu 

hendaklah kamu menjauhkan diri dari perempuan (jangan 

bersetubuh dengan isteri kamu) dalam masa datang darah haidhh 

itu, dan janganlah kamu hampiri mereka (untuk bersetubuh) 

sebelum mereka suci. Kemudian apabila mereka sudah bersuci 

maka datangilah mereka menurut jalan yang diperintahkan oleh 

Allah kepada kamu. SesungguhNya Allah mengasihi orang-

orang yang banyak bertaubat, dan mengasihi orang-orang yang 

sentiasa mensucikan diri."(QS. Al-Baqarah 2: Ayat 222) 

 

Di dalam ayat diatas ini , Allah menjelaskan tentang hukum 

haidhh. Pertama yaitu darah haidhh adalah Najis berdasarkan firman Allah 

, “Katakanlah haidhh itu satu benda yang menjijikkan”. Kemudian 

diperintahakan kepada para suami untuk menjauhi Wanita  (istri) Ketika 

haidhh. Maksudnya menjauhi di dalam menyentuh Wanita anatar pusar 

dan lutut. Makna menjauhi disini bukanlah memisahkan Wanita dalam 

makan, minum, dsn tempat tinggal. Karena hal itu, adalah kebiasaan orang 

yahudi.
23

 

Diriwayatkan oleh Anas, Orang-orang yahudi Ketika istrinya 

haidhh, maka mereka tidak makan bersamanya dan tidak berkumpul di 

satu rumah. Kemudian para sahabat bertanya kepada Rasulullah dan 

turunlah firman Allah. “Mereka bertanya kepadamu tentang haidhh sampai 

akhir ayat. 

                                                           
23

 As-Siyyid Abdul Rahman Bin Abdul Qodir Asseqaf, Op. Cit., hlm., 3. 



17 

 

 

Rasulullah SAW bersabda : 

 إِلَّ  شَيْءٍ  كُلَّ   اِصْنَ عُوا  النَّبُِّ  فَ قَالَ  يُ ؤَاكِلُوىَا, لَْ  الْمَرْأةَُ  حَاضَتِ  إِذَا كَانوُا  الْيَ هُودَ  أَنَّ  أنََسٍ  عَنْ 
 مُسْلمْ  رَوَاهُ  النِّكَاحَ.

Artinya: "Dari Anas, semoga Allah meridlainya, bahwasanya kaum 

Yahudi, apabila ada seorang perempuan haidh, mereka tidak 

akan mengajaknya makan bersama. Maka Nabi SAW bersabda: 

“Silahkan lakukan apapun kecuali nikah.” Muslim 

meriwayatkannya.."
24

 

Makna kecuali menikah dalam hadits tersebut adalah berhubungan 

suami istri.
25

 

Diriwayatkan oleh Aisyah r.a. beliau berkata:  

ففَيَضَعُ فاَهُ عَلَى مَوْضِعِ فِ  صلى الله عليو وسلمكُنْتُ أَشْرَبُ وَأنَاَ حَائِضُ ثَُُّ أنُاَوِلوُُ النَّبَِّ 
 فَ يَشْرَبُ وَأتََ عَرَّقُ الْعَرْقَ وَأنَاَ حَائِضُ ثَُُّ أنُاَوِلوُُ النَّبَِّ فَ يَضَعُ فاَهُ عَلَى مَوْضِعِ فِ 

Artinya:"Suatu ketika aku minum sedangkan aku dalam keadaan haidhh. 

Lalu kuserahkan gelas kepada Nabi SAW. Maka beliau pun 

meletakkan mulutnya di tempat aku minum sebelumnya lalu 

beliau meminumnya. Aku menggigit daging dengan gigiku 

,sedangkan aku dalam keadaan haidhh. Lalu kuserahkan kepada 

Nabi SAW dan beliau meletakkan mulutnya di tempat mulutku 

sebelumnya."
26

 
 

Allah menjelaskan di dalam Al Qur'an bahwa seorang suami tak 

boleh mengumpuli istrinya ketika dalam keadaan haidhh. Jika darah 

haidhh telah berhenti lalu sang istri mandi, maka suami boleh 

mengumpulinya dengan cara-cara yang diperbolehkan syariat. 

Dalil tentang haidh juga terdapat di beberapa hadits nabawi. Di 

antaranya adalah sabda Nabi SAW kepada Fatimah binti Abi Hubaisy r.a.: 

                                                           
24

HR. Muslim, Kitab Haidh, Bab Jawaz Ghasl al Haid, diterjemah oleh Agus Ma‟mun, 

(Hikam Pustaka, 2021), Juz 2, hlm., 246. 
25

 Imam al-Nawawi,Syarhu Sahih Muslim Li al-Nawawi, ( Jakarta : Darus Sunnah, 2012), 

Juz 3, hlm., 21. 
26

 HR. Muslim, Kitab Haidh, Bab Jawaz Ghasl al Haid, diterjemah oleh Agus Ma‟mun, 

(Hikam Pustaka, 2021), Juz 2, hlm., 494. 



18 

 

 

مَ وَصَلَّىفإَِذَا أقَْ بَ لَتِ الَْيَْضَةُ فَدَعِى الصَّلَةَ ، وَإِذَا أدَْبَ رَتْ فاَغْسِلِي عَنْ   كِ الدَّ
Artinya: "Jika datang haidh maka tinggalkanlah sholat, dan jika haidh 

telah selesai maka mandilah dan sholatlah."
27

 

Hikmah Haidhh yang dapat kita perolehi adalah ,Ketahuilah, 

semoga Allah SWT memberi kita taufik, haidh adalah perkara yang Allah 

tetapkan sebagai ujian para wanita. Di dalam Shohih disebutkan bahwa 

Aisyah r.a. berkata, "Rasulullah SAW bersabda: 

 إِنَّ ىَذَا أمَْرُ كَتَبَوُ اللَّوُ عَلَى بَ نَاتِ آدَمَ  
Artinya: "Sesungguhnya perkara ini telah Allah tetapkan bagi wanita."

28
 

 

6. Sifat  Darah Haidh
29

 

Darah haidh memiliki beragam sifat yaitu hitam, merah, coklat, 

kuning, keruh (antara kuning dan putih). Dan terkadang darah tersebut 

kental dan berbau tidak  enak. 

Pendapat paling kuat (al-asah) para ulama al-Syafi‟i adalah darah 

kuning dan keruh termasuk jenis darah haidh. Sebagaimana hadits riwayat 

Bukhori
30

 ketika para wanita mengutus seseorang kepada Aisyah r.a. 

dengan membawa kapas yang mengandung darah kekuning-kuningan. 

Beliau berkata, "Jangan terburu-buru hingga kalian melihat kapas tersebut 

bersih (berwarna putih)." 

Dalam sebuah hadist yang diriwayatkan oleh Aisyah R.A sebagai 

berikut bunyi hadistnya: 

                                                           
27

 HR. Bukhari, Kitab al-Haid, (Beirut: Dar al-Fikr, 1970), Juz 1, hlm., 231. 
28

 Ibid, hlm., 712. 
29

 Ibnu Hajar Al Haitami,Tuhfaj al Muhtaj Bisyarh al Minhaj, (Beirut : Dar al Khotob Al 

Ilmiah, 2011), Jilid 2, hlm.,402. 
30

 Sunan Abu Daud, Kitab al-Haidh, Bab Iqbal al-Haidh Wa Idbarihi, (Kairo:Dar al-

Khotob,1904), hlm., 90 



19 

 

 

هَا أَنْ فاَطِمَةَ بنِْتَ أَبِ حُبَ يْشِ سَألََتِ النَّبَِّ صلى الله عليو و  سلم عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ الُله عَن ْ
إِنِِّّ أَسْتَحَاضُ فَلََ أَطْهُرُ, أفَأََدعَُ الصَّلَةَ ؟ قال : ل, أَنَّ ذَلِكَ عِرْفٌ, وَلَكِنْ دَعِي  فَ قَالَتْ:

الصلَةَ قَدْرَ الْيََّامِ التي كُنْتِ تََِيْضِيَن فِيها, ثُ اغْتَسَلِي وَصَلِّي. وفِ رواية: وَليَْسَتْ 
مَ باِلَيَْضَةِ, فإَِذَا أقَْ بَ لَتْ  الَْيَْضَةُ: فاَتْ ركُِي الصَّلَةَ فيها, فأذا ذَىَبَ قَدْرُىَا فاَغْسِلِي عَنْكَ الدَّ

 وَصَلَّي.
Artinya : Dari Aisyah Radhiyallahu Anha, bahwasanya Fathimah binti 

Abu Hubaisy bertanya kepada Rasulullah SAW seraya berkata, 

“Sesungguhnya aku ini terkena istihadloh sehingga aku tidak 

suci. Apakah aku harus meninggalkan shalat? “Beliau 

menjawab, “Tidak. Sesungguhnya itu adalah urat (darah yang 

keluar dari ujung rahim). Akan tetapi tinggalkanlah sholat 

sebatas hari-hari yang dahulu biasa kamu haidh, lalu mandilah 

dan laksankanlah shalat. Di dalam riwayat yang lain disebutkan. 

“itu bukan haidh. Apabila masa haidh itu datang, maka 

tinggalkannlah shalat padanya. Namun apabila sudah habis 

waktunya (menurut perkiraan kebiasaan waktu haidh), maka 

cucilah darah itu dan dirimu dan shalatlah kamu.
31

 

 

Perkataannya didalam hadist Fatimah binti abu 

hubaisy.Sesungguhnya aku ini terkena istihadloh sehingga aku tidak suci. 

Apakah Aku harus meninggalkan sholat beliau menjawab tidak 

sesunnnguhnya ituAdalah urat didalam riwayat yang lain disebutkan itu 

bukan haidh. Di dalam Hadist tersebut dijelaskan bahwa apabila seorang 

wanita telah memiliki Adat kebiasaan dalam haidhnya, lalu ada darah yang 

datang mengiringinya,Sedang dia tidak dapat membedakan antara darah 

haidh dan darah istihadloh,maka dia harus meninggalkan berbagai ibadah 

sebatas hari-hari kebiasaan haidhnya, lalu dia mandi apabila perkiraan 

kebiasaan waktu haidh sudah habis, dan kembali melaksanakan shalat 

meskipun darah itu masih mengalir. 

                                                           
31

 HR. Nasa‟I, Kitab al-Tharah, (Beirut: Dar al-Fikr, 1970), no.333. 



20 

 

 

Para ulama berselisih pendapat berkenaan dengan seorang wanita 

yang memiliki kemampuan membedakan darah yang hitam dan merah. 

Apakah dia harus mendahulukan adat kebiasaan dalam haidhnya, daripada 

kemampuannya dalam membedakan antara darah haidh dan darah 

istihadlah. Diantara mereka para ulama ada yang mendahulukan 

kemampuannya membedakan warna darah daripada adat kebiasaanya. Dan 

itu merupakan pendapat dari madzab asy-Al-Al-Syafi‟i dan Ahmad 

Rahimahumullah. Pendapat yang shahih mengatakan bahwa seorang 

wanita yang memiliki kemampuan untuk membedakan antara darah haidh 

dan darah istihadloh, maka dia harus menggunakan kemampuannya 

meskipun darah haidh itu 30 melebihi adat kebiasaannya atau mungkin 

kurang dari itu.” 

Menurut Imam Maliki , darah menurut mereka adalah darah yang 

keluar berwarna merah murni, atau kuning atau berwarna keruh yaitu 

antara warna hitam dan putih. Maka darah haidh menurut mereka 

(Malikiyah) mencakup ketiga macam darah yang tersebut tadi, walaupun 

pada hakikatnya darah itu adalah yang khusus berwarna merah murni. Ini 

adalah pendapat yang terkenal dalam madzhab Malikiyah. Dan sean- 

dainya dari kubul wanita-dalam usia yang cukup untuk haidh.Keluar air 

berwarna kuning ataupun air berwarna keruh, maka wanita itu berarti 



21 

 

 

haidh, sebagaimana apabila ia melihat darah berwarna merah pada 

dirinya.
32

 

Sedangkan menurut Imam al-Syafi‟i darah haidh adalah yang 

mempunyai salah satu warna dari kelima warna darah sebagaimana 

berikut
33

: 

a. Warna hitam, inilah darah yang paling kental menurut mereka.  

b. Warna merah. 

c. Warna kuning kemerah-merahan (pirang). 

d. Warna keruh. Telah kita ketahui yang dimaksud dengan warna itu 

adalah sebagaimana yang telah dikemukakan tadi menurut Malikiyah. 

e. Warna kuning. Warna ini adalah tingkatan warna setelah warna keruh. 

Dan dikatakan pula bahwa warna kuning ini lebih tinggi tingkatannya 

dari pada warna keruh. Jelasnya, bahwa per- masalahan ini cukup 

mudah (tidak prinsip), karena semua jenis warna yang telah tersebut 

tadi disebut darah haidh. 

7. Penentuan Masa Haidh 

Darah yang keluar dari kemaluan seorang wanita bisa disebut darah 

haidh apabila keluarnya bukan karena sakit atau melahirkan, serta 

keluarnya pada usia haidh yakni minimal 9 tahun qomariyah. Namun 

apabila ada seorang perempuan yang mengeluarkan darah ketika usianya 9 

tahun kurang dari 16 hari maka darah tersebut disebut darah haidh. 

Dengan demikian ketika seorang perempuan mengeluarkan darah tidak 

                                                           
32

 Syaikh Abdurrahman Al-Juziri, Fikih Empat Madzhab, (Pustaka al-Kautsar) Jilid 2, 

hlm., 268. 
33

 Ibid, hlm., 274 



22 

 

 

pada batas usia minimal haidh maka tidak bisa disebut haidh. Kemudian 

dalam kitab kifayatul akhyar dijelaskan bahwasanya usia minimal haidh 

yaitu 9 tahun sedangkan untuk maksimalnya yaitu tidak ada batasan.
34

 Dan 

darah haidh bisa keluar sepanjang umur dan tidak ada dasar yang 

menyatakan bahwa haidh berakhir pada usia tertentu. Jadi jika seorang 

wanita yang sudah tua dan melihat adanya darah yang keluar dari 

kemaluannya, maka darah tersebut adalah darah haidh.
35

  

Darah haidh dikeluarkan dengan batas minimal satu hari satu 

malam. Maksudnya kadar satu hari satu malam bersertaan bersambungnya 

haidh tersebut yakni 24 jam. Maksud dari bersambungnya haidh adalah 

sekira bila kapuk dimasukkan kedalam vagina maka akan basah walaupun 

tidak keluar pada batas daerah yang wajib dibersihkan ketika istinjak. 

Maksimalnya adalah 15 hari 15 malam seperti paling sedikitnya masa suci 

diantara dua haidh. 

Sedangkan maksimal haidh adalah lima belas hari lima belas 

malam, sehingga jika darah yang keluar melebihi batasnya, maka status 

darah kelebihan dari darah yang dihukumi haidh adalah darah istihadhoh. 

Dari penjelasan di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa darah yang 

keluar dari kemaluan wanita bisa disebut darah haidh apabila keluarnya 

tidak dikarenakan sakit dan keluar pada usia haidh. Selain itu, batas 

minimal darah bisa disebut haidh adalah jika keluarnya tidak kurang dari 

                                                           
34

Al-Sayyid Muhammad bin Ahmad al-Hisni, Kifayatul Akhyar, (Beirut: Dar al-Fikr, 

1970), hlm., 74. 
35

 Sayyid Sabit, Fikih Sunnah, ditahqiq oleh Muhammad Nasiruddin Al-Albani, 

(Bandung: Alma&apos;arif, 1986), jilid 1, hlm., 146. 



23 

 

 

aqolull haidh atau paling sedikitnya haidh yakni sehari semalam atau 24 

Jam. Darah yang keluar dapat dikatakan haidh apabila mmenuhi 4 syarat 

berikut: 

a. Keluar dari wanita yang usianya minimal 9 tahun kurang 16 hari 

kurang sedikit. 

b.  Darah yang keluar minimal satu hari satu malam jika keluar. Secara 

terus menerus, atau sejumlah dua puluh empat jam jika. Keluar secara 

terputus-putus asal tidak melampaui 15 hari.. 

c. Tidak melebihi 15 hari 15 malam jika keluar terus menerus.  

d. Keluar setelah masa minimal suci, yakni 15 hari 15 malam dari haidh 

sebelumnya. 

8. Hal-hal yang diharamkan Ketika Haidh 

Hal-hal yang diharamkan bagi wanita yang sedang mengalami 

haidh atau nifas sama seperti hal-hal yang diharamkan bagi orang yang 

junub.
36

 Sedangkan hal yang diharamkan bagi orang yang junub 

(berhadats besar) adalah sholat, thowaf, menyentuh mushaf dan 

membawanya ditambah dengan menetap di masjid dan membaca Al-

Quran dengan niat mengaji. Lalu ditambah dengan berpuasa, bercerai, 

melewati masjid jika khawatir mengotorinya, bersenang-senang di antara 

pusar dan lutut, bersuci dengan niat ibadah. 

 

 

                                                           
36

 Syaikh Hasan Ayyub, kitab Fikih Ibadah, (Dar al-Ma‟arif, 1990), hlm.105 



24 

 

 

a. Sholat 

Wanita haidh dan nifas haram untuk melakukan sholat 

walaupun sholat sunnah, jenazah, sujud tilawah, atau sujud Syukur. 

b. Thowaf
37

 

Wanita haidh dan nifas haram melakukan thowaf di Ka‟abah. 

Dalilnya adalah sabda Rasulullah Saw: 

 الطَّوَافُ بِنَْزلَِةِ الصَّلََةِ إِلَّ أَنَّ اللَّوَ قَدْ أَحَلَّ فِيْوِ النُّطْقَ 
Artinya: "Thowaf memiliki kedudukan seperti sholat kecuali Allah 

membolehkan berbicara di dalamnya untuk berbicara." 
38

 

Diriwayatkan oleh Bukhori Muslim bahwa Rasulullah SAW 

bersabda kepada Aisyah ketika ia berhaji dalam keadaan haidh: 

رُ أَنْ لَ تَ وْفِ باِلْبَ يْتِ  اصْنَعِي مَا يَصْنَعُ  الْْاَجُ غَي ْ  
Artinya: "Lakukanlah segala hal yang diperbuat orang berhaji selain 

thowaf di Ka'bah
39

  

c. Menyentuh mushaf dan membawanya 

Wanita haidh haram menyentuh mushaf dan membawanya.
40

 

Berdasarkan firman Allah Swt: 

سُّوُ إِلَّ الْمُطَهَّرُونَ لَ يََّ   
Artinya: "Tak menyentuhnya (mushaf) kecuali orang-orang yang 

mensucikan dirinya."
41

 

Dan hadits Rasulullah: 

                                                           
37

 As-Siyyid Abdul Rahman Bin Abdul Qodir Asseqaf, Op. Cit., hlm. 39 
38

 HR. Muslim, Sahih Muslim, Bab al-Hajj, (Beirut: Dar al-Fikr, 1970), no 1346. 
39

 Ibid, hlm., 663. 
40

 As-Siyyid Abdul Rahman Bin Abdul Qodir Asseqaf, Op. Cit., hlm. 36 
41

 Q.S. Al Waqiah (56): 79 



25 

 

 

 لَ يََّسَّ الْقُرْآنَ إِلَّ طاَىِرُ 
Artinya: "Tak menyentuh Alquran kecuali orang yang suci."

42
    

d. Berpuasa 

 Puasa itu haram dilakukan oleh wanita haidh. Seorang Wanita yang 

sedang mengalami haidh atau nifas, tidak boleh menyerupai orang-

orang yang berpuasa. Jika ia melakukannya berarti ia durhaka kepada 

Allah, dan puasanya batal. 

e. Melakukan hubungan intim
43

 

Hal itu hukumnya haram, berdasarkan kesepakatan kaum 

muslimin. Juga haram mencumbu pada sekitar tempat haidh dan nifas. 

Tetapi tidak apa-apa hukumnya seorang suami tidur di samping 

isterinya yang sedang haidh atau nifas, atau mencumbu pada bagian-

bagian tubuh di luar pusar dan lututnya. Demikian menurut sebagian 

besar ulama ahli fiqih. Namun ada sebagian mereka yang berpendapat, 

boleh mencumbu selain pada kubul (vagina) dan dubur (anus). Mereka 

memiliki dalil yang cukup kuat. 

f. Berpuasa
44

 

Para ulama bersepakat bahwa wanita haidh/nifas haram 

berpuasa karena hukumnya tak sah. Dalilnya adalah hadits yang 

diriwayatkan oleh Aisyah r.a.: 

 كُنَّ نُ ؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّوْمِ وَلَ نُ ؤْمَرُ بِقَضَاءِ الصَّلََةِ 

                                                           
42

 HR. Dar al-Qutthni, Sunan al-Darqutni,( Dar al Khutob al-Ilmiyah,1990), Jilid 1, hlm., 

174. 
43

 Syaikh Hasan Ayyub, Op. Cit., hlm., 106. 
44

 As-Siyyid Abdul Rahman Bin Abdul Qodir Asseqaf, Op. Cit., hlm., 43. 



26 

 

 

Artinya: "Kami diperintahkan untuk menggodho puasa dan tak 

diperintahkan untuk menggodho sholat." 
45

 

Hadits ini menunjukkan bahwa para wanita di zaman tersebut 

tidak berpuasa ketika sedang haidh. 

g. Bercerai
46

 

Seorang suami haram menceraikan istrinya yang sedang haidh 

berdasarkan firman Allah: 

ةياَ أيَ ُّهَا النَّبُِّ  إِذَا طلََّقْتُمُ النِّسَاءَ فَطلَِّقُوىُنَّ لِعِدَّتِِِنَّ وَأَحْصُواالْعِدَّ  
Artinya: "Hai Nabi, apabila kamu menceraikan istri-istrimu maka 

hendaklah kamu       ceraikan mereka pada waktu mereka 

dapat menghadapi iddahnya dan hitunglah jumlah iddah." 
47

 

Makna ayat Jika kalian ingin bercerai maka ceraikanlah mereka 

dalam keadaan suci dan belum dikumpuli (baru suci dari haidh). Dan 

makna 'hitunglah jumlah hari iddah' adalah agar kalian dapat 

merujuknya sebelum masa iddah berakhir. 

Ketika Ibnu Umar menceraikan istrinya dalam keadaan haidh, 

Rasulullah SAW memerintahkannya untuk merujuknya dan menunda 

hingga istrinya suci. Alasannya adalah bercerai ketika haidh merugikan 

wanita karena masa iddahnya bertambah panjang. Begitu pula suami 

haram menceraikan istri ketika suci dan telah dikumpuli. 

                                                           
45

 HR. Muslim, Sahih Muslim, Bab al shaum, (Beirut: Dar al-Fikr, 1970), no. 1121. 
46

 As-Siyyid Abdul Rahman Bin Abdul Qodir Asseqaf, Op. Cit., hlm., 44. 
47

 Q.S. At-Talaq (65): 1 



27 

 

 

Hukum ini berlaku untuk perceraian tanpa imbalan 

(khulu'Sedangkan jika istri memberi imbalan agar suami 

menceraikannya maka tak diharamkan. 

Imam al-Syafi‟iy berkata, Allah Subhanahu wa Ta'ala 

menjelaskan bahwa ketika seorang wanita mengalami haidh, maka ia 

tidak suci. Dia memerintahkan agar jangan mendekati wanita haidh 

sampai ia kembali suci (berhenti haidh), dan ia tidak dianggap suci 

kecuali setelah menyucikan dirinya dengan menggunakan air. Setelah 

itu, ia baru termasuk golongan mereka yang boleh mengerjakan shalat. 

Tidak halal bagi seseorang untuk menyetubuhi istrinya yang sedang 

haidh sehingga ia kembali suci, karena sesungguhnya Allah 

Subhanahu wa Ta'ala telah menjadikan tayamum sebagai cara untuk 

bersuci ketika seseorang tidak mendapatkan air atau dalam keadaan 

sakit.
48

 

 

B. Biografi Imam Malik dan Imam Al-Syafi’i 

1. Biografi Imam Malik  

a. Riwayat Hidup Imam Malik 

Imam Malik dilahirkan di suatau tempat yang bernama Zulmarwah 

di sebelah Utara,  Al-Madinatul Munawwarah" pada tahun 93 Hijriah, ia 

dilahirkan tiga belas tahun sesudah kelahiran Imam Abu Hanifah
49

. Nama 

lengkap Abu Abdillah Malik ibn Anas ibn Malik ibn „Amr ibn al-Harits. 

                                                           
48

 Abu Abdullah Muhammad bin Idris asy-Syafi‟I, Ringkasan Kitab Al Umm,Pustaka 

Azzam, 2015), Cet ke-12, Jilid 1, hlm., 120. 
49

 Ahmad Asy-Asyurbasi, Fiqh al-Sunnah,( Maktabah al-Ma‟arif 2001), hlm., 99. 



28 

 

 

Nasab berpangkal dari Ya"rub ibn Yasyjub ibn Qahthan al-Ashbanhi. 

Silsilah keluarga Imam Malik berasal dari suku Arab yang berasal dari 

Yaman. Imam Malik tumbuh di kota Nabi, Madinah al-Munawwarah. 

Sejak kecil, ia sudah dikenal memiliki bakat keilmuan yang 

tinggi
50

. Ibunya bernama Siti al-"Aliyah binti Syuraik ibn Abd. Rahman 

ibn Syuraik al-Azdiyah. Ada riwayat yang mengatakan bahwa Imam 

Malik berada dalam kandungan rahim ibunya selama dua tahun, ada pula 

yang mengatakan sampai tiga tahun
51

. 

Datuk Imam Malik yang pertama adalah Malik ibn Amr termasuk 

pembesar para tabiin gelarannya ialah Abu Anas. Ia meriwayatkan hadis 

dari Umar, Utsman, Thalhah, dan Aisyah r.a. Ia juga termasuk salah 

seorang penulis ayat suci, Al-Quran semasa Khalifah Ustman 

memerintahkan supaya mengumpulkan ayat Al-Quran dan Abdul Aziz 

pernah meminta pendapatnya. 

Datuknya yang kedua "Amir bin Umru" salah seorang sahabat 

Rasulullah S.A.W. yang ikut perang bersama Rasulullah S.A.W. kecuali 

dalam perang Badar
52

. Imam Malik kawin dengan seorang hamba (amah), 

beliau tidak kawin dengan perempuan yang merdeka (hurrah). Beliau 

mendapat empat orang anak dengan istrinya tersebut anaknya yang laki- 

                                                           
50

 Tariq Suwaidan, Biografi Imam Malik Kisah Perjalanan dan Pelajaran Hidup Sang 

Imam Madinah, (Jakarta: ZAMAN, 2012), Cel. Ke-1, hlm., 32-33. 
51

 Imam Huzaemah, al-mukhtassar, (Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1995), hlm., 103. 
52

 Ahmad Asy-Syurbasi, Op.Cit, hlm., 72-73. 



29 

 

 

laki namanya ialah, Muahmmad, Hamad dan Yahya, sementara anaknya 

yang perempuan namanya ialah, Fatimah
53

. 

Di antara pribadi Imam Malik juga ialah menjauhkan dari perkara- 

perkara yang mengelirukan, bagitu juga pembahasan yang tidak membawa 

kepada natijah pratikal. Imam Malik adalah seorang yang sangat hebat, 

lantaran itu beliau ditakuti atau dikagumi oleh murid- muridnya dan juga 

orang-orang yang mengenalnya. Beliau ditakuti oleh pemerintah dan 

khalifah. Kehebatan Imam Malik adalah datang dari kekuatan jiwa dan 

kemasyurannya diikuti oleh pribadinya yang tinggi dan mulia.
54

 Imam 

Malik wafat pada hari Ahad, 10 Rabiul Awal 179.Hijriah/797 Masehi di 

Madinah pada masa pemerintahan Abbasiyah di bawah kekuasaan Harun 

al-Rasyid
55

 dalam usia 73 tahun
56

. 

b. Pendidikan Dan Guru-guru Imam Malik 

Imam Malik mendapat ilmunya dari keluarga, khususnya dari ayah 

dan paman-pamannya yang mendapat hadith langsung dari kakeknya. 

Sang kakek, Malik, termasuk salah seorang pencatat mushaf Al-Quran saat 

Utsman memerintahkan untuk mencatatnya. Ia juga sering mendiktekan 

ayat-ayat Al-Quran kepada pada penulis mushaf tersebut. 

Imam Malik tumbuh lingkungan yang penuh dengan iklim belajar 

dan periwayatan hadith di Madinah, kota yang menjadi pusat sunah dan 

fatwa- fatwa para sahabat. Saat Malik mendapati sumber kekayaan ilmu 

                                                           
53

 Ibid, hlm.,137. 
54

 Ibid, hlm., 133-134. 
55

 Imam Huzaemah, Op.Cit, hlm., 103. 
56

 Muhammad Abu Zahrah, Op.Cit, hlm., 147. 



30 

 

 

dan hadith, bakat dan pontesinya mulai berkembang, ia telah menghafal 

Al- Quran sejak usianya masih belia. Setelah merampungkan hafalan Al- 

Quran, Imam Malik mulai menghafal hadith. Di lingkungannya ia 

mendapatkan motivasi yang tinggi, dan di kota Madinah ia memperoleh 

segala hal yang mendukung untuk menghafal hadith
57

. 

Pada mulanya, Imam Malik sangat meminati dengan lagu dan 

musik. Ia pernah bercita-cita menjadi penyanyi terkenal. Sebagai seorang 

anak kecil, ia sering berdendang dan ternyata suaranya betul-betul bagus. 

Di antara yang mendorong Imam Malik mencari ilmu adalah ibunya, 

Aliyah binti Syarik ibn Abdurrahman ibn Syarik al-Azadiyah (bangsa 

Arab dari kabilah Azad). Ia sosok yang mengalihkan Imam Malik kecil 

dari seni menyanyi ke bidamg ilmu pengetahuan
58

. 

Imam Malik mempelajari bermacam-macam bidang ilmu 

pengetahuan, seperti ilmu hadits, Ar-Rad ala ahlil ahwa fatwa-fatwa dari 

para sahabat-sahabat dan ilmu fiqih ahli Al-ra'yu (pikir). Imam Malik 

adalah seorang yang sangat aktif dalam mencari ilmu, beliau sering 

mengadakan pertemuan dengan para ahli hadith dan ulama. 

Serta dapat membelajari banyak ilmu dalam waktu yang singkat 

dan beliau mulai mengajar ketika usianya tujuh belas tahun. Imam Malik 

sangat menghormati ilmu pengetahuan dan menjaganya dengan baik dan 

beliau menjauhkan dirinya dari kehinaan. 

 

                                                           
57

 Tariq Suwaidan, Op.Cit, hlm., 36-38. 
58

 Ibid, hlm., 40-41. 



31 

 

 

c. Guru-guru 

Di waktu Imam Malik menuntut ilmu, beliau mepunyai banyak 

guru. Kitab "Tahzibul-asma wallughat" menerangkan bahwa Imam Malik 

pernah belajar kepada Sembilan ratus orang syekh. Tiga ratus darinya dari 

golongan Tabi"in dan enam ratus lagi dari Tabi"it-tabi"in, mereka semua 

adalah orang yang terpilih dan cukup dengan syarat-syarat yang dapat 

dipercaya dalam bidang agama dan hukum fiqih. 

Imam Malik tidak menerima hadith (Rawi) yang tidak diketahui 

tentang pengambilannya sekali pun pembawa hadits itu dari orang yang 

baik dalam bidang agama
59

. Di antara guru utama Imam Malik adalah: 

1) Rabi'ah al-Ra'yi (Rabi,,ah ibn Abi Abdurarahman Farrukh, bergelar 

Abu Utsman, dan dia termasuk sahabat keluarga Munkadir yang 

berasal dari Bani Taimi keturunan Abu Bakar al-Shiddiq)
60

. 

2) Abdurrahman ibn Harmuz (Abdurrahman ibn Harmuz al-A"raj Abu 

Daud al-Madani, ia termasuk tabiin yang meriwayatkan hadis dari Abu 

Hurairah, Abu Said, Ibnu Abbas, Muawiyah ibn Abu Sufyan, dan 

sahabat lainya)
61

. 

3) Nafi' al-Dailami (Nafi ibn Jirjis al-Dailami, meninggal di tahun 117 

H)
62

. 

4) Ibnu Syihab al-Zuhri (Abu Bakar Muhammad ibn Muslim ibn 

Ubaidillah). 

                                                           
59

 Ahmad Asy-Syurbasi, Op.Cit, hlm., 75-76. 
60

 Tariq Suwaidan, op.cit, hlm., 61. 
61

 Ibid, hlm., 67.  
62

 Ibid, hlm., 70. 



32 

 

 

5) Ja'far al-Shadiq (meninggal di tahun 148 Hijriah)
63

 

6) Muhammad ibn al-Munkadir (Muhammad ibn al-Munkadir al- Taimi 

al-Quraisyi). 

7) Abu al-Zannd (Abdullah ibn Dzakwan, meninggal tahun 174 

Hijriah)
64

. 

d. Murid-murid Dan karya-karya 

Murid-murid Imam Malik yang belajar ilmu dengannya adalah 

sangat banyak sehingga 993 orang. Mereka datang dari negeri yang 

pelbagai. Antaranya adalah: 

1) Abu Hazim Salman ibnu Dinar 

2) Abu Mus"ab 

3) Sulaiman ibnu Bilal al-Qadhi 

4) Al-Walid ibnu Muslim 

5) Ibnu al-Qasim Abdul Rahman ibnu al-Qasim al-"Atqi
65

 

6) Ibnu Wahab, pengarang kitab Al-Mujalasat
66

 

7) Syakran ibnu Ali al-Qairuni 

8) Abdullah ibnu Farukh al-Qairuni 

9) Yahya ibnu Yahya al-Qurtbi 

10) 67
Abdullah Ziyad ibn Abdul al-Rahman al-Qurthubi 

11) Isa ibn Dinar al-Andalusi 

12) Abu al-Hasan Ali ibn Ziyad al-Tunisim) Sahnun
68

 

                                                           
63

 Ibid, hlm., 78. 
64

 Ibid, hlm., 81-82. 
65

 Abdul Azib Hussain, Op.Cit, hlm., 295.  
66

 Muhammad Abu Zahrah, Op.Cit, hlm., 173. 
67

 Abdul Azib Hussain, Op.Cit, hlm., 296. 



33 

 

 

13) n) Ibnu Rusy al-Hafied, seorang ahli fiqih excellent mazhab Maliki, 

pengarang kitab Bidayatul al-Mujtahid
69

 

e. Karya-karya 

Al-Muwatta adalah sebuah kitab yang lengkap penyusunan, ia 

adalah sebuah kitab yang paling besar sekali yang ditulis oleh Imam 

Malik. Abu Ja'far Al-Mansur adalah orang yang mendorong kepada 

penyusunan kitab Al-Muwatta karena beliau pernah berkata: Susunkan 

sebuah kitab tidak ada pada hari ini orang yang lebih alim dari engkau. 

Imam Malik pun penyusun kitab "Al-Muwattha". 

Imam Malik menulis kitabnya pada tahun 144 Hijriah yang 

berisikan bermacam-macam bidang ilmu agama seperti hadits-hadits, 

pendapat para sahabat Rasulullah, pendapat penduduk Madinah dan juga 

pendapat tabi in. beliau berusaha dengan tabah untuk mengarang kitab Al- 

Muwatta sehingga tahun 159 Hijriah. Diceritakan bahwa Imam Malik 

berusaha dan mempebaharui serta mendalami untuk menyiapkan kitab Al- 

Muwatta selama 40 tahun. Khalifah Al-Mansur meninggal dunia sebelum 

kitab Al-Muwatta selesai dikarang. 

Patut diingatkan bahwa kitab Al-Muwatta bukanlah sebuah kitab 

hadits sebagaimana yang diketahui, tetapi ia adalah sebuah kitab fiqih. 

Cita- cita Imam Malik ialah untuk menerangkan kata sepakat orang 

Madinah atau dengan kata lain ilmu fiqih Madinah. Banyak disebutkan 

fatwa imam-imam dalam hukum yang ada, atau hukum-hukum tanggapan. 

                                                                                                                                                               
68

 H. Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, (Jakarta: Kencana Perdana Media Group. 2009), Cet 

Ke-5, Jilid 2, hlm., 264. 
69

 Muhammad Abu Zahrah, Op.Cit, hlm., 175. 



34 

 

 

Dihimpunkan di dalamnya dalil Sunnah dari Madinah dan juga disinggung 

masalah hukum fiqih berasakan padanya karena perbuatan atau muamalah 

orang-orang Madinah adalah mendapat penilaian yang baik di sisi Imam 

Malik sebagaimana yang telah diketahui. 

Imam Malik menjadikan kitab Al-Muwatta sebagai penjelasan 

terhadap hadits dari segi ilmiah dan Imam Malik menggunakan ijtihadnya 

dan menyelidik pendapat mazhab sehingga semuanya menjadi benar atau 

hampir dengan hak. Sehingga tidak keluar dari mazhab ahli Madinah dan 

pendapat-pendapat mereka
70

. Imam Syafi"I berkata mengenai kitab al- 

Muwattho' Imam Malik: 

كِتَابٌ بعَدَ كِتَابِ الِله أَصْحُ مِنْ كِتَابِ مَالِكٍ مَا عَلَى الَْرْضِ    
Artinya: Tidak ada sebuah kitab pun di muka bumi ini yang paling sahih 

selepas kitab al-Quran melainkan kitab Imam Malik (al- 

Muwattha")
71

 

 

Jika Imam Malik tidak menemui pendapat, maka ia akan 

kembalikan kepada jauhnya ijtihad dari As-Sunnah. Dan perkara-perkara 

yang telah diamalkan oleh ahli ilmu yang diikuti dan pekara-perkara yang 

dibuat di sisi zaman hidup rasulullah dan Imam-imam Ar-Rasyiddin serta 

orang-orang yang temuinya. Itulah pendapat mereka, Imam Malik tidak 

sekali-kali keluar kapada yang lain
72

. 

Imam Malik meninggalkan banyak tulisan yang berharga, diantara 

pengikut-pengikut membukukannya: yang meriwayatkan pandangannya 

dan membukukannya: 

                                                           
70

 Ahmad Asy-Syurbasi, Op.Cit, hlm., 102-105. 
71

  Abdul Azib Hussain, Op.Cit, hlm.. 293. 
72

 Ahmad Asy-Syurbasi, Op.Cit, hlm., 102-106. 



35 

 

 

1) Al-Mujalasat oleh Ibnu Wahab
73

 

2) Bidayatul al-Mujtahid oleh Ibnu Rusyd al-Hafied"
74

 

3)  Zaman Politik dan Pemikiran Pada Masa Imam Malik 

Ketekunan dan kecerdasan, Imam Malik tumbuh sebagai seorang 

ulama terkemuka, terutama dalam bidang ilmu hadits dan fiqh. Sebagai 

bukti atas hal ini, adalah ucapan al-Dahlawy, "Malik adalah seorang paling 

ahli dalam bidang hadits di Madinah, yang paling mengetahui tentang 

pendapat-pendapat Abdullah ibn Umar, Aisyah r.a. dan sahabat-sahabat 

lainnya. Atas dasar itulah dia memberi fatwa. Apabila diajukan kepadanya 

suatu masalah, dia menjelaskan dan memberi fatwa". 

Imam Malik selaku seorang Mufti yang dipercayai oleh ummat di 

masa itu sering mengahadapi kekejaman dan keganasan fisik yang berat 

dari penguasa, karena beliau tetap memepertahankan pendapatnya tentang 

masalah "paksaan talak itu tidak sah". Beliau tetap tidak mencabut 

fatwanya yang bertentangan dengan Khalifah al-Manshur dari Bani Abbas 

di Baghdad, maka beliau disiksa dan dihukum penjara. Imam Malik sangat 

teguh dalam membela kebenaran dan berani menyampaikan apa yang 

diyakininnya. Pada suatu ketika Harun al-Rasyid mencegahnya dari 

mengatakan sepotong hadisr tertentu, tetapi ia tidak menghiraukan 

larangan tersebut, lalu membaca al-Quran: 

 ا بَ ي َّنَّوُ للِنَّاسِ فِ الْكِتَبِ أوُْلئَِكَ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أنَزلَْنَا مِنَ الْبَ ي ِّنَتِ وَالْْدَُى مِنْ بَ عْدِ مَ 
 ٥١ٔيَ لْعَنُ هُمُ اللَّوُ وَيَ لْعَنُ هُمُ اللَّعِنُونَ 

                                                           
73

 Muhammad Abu Zahrah, Op.Cit, hlm., 173. 
74

 Ibid, hlm., 175. 



36 

 

 

Artinya: Sesungguhnya Sesungguhnya orang-orang yang 

menyembunyikan apa yang telah Kami turunkan berupa 

keterangan-keterangan (yang jelas) dan petunjuk, setelah Kami 

menerangkannya kepada manusia dalam Al Kitab, mereka itu 

dila'nati Allah dan dila'nati (pula) oleh semua (mahluk) yang 

dapat mela'nati
75

 

 

Imam Malik adalah seorang tokoh dikenal para ulama sebagai alim 

besar dalam ilmu hadits. Hal ini terlihat dari penyataan ara ulama, di 

antaranya Imam Syafi"I yang mengatakan, "Apabila datangmu hadits dari 

Imam Malik, maka pegang teguhlah olehmu, karena dia menjadi hujjah 

bagimu". Imam Malik ibn Anas adalah Imam Ahl al-Madinah dan Amir 

al-Mu'minin fi al-Hadits, beliau lahir di Madinah dan tidak pernah pergi 

meninggalkan kota tersebut kecuali ke Makkah menunaikan ibadah haji. 

Sedangkan seperti kita ketahui, bahwa sesudah hijrah, Madinah 

merupakan pusat Dakwah Islamiyah. Rasulullah menetap di sana sesudah 

hijrah bersama sahabat-sahabatnya. Karena para Sahabat Nabi banyak 

yang menetap (tinggal) di Madinah, maka Madinah merupakan tempat 

hadits yang paling banyak. 

f. Metode Istinbath Hukum Imam Malik 

Imam Malik jadikan Al-Quran sebagai sumber yang pertama dan 

beliau mendahulukanya dari dalil-dalil yang lain. Beliau mensyarakat 

kepada orang-orang yang menafsirkan Al-Quran hendaklah ia seorang 

yang alim dalam bahasa Arab. 

Imam Malik jadikan hadits-hadits Nabi sebagai sumber hukum 

yang kedua karena hadith-hadith adalah penafsir kepada Al-Quran dan 

                                                           
75

 Q.S. Al-Baqarah (1): 159. 



37 

 

 

penjelasan baginya Allah Ta'ala menerangkan tentang ini dalam Al- 

Quran: 

نَ هُمْ ثَُُّ لَ يََِدُوا فِ أنَفُسِهِمْ حَرَجًا مَِّّّ   افَلََ وَرَبِّكَ لَ يُ ؤْمِنُونَ حَتََّّ يَُُكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَ ي ْ
 ٥٥تَسْلِيماً قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا 

Artinya: Maka demi Tuhanmu, mereka (pada hakekatnya) tidak beriman 

hingga mereka menjadikan kamu hakim terhadap perkara yang 

mereka perselisihkan, kemudian mereka tidak merasa dalam hati 

mereka sesuatu keberatan terhadap putusan yang kamu berikan, 

dan mereka menerima dengan sepenuhnya
76

 

 

Kemudian Imam Malik berpegang kepada fatwa-fatwa sahabat 

karena mereka yang terdahulu dari golongan orang yang berpindah (Al- 

Muhajirin) bersama Rasulullah atau golongan pendukung (Al-Ansar), 

mereka ialah orang yang bersahabat dengan Rasulullah, juga mereka orang 

yang melihat dan mendengar ajaran-ajaran dari Rasulullah serta 

mempelajari darinya. 

Imam Malik menerima ijma", dan berpengang kepada pekerjaa 

orang Madinah karena semua manusia pengikut kepada "Al-Madinah yang 

terdahulu. Tetapi Imam Malik tidak mengharuskan orang-orang dari negeri 

yang lain menuruti pekerjaan orang-orang Madinah, beliau hanya 

menganggap satu perkara pilihan sahaja. Ijma,, ahl al-Madinah ada 

beberapa tingkatan, yaitu: 

1) Kesepakatan ahl al-Madinah yang asalnya al-Naql. 

2)  Amalan ahl al-Madinah sebelum terbunuhnya Utsman bin Affan. Ijma' 

ahl al-Madinah yang terjadi sebelum masa itu merupakan hujjah bagi 

mazhab Maliki. Hal ini didasarkan bahwa belum pernah diketahui ada 

                                                           
76

 Q.S. An-Nisa (4): 65. 



38 

 

 

amalan ahl al-Madinah masa itu yang bertentangan dengan Sunnah 

Rasulullah SAW. 

3) . Amalan ahl-Madinah itu dijadikan pendukung atau pentarjih atas 

salah satu dari dua dalil tersebut ada yang merupakan amalan ahl al- 

Madinah, maka dalil diperkuat oleh amalan ahl al-Madinah itulah yang 

dijadikan hujjah mazhab Maliki. Begitu pula bagi mazhab Al-Al-

Syafi‟i. 

4)  Amalan ahl al-Madinah sesudah masa keutamaan yang menyaksikan 

amalan Nabi SAW Amalan ahl al-Madinah seperti ini bukan hujjah, 

baik menurut al-Syafi‟i, Ahmad ibn Hanbal, Abu Hanifah, maupun 

menurut para ulama di kalangan mazhab Maliki. Apabila Imam Malik, 

tidak mendapatkan nas dari sumber yang tersebut di atas beliau 

berpengang pula kepada qiyas, istihsan, istishab, uruf (adat), Sadduz 

Zara'i dan Al-Marsalih Al-mursalah.  

Tetapi beliau mengadakan beberapa syarat yang tetentu untuk 

berpengang kepada Al-masalih Al-mursalah yaitu: 

1) Hendahlah kemaslahatan yang diikuti itu tidak menyimpang dari salah 

satu masalah pokok hukum agama, dan tidak juga menolak dalil yang 

tetap (qat'i) dari dalil-dalilnya. 

2)  Hendaklah kemaslahatan itu diterima oleh orang yang bijaksana 

pandai. 

3)  Hendaklah dengan kemaslahatan itu diangkat segaala keberatan dalam 

islam berdasarkan kepada firman Allah: 



39 

 

 

ينِ وَجُهِدُوا فِ اللَّوِ حَقَّ جِهَادِهِ ىُوَ اجْتَبَكُمْ وَمَا جَعَلَ   )   ۸۷عَلَيْكُمْ فِ الدِّ
Artinya: ...dan Dia tidak menjadikan kesukaran untukmu dalam agama.... 

77
 

Begitu kuat keyakinan Imam Malik mengenai apa yang diperbuat 

penduduk Madinah terutama dalam bidang agama adalah hasil mencontoh 

generasi sebelumnya yang berpangkal dari mencontoh amalan Nabi SAW. 

karenanya ia menjadikan amalan penduduk Madinah sebagai dalil syar'i. 

Tetapi Imam Malik tidak mewajibkan orang-orang dari negeri lain untuk 

mengikuti amalan penduduk Madinah, karena beliau menjadikannya. 

sebagai salah satu sumber hukum dan hanya sebagai salah satu pilihan. 

Demikianlah metode yang digunakan Imam Malik dalam menetapkan 

hukum. 

2. Biografi Imam As Al-Al-Syafi’i 

a. Riwayat Hidup Imam al-Syafi’i  

Ayahnya adalah Muhammad bin ldris bin Abbas bin Utsman bin 

Syafi' bin Sa'ib bin Abid bin Abdu Yazid bin Hisyam bin Muthalib bin 

Abdu Manaf bin Qusha bin Kilab bin Murah, nasabnya dengan Rasululah 

bertemu pada Abdu Manaf bin Qushai.Ibunya adalah Fathimah binti 

Abdullah bin Hasan bin Husain bin Ali bin Abi Thalib. Orang-orang 

mengatakan bahwa mereka tidak mengetahui Hasyimiyah melahirkan 

keturunan kecuali Imam Ali bin Abi Thalib dan Imam al-Syafi‟i. 

la dilahirkan pada tahun 150 H, bertepatan dengan tahun dimana 

Imam Abu Hanifah meninggal dunia. la dilahirkan di Ghazzah, Askalan. 

                                                           
77

  Q.S. Al-Hajj (22): 78 



40 

 

 

Tatkala umurnya mencapai dua tahun, ibunya memindahkannya ke Hijaz 

dimana sebagian besar penduduknya berasal dari Yaman, ibunya sendiri 

berasal dari Azdiyah. Keduanya pun menetap di sana. Namun ketika 

umurnya telah mencapai sepuluh tahun, ibunya memindahkannya ke 

Makkah karena khawatir akan melupakan nasabnya. 

b. Pendidikan  Imam al-Syafi’iy 

Imam al-Syafi‟i sejak kecil hidup dalam kemiskinan. Ketika beliau 

diserahkan ke bangku pendidikan, para pendidik tidak mendapatkan upah 

dan mereka hanya terbatas pada pengajaran. Namun setiap kali seorang 

guru mengajarkan sesuatu 

kepada murid-murid, terlihat Al-Al-Syafi‟i kecil dengan ketajaman 

akal yang dimilikinya sanggup menangkap semua perkataan serta 

penjelasan gurunya. Setiap kali gurunya berdiri untuk meninggalkan 

tempatnya, Al-Al-Syafi‟i mengajarkan lagi apa yang didengar dan 

dipahaminya kepada anak-anak yang lain, sehingga dari apa yang 

dilakukannya ini Al-Al-Syafi‟i mendapatkan upah. Setelah menginjak 

umur yang ketujuh, Al-Al-Syafi‟i telah menghafal seluruh Al Qur‟an 

dengan baik. 

Al-Al-Syafi‟i bercerita, “Ketika saya mengkhatamkan Al Qur‟an 

dan memasuki masjid, saya duduk di majelis para ulama. Saya menghafal 

hadits-hadits dan masalah-masalah fikih. Pada saat itu, rumah kami berada 

di Makkah. Keadaan saya sangat miskin, dimana saya tidak memiliki uang 



41 

 

 

untuk membeli kertas, namun saya mengambil tulang-tulang sehingga 

dapat saya gunakan untuk menulis.” 

Ketika menginjak umur tiga belas tahun, ia juga memperdengarkan 

bacaan Al Qur‟an kepada orang-orang di Masjidil Haram, ia memiliki 

suara yang sangat merdu. Hakim mengeluarkan hadits dari riwayat Bahr 

bin Nashr, ia berkata, “Apabila kami ingin menangis, kami mengatakan 

kepada sesama kami, „Pergilah kepada pemuda Al-Al-Syafi‟i!‟ Apabila 

kami telah sampai kepadanya, ia mulai membuka dan membaca Al Qur‟an 

sehingga manusia yang ada di sekelilingnya banyak yang berjatuhan di 

hadapannya karena kerasnya menangis. Kami terkagum-kagum dengan 

kemerduan suara yang dimilikinya, sedemikian tingginya ia memahami Al 

Qur‟an sehingga sangat berkesan bagi para pendengarnya.” 

c. Guru-guru Imam al-Syafi’iy 

1) Muslim bin Khalid Az-Zanji, Mufti Makkah tahun 180 H yang 

bertepatan dengan tahun 796 M, ia adalah maula (budak) Bani 

Makhzum. 

2) Sufyan bin Uyainah Al Hilali yang berada di Makkah, ia adalah salah 

seorang yang terkenal ke-tsiqah-annya (jujur dan adil). 

3) Ibrahim bin Yahya, salah seorang ulama Madinah. 

4) Ringkasan Kitab Al Umm 

5) Malik bin Anas. Al-Al-Syafi‟i pernah membaca kitab Al Muwaththa‟ 

kepada Imam Malik setelah ia menghafalnya di luar kepala, kemudian 



42 

 

 

ia menetap di Madinah sampai Imam Malik wafat tahun 179 H, 

bertepatan dengan tahun 795 M. 

6) Waki‟ bin Jarrah bin Malih Al Kufi 

7) Hammad bin Usamah Al Hasyimi Al Kufi 

8) Abdul Wahhab bin Abdul Majid Al Bashri 

d. Istri Imam al-Syafi’i 

Ia menikah dengan Hamidah binti Nafi‟ bin Unaisah bin Amru bin 

Utsman bin Affan. 

e. Kelebihan Imam al-Syafi’i serta Pujian Ulama Terhadapnya 

1) Keluasan ilmu pengetahuan dalam hal adab (sastra) dan nasab, yang 

setara dengan Al Hakam bin Abdul Muthalib. Rasul SAW bersabda, 

اَ بَ نُو ىَاشِمٌ وَبَ نُو الْمُطلَِّبُ شَيْءٌ وَاحِدٌ   إِنََّّ
Artinya: “Hanya saja Bani Hasyim dan Bani Muthalib sama.”

78
 

2) Kekuatan menghafal Al Qur‟an dan kedalaman pemahaman antara 

yang wajib dan sunah, serta kecerdasan terhadap seluruh disiplin ilmu 

yang ia miliki, yang tidak semua manusia dapat melakukannya. 

3) Kedalaman ilmu tentang Sunnah, ia dapat membedakan antara Sunnah 

yang shahih dan yang dha „if. Serta ketinggian ilmunya dalam hal 

ushul, mursal, maushul, serta perbedaan antara lafazh yang umum dan 

yang khusus. 

 

                                                           
78

 HR.Ibnu Majah, pembahasan tentang wasiat, bab “Qismah Al Khumus”, hadits No. 

2329 



43 

 

 

4) Imam Ahmad bin Hambal berkata, Para ahli hadits (ashabul hadits) 

yang dipakai oleh Abu Hanifah tidak diperdebatkan sehingga kami 

bertemu dengan Imam al-Syafi‟i. Ia adalah manusia yang paling 

memahami kitab Allah Azza wa Jalla dan Sunnah Rasul SAW, serta 

sangat peduli terhadap hadits beliau.” 

5) Karabisy
79

 berkata, “Imam al-Syafi‟i adalah rahmat bagi 

umatMuhammad shallallahu „alaihi wasallam.” 

6) Dubaisan
80

 berkata, “Saya pernah bersama Ahmad bin Hambal di 

Masjid Jami‟ yang berada di kota Baghdad, yang dibangun oleh 

Manshur, kemudian saya datang kepada Husain (Karabisy) lalu 

bertanya, „Bagaimana pendapatmu tentang Al-Al-Syafi‟i?‟ Dia 

mengatakan, „Seperti apa yang saya katakan bahwa ia memulai dengan 

Kitab (Al Qur‟an), Sunnah dan Ittifaq. Kami dan orang- orang 

terdahulu sebelum dia tidak mengetahui apa itu Kitab dan Sunnah, 

hingga kami mendengar dari Imam al-Syafi‟i tentang Kitab, Sunnah 

dan Ijma‟.” 

Humaidi berkata, “Kami pernah ingin mendebat pengikut 

rasionalis (aliran yang mengedepankan rasio dalam segala urusan), 

tetapi kami tidak mengetahui bagaimana cara untuk mengalahkannya. 

Lalu Imam al-Syafi‟i datang kepada kami, sehingga kami dapat 

memenangkan perdebatan.” 

                                                           
79

 Karabisy dinisbatkan kepada penjual karabisy (pakaian), namanya adalah Husain bin 

Ali Bin Yazid. 
80

 Abu Ali Dubais bin Salam Al Qashbani, merujuk kepada sebuat wilayah. 



44 

 

 

Imam Ahmad bin Hambal berkata, “Saya tidak pernah melihat 

seseorang yang lebih fakih terhadap Kitab Allah daripada pemuda 

Quraisy ini, ia adalah Muhammad bin Idris Al-Al-Syafi‟i.” 

7) Ibnu Rahawaih pernah ditanya, “Menurut pendapatmu, bagaimanakah 

Imam al-Syafi‟i dapat menguasai kitab ini dalam usia yang masih 

belia?” Ia menjawab, “Allah Subhanahu wa Ta‟ala mempercepat 

akalnya karena umurnya yang pendek.” 

8)  Rabi‟I berkata, “Kami pernah duduk di majelis Al-Al-Syafi‟i setelah 

beliau meninggal dunia di Basir, tiba-tiba datang kepada kami seorang 

Arab badui. Ia mengucapkan salam lalu bertanya, „Di manakah bulan 

dan matahari majelis ini?‟ Kami menjawab, „Beliau telah wafat‟. Tiba-

tiba ia menangis lalu berkata „Semoga Allah merahmatinya dan 

mengampuni dosa-dosanya. Sungguh beliau telah menyingkap hujjah 

yang tertutup, telah merubah wajah or- ang-orang yang ingkar dan juga 

telah membuka kedok mereka, serta telah membuka pintu kebodohan 

dengan penjelasannya‟. Kemudian Arab badui itu beranjak pergi." 

a) Sikap Rendah Hati (tawadhu) Al-Al-Syafi‟i 

Hasan bin Abdul Aziz Al Jarwi Al Mishri mengatakan, bahwa 

Imam al-Syafi‟i pernah berkata, “Saya tidak menginginkan 

kesalahan terjadi pada seseorang, saya sangat berhasrat agar ilmu 

yang saya miliki itu ada pada setiap orang dan tidak dinisbatkan 

(disandarkan) kepada saya.” 



45 

 

 

Imam al-Syafi‟i berkata: “Demi Allah, saya tidak menyaksikan 

seseorang lalu saya menginginkan kesalahan padanya. Tidaklah 

bertemu dengan seseorang kecuali saya berdoa, „Ya Allah, jadikanlah 

kebenaran ada pada hati dan lisannya! Apabila kebenaran berpihak 

pada Saya, semoga ia mengikuti saya, dan apabila kebenaran berpihak 

kepadanya, semoga saya sanggup mengikutinya.” 

f. Al-Syafi’i Seorang Ahli Ilmu dari Quraisy 

Imam Ahmad bin Hambal berkata, “Apabila saya ditanya tentang 

satu masalah dan saya tidak mengetahuinya, maka saya menjawab dengan 

menukil perkataan Al-Al-Syafi‟i, karena ia seorang imam besar dan ahli 

ilmu dari Quraisy.” 

Telah diriwayatkan dari Nabi shallallahu „alaihi wasallam 

bahwasanya beliau bersabda, “Orang alim dari Quraisy akan memenuhi 

bumi.” 
81

 

Ar-Razi mengatakan, berita tentang imam ini akan terpenuhi pada 

seseorang yang memiliki beberapa kriteria: 

1) berasal dari suku Quraisy. 

2) memiliki ilmu pengetahuan yang luas dari kalangan ulama.  

3) memiliki ilmu pengetahuan yang luas, dan dikenal oleh penduduk 

Timur dan Barat. 

Benar bahwa kriteria di atas hanya terdapat pada diri Imam al-

Syafi‟i, ia adalah seorang ahli ilmu yang berasal dari suku Quraisy. 

                                                           
81

 Abu Bakr Ahmad bin Husayn al-Bayhaqi, Manaqib Baihaqi, ( Dar al-kutub al-

Ilmiyyah, 1999),  juz 1, hlm., 45. 



46 

 

 

Berikut beberapa hadits yang berhubungan dangan hal di atas. 

1) Dari Ibnu Mas‟ud radhiyallahu „anhu, ia berkata bahwa Rasul 

shallallahu „alaihi wasallam bersabda, 

ىُمْ نَ وَالً ل تَسُب ُّوْا قُ رَيْشًا فإَِنَّ عَالَمَهَا يَّْلأُ الَْرْضَ عَلَمَّا اللَّهُمَّ أذََقْتَ أَوَّلَْمُْ عَذَاباً فأََذِنْ أُخِرَ   
Artinya: “Janganlah kalian mencaci-maki suku Quraisy, karena 

sesungguhnya ahli ilmu di antara mereka akan memenuhi 

bumi. Ya Allah, Engkau telah menimpakan adzab yang 

terdahulu dari mereka, maka anugerahkan nikmat-Mu yang 

terakhir dari mereka.” 
82

 

 

2) Dari Abu Hurairah radhiyallahu „anhu, bahwasanya Rasul shallallahu 

„alaihi wasallam bersabda, 

شًا فإَِنَّ عَالِمَهَا يَّْلأُ طبََاقَ الَْْرْضِ عَلَمَّا اللَّهُمَّ كَمَا أذََقْ تَ هُمْ عَذَاباً فأََذِقْ هُمْ اللَّهُمَّ اىْدِ قُ رَيْ 
 نَ وَالً، دَعَا بِِاَ ثَلََثَ مَرَّاتٍ 

Artinya: “Ya Allah, tunjukilah orang-orang Quraisy, karena 

sesungguhnya orang alim di antara mereka akan memenuhi 

bumi. Ya Allah, sebagaimana Engkau telah memberikan 

adzab pada mereka, maka berikanlah juga nikmat-Mu atas 

mereka.” Beliau mengulanginya sampai tiga kali.
83

 

 

3) Ia adalah orang Quraisy dari Bani Al Muthallibi. Rasulullah shallallahu 

„alaihi wasallam bersabda, 

اَ بَ نُو ىَاشِمٍ وَبُ نُ وْ الْمُطلََبِ شَيْءٌ وَاحِدٌ ثَُُّ شِيْكَ رَسُوْلُ اللَّوِ صَلَّى اللَّوُ عَلَيْوِ وَسَلَّمَ  إِنََّّ
 بَ يْنَ أَصَابعِو

Artinya: “Sesungguhnya Bani Hasyim dan Bani Muthalib adalah sama. 

Kemudian Rasul shallallahu „alaihi wasallam merapatkan 

jemari tangannya.
84

 

 

Dari Nabi shallallahu „alaihi wasallam, beliau bersabda, 

دُ لَْاَ دِيْ نَ هَا عَثُ لِْذَِهِ الْْمَُّةِ عَلَى رأَْسِ كُلِّ مِائةَِ سَنَةٍ مَنْ يََُدِّ  إِنَّ اللَّوَ يَ ب ْ
                                                           

82
 HR. Abu Daud, Thabalasi (Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1990), 39-40. 

83
 Khatibal- Baghdadi, Tarikh Bagdad, (Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1960), juz 2, hlm., 61. 

84
 Imam al-Baihaqi, Sunan Kubra, (Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1985), juz 6, hlm., 340. 



47 

 

 

Artinya: “Sesungguhnya Allah mengutus untuk umat ini pada setiap 

seratus tahun, seseorang yang memperbaharui agama-

Nya.”
85

 

 

a) Anak-anak Imam al-Syafi‟i 

1) Abu Utsman Muhammad, ia seorang hakim di kota Halib, 

Syam (Syria) 

2) Fathimah 

3) Zainab 

Imam al-Syafi‟i datang ke Mesir pada tahun 199 H, atau 

814/815 M, pada awal masa khalifah Al Ma‟mun. Kemudian beliau 

kembali ke Baghdad dan bermukim di sana selama sebulan, lalu 

kembali lagi ke Mesir. Beliau tinggal di sana sampai akhir 

hayatnya pada tahun 204 Η, atau 819/820 Μ. 

b) Kitab-kitab karangan Al-Al-Syafi‟i 

1) Ar-Risalah Al Qadimah (Kitab Al Hujjah) 

2) Ar-Risalah Al Jadidah 

3) Ikhtilaf Al Hadits 

4) Ibthal Al Istihsan 

5) Ahkam Al Qur‟an 

6) Bayadh Al Fardh 

7) Sifat Al Amr wa Nahyi 

8) Ikhtilaf Al Malik wa Al-Al-Syafi‟i 

9) Ikhtilaf Al Iraqiyin 

                                                           
85

 Imam al-Hakim al-Nishaburi, Al Mustadrak, ( Maktabah al- Ma‟arif, 1990), juz 4, hlm.,  

522. 



48 

 

 

10) Ikhtilaf Muhamad bin Husain 

11) Fadha il Al Quraisy 

12) Kitab Al Umm 

13) Kitab As-Sunan 

g. Wafatnya Imam al-Syafi’i 

Beliau mengidap penyakit ambeien pada akhir hidupnya, sehingga 

mengakibatkan beliau wafat di Mesir pada malam Jum‟at seusai shalat 

Maghrib, yaitu pada hari terakhir di bulan Rajab. Beliau dimakamkan pada 

hari Jum'atnya di tahun 204 H, atau 819/820 M. Kuburannya berada di 

kota Kairo, di dekat Masjid Yazar, yang berada dalam lingkungan 

perumahan yang bernama Imam al-Syafi‟i. 

 

C. Penelitian terdahulu 

No Nama Judul Kegunaan Penelitian 

1 Muhtani 

Tamziz 

Batas Waktu Haid 

Menurut Imam 

Malik Dan Imam 

Al-Syafi’i 

Penelitian ini bertujuan untuk 

mengetahui perbedaan dalam 

membatasa lama masa haid baik 

waktu minimal maupun waktu 

maksimal haid berdasarkan literatur-

literatur yang digunakan oleh Imam 

Malik dan Imam Syafi‟i.  

2 Abdur 

Rohman 

Implentasi kaidah 

“Al-Adah 

Tujuan  penelitian ini menyimpulkan 

bahwa kaidah Al-Adah Muhakkamah 



49 

 

 

Falahi Muhakkamah 

dalam perubahan 

siklus haid 

perspektif Fikih 

Syafi’Ii. 

berperan penting dalam kaitannya 

menetapkan hukum haid pada wanita 

yang mengalami perubahan siklus 

darah haidnya. Oleh karena itu jika 

haid wanita mengalami perubahan 

setiap bulannya maka darah yang 

dihukumi haid adalah darah yang 

keluar sesuai kebiasaanya pada bulan-

bulan sebelumnya. Sehingga akibat 

hukum yang ditimbulkan adalah 

ketidak bolehan melaksanakan hal-hal 

yang diharamkan bagi wanita yang 

sedang haid, seperti shalat, puasa, 

bersetubuh, tawaf, talaq, dan berdiam 

diri di masjid 



 

50 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Metode Penelitian 

Metode penelitian bermakna seperangkat pengetahuan tentang langkah-

langkah sistematis dalam mencari data yang berkenaan dengan masalah tertentu 

untuk dianalisis, di ambil kesimpulan dan dicari solusi pemecahannya. 

 

B. Jenis Penelitian 

Penelitian ini adalah penelitian hukum islam yang dilakukan menggunakan  

menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research), yakni dengan 

meneliti atau menelaah buku atau literature dan tulisan yang berkaitan dengan 

masalah yang sedang diteliti, yaitu „Pandangan ulama mengenai an -naqa'” 

Dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa penelitian kepustakaan tidak 

hanya kegiatan membaca dan mencatat data-data yang telah dikumpulkan. Tetapi 

lebih dari itu, peneliti harus mampu mengolah data yang telah terkumpul dengan 

tahap-tahap penelitian kepustakaan. 

 

C. Sumber Data 

Penelitian ini adalah kajian kepustakaan, maka sumber data yang 

digunakan terdiri dari: 

1. Data skunder yaitu data keperpustakaan 

Adapun yang dikategorikan sebagai data skunder dalam kajian ini ialah 

sumber data yang diambil dari, yakni data atau buku-buku yang ada hubungan 

dengan pemasalahan-pemasalahan yang ingin diteliti seperti:  



51 

 

 

a. Bahan hukum Premier yaitu bahan hukum yang mengikut pelakasanaan 

penelitian tanpa bahan hukum ini penelitian tidak dapat dilaksanakan, 

antaranya : 

1) Kitab Al -Umm karangan Imam al-Syafi‟iy 

2) Kitab Al-Muwattha‟ karangan Imam Maliki 

b. Bahan hasil Sekunder, yaitu bahan hukum yang mendasarkan dan 

menegaskan bahan hukum premier, yaitu: 

1) Kitab Fiqh al-Islam wa Adillatuhu 

2) Kitab Fikih Empat Mazhab  

3) Khilafiyah Baina Imamiyah 

4) Fikih Sunnah 

5) Bidayatul Mujtahid 

6) Al-Majmu‟ Syarah Al-Muhadzdzab 

7) Al- Mughni 

8) Sejarah dan Biografi Empat Imam Mazhab 

9) Bidayah wal Nihayah dan lain sebagainya 

c. Bahan hukum Tertier adalah bahan hukum yang menjelaskan mengenai 

bahan hukum premier dan bahan hukum sekunder. Terdiri dari kasus, 

Ensiklopedia dan buku-buku Biografi kedua Imam Mazhab.  

 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data adalah prosedur yang sistematik dan standar 

untuk memproleh data yang diperlukan selalu ada hubungan antara metode 

pengumpulan data dengan masalah penelitian yang ingin dipecahkan. Metode 



52 

 

 

pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah dengan metode 

studi atau library research, yaitu dengan mempelajari menganalisa literature-

literatur yang erat hubungannya dalam masalah yang dibahas. 

Penelitian yang mengklasifikasikannya sesuai dengan pokok- pokok 

permasalahan yang dibahas. Kemudian melakukan pengutipan baik secara 

langsung maupun tidak lansung pada bagian-bagian yang dapat dijadikan sumber 

rujukan untuk nantinya disajikan secara sistematis. 

 

E. Metode Analisis Data 

Dengan menggunakan content analisis atau analisis isi dengan jalan 

menelaah atau mempelajari kosakata, pola kalimat, atau situasi dan latar belakang 

budaya penulisan. Analisis data diperoleh dari proses menguraikan masalah kajian 

berasaskan persoalan kajian (research questions) dengan tujuan menjelaskan 

objektif yang dinyatakan. 

 

F. Metode Penulisan 

Dalam penulisan laporan ini penulis mengemukakan beberapa metode 

sebagai berikut: 

1. Pendekatan Deduktif, teori ini yang sedia ada yang boleh dikaitkan dengan 

masalah yang dikaji, yaitu meneliti dan menganalisa pendapat dari Imam 

Maliki dan Imam al-Syafi‟i yang bersifat umum untuk mendapatkan 

kesimpulan yang bersifat khusus. 



53 

 

 

2. Pendekatan Induktif, yaitu meneliti dan menganalisa data dari kedua- dua 

Imam yang bersifat khusus, kemudian digenerasi dan ditarik kesimpulan yang 

bersifat umum. 

3. Komparatif, yaitu dengan mengadakan perbandingan dari data- data atau 

kedua pendapat yang telah diperoleh dan selanjutnya dari data tersebut 

diambil kesimpulan dengan cara memberi persamaan, perbedaan dan pendapat 

mana yang dianggap paling kuat dari masing- masing pendapat. 

 

G. Sistematika Penulisan 

Agar penulisan laporan penelitian ini tersusun secara sistematis maka 

penulis menyusun laporan ini dengan sistematika sebagaimana berikut: 

BAB I:  PENDAHULUAN 

Bab ini meliputi latar belakang masalah, penegasan istilah, batasan 

masalah, rumusan masalah, tujuan, kegunaan penelitian, tinjauan 

Pustaka, dan sistematika penulisan. 

BAB II:  TINJAUAN UMUM 

Yang meliputi pengertian haidh menurut syariat islam ,definisi al 

naqa‟,definisi haidh menurut Imam mazhab, penjelasan definisi 

tentang haidh, dalil- dalil tentang haidh, sifat-sifat darah haidh dan 

penentuan masa haidh yang terbahagi kepada beberapa bagian. 

ВАВ II:  METODE PENELITIAN 

Dalam bab ini meliputi jenis penelitian, sumber data, teknik 

pengumpulan data, metode analisa dan metode penulisan. 

 



54 

 

 

BAB IV :   PENELITI DAN PEMBAHASAN 

Bab ini membahas tentang BIOGRAFI IMAM MALIK DAN IMAM 

AL-SYAFI‟I  yang meliputi Imam Malik, riwayat hidup Imam Malik, 

pendidikan dan karya Imam Malik , murid-murid Imam Malik dan 

corak pemikiran Imam Malik. Imam al-Syafi‟i, riwayat hidup Imam 

al-Syafi‟i, pendidikan dan karya Imam al-Syafi‟i, murid-murid Imam 

al-Syafi‟i dan corak pemikiran Imam al-Syafi‟i. PENDAPAT IMAM 

MALIK DAN IMAM AL-SYAFI‟I TENTANG MASA SUCI 

DIANTARA DUA HAIDH (AL-NAQA’),  yang meliputi pada bab ini 

berisikan hasil penelitian terdiri dari pendapat Imam Malik dan Imam 

al-Syafi‟i  tentang An Naqa',kondisi sosial Imam Abu Malik dan 

Imam al-Syafi‟i dan analisa fiqh muqoron antara Imam Malik dan 

Imam al-Syafi‟i mengenai pendapat an naqa‟,dalil masing-masing 

yang digunakan tentang an naqa‟. 

BAB V :  KESIMPULAN DAN SARAN 

Dalam bab ini yang meliputi kesimpulan dan saran. 

DAFTAR PUSTAKA 



 

76 

BAB V 

KESIMPULAN DAN SARAN 

A. Kesimpulan  

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan tentang masa suci diantara 

dua haidhh ( al- naqa’) menurut pendapat Imam Maliki dan Imam al-Syafi‟i 

dapat diketahui bahwa:  

1. Menurut Imam Malik memiliki pandangan yang sangat jelas dan agak 

fleksibel mengenai terputus-putus dianggap sebagai darah haidh selama 

beberapa ketentuan dipenuhi: Beliau  berpendapat bahwa selama darah 

haidh yang keluar tidak melebihi batas waktu haidh yang normal yaitu 

sepuluh hari, darah yang keluar terputus-putus tetap dianggap sebagai 

darah haidh. Hal ini berdasarkan prinsip bahwa selama total durasi darah 

yang keluar tidak melebihi sepuluh hari, meskipun darah keluar beberapa 

kali dengan jeda, tetap dianggap sebagai bagian dari masa haidh yang sah. 

2. Batasan waktu haidh yang sah menurut Imam Malik adalah antara tiga 

hingga sepuluh hari. Jika seorang wanita mengalami darah haidh yang 

keluar lebih dari sepuluh hari, baik secara terus-menerus atau terputus-

putus, maka darah tersebut dianggap sebagai istihadhah  (darah yang 

keluar di luar masa haidh yang normal), dan wanita tersebut dianggap 

dalam keadaan suci. Imam Malik mengajarkan bahwa wanita yang 

mengalami Al-Naqa‟, dapat menghitung masa suci berdasarkan 

menggabungkan  masa suci dan haidh . Jika darah berhenti selama periode 

yang cukup (misalnya satu hari penuh), maka wanita tersebut dianggap 



77 

 

 

suci dan dapat melaksanakan ibadah seperti biasa. Jika darah berhenti 

sebelum sepuluh hari, wanita dianggap masih dalam masa haidh dan tidak 

perlu mandi berulang kali. Namun, jika darah terus keluar lebih dari 

sepuluh hari, maka darah tersebut dianggap istihadhoh dan wanita harus 

melaksanakan ibadah meskipun darah masih keluar. 

3. Manakala Imam al-Syafi‟i, Beliau mempunyai dua pendapat yang mana 

bal-naqa‟ bisa dianggap sebagai masa haidh dan juga bisa dianggap suci 

selama durasinya tidak melebihi lima belas hari. Namun, Imam al-Syafi‟i 

memiliki rincian lebih lanjut dalam hal menentukan masa haidh pada 

kondisi darah yang terputus-putus. Ia berpendapat bahwa hari pertama 

hingga hari kedelapan dari periode darah yang keluar adalah haidh, 

sedangkan hari kesepuluh dan seterusnya dianggap sebagai 

istihadhah.Sedangkan Imam al-Syafi‟i menyatakan bahwa haidh yang 

normal adalah antara tiga atau lebih, dan jika darah keluar melebihi lima 

belas hari, maka darah tersebut dianggap istihadhoh. Dalam hal ini, wanita 

tersebut dianggap dalam keadaan suci dan dapat melaksanakan ibadahnya 

meskipun darah masih keluar. 

4. Imam al-Syafi‟i mengajarkan bahwa waktu suci bisa dihitung dari waktu 

darah berhenti keluar sepenuhnya. Ketika darah berhenti dalam waktu 

singkat saja, maka wanita tersebut sudah dianggap suci dan bisa 

melaksanakan ibadah. Namun, jika darah terus keluar lebih dari lima belas  

hari, maka itu dianggap istihadhoh dan wanita tersebut bisa melaksanakan 

salat, puasa, dan ibadah lain meskipun darah masih keluar. 



78 

 

 

B. Saran  

1. Dengan adanya hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

pengetahuan dan pemahaman terhadap pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam khususnya dalam bidang Fikih Perempuan yang membahas tentang 

masalah suci diantara dua haidh (al-naqa) . 

2. Hendaknya Kitab Al Umm dan Al Muwatta‟ ini disosialisasikan lagi ke 

masyarakat, karena kitab ini memuat penjelasan dari pelbagai sudut fikih 

terutamanya dalam masalah haidh, yang mana dapat menjadi rujukukan 

utama khusunya bagi para Wanita di luar sana yang mengatasi masalah ini. 

 

 

 

 

 

 



 

79 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ahmad, Hukum Menyentuh Mushaf dan Melafazkan Al-Quran Bagi Wanita Haidh 

dan Berhadats (Setiabudi Jakarta Selatan: 2019 

Al-Hafizh Ibnu Katsir , Al-Bidayah wan Nihayah, Damascus Syam 

Al-Maraqi Ahmad Mustafa, Terjemahan Tafsir Al-Maragi Juz 2, oleh Anshori 

Umar Sitanggal dkk, (Semarang: PT. Karya Toha Putra, 1993). 

Al-Nawawi, Imam Al-Majmu Syarah Al-Muhadzah, terj (Pustaka Azam: tt), 

Al-Nawawi, Imam Raudhatu At-Thalibin wa Umdatu Al-Muftiyyin, jilid 1 

Al-Nawawi, Imam Riyaddus Sholihin, Jawa Tengah: Cardova Mediatama, 2010 

Bukhari, Abu Abdillah Muhammad bin Ismail Al-, AlJami‟ Ash-Shohih, 4 jilid, 

ttp.: Maktabah Salafiyah, 1979. 

Daruquthni, Ali bin Umar Sunan Ad-Daruquthni, Beirut: Dar Al-Fikr, 2005. 

Dawud, Abu, Sunan Abi Dawud, Riyadl: Maktabah AlMa‟arif, t.t. 

 Departemen Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahnya, (Jakarta: 

Mujamma‟, 2006). 

Hajjaj, Abi Husain Muslim bin Shahih Muslim, Riyadl: Baitul Afkar, 1998. 

Hanbal, Ahmad bin, Musnad Ahmad bin Hanbal, 50 jilid, Beirut: Muassisah Ar-

Risalah, 1995. 

Imam Abu Abdillah Muhmad bin Idris asy-Al-Al-Syafi‟i, Kitab Al Umm, 

diterjemahkan oleh Fuad Syaifudin Nur, Jilid 1 

Imam Yahya Ibn Syaraf An-Nawawi, Syarah Arba "in An-Nawawi, Kairo: Dir Ibn 

al-Jauzi, 2014 

Imam Yahya Ibn Syaraf An-Nawawi, Syarah Arba in An-Nawawi. Kairo: Dir Ibn 

al-Jauzi, 2014 

Mazhab Syafie Kitab Fiqih, Fiqh Manhaji, diterjemahkan oleh Ustaz Ridzuan bin 

Hashim dan Ustaz Juanda bin Yahya, (Kuala Lumpur: Pustaka Salam Sdn 

Bhd, 2011). 

Muhammad Jawad, Mughniyah, Fiqih Lima Mazhab: Ja'fari, Hanafi, Maliki, 

Syafii, Hambali, alih bahasa Masykur A.B. dkk, cet. ke-12 (Jakarta: 

Lentera, 20(04) 



80 

 

 

 Muhammad bin Ismail Abu Abdillah al-Bukhari al-Ju‟fi, Shahih Bukhari, (Dar 

Tuq An-Najah: Cet., Pertama, 1422 H). 

Muhammad bin Muhammad Khatibi Syarbani,Mughni al-muhtaj ila ma'rifati 

ma'ani alfadz al-minhaj Jilid 1 (Kairo : Dar El Hadith, 2006) 

Muhammad Nabih Ali, "Hukum Membaca Al-Qur'an Bagi Wanita Haidh 

(StudiKomparasi Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki", (Skripsi Sarjana, 

Fakultas Syari'ah dan Hukum, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019). 

Nasution, Siti Nafisyah "Studi Kualitas Hadis Membaca Al-Qur'an Bagi Wanita 

Junub. Haidh, dan Nifas Tanpa Menyentuh Mushaf", (Skripsi Sarjana. 

Fakultas Ushuluddin, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2015) 

Sayyid Abdulrahman bin Abdullah bin Abdulqodir Asseqaf, Al Ibanah Wal 

Ifadah, Diterjemahkan oleh Ummu Umar Baagil, Cet. Ke-7 (Ponpes 

Ummahatil Mukminin, Jawa Timur) 

Soekanto Soerjono, Pengantar Penelitian Hukum, Jakarta: UI-Press, 1986. 

Subagyo, P. Joko, Metode Penelitian dalam Teori dan Praktek, Jakarta: Rineka 

Cipta, 1991. 

Supriyadi, Dedi, Perbandingan Mazhab Dengan Pendekatan Baru, Bandung: 

Pustaka Setia, 2008. 

Syaikh Abdurrahman Al Jaziri, Fikih Empat Mazhab, Jilid 1 

Syaraf bin Yahya An-Nawawi, Al Majmu’ Syarah Al Muhadzdzab, Jilid 2 

Syekh Muhamad bin Shalih Al Utsamaini, Al-Khilaaf baina Ulama‟, Vol. 1,   

Ahmad Syurbasi, Sejarah dan Biografi Empat Imam Mazhab, alih bahasa Sabil 

Huda dan Ahmadi, Semarang: Amzah, 2004. 

Ahmad Syurbasy, Empat Mutiara Zaman Biografi Empat Imam Mazhab, Jakarta: 

Pustaka Qalami, 2003 

Tuhfatul Muhtaj bi Syarhil Minhaj (Beirut, Lebanon : Darul Kutub al-ilmiyyah., 

Al-Imam Syihabuddin Ibn Hajar Al-Haitami2017 M / 1438 H) 

Prof. Dr., Wahbah Az-Zuhaili, Fiqih Islam Wa Adillatuhu, Beirut: Dar al-Fikr, 

Jilid 3



 

 

 


