©~ 75 IMPLIKASI KAFA’AH DALAM MEMBENTUK KELUARGA
5 S5 SAKINAH DITINJAU DARI MAQASID AL-SYARI’AH

DISERTASI

Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat guna memperoleh
Gelar Doktor (Dr.) dalam Ilmu Hukum Keluarga Islam

- Py

UIN SUSKA RIAU
o Oleh:

S PAISAL
NIM. 32290514750

PASCASARJANA
5 = UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU
1446 H/2025 M



KEMENTERIAN AGAMA RI
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

PASCASAR]ANA

THE GRADUATE PROGRAMME

Alamat : JI. KH. Ahmad Dahlan No. 94 Pekanbaru 28129 Po.BOX, 1004
Phone & Fax (0761) 858832. Website: hitps//pasca.uin-suska.ac.id. Emall : pasca@uin-suska.ac.id.

' - Lembaran Pengesahan

= Nama : Paisal

© Nomor Induk Mahasiswa :32290514750
é: Gelar Akademik : Dr. (Doktor)
2 Judul : Implikasi Kafa'ah Dalam Membentuk Keluarga Sakina

Ditinjau Dari Maqasid Al-Syariah

Tim Penguji

Prof. Dr. H. Hairunas , M, Ag.
Ketua/Penguji I

el

S1IN] eAIRY Yyninjas neje

Prof. Dr. Hj. Zaitun, M.Ag..
Sekretaris / Penguji II

‘nery Bysng NiN

=  Prof.Dr.H.Ahmad Rofiq, M.A..
= Pengujilll

p Ul €

Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA. -
Penguji IV

we|e

Prof.Dr.H.Syamrudin Nasution,M.Ag..
Penguji V/ Promotor

Dr. Hendri Sayuti, M.Ag.
Penguji VI/ Co-Promotor

Dr. Khairunnas Jamal, M.Ag..
Penguji VII

=

B)SNS N|N uizi edue) undede ymuaq

Ha |

nely

Tanggal Ujian/Pengesahan : 18 Maret 2025

uenelun neje

Jl. KH. Ahmad Dahlan No. 94 Pekanbaru (28129) PO. Box 1004 Telp./Faks.: (0761) 858832
Website: http//pasca-uinsuska.info Email: ppsuinriau@gmail.com

‘yejesewl niens



v PERSETUJUAN TIM PENGUJI
UJIAN TERTUTUP DISERTASI

Disertasi yang berjudul “Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk
Kelnarga Sakinah Ditinjau Dari Maqasid Al-Syari’ah” yang ditulis oleh Sdr.
Paisal Nim: 32290514750 Program Studi Hukum Keluarga Islam telah diujikan
dan diperbaiki sesuai dengan masukan dari Tim Penguji Tertutup Disertasi pada
tanggal 13 Januari 2025 dan dapat disetujui untuk diajukan dalam sidang Ujian
Terbuka Disertasi Doktor pada Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan
Syarif Kasim Riau

TIM PENGUJI

Penguji I/Ketua &
Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA. —TTTTT T T
25 Februari 2025

Penguyji I1/Sekretaris
Dr. Aslati, M.Ag.

Penguyji 111

Prof. Dr. H. Ahmad Rofiq, MA.

Penguji IV

Prof. Dr. H. Syamruddin Nasution, M. Ag.

Penguji V
Dr.-Hendri Sayuti, M. Ag.

Penguji VI
Dr."H. Kharunnas Jamal, M. Ag.



Prof. Dr. H. Syamruddin Nasution, M. Ag
DOSEN PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SULTAN SYARIF KASIM RIAU

NOTA DINAS

Perihal : Disertasi Saudara
Paisal

Kepada Yth :
Direktur Pascasarjana
UIN Sultan Syarif Kasim Riau

Di
Pekanbaru

Assalamu’'alaikum Wr. Wb.

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi dan mengadakan perbaikan
isi Disertasi saudara :

Nama : Paisal

NIM : 32290514750

Program Studi  : Hukum Keluarga Islam

Judul : Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga

Sakinah Ditinjau Dari Magqasid Al-Syari’ah

Dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian dalam
Sidang Ujian Terbuka Disertasi pada Program Pascasarjana Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Wassalamu’alaikum wr. wb.

uari 2025

Prof. l\ . Syamrud¥lin Nasution, M. Ag
NIP. 1980 323 198703 1003



Dr. Hendri Sayuti, M. Ag
DOSEN PASCASARJANA

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SULTAN SYARIF KASIM RIAU

NOTA DINAS

Perihal : Disertasi Saudara
Paisal

Kepada Yth:
Direktur Pascasarjana
UIN Sultan Syarif Kasim Riau

Di
Pekanbaru

Assalamu’alaikum Wr. Wh.

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi dan mengadakan perbaikan
isi Disertasi saudara :

Nama : Paisal

NIM 1 32290514750

Program Studi : Hukum Keluarga Islam

Judul . Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga

Sakinah Ditinjau Dari Magqasid Al-Syari’ah
Dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian dalam
Sidang Ujian Terbuka Disertasi pada Program Pascasarjana Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.
Wassalamu’alaikum wr.wb.

Tanggal, 25 Februari 2025
Co.Promotor

AN aers

Dr. Hendri Sayuti, M. Ag
NIP.19760 829 200312 1 003




PERSETUJUAN

Kami yang bertanda tangan di bawah ini selaku Pembimbing Disertasi,

' dengan ini menyetujui bahwa Disertasi yang berjudul “Implikasi Kafa’ah Dalam

— Membentuk Keluarga Sakinah Ditinjau Dari Magqasid Al-Syari’ah”, yang
= ditulis oleh saudara :

Nama : Paisal
NIM : 32290514750
Program Studi : Hukum Keluarga [slam

Untuk diajukan dalam Sidang Ujian Terbuka Disertasi pada Program
Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau

Tanggal, Februgri 2025 Tanggal, 25 Februari 2025
Promoto Co.Promotor

AN aeer

Prof. Dr. lf. Syamruddin Nasution, M. Ag Dr. Hendri Sayuti, M. Ag
NIP, 19580323 198703y003 NIP.19760 829 200312 1 003

Mengetahui,
Ketua Program Studi Hukum Keluarga Islam

Nyf 9731105 208003 1 003



SURAT PERNYATAAN

Saya yang bertanda tangan di bawah ini,

Nama : Paisal
NIM : 32290514750
Program Studi : Hukum Keluarga Islam

: Menyatakan dengan ini, bahwa Disertasi dengan judul: “Implikasi
Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah Ditinjau Dari Magasid Al-
Syari’ah”. sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Doktor Hukum
Keluarga Islam dari Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim
Riaw, Disertasi ini seluruhnya merupakan hasil karya saya sendiri maupun
bagian-bagian tertentu dalam penulisan Disertasi yang saya kutip dari karya orang
lain telah ditulis sumbernya secara jelas sesuai dengan norma, kaedah dan etika
penulisan tertentu.

Apabila di kemudian hari ditemukan seluruh atau sebahagian Disertasi ini
bukan hasil karya saya atau plagiat dalam bagian-bagian tertentu, saya bersedia
menerima sanksi pencabutan Gelar Akademik yang saya sandang dan sanksi-

sanksi lainnya sesuai dengan peraturan perundang-undangan yang berlaku.

m|  TEMPEL
6AMX195334723

A 32290514750




KATA PENGANTAR

Assalamu’alaikum warahmatullahi wabarakatuh. Alhamdulillahi rabbil
‘alamin, puji syukur selalu terpanjatkan kepada Allah SWT yang telah
memberikan segala rahmat, inayah dan hidayah-Nya kepada penulis sehingga
Disertasi ini dapat disusun dengan sebaik-baiknya. Shalawat serta salam selalu
terlimpahkan kepada junjungan kita, Nabi Muhammad SAW yang merupakan suri
tauladan bagi umat Islam hingga saat ini.

Berkat pertolongan Allah SWT dan petunjuk-Nya penulis dapat
menyelesaikan disertasi dengan judul Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk
Keluarga Sakinah Ditinjau Dari Magqasid Al-Syari’ah” yang disusun untuk
memenuhi salah satu syarat memperoleh gelar strata tiga (S-3) Program
Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Semoga bermanfaat bagi penulis
khususnya dan bagi pembaca pada umumnya.

Penulis merupakan manusia biasa yang tidak dapat hidup sendiri dalam
segala aspek kehidupan, termasuk dalam penyusunan Disertasi ini. Disertasi ini
tidak akan terwujud tanpa bantuan semua pihak yang telah membantu,
membimbing, memberi semangat, dukungan dan kontribusi dalam bentuk apapun
baik langsung maupun tidak. Maka dari itu dalam kesempatan kali ini penulis
ingin menyampaikan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada:

1.7 Prof. Dr. Khairunnas Rajab, M.Ag selaku Rektor Universitas Islam Negeri
Sultan Syarif Kasim Riau dan segenap jajarannya, yang telah memberikan
kesempatan kepada penulis untuk mengkaji ilmu di Universitas ini.

2." Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag selaku Wakil Rektor I, Prof. Dr. H. Mas’ud

Zein, M.Pd selaku Wakil Rektor II, Prof. Edi Erwan, S.Pt., M.Sc., Ph.D



selaku Wakil Rektor IIT Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
dan segenap jajarannya, yang telah memberikan kesempatan kepada penulis
untuk mengkaji ilmu di Universitas ini.

Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA selaku Direktur Program Pascasarjana dan
Prof. Dr. Hj. Zaitun, M.Ag selaku wakil Direktur Program Pascasarjana
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, yang telah memberikan
kesempatan dan kemudahan khususnya yang berhubungan dengan
administrasi di Universitas ini.

Dr. H. Khairunnas Jamal, M.Ag dan Dr. Aslati, M.Ag selaku Ketua dan
Sekretaris Prodi Hukum Keluarga Islam Program Doktor Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang telah banyak membantu penulis dan
memberikan pelayanan dari awal hingga akhir perkuliahan ini.

Prof. Dr. H. Syamruddin Nasution, M.Ag sebagai Promotor dan Dr. Hendri
Sayuti, MA sebagai Co-Promotor yang keduanya dengan keahlian dan
keikhlasan memberikan keluangan waktu untuk membaca, memberikan
masukan, koreksi dan gagasannya untuk kesempurnaan disertasi ini.

Seluruh dosen dan karyawan di lingkungan Program Pascasarjana
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, yang telah memberikan
ilmu dan pengetahuan, kemudahan dan pelayanan terbaiknya kepada
penulis.

Orang Tuaku Tercinta, beserta Istri dan Anak-anakku yang telah
memberikan segalanya baik doa, semangat, cinta, kasih saying, serta nasehat
yang tidak dapat penulis ganti dengan apapun dan kapanpun, dan untuk

saudaraku serta keluarga besar penulis yang Terbaik.

il



10.

BI5

Kepala Perpustakaan Program Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau
yang banyak membantu mempermudah penulis dalam penulisan Disertasi
ini.

Kepala Perpustakaan Daerah Provinsi Riau yang banyak membantu
mempermudah penulis dalam penulisan Disertasi ini.

Teman-teman Hukum Keluarga Islam angkatan 2022 yang telah menemani
penulis selama pembelajaran di Program Pascasarjana UIN Sultan Syarif
Kasim Riau

Semua pihak yang tidak dapat penulis sebutkan satu persatu yang telah
memberikan dukungan baik moril maupun materil demi terselesainya
Disertasi ini.

Kepada mereka penulis ucapkan Jazakumullah khairan ahsanal jaza’,

semoga Allah SWT meridhai amal mereka, membalas kebaikan, kasih sayang dan

do’a mereka.Pada akhirnya penulis menyadari bahwa penulisan disertasi ini masih

jauh dari kesempurnaan dalam arti yang sebenarnya. Oleh sebab itu dengan segala

kerendahan hati saran dan kritik yang bersifat konstruktif penulis harapkan guna

perbaikan dan penyempurnaan karya tulis selanjutnya. Penulis berharap Disertasi

ini dapat bermanfaat bagi penulis dan para pembaca.

1
Pekanbaru, 25 Februari 2025

7 '1/////1/1173
PAISAL '

/ 'NIM : 32290514750

il



DAFTAR ISI

PENGESAHAN PEMBIMBING
PERSETUJUAN TIM PENGUJI

PERSETUJUAN
SURAT PERNYATAAN
KATA PENGANTAR i
DAFTAR ISLuuciiiiiiiiinuicseisinsecssissesssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssns iv
DAFTAR TABEL vi
PEDOMAN TRANSLITERASI ....cueiniiniiiinnnicsnissenssesssissesssnssssssssssessssssssssssnns vii
ABSTRAK ....ucevuieerrnenrnccnnnne xiii
BAB1 PENDAHULUAN 1
A. Latar Belakang Masalah |
B. Permasalahan 14
C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 16
D. Sistematika Penulisan.....ececceccsecsseessecsensseecsseessaecsecsssecsessnens 17
BABII KERANGKA TEORITIS .19
A. Kafd'ah .19
1. Pengertian Kafa al.........ccccccoueeevueeeiiiiaiieeiieeeieeeee e 19
2. Dasar Hukum Kafa’ah.............ccooueeiieeeniiiaiiieeiieeeieeeeeeen 24
3. Syarat-syarat Kafa ah..............cccoccovvieviiiiniiiniiniineininienenn, 27
4. Macam-macam Kaf@ ' ah ........c.cccccccevveenvensinciinienicniinieenne 28
5. Kafa’ah Menurut Imam Madzhab.............cccccoceriniininninne 38
6. Kedudukan Kafa’ah dalam Pernikahan............ccccocoevinienneene 87
7. Faktor Apa Saja Yang Mempengaruhi Penerapan Kafaah
Dalam Masyarakat Modren ...........cocceeviienieeieenieeiieeieeeenee 90
B. Keluarga Sakinah.....ceeeeccseecssseesssnicsssnsssssnscsssnsssssssssansssssssssssssssnes 92
1. Pengertian Keluarga Sakinah ...........c.ccocoovveiiiieieinieeeeee, 92
2. Fungsi Keluarga Sakinah...........c.ccccoevieeniiiiniieeiiecee e, 101
3. Ciri-Ciri Keluarga Sakinah...........cccccceevvvieniiienieeeie e, 112
4. Proses Pembentukan Keluarga Sakinah ..............cc.ccocoeii. 120

v



5. Faktor Pendukung dan Penghambat dalam Membangun

Keluarga Sakinah ...........cccooviiieiiieiiicceeeeeee e 132
C. Magasihid al-Syari’ah .134
1. Pengertian Magdshid al-Syar’iah................ccccccooeevevcuvannnnne. 134
2. Sejarah Perkembangan Tori Magdsid al-Syari’ah................ 140
3. Urgensi Magqdsid al-Syari’ah..............ccoeeeeeeeeeveeeceeencrnaan, 163
4. Kehujjahan Magdshid Al-syari’ah ...............coceeeeveeecrveannen.. 169
5. Pembagian Magqdshid Al-syari’ah.................ccoovevueennnnnen. 171
D. Penelitian yang relevan..........cccoeeveecveeriieniiienieeieenie e 186
BAB III METODE PENELITIAN 199
A, Jenis Penelitian ........oocueeiiiiiiiiiiieiieeieeeeeee e 199
B. Sumber Data.......ccccooiiiiiiiiiii e 199
C. Teknik Pengumpulan Data ..........cccceoeveeeiiieiiiiieieecieeeieeeeieee 200
D. Teknik Analisis Data .........cccceevuerieriiiiiinienieeieseeeeeeeeee e 201

BAB IV IMPLIKASI KAFA’AH DALAM MEMBENTUK KELUARGA
SAKINAH DITINJAU DARI MAQASID AL-SYARI’AH ............ 202
A. Urgensi Kafa’ah dalam Pernikahan................ccocconiiiiinnnne 202

B. Batasan Kafa'ah dalam realitas perkawinan di Indonesia (Riau,
atau Pakanbaru) .........cccoeviiiiiiiiiiieceee e 206

C. Konsep Keluarga Sakinah dalam Pernikahan menurut Hukum

IS1AIM e 215

Dari Maqasid Al-Syari’ah ........cccoovveeiiiiniiieeeee e

BABYV PENUTUP
A, KesImpPulan..........oooviiiiiieiiieeieeeeeee e
B. Saran-saranf. . 1. 8.1 . £ 'E. . J L ES . A ER. N A
DAFTAR KEPUSTAKAAN ...ccoiirensinreinensuissensesssessssssssssessssssesssssssssssssasssssss




13

DAFTAR TABEL
vi

el 1.1. Jumlah Perceraian di Provinsi Riau Tahun, 2024 ..........ccccccoovvvvvnnnnnnen.

© Hak cifgta milik UIN Suska Riau State Islamic University of Sultan Syarif Kasim Riau
T

I Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang
..u. ;ﬂf 1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
ff .n.. a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.
2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.

UIN SUSKA RIAU



PEDOMAN TRANSLITERASI

Pedoman Transliterasi Arab Latin yang merupakan hasil keputusan
bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan
Republik Indonesia Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543b/U/1987.

1. Konsonan
Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin

dapat dilihat pada halaman berikut :

Huruf arab | Nama Huruf latin Nama
| Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan
o Ba B Be
- Ta T Te
& Sla S| Es (dengan titik di atas)
Jim J Je
C
: Ha H Ha (dengan titik dibawah)
& Kha Kh Ka dan Ha
5 Dal D De
5 ZJal 7 Zet (dengan titik di atas)
Ra R Er
y
. Zai 7 Zet
)
Sin S Es
v
3 Syi S Esd
r yin y s dan ye
o Sad S Es (dengan titik di bawah)
o Dad D De (dengan titik di bawah)
1 Ta T Te (dengan titik di bawah)
5 Za Z Zet (dengan titik di bawah)
¢ ‘Ain o Apostrof terbalik

vii



i Gain G Ge
U Fa F Ef
3 Qof Q Qi
B Kaf K Ka
J Lam L El
. Mim M Em
3 Nun N En
P Wau W We
N Ha H Ha
. Hamzah _’ Apostrof
< Ya N Ye

Hamzah (s) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa
diberi tanda apa pun. Jika ia terletak di tengah atau di akhir, maka ditulis
dengan tanda (’).

2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal
tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong.

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau

harakat, transliterasinya sebagai berikut:

Tanda Nama Huruf latin Nama
i Fathah A A
| Kasrah | I
[ Dhammah U U
3. Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan

huruf, transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

viii



Harkat dan Huruf Nama Huruf dan tanda Nama
< o /) " |fathah dan alif atau a a dan garis
ya di
atas
& . kasrah dan ya 1 i dan garis di
- atas
5 }“ dammah dan wau u u dan garis
di atas
Contoh:
Sk - mata
S ¢ Tama
s - qila
R o Y t
5% amutu

4. Ta marbutah
Transliterasi untuk ta marbutah ada dua, yaitu: ta marbutah yang hidup
atau mendapat harakat fathah, kasrah, dan dammah, transliterasinya adalah
[t]. Sedangkan fa marbutah yang mati atau mendapat harakat sukun,
transliterasinya adalah [h].
Kalau pada kata yang berakhir dengan fa marbutah diikuti oleh kata
yang menggunakan kata sandang a/- serta bacaan kedua kata itu terpisah,

maka fa marbutah itu ditransliterasikan dengan ha (h). Contoh:

JLllf}!\ i-:&j) : Raudah al-atfal
Sl dzugl ¢ Al-madinah al-fadilah

5.4y o Al-hikmah

5. Syaddah (tasydid)
Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan

dengan sebuah tanda tasydid ('ifﬁii'), dalam transliterasi ini dilambangkan

dengan perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah.
Contoh :
& Rabbana

X



&% 1 Najjaina
}c;, . Al-hajj
‘aduwwun

X
jv\.“

Jika huruf ¢ ber-tasydid di akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf
kasrah (;;’), maka ia ditransliterasi seperti huruf maddah (1).

Contoh:
312 . ‘ali (bukan ‘aliyy atau ‘aly)
E} oz arabi (bukan ‘arabiyy atau ‘araby)

z

. Kata Sandang

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf
(alif lam ma ‘arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang
ditransliterasi seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf syamsiah
maupun huruf gamariah. Kata sandang tidak mengikuti bunyi huruf
langsung yang mengikutinya. Kata sandang ditulis terpisah dari kata yang
mengikutinya dan dihubungkan dengan garis mendatar (-). Contohnya:

s 24y 1 Al-syamsu (bukan asy-syamsu)

35,5,5\ . Al-zalzalah (bukan az-zalzalah)

ti- 1y o Al-falsafah
U Al-biladu
. Hamzah
Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (’) hanya berlaku
bagi hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah
terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia
berupa alif. Contohnya:

tesstz 1 Ta’muruna
djjeb

;953\ o Al-nau’



« o Syai'un

?{}M
@}:% : Umirtu

8. Penulisan Kata Arab yang Lazim digunakan dalam Bahasa Indonesia

10.

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah,
atau kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah,
atau kalimat yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan
bahasa Indonesia, atau sudah sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia,
tidak lagi ditulis menurut cara transliterasi di atas. Misalnya kata A/-Qur’an
(dari Al-Qur’an), Sunnah, khusus dan umum. Namun, bila kata-kata tersebut
menjadi bagian dari satu rangkaian teks Arab, maka mereka harus
ditransliterasi secara utuh. Contoh: Fi Zilal al-Qura’an, Al-sunnah qabl al-

tadwin.

. Lafz al-jalalah (&)

Kata Allah yang didahului partikel seperti huruf jarr dan huruf lainnya

atau berkedudukan sebagai mudaf ilahi (frasa nominal), ditransliterasi

tanpa huruf hamzah. Contoh: ;»\ Ces ¢ dinullah , ‘&b . billahi.

Adapun ta marbutah di akhir kata yang disandarkan kepada /lafz al-

jalalah, ditransliterasi dengan huruf (t). Contoh: b i i ] V’i : hum fi

rahmatillah.
Huruf Kapital

Walau sistem tulisan Arab tidak mengenal huruf kapital (4// Caps),
dalam transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenai ketentuan tentang
penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia
yang berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan
huruf awal nama diri (orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada
permulaan kalimat. Bila nama diri didahului oleh kata sandang (al), maka
yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan
huruf awal kata sandangnya. Jika terletak pada awal kalimat, maka huruf A

dari kata sandang tersebut menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan

xi



F Y

_u\/|
m«w

..I,

UIN SUSKA RIAU

yang sama juga berlaku untuk huruf awal dari judul referensi yang
- didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia ditulis dalam teks maupun

§ —

£ Z 5

EN

g £ I

§ A=

s .58 g3
e E L 2§
S ER 8%
S 0z < <

© Hak cipta milik UIN Suska Riau State Islamic University of Sultan Syarif Kasim Riau

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang

1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.

2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.



ABSTRAK

Paisal (2025): Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah
Ditinjau Dari Maqasid Al-Syari’ah

Kafa’ah adalah penyesuaian dapat juga penyelarasan perihal antara pasangan
lelaki dengan perempuan pra pernikahan, sederajat martabat, sebanding pada
tingkat sosial, agama, moral, serta harta. Pada akhirnya pusat Kafa 'ah merupakan
keselarasan, kecocokan, serta keharmonisan, sedangkan yang utama adalah agama
dan akhlak. Rumusan Masalah dalam penelitian ini adalah; 1) Bagaimana Urgensi
Kafa’ah dalam Penikahan? 2) Bagaimana Batasan kafaah dalam realitas
perkawinan di Indonesia (Riau, atau Pakanbaru);3) Bagaimanakah Konsep
Keluarga Sakinah dalam Pernikahan menurut Hukum Islam?; 4) Bagaimana
Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah ditijau dari Maqasid Al-
Syari’ah?. Adapun Tujuan dilakukannya penelitian ini adalah 1) Untuk
Mengetahui Bagaimana Urgensi Kafa ‘ah dalam Penikahan; 2) Untuk Mengetahui
Bagaimana Batasan kafaah dalam realitas perkawinan di Indonesia (Riau, atau
Pakanbaru);3) Bagaimana Konsep Keluarga Sakinah dalam Pernikahan menurut
Hukum Islam; 4) Untuk Mengetahui Bagaimana Implikasi Kafa’'ah Dalam
Membentuk Keluarga Sakinah ditijau dari Maqasid Al-Syari’ah. Penelitian ini
adalah Penelitian ini adalah jenis penelitian kepustakaan (library research), yaitu
penelitian yang menggunakan bahan-bahan tertulis. Adapun sumber data dalam
penelitian ini dapat dibagi menjadi sumber primer dan sumber sekunder. Teknik
Pengumpulan adalah Survey Kepustakaan, Telaah Pustaka. Adapun teknik
Analisis Data, yaitu Induktif, Deduktif. Adapun Hasil penelitian ini dapat
disimpulkan bahwa Urgensi Kafa’ah dalam Pernikahan merupakan bagian
hukum perkawinan yang dijelaskan secara ekplisit dalam beberapa dalil Alquran
dan hadis. Tujuan akhir dari persoalan Kafa ah adalah agar terciptanya keserasian
dalam urusan agama, terdapat satu pemahaman dalam membangun keluarga yang
sakinah dan bahagi. Batasan kafaah dalam realitas perkawinan di Indonesia (Riau,
atau Pakanbaru dalam pernikahan ditinjau berdasarkan nilai normatif dan yuridis.
Indonesia memiliki perundang-undangan perkawinan, namun masalah kafd’ah
hanya disebutkan dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), pada pembahasan
pencegahan perkawinan. Sebagaimana disebutkan sebelumnya, dalam pasal 61
dijelaskan bahwa “tidak sekufu tidak dapat dijadikan alasan untuk mencegah
perkawinan, kecuali tidak sekufu karena perbedaan agama atau ikhtilafu al din”.
Keluarga Sakinah adalah keluarga yang dibentuk berdasarkan perkawinan yang
sah, mampu memberikan kasih sayang kepada anggota keluarganya sehingga
mereka memiliki rasa aman, tentram, damai serta bahagia dalam mengusahakan
tetcapainya kesejahteraan dunia akhirat. Posisi Kafa’ah Dalam Membentuk
Keluarga Sakinah ditijjau dari Maqasid Al-Syari’ah, Magqasid al-syari’ah dalam
pernikahan yaitu menghindarkan diri dari perzinaan, menjaga garis keturunan
(hifz al-nasl), menjaga manusia dari dekadensi akhlak dan mewujudkan ketenagan
jiwa. Selain itu sebuah keluarga juga memiliki fungsi sebagai, fungsi keagamaan,
fungsi sosial budaya, fungsi cinta kasih, fungsi perlindungan, fungsi reproduksi
dan fungsi pendidikan dan sosialisasi.

Kata kunci : Kafa’ah, Keluarga Sakinah, Maqasid Al-Syari’ah

xiil



ABSTRACT

Paisal (2025): Implications of Kafa’ah in Forming a Sakinah Family
Reviewed from Magqasid Al-Syari'ah

Kafa’ah is an adjustment or also a harmonization of matters between a man and a
woman before marriage, equal in dignity, comparable in social, religious, moral,
and property levels. In the end, the center of Kafa’ah is harmony, compatibility,
and harmony, while the main thing is religion and morals. The formulation of the
problem in this study is; 1) How is the Urgency of Kafa'ah in Marriage? 2) What
are the Limitations of kafaah in the reality of marriage in Indonesia (Riau, or
Pakanbaru); 3) What is the Concept of a Sakinah Family in Marriage according to
Islamic Law?; 4) What are the Implications of Kafa’'ah in Forming a Sakinah
Family reviewed from Maqasid Al-Syari'ah?. The objectives of this study are 1)
To Find Out the Urgency of Kafa 'ah in Marriage; 2) To find out how the limits of
kafaah are in the reality of marriage in Indonesia (Riau, or Pakanbaru); 3) How is
the concept of a harmonious family in marriage according to Islamic law; 4) To
find out how the implications of Kafa’ah in forming a harmonious family are
reviewed from Magqasid Al-Syari'ah. This research is This research is a type of
library research, namely research that uses written materials. The data sources in
this study can be divided into primary sources and secondary sources. The
collection technique is a literature survey, literature review. The data analysis
technique is inductive, deductive, The results of this study can be concluded that
the Urgency of Kafa’ah in Marriage is a part of marriage law that is explained
explicitly in several verses of the Qur'an and hadith. The ultimate goal of the
Kafa’ah issue is to create harmony in religious matters, there is one understanding
in building a sakinah and happy family. The limitations of kafaah in the reality of
marriage in Indonesia (Riau, or Pakanbaru in marriage are reviewed based on
normative and legal values. Indonesia has marriage legislation, but the issue of
Kafa’ah is only mentioned in the Compilation of Islamic Law (KHI), in the
discussion of preventing marriage. As previously mentioned, in article 61 it is
explained that "not sekufu cannot be used as a reason to prevent marriage, except
fornot sekufu due to differences in religion or ikhtilafu al din". A Sakinah Family
is a family that is formed based on a legal marriage, able to provide affection to its
family members so that they have a sense of security, peace, peace and happiness
intrying to achieve the welfare of the world and the hereafter. The Position of
Kafa’ah in Forming a Sakinah Family is reviewed from Maqasid Al-Syari'ah,
Magasid al-syari'ah in marriage, namely avoiding adultery, maintaining lineage
(hifz al-nasl), protecting humans from moral decadence and realizing peace of
mind. Apart from that, a family also has functions such as religious function,
socio-cultural function, love function, protection function, reproductive function
and education and socialization function.

Keywords: Kafa’ah, Sakinah Family, Maqasid Al-Syari'ah

X1v



g i) deplin o Sl Bl (06ST B BTN Y (2025 foad

A 3 oglee o) I3 5Vl ST Sl G plmnsYI 5T S a5l
sl 2 0B aled) 3y L olhadly 130Vl dally dslas Y Sligl) so Gl
Lol en ol lin (3 el 28k .30Vl ) ga oally (plmnnsVlg 2aeDllly plnnsY)
(oL 5 ly) Ldsl 3 Elal @3l (3 8l g n L (2 Sl 8 3l By, 5
SELS N> ) by a8 (4 TRl sl 8y 2ol ¢ S Wl ppeie L (3
@3S by,0 B (1 p el Ui Olaaly San, 2l dslie n 28 3,01 116G
W psein b (B (L 5 ) Lumaistl 3 2ol @Bl (3 3L spi B2k (2 42l
S 5V 5SS (8 3 LiS) LT e 208 Bbpak (4 S Y B2l by o)) (3 2SS
b pdsriy gl Gl o S SV plal sl ol U s ) Aol
o) Sl Al pslasy gl jslas ) ol s (3 SULY jabas s Koy &S
OF Sy blazaVly Szl oy (DUl A Sliss . olesY) oy (DlisY) e 2
dompgi € Lo gy (ol Ol o e & ol (3 3 liST 3900 OF o) Ma il a et
oY 8 plmed¥) bt a3l Al oY) Guldl L epudly OTA e pgeai dds 3 a o
Rl R LR ERTSY-VJFYNER PE P KV [ SVON{PS: OO [ Ty BEES RO R EPAPE AR
Sl 25 L go] (3 vy A glily bl B WLl e (2ol (3 ST o ol Lancigi]
LSS LS ool e 223n (3 cAondlwY) dng )l ot (3 o 358 3:LiSU) alls STy (gl
P2 slimal (el ad ST oS s szl (SE Y Al g £ 61 U 3 (Gl
o) el e 1S Aile o 1S Alile s OBV ) OBt (s )
S e P N
Aolie il dolin e LS Sl 0S5 3 S US) Ui edyy 3V B bl s
Gty « SNV BLadN) e OLSYI By (o) iy (Ul Ll 2y gzl (3 da2)
Elbelly gl Cslbgll me Casls Ual 50N 0B @3 e all OGoayy LU A,
dndadly deagdad) (5 elly Ay Y)Y b glly (hladl (afllsgy (Al Cailbgs (iilatlly dslaxY)
Asla !
Ay il dole (S Aile (3L il ST

XV



BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Pernikahan tidak hanya sebagai sarana yang sangat mulia untuk
menjalankan bahtera rumah tangga dan keturunan, akan tetapi terdapat juga
sebagai suatu jalan menuju pintu saling mengenal antara insan satu dengan insan
lainnya. Hal ini disebabkan sebuah pernikahan merupakan fitrah atau dasar pokok
hidup yang utama dalam masyarakat. Seorang laki-laki dan seorang perempuan
harus berupaya untuk saling bekerja sama untuk mencapai keharmonisan
keluarga, cara yang utama adalah dengan mendirikan pernikahan. Mengapa
dengan menikah dan berpasangan? sebab setiap makhluk memiliki peran dan
wujudnya sendiri. Sesuatu itu adalah naluri seksual. Tidak dapat dipungkiri
kebutuhan lainnya juga harus dipenuhi, namun kebutuhan biologis dalam Islam
sudah ditetapkan jika satu-satunya jalan untuk memenuhinya adalah dengan
melangsungkan sebuah pernikahan.'

Dalam upaya mencapai tujuan inilah barangkali mengapa para ulama figh
(fugaha') meletakkan Kafa’ah sebagai salah satu syarat dalam perkawinan. Hanya
saja dalam penekanannya para fugaha mempunyai perbedaan pandangan.
Sayangnya, rumusan ini kadang disalahgunakan oleh sebagian orang. Akibatnya,
dalam prakteknya kadang menjadi bertentangan dengan makna (ruh/spirit) Islam.

Dalam contoh kasus pembatalan perkawinan, penulis mengabil kasus

pembatalan perkawinan yang telah telah diputus oleh Pengadilan Agama Depok

' Muhammad Yunus Shamad , Hukum Pernikahan Dalam Islam, (Sekolah Tinggi Agama
Islam Negeri Parepare: ISTIQRA’, 2017), hIm.74



dengan Nomor Perkara 2390/Pdt.G/2013/PA.Dpk. antara Asmirandah Z binti
Zantman selaku Pemohon dengan Jonas Rivano bin Agustinus Watimena selaku
Termohon. Sedikit ringkasan kasus tersebut bermula dari Termohon yang awalnya
beragama Kristen, melakukan pindah keyakinan dan menganut Agama yang sama
dengan Pemohon yaitu Agama Islam yang dilaksanakan beberapa hari sebelum
perkawinan. Hal ini dilakukan karena Orangtua dari Pemohon menginginkan
pernikahan antara Pemohon dan Termohon dilaksanakan secara Islam. Setelah
Pernikahan berlangsung selama beberapa hari, pihak keluarga Pemohon merasa
telah ditipu oleh Termohon yang mana Termohon dirasa masih tetap menganut
keyakinan yang lama dengan Temohon tetap melakukan Ibadah Mingguan di
Gereja. Dan Setelah dilakukan pertemuan antara 2 keluarga ternyata pihak
keluarga Termohon juga tidak merestui pernikahan antara Termohon dan
Pemohon dikarekan keluarga Termohon tidak rela Termohon untuk berpindah
keyakinan. Oleh sebab itu maka Pemohon mengajukan Pembatalan Perkawinan ke
Pengadilan Agama Depok.”

Sebagai contoh adalah kasus Penetapan Pengadilan Agama Jepara Nomor
15/Pdt.P/2019/PA Jepr, tentang Penetapan Wali Adhal Terkait Pernikahan Tidak
Sekufu. Putusan Penetapan Pengadilan Agama Jepara mengacu kepada pendapat
Madzhab Syafi’i, keharusan adanya wali dalam pernikahan baik gadis ataupun
janda. Jika wali nasab masih enggan untuk menikahkan anaknya dengan alasan
hanya melihat calon menantunya berkelakuan kurang baik dan pendidikannya

tidak seimbang, tentu alasan yang demikian tidak dapat dibenarkan. Maka

? https://sipp.pa-depok.go.id/list_perkara/search



perwalian akan berpindah kepada penguasa atau Qadli dan tidak berpindah kepada
wali yang jauh. Karena penolakan yang demikian, maka wali keluar dari
keadaannya sebagai wali dan wali tersebut menjadi orang yang zalim. Dalam
kasus ini wali membatalkan pernikahan dengan alasan calon menantunya
berkelakuan kurang baik dan pendidikannya tidak seimbang dengan anaknya.’
Dari kedua kasus ini terlihat bahwa yang menjadi alasan pembatalan
tersebut bertentangan dengan ajaran Islam, yang justru tidak membedakan kelas,
suku, bangsa dan ras. Dalam menempuh jenjang pernikahan pastinya setiap
individu akan memilih dan memilah jodoh atau calon pendampingnya untuk
dijadikan partner dalam menjalani kehidupan rumah tangga yang diidamkan.*
Sebab mendambakan seorang pendamping adalah sebuah fitrah sebelum
membangun rumah tangga, dan salah satu anjuran Islam yang tidak mudah
dihindari setelah dewasa.” Al-Qur’an sendiri telah menjelaskan bahwa adanya
pernikahan dapat memberikan kedamaian dalam hidup seseorang (/itaskun ilaiha).
Ini-bermakna bahwa pernikahan sesungguhnya bukan hanya dijadikan media
untuk memenuhi kebutuhan biologis. Akan tetapi pernikahan juga mencakup pada
perdamaian dan ketenangan hidup bagi seseorang, yang dimana manusia

mendapatkan ketenangan bagaikan surga dunia di dalamnya. Segala hal tersebut

3 Tiyas Alviani, Studi Penetapan Wali Adhal Terkait Pernikahan Tidak Sekufu Dalam
Penetapan Pengadilan Agama Jepara Nomor 15/Pdt.P/2019/PA.Jepr Menurut Madzhab Syafi’i,
ISTI’DAL; Jurnal Studi Hukum Islam, Vol. 6 No. 2 Juli-Desember 2019, him.118-131

*Hari Widiyanto, “Konsep Pernikahan dalam Islam (Studi Fenomenologis Penundaan
Pernikahan Di Masa Pandemi),” Jurnal Islam Nusantara 04, no. 01 (2020), him.103-10

> M Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhu’ Atas Berbagai Persoalan
Umat, (Bandung: Mizan, 1996), hlm.192



dapat terealisasikan ketika suatu pernikahan tersebut dijalani dengan tuntunan
yang sudah ditetapkan agama Islam.°

Pernikahan adalah sebuah akad yang menghalalkan pergaulan, dan
membatasi hak dan kewajiban, serta tolong menolong antara seorang laki-laki dan
perempuan yang keduanya bukan mahram.” Pernikahan merupakan ibadah yang
penting, bahkan pernikahan merupakan bagian dari kesempurnaan dalam

beragama. Seperti yang dijelaskan Allah SWT dalam Q.S al-Rum/30:21

G e s FEE o g 235 oFge. po o goof (5320 2} g2 (L %7 o& A3 0w o2Y -wfi 07 gl o -
A 3 (FAaa ) 8350 Ay Jaans Wl 1500 5 5 sl G2 281 GIA G 2l Gay

G308 38 ey

Artinya:Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah bahwa Dia menciptakan

pasangan-pasangan untukmu dari (jenis) dirimu sendiri agar kamu

merasa tenteram kepadanya. Dia menjadikan di antaramu rasa cinta dan

kasih sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar
terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir.®

Di samping syarat dan rukun yang mempengaruhi sah tidaknya sebuah
pernikahan, Sebelum melangsungkan perkawinan Islam mengajarkan perlunya
bagi calon suami dan istri dalam menetapkan pilihan pasangan hidupnya dengan
batk dan tepat. Agar kedua calon tersebut kelak dalam mengarungi kehidupan
rumah tangga dapat hidup secara damai, kekal, bahu membahu dan saling tolong
menolong, hidup harmonis. Salah satu pertimbangan yang dianjurkan agama
Islam ketika hendak melangsungkan perkawinan adalah Kafa’ah. Kafa’ah sendiri

dalam perkawinan merupakan “faktor lain” yang tidak digolongkan sebagai rukun

5 A. M. Ismatullah, “Konsep Sakinah, Mawaddah dan Rahmah dalam Al-Qur’an
(Prespektif Penafsiran Kitab Al-Qur’an dan Tafsirnya),” Jurnal Pemikiran Hukum Islam XIV, no.
1 (2015), him. 4748

7 Ahmad Azhar Basyir, Hukum Perkawinan Islam (Yogyakarta: Uii Press, 2000), hlm.14

¥ Kementerian Agama Republik Indonesia, 4/-Qur’an Dan Terjemahannya, (Jakarta:
Lembaga Pentashih Mushaf Al-Qur’an, 2019).



perkawinan, yang turut menunjang terciptanya kebahagiaan pasangan suami istri
dan menjamin perempuan dari kegagalan dalam berumah tangga.’

Kafa’ah merupakan kesamaan, keserupaan dan keseimbangan, antara
seorang calon mempelai laki-laki dan calon mempelai perempuan yang
menghendaki untuk melaksanakan perkawinan.'® Kafa'ah merupakan salah satu
proses menuju perkawinan, Kafa’ah dalam perkawinan merupakan faktor yang
dapat mendorong terciptanya kebahagiaan suami dan istri dan lebih menjamin
keselamatan perempuan dari kegagalan atau kegoncangan rumah tangga, Kafa'ah
dianjurkan oleh Islam dalam memilih calon suami atau istri, tetapi tidak
menentukan sah atau tidaknya perkawinan.'' Dengan adanya Kafa'ah dalam
perkawinan maka akan memudahkan dua insan yang akan hidup bersama
membangun rumah tangga yang sakinah.'’Islam memberi pedoman bagi orang
yang ingin menikah untuk memilih jodoh yang baik dan benar sebagaimana

Firman Allah dalam Al-Qur’an surat an-Nur ayat 3:

ASh Y A BTES e 5 A5 V) &S Y G5l
Giaal
Artinya: Pezina laki-laki tidak pantas menikah, kecuali dengan pezina perempuan
atau dengan perempuan musyrik dan pezina perempuan tidak pantas
menikah, kecuali dengan pezina laki-laki atau dengan laki-laki musyrik.

Yang demikian itu diharamkan bagi orang-orang mukmin. "

L e SASE L 5 5 )

? Abd. Rahman Ghazaly, Figh Munakahat, (Jakarta: Kencana, 2006), hlm. 97

' Muhim Nailul Ulya, “Pernikahan dalam Al- Qur'an ( Telaah Kritis Pernikahan
Endogami dan Poligami ),” Journal IKLILA: Jurnal Studi Islam Dam Sosial 4, no. 1 (2021),
hlm.91- 110

""" Ali Muhtarom, “Problematika Konsep Kafa'ah dalam Figih (Kritik dan
Reinterpretasi),” Jurnal Hukum Islam 16, no. 2 (2018), hlm.205-21.

2 Abd. Rahman Ghazaly, Ibid, hlm. 96-97; Lihat Juga, Hussam Duramae, “Perkawinan
Sekufu dalam Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus Di Daerah Napradu Provinsi Pattani
Thailand Selatan),” Bilancia 12, no. 1 (2018), him.79-110

" Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.



Dalam Islam mengenal tentang Kafa'ah (kesedarajatan) atau sekufu, kata
kufu atau Kafa’ah dalam perkawinan mengandung arti bahwa perempuan harus
sama atau setara dengan laki-laki yang akan menjadi calon si perempuan. Arti
Kafa’ah mengandung arti sifat yang terdapat pada perempuan yang dalam
perkawinan sifat tersebut diperhitungkan harus ada pada laki-laki yang
mengawininya.'* Karena Kafa’ah sangat penting untuk keharmonisan dalam
menuju keluarga yang sakinah, mawadah, warahmah. Perkawinan itu tidaklah
dilakukan hanya sekedar setahun, dua tahun saja, melainkan untuk seumur hidup.
Kafa’ah di sini ditekankan dalam hal akhlak kedua pasangan, sebab apabila
Kafa’ah ditekankan dalam kesederajatan harta dan tahta maka akan terbentuklah
kasta, sedangkan dalam Islam tidak mengajarkan seperti itu, semua
Kedudukannya dunia ini di hadapan Allah adalah sama, yang membedakan
hanyalah iman dan takwa.'” Sesuai dengan firman Allah SWT pada QS. Al-

Hujarat : 13

ASe Kar&T Gl s el lay iy &8 G iR G 2 il

Artinya: Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari
seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal.
Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah adalah orang
yang p]a61ing bertakwa. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha
Teliti.

Pada zaman ini, banyak yang beranggapan Kafa’'ah itu menjadi sesuatu

yang kurang penting, Padahal nyatanya Kafa’'ah merupakan hal yang sangat

' Amir Syrifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia, (Jakarta: kencana 2006), him.
48

"> Muhammad Syarif, Sabil Al Falah Ila Sunnah Annikah, (semarang : pustaka adan, tt ),
hlm. 96

'® Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.



penting dalam pernikahan dan untuk mewujudkan terciptanya kebahagiaan
suamiistri dan lebih menjamin keselamatan perempuan dari kegagalan atau
kegoncangan rumah tangga. memahami Kafa’'ah dengan benar dan tepat harus
memiliki rujukan yang menjadi sandaran.'’

Konsep kesepadanan (Kafa'ah) melibatkan kriteriakriteria yang lain dalam
sebuah koridor-koridor yang cukup kompleks. Dalam hal ini, posisi suami dengan
istri yang setara, baik setara secara ekonomi, sosial, pendidikan, kultur, ras/suku,
keturunan, maupun tingkat keberagamaan.'® Sakinah secara bahasa artinya
ketenangan atau kedamaian. Sakinah berasal dari kata sakana artinya menjadi
tenang, mereda, hening, tinggal. Dalam Islam, kata sakinah menandakan
ketenangan dan kedamaian secara khusus, yaitu kedamaian dari Allah yang berada
di dalam kalbu."” Keluarga sakinah adalah keluarga yang berawal dari rasa cinta
(mawaddah) yang dimiliki oleh kedua suami-istri, kemudian berkembang menjadi
kasih sayang (rahmah) yang setiap keluarga ketika anggota keluarga tersebut
semakin bertambah anggotanya, hingga terciptanya ketenangan dan kedamaian
hidup.*

Dalam sudut pandang para ulama, Kafa’ah itu tidak hanya menyangkut

agama, sedangkan Kompilasi Hukum Islam mengukur Kafa 'ah hanya melibatkan

'" Rusdaya Basri, “Konsep Pernikahan dalam Pemikiran Fugaha,” Jurnal Hukum Diktum
13;mo0. 2 (2015), him.105-120

'8 Jahroh Siti, Reinterpretasi Prinsip Kafa'ah Sebagai Nilai Dasar Dalam Pola Relasi
Suami Istri, Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam vol 5, No 2, 2016, hIm. 59

' Ahsin W. Al-Hafidz, Kamus Ilmu Al-Quran (Jakarta: Amzah, 2012), hlm. 263; Lihat
Juga, Armin Tedy, Sakinah Dalam Perspektif Al- Qur’an, El-Afkar, Vol. 7, No. 2, (2018), hlm 35-
36.

% Siti Chadijah, Karakteristik Keluarga Sakinah Dalam Islam, Jurnal Pemikiran Dan
Pencerahan. Vol 14, No 1, Maret, 2018, hlm.116; Lihat Juga, Syamsul Hadi Thubay, Pengaruh
Pendidikan Terhadap Kehidupan Keluarga, Jurnal Sosiologi Refleksi, Volume 8, No. 1, Oktober
2013, him. 241



agama saja. Kafa’'ah yang menjadi perbincangan hampir di semua kitab fikih
sama sekali tidak disinggung oleh UU No. 16 Tahun 2019 Atas Perubahan UU
No. 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan dan disinggung sekilas dalam KHI, yaitu
pada Pasal 61 dalam ihwal pencegahan perkawinan. Kriteria Kafa 'ah yang diakui
adalah kualitas keberagamaan yaitu:*' <’Tidak sekufu tidak dapat dijadikan alasan
untuk smencegah perkawinan, kecuali tidak sekufu karena perbedaan agama atau
ikhtilaf al-dien’’.

Disharmonisasi dalam hubungan pernikahan misalnya perceraian,
perseteruan dan konflik rumah tangga yang berkepanjangan salah satu
indikatornya ialah akibat dari ketidaksepadanan antara pasangan suami istri.*?
Walau nampaknya ini masalah sepele, namun ketidaksepadanan antar keduanya
akan menjadi besar resikonya terhadap keberlangsungan rumah tangga ke
depannya kelak. Mengingat minimnya pembahasan Kafa’'ah dalam UU
Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam, maka peneliti tertarik membahas
pentingnya Kafa’ah ini dalam sebuah perkawinan berdasarkan pandangan ulama
fikih dalam kitab karangannya.*

Rumah tangga yang bahagia, tentram dan saling menyayangi akan

didapatkan ketia kedua calon yang akan menikah serasi dan seimbang yang di

?' UU No. 16 Tahun 2019 Atas Perubahan UU No. 1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan
dan.disinggung sekilas dalam KHI, yaitu pada Pasal 6

** Rahula Hananuraga, “Pola Komunikasi “Hamur Inspiring” (Komunitas Broken Home
Indonesia)”, Vol.1, No.4 Desember 2022, him 14.

» Qurrota A’yuni, Syafira Maharany, Nonik Kasiari, Wildani Firdaus, Pola Pendidikan
Agama Islam Pada Anak Korban Keluarga Broken Home, Jurnal, Jurusan Pendidikan Agama
Islam, Sekolah Tinggi Agama Islam Muhammadiyyah, Vol 5 No 02 , September 2021, hIm 65-66



istilahkan dengan kata Kafa’'ah.** Menurut Sayyid Sabiq sederajat dan setara
merupakan unsur dari Kafa’ah. Dalam hal ini calon suami mempunyai keserasian
dengan calon istri, yaitu serasi dalam keadaan sosial, serasi dalam pendidikan,
serasi dalam kedudukan, serasi dalam akhlak, dan setara dalam hal kekayaan.
Kesepadanan dari pihak calon suami dan calon istri menjadi suatu faktor
keberhasilan dalam keluaga yang bahagia dan menjadi jaminan kekekalan
berumah tangga dari kehancuran berumah tangga.”” Dalam Al-Qur’an disebutkan
dalam beberapa ayat yang mengenai pernikahan yang sekufu.*®

Namun jika dilihat lagi ke arah magqashid al-syari’ah yang kita rujuk kepada
pendapat al-Syatibi. Dalam magqashid al-syari’ah tentu harus menempatkan buah
pikir al-Syatibi sebagai fokus perhatian, karena beliaulah yang merupakan icon
bagi konsep magqashid al-syari’ah dalam jagat wacana teori hukum Islam. Dalam
karyanya al-Muwdfaqdt, al-Syatibi menggunakan istilah yang berbeda-beda
sehubungan dengan isu Magdshid Al-syari’ah, yakni berupa istilah magashid al-
alsyari’ah, maqashid al-syari’ah fi al-Syari’ah, dan maqashid min Syar’i al-
hukum. Meskipun demikian, semua itu mengandung pengertian yang sama, yakni
tujuan, arah sasaran, dan dasar pijakan bagi hukum yang ditetapkan oleh Allah
swt.”” Uraian berikut ini sepenuhnya merujuk kepada magnum opus al-Syatibi

tersebut. Dalam proposisi utama yang diutarakannya, al-Syatibi menegaskan

* Syarifah Gustiawati dan Novia Lestari, “Aktualisasi Konsep Kafa’ah dalam
Membangun Keharmonisan Rumah Tangga,” Mizan; Jurnal Ilmu Syariah, FAI Universitas Ibn
Khaldun (UIKA) Bogor, vol. 4, no. 1 (2016), him.33-86,

> Imam Syafi’i, “Konsep Kafa'ah dan Keluarga Sakinah (Studi Analisis Tentang
Korelasi Hak Kafa’ah Terhadap Pembentukan Keluarga Sakinah),” Asy-Syari’ah 6, no. 1 (2020),
hlm.31-48

** Anas Mujahiddin dan Muhammad Asror, “Telah Tafsir Marah Labid Karya Nawawi
Al-Bantani,” Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian [lmu Al-Qur’an dan Tafsir 1, no. 1 (2021), hlm.81-87

" Abu Ishaq Ibrahim al-Syatibi, al-Muwdfagat fi Usul al-Syari’ah, (Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah, t.th.), Buku I, Juz ke-2, him. 3.



10

bahwa sesungguhnya Syariah/hukum Islam itu bertujuan mewujudkan maslahah
bagi manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Pada bagian lain, beliau
mengungkapkan: “Hukum-hukum ditetapkan untuk mewujudkan maslahah bagi
umat manusia.””® Dengan demikian, jelaslah bahwa al-Syatibi memandang
substansi utama dari magqashid al-syari’ah ialah maslahah bagi umat manusia.
Oleh karena itu, isu maslahah menjadi fokus analisis penting dalam rangka
memahami maqashid al-alsyari’ah.

Menurut pendapat al-Syatibi, pembebanan hukum oleh Syariah bermuara
kepada sasaran terpeliharanya tujuan-tujuan Syariah. Adapun tujuan-tujuan
Syariah ini tidak melebihi tiga macam, yaitu (1) daririyyah, (2) hajiyyah, dan (3)
tahsiniyyah. Yang dimaksud daririyyah ialah sesuatu yang tidak boleh tidak ada
demi tegaknya kehidupan, di mana manakala ia tidak terwujud, maka tidak dapat
terwujud pula kehidupan, bahkan, akan rusak kehidupan secara keseluruhan.
Dariiriyyah itu mencakup 5 (lima) hal, yaitu perlindungan/penghormatan agama,
perlindungan/penghormatan jiwa, perlindungan/ penghormatan akal budi,
perlindungan/penghormatan keturunan, dan perlindungan/penghormatan harta
kekayaan. Menurut pandangan al-Syatibi, maslahah dibangun dengan beralaskan
fondasi perlindungan/penghormatan kelima macam hal tersebut (al-kulliyyat al-
khams, al-maqashid al-khamsah).

Dalam urusan keduniaan tidak ada sesuatu yang secara murni mengandung

maslahah seratus persen. Begitu juga, tidak ada sesuatu yang secara murni

B Ibid, hlm. 4-7



11

mengandung mafsadah seratus persen.”’ Maka, dalam urusan keduniaan,
maslahah dan mafsadah harus dipertimbangkan beradasarkan aspek dominan
yang dikandungnya. Apabila kandungannya didominasi aspek maslahah maka ia
merupakan maslahah. Apabila kandungannya didominasi aspek mafsadah maka
ia:merupakan mafsadah.’® Dalam pandangan al-Syatibi, yang dimaksud Adjiyyah
ialah sesuatu yang dibutuhkan dari sisi kemampuannya untuk mendatangkan
kelapangan dan menghilangkan kesempitan/kesukaran (raf* al-haraj wa al-
masyaqqah). Apabila hdjiyyah tidak diperhatikan maka akan muncul kesukaran
dan kesusahan, tetapi tidak sampai menimbulkan kerusakan terhadap daririyyah.
Yang termasuk hdjiyyah, misalnya, segala bentuk rukhsah, biasanya terdapat pada
urusan ibadah, kebiasaan-kebiasaan masyarakat, muamalat, dan kepidanaan.
Dalam urusan ibadat, misalnya segala rukhsah dan bay’ salam.’' Hdjiyyah
sesungguhnya hadir dalam rangka mendukung sempurnanya dariiriyyah.”

Menurut pendapat al-Syatibi, tahsiniyyah ialah sesuatu yang berkenaan
dengan makdrim al-akhldg, etika dan etiket.”> ATahsiniyyah sesungguhnya hadir
dalam rangka mendukung sempurnanya Ahdjiyyah, yang pada gilirannya
mendukung sempurnanya daririyyah. Ketiadaan tahsiniyyah tidak mendatangkan
kerusakan pada hdjiyyah, apalagi daririyyah.>

Dalam pandangan al-Syatibi, a/-Sydri’-dalam program tasyri’-nya-bertujuan

menegakkan maslahah ukhrawiyyah dan maslahah dunyawiyyah sekaligus. Hal

% Ibid, him. 20.
39 Ibid , hlm. 20.
3V Ibid, him. 9

32 Ibid, him. 14.
33 Ibid, hlm. 9-10.
3% Ibid, him. 14.



12

demikian harus melalui cara yang tidak merusak tatanan, baik secara keseluruhan
maupun sebagian, baik menyangkut perkara dariiriyyah, perkara hdjiyyah maupun
perkara tahsiniyyah.

Pendapat Buya Hamka dan Wahbah Al-Zuhaili dalam Tafsir Al-Azhar dan
Tafsir Al Munir ini membahas aturan-aturan Syari’ah Islamiyyah yang
disandarkan kepada dalil-dalil yang shahih dari Al-Qur’an dan al-Sunnah, maupun
akal, kitab ini tidak hanya membahas figh sunnah saja atau membahas figih
berasaskan logika semata, selain itu kitab ini memeiliki keistimewaan dalam hal
mencakup materi-materi figh dari semua mazhab, dengan disertai proses
penyimpulan hukum (istinbath al-ahkam) dari sumber-sumber hukum Islam baik
naqli maupun aqli (al-Qur’an al-Sunnah dan juga ijtihad akal yang didasarkan
kepada prinsip umum dan semangat tasyri’ yang otentik). Sehingga disini menarik
bagi penulis untuk meneliti tentang adanya perbedaan .

Berdasarkan survei awal® yang dilakukan, beberapa pasangan suami istri
yang tidak se-kufu dalam segi strata sosial. Pernikahan juga yang telah
dilangsungkan oleh pasangan suami istri akhirnya berakhir dengan perceraian. Hal
yang mungkin terjadi dalam sebuah rumah tangga adalah status sosial suami lebih
tinggi daripada istri bahkan sebaliknya status sosial istri lebih tinggi daripada
suami, baik status sosial yang dilihat dari aspek pendidikan, pekerjaan, keturunan
maupun agama seseorang. Keserasian antara pasangan suami istri yang dilihat dari
aspek status sosial inilah yang memungkinkan terjadinya kesenjangan antara

keduanya yang berdampak kepada relasi suami istri dalam keluarga.

% Pengadilan Agama Kabupaten Kamapar, Senin 24 November 2024, Jam, 10 wib



13

Berdasarkan data Badan Pusat Statistik (BPS) yang dirilis pada Februari
2024, jumlah perceraian di Indonesia pada tahun 2024 ditemukan
mencapai 408.347. Sementara itu jumlah kasus percerai yang terdapat di Provinsi
36

Riau mencapai 8.617 kasus.

Tabel 1.1. Jumlah Perceraian Di Provinsi Riau Tahun, 2024

Provinsi | Faktor | Faktor | Faktor | Faktor | Faktor | Faktor | Faktor | Faktor | Faktor [Faktor [:‘(aktor [Faktor [Faktor
Zina Mabuk| Madat | Judi | Menin | Dihukum| Poligami | KDRT | Cacat awin [Murtad [Ekono
ggalka | Penjara Badan IPaksa imi
n
Salah
satu
Pihak
Riau 7 8 25 23 797 80 9 71 6 7333 | 4 23 231

BSP; Terakhir Diperbarui : 22 Februari 2024

Berdasar data di atas terlihat dengan jelasa bahwa, keserasian dan keseim
bangan antara pasangan suami istri dalam proses awal membangun rumah tangga
dirasa penting guna menghindari berbagai permasalahan yang timbul akibat
kesenjangan suami istri. Menentukan pasangan hidup memang harus penuh
dengan hati-hatian dengan tujuan untuk mencapainya kesepadanan atau sekumpul
antara suami istri sehingga pernikahan dapat menjadi kekal abadi akan tetapi hal
tersebut tidak berjalan mulus dengan berbagai perbedaan atau masalah sehingga
pernikahan mereka harus berakhir dengan perceraian disebabkan karena tidak
adanya keserasian atau kecocokan antara suami istri sehingga terjadi sebuah
perceraian.

Berdasarkan paparan di atas, timbullah keinginan penulis untuk membahas
kajian tentang Kafa'ah agar melanjutkan penelitian ini, berdasarkan kenyataan di

lingkungan kehidupan bermasyarakat banyak pertimbangan ketika seorang

% https://www.bps.go.id/id/statistics-table/3/Y VdoU 1 IwVmITM2h4YZzFoV 1psWkViR
Xhq TIZwRFVUMDkjMw ==/jumlah-perceraian-menurut-provinsi-dan-faktor. html? year=2023



https://www.bps.go.id/id/statistics-table/3/

14

pria/wanita yang sudah siap menikah baik itu dalam hal ekonomi, umur dan
lainnya, akan tetapi mereka merasa bingung diantara wanita/pria yang ada siapa
yang lebih pantas ia nikahi utuk menjadi pendamping hidup selamanya. Sehingga
sebagian besar perceraian yang terjadi disebabkan oleh keluarga yang tidak
sekufu. Di dalam Al-Qur’an pun Allah berfirman dalam sebagian ayat yang
bersangkutan dengan Kafa'ah.”’

Persoalan-persoalan di atas perlu mendapat perhatian dan kajian mendalam,
guna mencari solusi dari permasalahan-permasalahan tersebut. Berdasarkan latar
belakang di atas, maka peneliti berkeinginan mengkaji lebih lanjut hal yang
berkenaan dengan manajemen strategis dan kompetensi kelulusan. Maka
penelitian ini diberi judul “Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga

Sakinah Ditinjau Dari Maqasid Al-Syari’ah”.

. Permasalahan
1. Identifikasi Masalah
Berdasarkan latar belakang masalah di atas, maka penulis mengidentifi
kasi beberapa masalah yang berkaitan dengan judul yang akan dibahas dalam
tulisan ini, sebagai berikut:
a. Keserasian dan keseimbangan antara pasangan suami istri
b. Tidak adanya kecocokan antara suami istri
c. Ketidak jelasan hakikat sakinah di lingkungan masyarakat awam.

d. Status sosial suami lebih tinggi daripada istri bahkan sebaliknya status sosial

7 Masnida, “Karakteristik dan Manhaj Tafsir Marah Labid Karya Syekh Nawawi
AlBantani,” Jurnal Darussalam: Jurnal Pendidikan, Komunikasi dan Pemikiran Hukum Islam 8,
no.-1 (2016), hlm.49-58.



15

istri lebih tinggi daripada suami, baik status sosial yang dilihat dari aspek
pendidikan, pekerjaan, keturunan maupun agama seseorang
¢. Menjadikan keluarga sebagai tempat berladang hati
f. Masih ada yang belum memahami pentingnya persiapan yang matang
menuju pernikahan.
g. Kurangnya pemahaman masyarakat tentang bagaimana cara untuk mewujud
kan keluarga yang sakinah.
. Batasan Masalah
Dari masalah-masalah yang telah diidentifikasi di atas, nampak bahwa
masalah-masalah tersebut sangat penting untuk dijawab. Namun permasalah
tersebut masih sangat luas, maka perlu ada pembatasan. Masalah-masalah itu
dibatasi pada :
a. Urgensi Kafa’'ah dalam Pernikahan.
b. Batasan kafaah dalam realitas perkawinan di Indonesia (Riau, atau
Pakanbaru?)
¢. Konsep Keluarga Sakinah dalam Pernikahan menurut Hukum Islam
d. Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah Ditinjau Dari
Magqasid Al-Syari’ah.
."Rumusan Masalah
Dari pembatasan masalah yang tersebut di atas, maka masalah pokok
dapat dirumuskan sebagai berikut :

a. Mengapa Kafa’ah urgen dalam pernikahan?



16

b. Bagaimana Batasan kafaah dalam realitas perkawinan di Indonesia (Riau,
atau Pakanbaru?)

¢. Bagaimanakah Konsep Keluarga Sakinah dalam Pernikahan menurut
Hukum Islam?

d. Bagaimana Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah

Ditinjau Dari Maqasid Al-Syari’ah?

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian
1. Tujuan Penelitian
a. Untuk mengetahui urgensi Kafa 'ah dalam pernikahan.
b. Untuk mengetahui Batasan kafaah dalam realitas perkawinan di Indonesia
(Riau, atau Pakanbaru
c. Untuk mengetahui konsep keluarga sakinah dalam pernikahan menurut
hukum Islam.
d. Untuk mengetahui Implikasi Kafa 'ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah
Ditinjau Dari Maqasid Al-Syari’ah.
2. " Manfaat Penelitian
a. Secara Teoritis
Menambah khazanah untuk pengembangan keilmuan sebagai wacana
baru dalam bidang Hukum, khususnya dalam Hukum Keluarga.
b. Secara Praktis
1) Memberikan sumbangsih pemikiran bagi perkembangan ilmu hukum

Islam yang sesuai dengan konteks keadaan umat modern, utamanya



17

untuk umat muslim dalam memilih dan menentukan calon istri atau
suami.

2) Dapat digunakan sebagai sebuah rujukan ilmiyah dalam mengatasi
perceraian yang disebabkan oleh ketidak cocokan antara suami istri.

3) Bagi mahasiswa, penelitian ini diharapkan dapat dipergunakan sebagai
salah satu bahan acuan bagi pelaksanaan penelitian-penelitian yang lebih
relevan.

4) Dapat digunakan sebagai referensi untuk mahasiswa, dosen dan peneliti

lain serta yang tertarik dalam pembahasan hukum Islam.

D. Sistematika Penulisan

Untuk mempermudah melihat dan mengetahui pembahasan yang ada pada
skripsi ini secara menyeluruh, maka perlu dikemukakan sistematika yang
merupakan kerangka dan pedoman penulisan Disertasi ini. Adapun sistematika
penulisannya adalah sebagai berikut :

Bab Pertama yaitu, Pendahuluan, yang terdiri dari, Latar Belakang
Masalah, Permasalahan, (Identifikasi Masalah, Batasan Masalah, dan Rumusan
Masalah) Tujuan dan Manfaat Penelitian dan Sistematika Penulisan. BAB I
Kerangka Teoritis, yang terdiri dari, Landasan Teori Kafa 'ah, Keluarga Sakinah,
Magqasid al-syari’ah dan Penelitian Terdahulu yang Relevan.

Bab Ketiga, yaitu Metode Penelitian, yang terdiri dari, Jenis Penelitian,
Sumber Data, Teknik Pengumpulan Data, Teknik Analisis Data. Adapun Bab
Keempat yaitu, Implikasi Kafa’'ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah Ditinjau

Dari Maqasid Al-Syari’ah, yang terdiri dari, Makna Kafa’ah dan kriterianya



18

, Konsep Keluarga Sakinah dalam Pernikahan menurut Hukum

©
dalam Penikahan

Q0
>
Islam. Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah Ditinjau Dari

Ip ik UIN Suska Ria State Islamic University of Sultan Syarif Kasim Riau

ngasid Al-Syari’ah. Bab kelima yaitu, Penutup, yang terdiri dari, Kesimpulan,

Saran dan Rekomendasi.

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang
:u. ;ﬂf 1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
iu .n: a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.

:i:_,;_: 2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.



BAB II

KERANGKA TEORITIS

A. Kafa’ah
1.-Pengertian Kafa’ah
Secara etimologi Kafa'ah berasalkan bahasa Arab yaitu () - &Sl )
atau (4 US - &) yang memiliki arti sama dan setara. Selain itu Kafa ' 'ah juga
bisa disebut kufu’ memiliki arti sama, semacam, sebanding, sejodoh, sepadan,

setara, serasi, dan sesuai.’®

Kafa’ah adalah penyesuaian dapat juga
penyelarasan perihal antara pasangan lelaki dengan perempuan pra pernikahan,
sederajat martabat, sebanding pada tingkat sosial, agama, moral, serta harta.
Pada akhirnya pusat Kafa'ah merupakan keselarasan, kecocokan, serta
keharmonisan, sedangkan yang utama adalah agama dan akhlak. Kafa'ah
dipandang suatu hal penting ketika ingin melaksanakan perrnikahan, serta
bagian dari ikhtiar dengaan tujuan pernikahan yang diharapkan terhindar dari
keburukan.”

Dengan dijadikannya Kafd’'ah sebagai salah satu faktor dalam sebuah
pernikahan dapat membantu terciptanya tatanan keluarga yang bahagia dan

sejahtera terhadap pasangan suami istri. Maksud kata seimbang di sini

diartikan sepadan perihal kedudukan, seimbang akan status sosial dan sederajat

3% Mardani, Hukum Perkawinan Islam Di Dunia Islam Modern (Yogyakarta: Graha Ilmu,
2011), him.81.

** Otong Husni Taufik, Kafa’ah Dalam Pernikahan menurut Hukum Islam, (September,
2017), hlm.169.

19



20

perihal agama, akhlak, dan harta kekayaan.*® Kata Kafi'ah pada pernikahan
memiliki maksud bahwa wanita dapat seimbang dengan lelaki. Arti Kafa'ah
mengandung karakter yang terkumpul kepada wanita yang ketika
melangsungkan pernikahan karakter tersebut dipertimbangkan serta wajib
terdapat pula pada lelaki yang akan menikahinya.”!

Di samping itu para fugaha’ memperkuat dengan argumentasi yaitu
istilah Kafd’ah juga memiliki perhatian yang sangat penting dengan bertujuan
untuk kepentingan pernikahan yang dirumuskan agama Islam. Dengan kata lain
terlaksananya pernikahan sakinah, mawaddah, juga rahmah dengan yang

dikehendaki Allah swt. Allah berfirman (Q.S Ar-Rum: 21.)

SBE o s 28 g obte. o . n-of (3Ee iz o %1 of A 2u oA wiz o7 gall o -
G PR B3 A8 dens Ll 13 0551 T G &1 A ) (e

53088 ol Y ol

Artinya: Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah bahwa Dia menciptakan

pasangan-pasangan untukmu dari (jenis) dirimu sendiri agar kamu

merasa tenteram kepadanya. Dia menjadikan di antaramu rasa cinta

dan kasih sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar
terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir.**

Sesuai dengan paparan di atas, untuk menciptakan tujuan keharnomisan
rumah tangga, maka perlu keselarasan lelaki dengan perempuan. Hingga
akhirnya meminimalisir ketidakseimbangan antar pasangan dalam lingkungan
keluarga pernikahan. Ulama fikih memaknai (kesepadanan): keseimbangan
dalam pasangan lelaki dengan perempuan pada aspek tertentu sebagai ikhtiar

untuk menjaga kehormatan keduanya.

“ 1is Wijayanti, Studi Komparatif Konsep Kafa’ah menurut Madzhab Syafi’i dan Hanafi,
(Jepara: UNISNU, 2021), hlm.17.
! Syafa’at Mukhtar, Afifuddin dkk,, Kado Suami Untuk Istri, (Pasuruan: Sidogiri
Penerbit 2016), him. 18.
** Departemen Agama Republik Indonesia, al-Qur’an dan Terjemahannya, Surabaya:
Karya Utama, 1993



21

Dalam kitab I’anah al- Talibin juz 3 dijelaskan bahwa Kafa’ah secara
bahasa atau etimologi artinya kesamaan dan kesetaraan, sedangkan Kafa'ah
secara istilah atau terminologi adalah perkara yang jika tidak ditemukan atau
tidak ada dalam perkawinan maka akan menyebabkan cacat sedangkan
batasannya adalah kesetaraan antara suami dan istri pada sisi kesempurnaan
atau kekurangan™®. Dalam kitab al- Figh al- Islm Wadillatuhu dijelaskan bahwa
Kafa’ah secara etimologi adalah kesamaan atau kesetaraan, sedangkan secara
terminologi Kafd’ah adalah kesetaraan antara suami dan istri dengan tujuan
untuk menolak adanya cacat dalam beberapa perkara tertentu.**

Sayyid Sabiq mengemukakan dalam buku Figh Sunnahnya bahwa yang
dimaksud dengan kufu’ dalam hukum perkawinan Islam ialah sama, sederajat,
sepadan atau sebanding Laki-laki sebanding dengan calon istrinya, sama dalam
kedudukan, sebanding dalam tingkat sosial dan sederajat dengan akhlak serta
kekayaan®. Sedangkan pengertian kufu’ atau Kafa'ah menurut istilah hukum
Islam adalah “keseimbangan dan keserasian antara kedua calon pasangan"
(suami dan istri) yaitu sebanding dalam kedudukan, sama dalam tingkat sosial
dan sama dalam akhlak dan kekayaan, sehingga disini masing-masing calon
tidak merasa berat untuk melangsungkan perkawinan. Kafa’ah itu sendiri
merupakan istilah yang dipakai dalam ilmu figh dan hal ini biasanya berlaku

dalam perkawinan. Sedangkan maksud Kafa’'ah dalam perkawinan adalah

* Muhammad Shato addimyati, I’anah al-Talibin juz 3 (Bairut: Dar al- Ikhya’ alKutubi
al-“Arobiah t.t), him.330

* Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islam Wa Adillatuhu juz 7 (Bairut: Dar al-fikr, t.t.),
him.227.

# Kamal Mukhtar, Asas-asas Hukum Islam Tentang Perkawinan (Jakarta : Bulan
Bintang, 1974), him.6



22

keserasian antara calon suami dan istri, sehingga pihak-pihak yang
berkepentingan tidak keberatan terhadap perkawinan itu.** Hasbullah Bakri
menjelaskan bahwa pengertian Kafa’ah ialah antara calon suami dan istrinya
setidak-tidaknya dalam tiga perkara yaitu agama (samasama Islam), harta
(sama-sama berharta) dan kedudukan dalam masyarakat (sama-sama merdeka).
Kafa’ah menurut istilah juga dikemukakan oleh Alhamdani yang mengartikan
bahwa Kafa’ah sebagai penyesuaian keadaan antara si suami dengan
perempuanya, sama kedudukanya. Suami seimbang dengan kedudukanya
dengan istrinya di masyarakat, sama baik akhlaknya dan kekayaan.*’

Kafa’ah atau kufu berarti sederajat, sepadan, atau seimbang, yang
dimaksud dengan Kafa'ah dalam pernikahan adalah laki-laki sebanding dengan
calon istrinya, sama dalam kedudukannya. Dalam hal ini sebanding dengan
tingkat sosial dan sederajat dengan ahlak serta kekayaan, jadi tekanan dalam
hal Kafa’ah ini adalah keseimbangan dan keserasian terutama dalam hal agama
yaitu ahlak dan ibadah. Adapun teori yang dikemukakan oleh Ibnu Mandzur
beliau mendefinisikan bahwa Kafa’'ah merupakan suatu keadaan kesesuaian,
serta keseimbangan dalam hal agama, nasab, kedudukan dan lain sebaginnya
antara calon suami dan istri. Sementara itu, dari segi terminologi, terdapat
beberapa perbedaan pendapat di kalangan ulama mengenai pengertian Kafa'ah

dalam pernikahan, antara lain:

% Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah Jilid II (Beirut : Dar Al Fikri 1983), hlm.225
*" Hasbullah Bakry , Pedoman Islam di Indonesia,(Jakarta : Ul PRESS, 1998), him.15



23

a. Menurut Ulama Hanafiyah, Kafa’ah sendiri adalah keadilan antar manusia
dalam hal-hal tertentu, seperti silsilah, pekerjaan, nilai pengabdian dan harta
benda.

b. Menurut Ulama Malikiyah, Kafa’ah serupa dalam dua hal, yaitu pengabdian
dan perlindungan dari larangan yang membolehkan pasangan melakukan
khiyar terhadap pasangannya.

¢. Menurut Ulama Syafi'iyah, Kafa’ah sendiri adalah persamaan antara suami
dan istri dengan kesempurnaan atau kekuranggan selain dari hal yang cacat.

d. Menurut Ulama Hanabilah, Kafa’'ah adalah keseragaman dalam lima hal,
yaitu Islam, status bisnis, kekayaan, kebebasan, dan keturunan.*®

Dalam hal ini yang ditekankan Kafa’ah adalah keseimbangan,
kesepakatan, khususnya yang berkaitan dengan agama, menjadi ahlak yang
spesifik dan cinta. Sebab, jika Kafa’'ah diartikan sebagai keseimbangan,
kehormatan, maka akan ditentukan kedudukannya, padahal dalam Islam tidak
didukung oleh kedudukan, karena manusia memandang Allah sebagai sesuatu
yang serupa, perbedaan utamanya adalah kesetiaan. Kafa'ah dianjurkan oleh

Islam dalam memilih pasangan atau istri, tetapi tidak menentukan sah atau

tidaknya perkawinan tersebut.

Dari pengertian Kafa’ah diatas maka bisa dibuat kesimpulan secara
umum bahwa Kafa’ah adalah keserasian atau kesetaraan antara calon suami
dengan calon istrinya yang akan melangsungkan perkawinan dari semua aspek

baik itu aspek agama, kekayaan, pendidikan, status sosial atau juga dari aspek

* MA Tihami dan Sohari, Figh Munakahat Kajian Figh Pernikahan Lengkap, (Depok:
PT. Rajagrafindo Persada, 2009), hlm. 56.



24

kecantikanya. Oleh karena itu hendaknya pihak-pihak yang mempunyai hak
sekufu itu menyatakan pendapatnya tentang calon mempelai keduanya.
Sebaliknya persetujuan tentang sekufu ini oleh pihak-pihak yang terkait berhak
dicatat, sehingga sebagai alat bukti seandainya ada pihak yang mengugat nanti
.-Dasar Hukum Kafa’ah

Tidak ada dalam Al-Qur'an yang secara jelas menjelaskan bahwa
pernikahan hanya dilakukan oleh individu yang berada dalam kufua'an saja .
Berpikir secara Kafa’ah hanyalah sebuah pertanyaan budaya. Orang Arab dulu
hanya menikah dengan individu dari satu klan. Islam dibawa ke dunia dari
Arab dan Islam datang untuk memperbaiki tradisi ini.*’ Dalam membahas
Kafa’ah, para ulama menyandarkan pada ayat al- Qur’an yang isinya tentang

kesepadanan, sebagai contoh surat an-Nur: 26.

Q38 i d—%‘ il 3y Gilall Gty Al uy-uﬂb e
O e—us (5505 s ias ag] u;bsd ‘-M
Artinya: Perempuan-perempuan yang keji untuk laki- laki yang keji dan laki-
laki yang keji untuk perempuan-perempuan yang keji (pula),
sedangkan perempuan-perempuan yang baik untuk laki-laki yang baik
dan laki-laki yang baik untuk perempuan-perempuan yang baik (pula).
Mereka (yang baik) itu bersih dari apa yang dituduhkan orang. Bagi
mereka ampunan dan rezeki yang mulia. {’

Namun, ketika menyinggung atau menelaah asbabun nuzul dalam
konteks surat an-Nur Ayat 26, ditegaskan bahwa salah satu realitas logis
menyangkut hubungan intim antara dua individu. Terutama kedekatan antar
pasangan, hubungan kedua belah pihak diawali dengan kesamaan antara kedua

belah pihak. Tanpa kesamaan hubungan mereka tidak akan bertahan lama.

* Abd. Rahman Ghazaly, Figh Munakahat, (Jakarta: Kencana, 2006), hlm.97
*% Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.



25

Dalam hal memilih calon pasangan, umumnya laki-laki atau perempuan
memperhatikan sesuatu yang nyata, material dan penampilan, hal ini karena
cenderung mudah dilihat dengan mata diketahui dan dirasakan Hal tersebut

diakui oleh rasulullah dalam sabdanya yang berbunyi:

Ml;ujm‘)_iunesu‘\d‘ e&u}‘\.ﬁl&&.\\ém&}”dy‘)db d\ﬁo}ﬁ‘f\
(huua\a\JJ)uch JM}UAJY\@MUS.\\}LA_\Y\ .aPJ:}Aﬂ\_\.\JJ

Artinya: “Dari Abu Hurairah ra, Rasulullah SAW bersabda: “Apabila datang
kepada kalian siapa yang kalian ridhai akhlak dan agama nya, maka
nikahkanlah ia. Jika tidak kalian lakukan, niscaya akan menjadi fitnah
dan muka bumi dan kerusakan yang luas.”’

Kemudian ada beberapa dasar hukum yang terdapat dalam Hadist yang
membahas tentang Kafa’'ah diantaranya adalah Hadist Nabi yang diriwayatkan
oleh Bukhori dari Abu Hurairah yang bunyinya:

I w0y S0 o 0 al e 1 e S0l (e 4 1 ) S0k ol B8
(sl o) 5 ) @I Cg 55 ) ey Habls Ll Lellan Geals
Artinya: “wanita itu dikawin karena agamanya, kecantlkannya, hartanya dan
keturunannya. Maka carilah wanita-wanita yang taat beragama,
niscaya akan beruntung tangan kananmu

Hadist ini jelas menerangkan pentingnya Kafa 'ah, namun hadist ini lebih

menggambarkan kriteria-kriteria Kafa’ah mulai dari segi agama, kecantikan,

harta, dan keturunannya. Hadist Nabi yang diriwayatkan oleh al-Baihaqi yang

bunyinya:

! Muhammad bin Yazid Abu Abdillah al-Qazwaini, Sunan Ibnu Majah, juz I (Beirut:
Darul Fikr, t.th), hlm. 632. Ibnu Majah dengan nama lengkapnya Abu Abdullah Muhammad Ibn
Yazidbin Abdullah bin Majah Al-Quzwaini. Ia dilahirkan pada tahun 207 Hijriah dan wafat pada
hari Selasa , delapan hari sebelum berahirnya bulan Ramadhan, tahun 275. Ia menuntut ilmu Hadis
dari berbagai negara hingga dia mendengar hadis dari mazhab Maliki dan Allais. Ibnu Majah
menyusun kitab Sunan Ibnu Majah dan kitab ini termasuk dalam kelompok kutubus sittah.

> Abi Bakar Ahmad bin al-Husaini bin Ali al-Baihagqi, “Sunan Kubro”, Beirut: Darul
Kitab Alamiah, 1994, Vol. VII, hlm. 215



26

Juswdwuhkbﬂ\écuqdm wﬂ\y\bhk&\;ﬁ\&\\my\abﬁb

umw\umd\am}wdjbubumsqu)\m mjmj.a\l_uq;
n53 Na Wi

Artinya:“Abu Abdullah al- Haﬁz mengabarkan kepada kami, Abu Ali alHusaln
Ali al-Hafiz menceritakan kepada kami, Muhammad bin Ishaq bin
Huzaimah menceritakan kepada kami, Ali bin Hajar menceritakan
kepada kami, Baqgiyah menceritakan kepada kami, Mubasyar
menceritakan kepada kami, (saya lagi tidak ada keterkaitan
perjanjian dengannya) dari Huzaz bin Artho’ah, dari A’mr bin Dinar
dari Jabir dari Atho’dari sahabat Jabir RA berkata, Rasulullah SAW
bersabda: janganlah mengawinkan perempuanperempuan kecuali
oleh walinya, dan janganlah mengawinkan perempuan-perempuan
kecuali se-kufunya dan tidak ada mahar (dianggap baik) dibawah 10
dirham

Hadist ini memberikan larangan sekaligus perintah Kafa’'ah terhadap
para wali-wali yang hendak menikahkan anaknya dengan orang yang sepadan

(sekufu), agar para wali lebih selektif dalam memilihkan jodoh untuk anaknya.

Berdasarkan hadits di atas, ada beberapa kriteria yang biasa dijadikan
pertimbangan memilih istri atau pasangan, yaitu:

a. Kekayaan, insting manusia dan realita yang ada merupakan salah satu faktor
yang dapat dijadikan tolak ukur dalam sebuah pencapaian.

b. Kebangsawanan, status sosial dalam masyarakat memang memberikan
dampak positif bagi masyarakat, penghormatan terhadap keluarga
bangsawan masih dijadikan pertimbangan dalam mencari pasangan atau
jodoh.

c. Kecantikan atau penampilan juga dijadikan salah satu kriteria dalam

memilih pasangan, ketertarikan seseorang terhadap lawan jenis, biasanya

> Abi Bakar Ahmad bin al-Husaini bin Ali al-Baihagqi, “Sunan Kubro”, Beirut: Darul
Kitab Alamiah, 1994, Vol. VII, hlm. 215



27

pertama kali karena kecantikan wajah. Secara naluriah, kecenderungan
terhadap wanita cantik atau pria tampan sesuai dengan naluri manusia.

d. Ketaatan dalam menjalankan ibadah bagi umat beragama juga menjadi salah
satu faktor kriteria dalam mencari jodoh dan menjadi faktor utama. Ternyata
ketaatan beragama berimplikasi positif terhadap pelaksanaan tugas dalam
keluarga.™

Selain itu, hadits ini juga memiliki petunjuk bagi para pemuda bahwa
sangat penting untuk melakukan pertimbangan yang seragam bagi para pemuda
yang ingin menikah dan berumur panjang dan berliku, penting untuk memiliki
pandangan yang sama, perkembangan yang sama. , pemahaman yang sama,
dan sudut pandang yang sama dari sudut pandang yang berbeda, dan salah satu
cara pilihan adalah syarat keadilan, keseimbangan dalam memilih calon
pasangan hidup.”

3. Syarat-syarat Kafa’ah

Para fugaha empat Madzhab dalam pendapat Imam Hanbali dan menurut
pendapat Imam Malik serta menurut pendapat Madzhab Syafi’i Kafa 'ah adalah
syarat lazim dalam perkawinan, bukan syarat sahnya dalam perkawinan. Jika
seorang perempuan yang tidak setara maka akad tersebut sah. Para wali
memiliki hak untuk merasa keberatan terhadap pernikahan tersebut, dan
memiliki hak untuk membatalkan pernikahan tersebut, untuk mencegah rasa

malu terhadap diri mereka. Kecuali jika mereka jatuhkan hak rasa keberatan

> Tihami & Shohari Sahrani, Figh Munakahat: Studi Figh Lengkap, (Jakarta: Raja Wali
Press, 2014), him. 57.

> Syarifah Gustiawati & Novia Lestari, Aktualisasi Konsep Kafa’ah Dalam Membangun
Keharmonisan Rumah Tangga, Mizan; Jurnal Ilmu Syariah, FAI Universitas Ibn Khaldun (UIKA)
Bogor Vol. 4 No. 1 (2016), hlm.33-86



28

maka pernikah mereka menjadi lazim.>

Sedangkan Syamsudin Muhammad
Bin Abdullah Az-Zarkasyi mengata kan bahwa Kafa’ah itu termasuk syarat
sahnya perkawinan, artinya tidak sah perkawinan antara laki-laki dan
permpuan yang tidak se-kufu, yang paling mashur ialah pendapat yang
mengatakan bahwa Kafa 'ah tidak termasuk syarat sahnya akad nikah.’’

Sebab, Kafa’ah merupakan hak bagi seorang wanita dan juga walinya,
sehingga keduanya bisa saja menggugurkan nya (tidak mengambilnya). Inilah
pendapat sebagian besar ulama, diantaranya Imam Malik, Imam Syafi’i, dan
Imam Hanafi. Pendapat ini juga diriwayatkan dari Imam Ahmad ibnu Hanbal.*®

Seandainya Kafa 'ah adalah syarat untuk syahnya pernikahan, maka pernikahan
tidak sah tanpa adanya Kafa’ah, namun didalam kutipan diatas menjelaskan
bahwa Kafa'ah adalah syarat kelaziman seseorang untuk menentukan pasangan
hidup.”
4. Macam-macam Kafa’ah

Para fugaha berbeda pendapat dalam penilaian macam-macam Kafa'ah,
yaitu nasab (keturunan), agama, hirfah (profesi dalam kehidupan), merdeka,
diyanah (tingkat kualitas keberagamaanya dalam Islam), kekayaan dan

keselamatan dari cacat (aib).

a. Keturunan ()

3 Wahbah Az-Zuhaili, “Figih Islam 9, (Jakarta: Gema Insani, 2011), him. 218

37 Abi Hasan, Konsep Kafa'ah Dalam Perkawinan Dan Urgensinya Dalam Membina
Rumah Tangga Menurut Fikih Mazhab, Jurnal MEDIASAS : Media [lmu Syari’ah dan Ahwal Al-
Syakhsiyyah, Volume 3. No. 01. Januari- Juni 2020, him.1-20

*% Syaikh Hassan Ayyub, “Figh al-Usroh al-Muslimah”, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,
2010), hlm. 56

** Muhammad Ishar Helmi, “Pengadilan Khusus KDRT; Implementasi Gagasan Sistem
Peradilan  Pidana Terpadu Penanganan Kasus-Kasus Kekerasan Terhadap Perempuan
(SPPTPKKTP)”, Jurnal Cita Hukum [Online], Volume 2 Number 2 (1 Desember 2014), hlm.319



29

Jalinan yang menghubungkan antara seseorang dengan nenek
moyangnya. Seorang perempuan yang mengetahui keturunannya hanya akan
setara dengan yang berketurunan sepertinya. Adapun orang yang tidak jelas
keturunannya tidak akan setara dengannya, karena itu akan menimbulkan
kehinaan baginya dan keluargannya®. Menurut Madzhab Hanafi telah
mengkhususkan kesetaraan bahwa suami istri adalah orang Arab. Non Arab
tidak setara dengan bangsa Arab, begitu pula orang Arab non-Quraisy tidak
setara dengan kaum Quraisy.®’

Hal itu sesuai dengan sabda Rasul, ”"Bangsa Arab itu satu sama lain
setara”. Tapi beliau mengecualikan non-Arab yang berilmu, beliau
bersabda, “dia setara dengan orang Arab, meskipun ia dari kaum Quraisy
bani Hasyim, karena kemuliaan seorang muslim melebihi kemuliaan
keturunan®. Para ulama berbeda pendapat dalam menempatkan nasab
(keturunan) sebagai kriteria Kafa’'ah. Jumhur ulama menempatkan nasab
(keturunan) sebagai kriteria dalam Kafa’ah, dalam pandangan ini orang
yang bukan Arab tidak setara dengan Arab. Ketinggian nasab orang Arab itu
menurut mereka karena Nabi sendiri adalah orang Arab. Bahkan diantara
sesama orang Arab, kabilah Quraisy lebih utama dibandingkan dengan

bukan Quraisy.*’

% Muhammad Thalib, “Manajemen Keluarga Sakinah”, (Yogyakarta: Pro-U Media,
2007), him. 127.

%! Salma Nida, Konsep Kafa'ah dan Dampaknya Terhadap Ketahanan Keluarga, Isti'dal
: Jurnal SGtzudi Hukum Islam. Vol. 9, No.2. 2022, hlm. 212-230

Ibid

% Assulthoni, Fahmi. Analisis Maslahah Terhadap Konsep Kafa'ah dalam Tradisi
Pernikahan di Kalangan Pesantren Pamekasan, Journal of Islamic Law, Volume 8, No. 1, Juni,
2018, hlm. 46.



30

Alasanya yaitu Nabi sendiri adalah kabilah Quraisy. Sebagian ulama
tidak menempatkan kebangsaan itu sebagai kriteria yang menentukan dalam
Kafa'ah®* Mereka berpedoman kepada kenyataan banyaknya terjadi
perkawinan antar bangsa di waktu Nabi masih hidup dan Nabi tidak
mempersoalkannya. Nasab bagi bangsa Arab sangatlah dijunjung tinggi,
bahkan menjadi kebanggaan tersendiri apabila mempunyai keturunan nasab
yang luhur. Dikalangan masyarakat biasa nasab adalah garis keturunan ke
atas dari bapak atau dari ibu, dalam menentukan pasangan hidup masyarakat
biasa tidak terlalu mementingkan sebuah nasab, karena yang terpenting
adalah kecocokan dari dua calon.®

b. Agama (L)

Agama disini yang dimaksud adalah kebenaran dan kelurusan
terhadap hukum-hukum agama. Orang yang bermaksiat dan fasik tidak
sebanding dengan perempuan suci atau perempuan shalihah yang
merupakan anak salih atau perempuan yang lurus, dia dan keluarganya
memiliki jiwa agamis dan memiliki akhlak terpuji.® Kefasikan orang
tersebut ditunjukan secara terang-terangan atau tidak secara terang-
terangan. Akan tetapi ada yang bersaksi bahwa dia melakukan perbuatan

kefasikan. Karena kesaksian dan periwayatan orang yang fasik ditolak.®’

% Amir Syarifuddin, “Hukum Perkawinan Islam di Indonesia, Antara Figh Munakahat
dan-Undang-Undang Perkawinan”, Cet ke-3 (Jakarta: Kencana, 2009), him.143

% Wahbah az-Zuhaili, “Figih Islam 9" (Jakarta: Gema Insani, 2011), him.226

% peunoh Daly, Hukum Perkawinan Islam Suatu Studi Perbandingan Dalam Kalangan
Ahlu al-Sunnah Dan Negara-Negara Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 2005), hlm.176.

M. A. Tihami, Sohari Sahrani, “Fikih Munakahat: Kajian Fikih Lengkap” (Jakarta: PT
Raja Grafindo Persada, 2009), him.56



31

Hal ini merupakan suatu kekurangan pada sifat kemanusiaannya.
karena seorang perempuan merasa rendah dengan kefasikan suami,
dibanding kan rasa malu yang dia rasakan akibat kekurangan nasabnya.®®
Dia bukan orang yang sebanding bagi perempuan yang baik.” Allah SWT

berfirman dalam surat As-Sajadah ayat : 18

/s,féﬁ:,~=~4=//°1’
Olyind ¥ Lanls GIS GaS Lasa OIS Gadl
Artinya: Apakah orang mukmin sama dengan orang fasik (kafir)? (Pastilah)
mereka tidak sama. "’

Juga firman Allah SWT di dalam Al-Qur’an surat An-Nuur ayat:3

SIS 2IAF E 5k 5 o) V) GASh Y ABNTIS ke 5 Ly ) Ah Y a3l

Artinya: Pezina laki-laki tidak pantas menikah, kecuali dengan pezina
perempuan atau dengan perempuan musyrik dan pezina
perempuan tidak pantas menikah, kecuali dengan pezina laki-laki
atau dengan laki-laki musyrik. Yang demikian itu diharamkan
bagi orang-orang mukmin. ”'

Maksud dari ayat diatas adalah betapa pentingnya sebuah ukuran
Kafa’ah, tidaklah sama antara orang mukmin dengan orang yang fasiq, dan
begitu juga seorang pezina tidak boleh mengawini wanita baik-baik.
Sebagian Madzhab Hanafi berpendapat bahwa orang laki-laki fasik tidak
sebanding dengan orang perempuan yang fasik, karena rasa malu yang

datang kepada orang perempuan yang fasik lebih besar’>. Agama merupakan

hal yang pokok dalam mewujudkan perkawinan yang baik, Kafa’'ah sangat

% Sa’id bin Abdullah bin Thalib al- Hamdani, Risalah Nikah: Hukum Perkawinan Islam
(Jakarta: Pustaka Amani, 2002), hlm.25.

% Wahbah Az-Zuhaili, Op.cit, hlm.223

7% Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.

! Kementerian Agama Republik Indonesia, Ibid.

> Wahbah az-Zuhaili, “Ibid, 224.



32

memperhatikan tentang agama, kesucian dan ketakwaan.”” Dalam mencari
calon pasangan hidup kita harus benar-benar mengetahui tentang agamanya,
apakah sama dengan kita.

c. Pekerjaan (48_all)

Seorang perempuan dan suatu keluarga yang pekerjaannya terhormat
tidak se-kufu dengan laki-laki yang pekerjaanya kasar. Tetapi kalau
pekerjaannya itu hampir bersamaan tingkatnya antara satu dengan yang lain
maka tidaklah dianggap ada perbedaan. Untuk mengetahui pekerjaan yang
terhormat atau kasar, dapat diukur dengan kebiasaan masyarakat setempat.
Sebab adakalanya pekerjaan terhormat pada suatu tempat, kemungkinan
satu ketika dipandang tidak terhormat disuatu tempat dan masa yang lain.”

Pekerjaan yang dimaksud adalah pekerjaan yang dilakukan oleh
seorang untuk mendapatkan rizkinya dan penghidupannya, termasuk
diantaranya adalah pekerjaan di pemerintah. Jumhur fuqaha selain Madzhab
Maliki memasukkan profesi kedalam unsur Kafa’ah, dengan menjadikan
profesi suami atau keluarganya sebanding dan setara dengan profesi isteri

dan keluarganya.” Oleh sebab itu orang yang pekerjaanya rendah seperti

tukang bekam, tiup api, tukang sapu, tukang sampah, penjaga, dan

7 Tihami, Sohari Sahrani, Fikih Munakahat Kajian Fikih Nikah Lengkap (Jakarta:
Rajagrafindo Persada, 2009), hlm.56

™ Sayyid Sabiq, “Fikih Sunnah” (Bandung: Al-ma’arif, 1997), hlm. 45

7 Ahmad Azaim Ibrahimy, Nawawi, Kriteria Kafa'ah dalam Perkawinan: Antara
Absolut-Universal dan Relatif-Temporal, al-ahkam: Jurnal Ilmu Syari’ah dan Hukum, Vol. 5,
Nomor 2, 2020, him.129-143



33

pengembala tidak setara dengan anak perempuan pemilik pabrik yang
merupakan orang elite, ataupun seperti pedagang, dan tukang pakaian.”®

Anak perempuan pedagang dan tukang pakaian tidak sebanding
dengan anak perempuan ilmuan dan gadhi, berdasarkan tradisi yang ada.
Sedangkan orang yang senantiasa melakukan kejelekan lebih rendah dari
pada itu semua.”” Landasan yang dijadikan untuk tolak-ukur pekerjaan
adalah tradisi. Hal ini berbeda dengan berbedanya zaman dan tempat. Bisa
jadi suatu profesi dianggap rendah disuatu zaman kemudian menjadi mulia
dimasa yang lain. Demikian juga bisa jadi sebuah profesi dipandang hina
disebuah negeri dan dipandang tinggi di negeri yang lain. Sedangkan
Madzhab Maliki tidak menjadikan profesi sebagai salah satu unsur
Kafa'ah.™

d. Merdeka (4all)

Budak laki-laki tidak se-kufu dengan perempuan merdeka. Budak
laki-laki yang sudah merdeka tidak se-kufu dengan perempuan yang sudah
merdeka dari asal. Laki-laki yang saleh seorang neneknya pernah menjadi
budak tidak se-kufu dengan perempuan yang neneknya tak pernah menjadi
budak. Sebab perempuan merdeka bila kawin dengan laki-laki budak

dianggap tercela. Begitu pula kawin oleh laki-laki yang salah seorang

7 Taufik, Otong Husni, Kafaah dalam Pernikahan Menurut Hukum Islam, Jurnal Dosen
Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Universitas Galuh, Volume 5, No. 2, September, 2017,
hlm.170

77 Muhammad Jawad Mughniyah, “Figh Al-Imam Ja’far Ash-Shadiq Ardh Wal Istidlal
Vol V dan VI” (Jakarta: Lentera, 2009,) him.317.

® Royani, Ahmad. Kafaah Dalam Pernikahan Islam (Tela'ah Kesederajatan Agama dan
Sosial), Jurnal Al-Ahwal, Volume 5, No. 1, April, 2013, him.106.



34

neneknya pernah menjadi budak”. Syarat dalam Kafa'ah menurut jumhur
yang terdiri atas Madzhab Hanafi, Syafi’i, dan Hanbali seorang budak
walaupun hanya setengah, tidak sebanding dengan perempuan merdeka,
meskipun dia adalah bekas budak yang telah dimerdekakan, karena dia
memiliki kekurangan akibat perbudakan yang membuat dia terlarang untuk
bertindak mencari pekerja selain pemiliknya. karena yang merdeka merasa
malu berbesanan dengan budak-budak, sebagai mana dia merasa malu
berbesanan dengan tidak sederajat dengan mereka dalam nasab dan
kehormatan.®

Madzhab Syafi’i dan Hanafi juga mensyaratkan kemerdekaan
asalusul. Oleh sebab itu, siapa saja yang salah satu kakek moyangnya budak
tidak sebanding dengan orang yang asalnya merdeka, atau orang yang
bapaknya budak kemudian dikemerdekakan. Demikian juga orang yang
mempunyai dua orang kakek moyang merdeka tidak sebanding dengan
orang yang memiliki satu orang bapak merdeka. Madzhab Hanafi dan
Syafi’i menambahkan bahwa orang yang dikemerdekakan tidak setara bagi
orang perempuan yang asli merdeka, karena orang yang merdeka merasa
malu berbesanan dengan orang-orang yang dimerdekakan, sebagaimana ia

merasa malu berbesanan dengan budak.*’

" H. Otong Husni Taufik, Kafdah Dalam Pernikahan Menurut Hukum Islam, Jurnal
Ilmiah Galuh Justisi, Volume 5 No. 2 - September 2017, hlm.168-181

% Ahmad Fauzi, Rahman, Kemas Muhammad Gemilang, Rahasia llahiyah Keutamaan
Kafaah (Setara) Antara Pasangan Pernikahan Menurut Pemahaman Ulama Figih Mazhab
Syafi’iyah Dan Hanabilah, Bertuah : Journal of Shariah and Islamic Economics, Vol. 3 No. 1,
April 2022, him.54-67

81 Syaikh Ahmad Jad, “Fikih Sunnah Wanita”, (Jakarta Timur: Pustaka Al-Kautsar,
2008), hlm. 399.



35

Madzhab Hanbali berpendapat semua orang yang dimerdekakan setara
dengan perempuan yang merdeka. Sedangkan Madzhab Maliki tidak
mensyaratkan kemerdekaan dalam Kafa 'ah.** Kemerdekaan seseorang tidak
terlepas dari zaman perbudakan masa lalu, seseorang yang mempunyai
keturunan atau yang pernah menjadi budak maka dianggap tidak se-kufu
dengan orang yang merdeka asli. Derajat seorang budak tidak akan pernah
sama dengan orang yang merdeka.

e. Islam. (pbadl))

Syarat yang diajukan hanya oleh Madzhab Hanafi bagi orang selain
Arab, bertentangan dengan Jumhur fuqaha. Yang dimaksudkan adalah Islam
asal-usulnya, yaitu nenek moyangnya. Barang siapa yang memiliki dua
nenek moyang muslim sebanding dengan orang yang memiliki beberapa
nenek moyang Islam. Orang yang memiliki satu nenek moyang Islam tidak
sebanding dengan orang yang memiliki dua orang nenek moyang Islam,
karena kesempurnaan nasab terdiri dari bapak dan kakek.®

Dalil Madzhab Hanafi bagi orang selain Arab adalah, sesungguhnya
identitas seseorang sempurna dengan bapak dan kakek. Jika bapak dan
kakek orang muslim, maka nasab Islamnya sempurna. Sifat ini tidak
dianggap pada orang yang selain Arab, karena setelah masuk Islam yang

menjadi kebanggaan adalah Islam, Islam merupakan kemulyaan bagi

2 Agus Mahfudin, Khoirotul Waqi’ah. Pernikahan Dini Dan Pengaruhnya Terhadap
Keluarga Di Kabupaten Sumenep Jawa Timur.” Jurnal Hukum Keluarga Islam 1 (1), 2016,
hlm.33-49

% Gustiawati, Syarifah dan Novia Lestari. Aktualisasi Konsep Kafa'ah Dalam
Membangun Keharmonisan Rumah Tangga, Jurnal Ilmu Syariah, Volume 4, No. 1, Juni, 34, 2016,
hlm.42



36

mereka yang menempati nasab. Mereka tidak merasa bangga terhadap Islam
asal-usul mereka. Ada pun diluar bangsa Arab yaitu para bekas budak dan
bangsabangsa lain mereka merasa dirinya terangkat dengan menjadi orang
Islam. Karena itu jika perempuan muslimah yang ayah dan neneknya
beragama Islam, tidak se-kufu dengan laki-laki yang ayah dan neneknya
tidak beragama Islam, dan perempuan yang ayah neneknya beragama Islam
sekufu dengan laki-laki yang ayah dan neneknya beragama Islam. Karena
untuk mengenal tanda-tanda seorang sudah cukup hanya diketahui siapa
ayah dan datuknya, dan tak perlu yang lebih atas lagi.**

Abu Yusuf berpendapat: seorang laki-laki yang ayahnya saja Islam se-
kufu dengan perempuan yang ayah dan neneknya Islam. karena untuk
mengenal laki-laki cukup hanya dikenal ayahnya saja. Adapun Abu Hanifah
berpendapat bahwa: untuk mengenal laki-laki tidaklah cukup,.Orang Islam
se-kufu dengan yang Islam lainnya. Ini berlaku bagi orang-orang bukan
Arab. Adapun di kalangan bangsa Arab tidak berlaku. Sebab mereka ini
merasa sekufu’ dengan ketinggian nasab, dan mereka merasa tidak akan
berharga dengan Islam, Adapun diluar bangsa Arab yaitu para bekas budak
dan bangsa-bangsa lain, mereka merasa dirinya terangkat menjadi orang
Islam. Karena itu jika perempuan Muslimah yang ayah dan neneknya
beragama Islam, tidak kufu dengan laki-laki Muslim yang ayah dan

neneknya tidak beragama Islam™

¥ Wahbah Az-Zuhaili, “Figih Islam 9, (Jakarta: Gema Insani, 2011), hlm. 225
% Muhammad Thalib, “Manajemen Keluarga Sakinah”, (Yogyakarta: Pro-U Media,
2007), hlm. 152.



37

f. Kekayaan ( Jul))

Aisyah r.a., “aku melihat orang kaya itu disanjung dan orang miskin
itu dihina”, dan beliau juga berkata “sesungguhnya keturunan penghuni itu
dibangun dengan kekayaan”. Adapun menurut pendapat Madzhab Hanafi,
Syafi’i, dan Maliki. Yaitu tidak mempersalahkan kesetaraan dalam hal
kekayaan, karena harta benda itu datang dan pergi. Serta orang fakir hari ini
bisa menjadi kaya esok hari®’.

g. Bebas dari Cacat

Murid-murid Syafi’i dan riwayat Ibnu Nashr dari Malik, bahwa salah
satu syarat kufu adalah selamat dari cacat. Bagi laki-laki yang mempunyai
cacat jasmani mencolok, dia tidak se-kufu dengan perempuan yang sehat
dan normal. jika cacatnya tidak begitu menonjol, tetapi kurang disenangi
secara pandangan lahiriyah, seperti : buta, tangan buntung, atau
perawakannya jelek, maka dalam hal ini ada dua pendapat. Rauyani
berpendapat bahwa lelaki yang seperti ini tidaklah se-kufu dengan
perempuan yang sehat. Tetapi golongan Hanafi dan Hanbali tidak menerima
pendapat ini."’

Dalam kitab Al Mughni dikatakan: sehat dari cacat tidak termasuk
dalam syarat Kafa'ah. Karena tidak seorang pun yang menyalahi pendapat
ini, yaitu kawinnya orang yang cacat itu tidak batal.*® Pihak perempuanlah

mempunyai hak untuk menerima atau menolak, dan bukan walinya karena

% Ibid,.

%7 Zahrotun Nafisah, Uswatun Khasanah, Komparasi Konsep Kafa'ah Perspektif M.
Quraish Shihab Dan Figh Empat Mazhab, IST’DAL; Jurnal Studi Hukum Islam, Vol. 5 No. 2
Juli-Desember 2018, hlm.127-140

% Sayyid Sabiq, Op.cit, him.47



38

resikonya tentu dirasakan oleh perempuan. Tapi bagi wali perempuan boleh
mencegahnya untuk kawin dengan laki- laki bule, gila, tangannya bunting,
atau kehilangan jari-jarinya®’. Seperti gila dan lepra Madzhab Syafi’i dan
Maliki menganggapnya sebagai salah satu unsur Kafa’ah, oleh karena itu
orang laki-laki dan perempuan yang memiliki cacat tidak sebanding dengan
orang yang terbebas dari cacat karena jiwa merasa enggan untuk menemani
orang yang memiliki sebagian aib, sehingga dihawatirkan pernikahan akan
terganggu.”’ Madzhab Hanafi dan Hanbali tidak menganggap adanya cacat
sebagai salah satu syarat Kafa’ah. Akan tetapi hal ini memberikan hak
untuk memimlih dari pihak perempuan, bukan kepada walinya karena
kerugian terbatas pada dirinya. Walinya berhak mencegahnya menikahi
orang yang terkena penyakit lepra, kusta, dan gila. Pendapat ini paling
utama karena sifat Kafa’'ah merupakan hak bagi setiap perempuan dan

wali.”!

5. -Kafa’ah Menurut Imam Madzhab

Adanya Kafa’ah dalam perkawinan dimaksdukan sebagai upaya untuk
menghindarkan terjadinya krisis dalam rumah tangga. Keberadaannya
dipandang sebagai aktualisasi nilai-nilai dan tujuan perkawinan, dengan adanya
Kafa’ah dalam perkawinan diharapkan masing-masing calon mampu
92

mendapatkan keserasian dan keharmonisan dalam rumah tangga.

Berdasarkan konsep Kafa’ah, seorang calon mempelai berhak menentukan

% Ibid,

% Saleh Al-Fauzan, F. iqih Sehari-Hari (Jakarta: Gema Insani, 2005), hlm.653

! Abdul Rahman Ghozali, “Figh Munakahat” (Jakarta: Kencana, 2008), him.9.

% M. Hasyim Assegaf, Derita Putri-Putri Nabi: Studi Historis Kafa ah Syarifah, (Remaja
Rosda karya, Bandung, 2000), him. 58



39

pasangan hidupnya dengan mempertimbangkan segi agama, keturunan, harta,
pekerjaan, maupun hal yang lainnya. Adanya berbagai pertimbangan terhadap
masalahmasalah tersebut dimaksudkan agar supaya dalam kehidupan rumah
tangga tidak didapati adanya ketimpangan dan ketidak cocokan. Selain itu
secara psikologis seseorang yang mendapat pasangan yang sesuai dengan
keinginannya akan sangat membantu dalam proses sosialisasi menuju
tercapainya kebahagiaan keluarga. Proses mencari jodoh memang tidak bisa
dilakukan secara asal-asalan dan soal jodoh sendiri merepukan salah satu dari
suksesnya perkawinan.”

Walaupun keberadaan Kafa’'ah sangat diperlukan dalam perkawinan,
namun dikalangan ulama berbeda pendapat baik mengenai keberadaanya
maupun kriteria-kriteria yang dijadikan ukurannya:

a. Madzhab Hanafi
Pemikiran Imam Hanafi tentang konsep Kafa'ah yang
dilatarbelakangi oleh urbanisasi masyarakat yang ada di Kufah menjadi
faktor penting perkembangan konsep Kafa'ah di daerah lain dan di adopsi
oleh mazhab-mazhab yang lain terutama oleh empat mazhab, dengan
demikian secara historis kontekstual Kafa’ah muncul sebagai respon

terhadap keadaan sosial kemasyarakatan yang terus berkembang dan

kemudian muncul sebagai aturan syariat.”

% Nasaruddin Latif, “Ilmu Perkawinan: Problematika Seputar Keluarga Dan Rumah
Tangga”, (Bandung: Pustaka Hidayah, 2001), hIm. 19

* Mona Sidqui, Hukum dan Kebutuhan Akan Kontrol Sosial Mengkaji Konsep Kafa'ah
Mazhab Hanafi Mengacu Pada Fatwa °Alam giri (Bandung: Nuansa, 2007), hlm. 3.



40

Menurut mazhab Hanafi ada enam kriteria Kafa 'ah yaitu nasab, Islam,
hirfah, kemerdekaan dirinya, diyanah dan kesejahteraan.”” Pada prinsipnya
sekufu’ dan kesamaan nasab dalam suatu pernikahan adalah sama-sama satu
suku atau satu bangsa. Sekalipun dalam prakteknya terdapat pula suatu
pernikahan dimana calon kedua pengantin lain suku atau lain bangsa, dan ini
merupakan pembauran. Orang Arab sekufu’ antara satu dengan lainnya,
orang Quraisy dianggap sekufu’ dengan sesama orang Quraisy, baik yang
derajatnya lebih rendah maupun derajatnya lebih tinggi semacam Muttalibi,
bani Hashim, dan lain-lain. Begitu pula orang non arab (al-mawali) sekufu’
dengan sesamanya.”®

Karena laki-laki non Arab tidak sekufu’ dengan perempuan Arab
kecuali bila laki-laki yang non Arab tersebut merupakan seseorang yang
memiliki kecerdasan, maka dianggap sekufu’ dengan perempuan Arab yang
bodoh. Bahkan, dianggap sekufu’ dengan perempuan syarifah keturunan
Quraisy yang bodoh. Hal tersebut dinilai sekufu’ karena kemuliaan ilmu
melebihi mulianya nasab dan kedudukan laki-laki Arab tetapi bukan
golongan Quraisy tidak sekufu’ dengan perempuan Quraisy.””’

Kriteria Kafa’ah dalam hal agama yang dimaksudkan dalam

pernikahan adalah selain agamanya harus Islam juga harus memiliki

% °Ala al-Din Al-Samarqandi, Tuhfat Al-Fugaha’, Juz 2, (Beirut: Dar al-Kutub al-
’Ilmiyah,
1993), him. 154.

% Kamal al-Din Muhammad bin Abd al-Wahid al-Siwasi, Syarh Fath al-Qadir, vol. 3,
(Beirut Dar al-Fikr, t.t.), hlm. 299

7 Iffatin Nur, Pembaharuan Konsep Kesepadanan Kualitas (Kafaa’Ah) Dalam Al-
Qur’an
Dan Hadis, Kalam 6, no. 2 (Desember 2017), hlm.419-420.



41

ketakwaan atau akhlak yang terpuji. Oleh karena itu laki-laki yang fasik
tidak sekufu’ dengan perempuan salihah putri orang salih. Laki-laki fasik
tersebut hanya sekufu’ dengan perempuan fasik putri orang fasik atau putri
orang baik. *® Sekufu’ dalam hal agama memiliki kebanggaan dan
kemuliaan yang paling tinggi dibanding kriteria Kafa 'ah yang lain. Seorang
wanita akan lebih terhina jika dinikahi oleh seorang laki-laki fasik
dikhawatirkan akan menimbulkan mudharat bagi wanita tersebut dan
mudharat bagi pernikahan mereka.”

Dengan demikian faktor sekufu’ dalam Islam menjadi perhatian yang
sangat penting, karena dengan sekufu’ dalam keagamaan, tidak akan
menimbulkan anarkis bagi keluarga dan masyarakat. Sebaliknya, jika
menikah dengan seseorang yang berlainan agama, pada umumnya akan
menimbulkan kegoncangan dan kekacauan baik bagi pasangan suami istri
itu sendiri maupun orang lain.'”

Kemerdekaan merupakan salah satu kriteria Kafa'ah dalam
pernikahan, seorang budak laki-laki tidak sekufu’ dengan perempuan
merdeka. seorang lakilaki yang salah satu neneknya pernah menjadi budak
tidak sekufu’ dengan perempuan yang neneknya tidak pernah menjadi
budak karena seorang perempuan merdeka bila dinikahi oleh laki-laki budak

dianggap tercela, bahkan lebih tercela dari pada ketidak seimbangan atau

% Kamal al-Din Muhammad bin al-Wahid Al-Siwasi, Syarh Fath Al-Qadir, Juz 3 (Beirut:
Dar al-Fikr, t.th), him. 229

% Gustiawati, Syarifah & Novia Lestari “Aktualisasi Konsep Kafa'ah dalam Membangun
Keharmonisan Rumah Tangga”, Mizan; Jurnal Ilmu Syariah, FAI Universitas Ibn Khaldun
(UIKA) Bogor 4 (2018), hlm. 83

1" Atabik Ahmad dan Khoridatul Mudhiiah, Pernikahan dan Hikmahnya Perspektif
Hukum Islam. Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum Islam YUDISIA, 5 (2014), him.300



42

ketidak serasian mereka dalam nasab. Disamping itu, kemuliaan seseorang
juga dapat diperoleh dengan kemerdekaan para orang tuanya. O
Kesejahtraan menjadi kriteria Kafa 'ah dalam pernikahan maksudnya adalah
hendaknya laki-laki yang akan menikah harus memiliki mahar dan nafkah.
Bagi seseorang yang tidak memiliki harta untuk membayar mahar dan
nafkah atau salah satu diantaranya, maka dianggap tidak sekufu’karena
mahar merupakan pengganti persetubuhan, sedangkan nafkah sebagai
penyangga keberlang sungan kehidupan rumah tangga. olehnya itu mahar
dan nafkah harus dipenuhinya.'®

Masalah pekerjaan juga merupakan kriteria Kafa’ah dalam hal
pernikahan oleh karena itu seorang wanita dari unsur keluarga yang
memiliki pekerjaan terhormat, tidak sekufu’ dengan seorang laki-laki yang
pekerjaan nya sebagai buruh kasar atau pekerjaan yang dianggap hina oleh
masyarakat dimana mereka hidup.'®®

Madzab Hanafi memandang penting aplikasi Kafa’ah dalam
perkawinan. Keberadaan Kafa’'ah menurut mereka merupakan upaya untuk
mengantisipasi terjadinya aib dalam keluarga calon mempelai.'™ Jika ada
seorang wanita menikah dengan seorang laki-laki yang tidak kufu’ tanpa

seizin walinya, maka wali tersebut berhak memfasakh perkawinan tersebut,

"' Kamal al-Din Muhammad bin al-Wahid Al-Siwasi, /bid, him. 275

192 K amal al-Din Muhammad bin al-Wahid Al-Siwasi, Syarh Fath Al-Qadir, Juz 3, him.
300

19 Susilo, Edi. “Nalar Kritis Terhadap Konsep Kafa'ah dalam Hukum Keluarga Islam”.
Nizham 9 (2021), hlm.24

1% Nia Daniati, Penerapan Konsep Kafa’ahdalam Perkawinan(Studi Kasus Di Kabupaten
Bima), Jurnal Darussalam: Pemikiran Hukum Tata Negara dan Perbandingan Hukum, Vol. 3,
No.2 (Juli-Desember 2023), hlm. 204-219



43

jika ia memandang adanya aib yang dapat timbul akibat perkawinan
tersebut.'” Segi-segi Kafa’'ah menurut Madzhab ini tidak hanya terbatas
pada faktor agama tetapi juga dari segi yang lain. Sedangkan hak
menentukan Kafa 'ah menurut mereka ditentukan oleh pihak wanita.'®
Dengan demikian yang menjadi obyek penentuan Kafa'ah adalah
pihak laki-laki. menurut Imam Hanafi menganggap makna Kafa’ah dalam
pernikahan itu harus sama antara laki-laki dan perempuan dalam beberapa
ketentuan yang akan dijelaskan, ada yang menganggap bahwa Kafa’ah itu
hanya bagi laki-laki saja bukan perempuan, karena laki-laki itu tidak
dianggap cacad menikahi perempuan dengan level dibawahnya, berbeda
dengan wanita (perempuan tidak boleh dinikahi oleh laki-laki yang levelnya
lebih bawah).'”” Imam abu Hanafiyah dan para pengikunya berpendapat
bahwa wanita Quraisy tidak boleh kawin dengan kecuali dengan laki-laki
Quraisy, dan wanita arab tidak boleh kawin kecuali dengan laki-laki arab
pula.'®®
1) Agama
Pendapat Madzhab Hanafi tentang Kafa'ah dalam urusan
keagamaan sama dengan pendapat Imam Syafi’i, hanya saja ada

perbedaan diantara keduanya, yaitu perempuan yang shalihah dan

195 Zainul Mushthofa, R & Siti Aminah, “Tinjauan Hukum Islam terhadap Praktek
Kafa’ah sebagai Upaya Membentuk Keluarga Sakinah (Studi Praktek Kafa’ah di Kalangan
Yayasan Pondok Pesantren Sunan Drajat”. Jurnal Ummul Qura 15 (2020), hlm.35

1% Abdurrahman al-Jaziri, Figih ala al-Mazahib al Ar-Ba’ah, (Dar al-Fikr: Beirut, 2008),
IV, hlm. 48.

"7 Pamiat  Sholihin, Kafa’'ahdalam — Perkawinan — Prespektif ~Empat — Madzhab,
SEMBJ(Sharia Ekonomic Manajement Bussines Journal, Volume 2, No. 1, Februari 2021

1% Muhammad Sayyid Sabiq, Figh al-Sunnah, (Kairo: Dar al-Fath Lil I'lam al-Aroby,
2000), jld, 2, him. 127



44

bapaknya yang fasik, lalu 1a menikah dengan laki-laki yang fasik, maka
pernikahan itu sah dan bapaknya tidak berhak melarang (membatalkan)
pernikahan tersebut, karena ia sama-sama fasik dengan laki-laki itu.'"
Menurut Imam Hanafi, yang dimaksud dengan fasik ialah : Orang yang
mengerjakan dosa besar dengan terang-terangan, seperti mabuk di
tengah jalan atau pergi ke tempat pelacuran atau ke tempat perjudian
dengan terang-terangan.''® Orang yang mengerjakan dosa besar dengan
bersembunyi, tetapi diberitahukannya kepada teman-temannya, bahwa
ia berbuat demikian, seperti sebagian pemuda yang meninggalkan
shalat lalu diproklamirkan kelakuannya itu kepada teman-temannya
bahwa ia tidak shalat dan tidak puasa.'"!

Maka pemuda itu tidak sederajat dengan perempuan yang soleh
(mengerjakan shalat dan puasa). Orang fasik tidak se-kufu dengan
dengan orang sholeh, baik bagi orang arab dan ,,ajam (selain arab).'"
Orang yang baru masuk agama Islam (muallaf) tidak se-kufu dengan
orang Islam keturunan.'”® Orang yang kedua orang tuanya Islam tidak

sekufu dengan orang yang salah satu orang tuanya tidak Islam.'"*

2) Nasab (keturunan)

199 Ahmad ar-Raysuni, Nadzariyat al-Magasid ‘Inda al-Imam al-Syatibi, (Yordania:

alMa’had al-‘Alamiy li al-Fikr al-Islami, 1995), hlm. 20.

hlm. 240

"9 Wahhbah al-Zuhaily, al-Figh al-Islam Wa Adillatuhu, (Bairut: Dar al-Fikr, tt), jld. 7,

""" Ahmad Fauzul Adhim dan Abdullah Afif, Studi Komparasi Tentang Kafa'ah Dalam

Perkawinan Perspektif Empat Imam Mazhab Indonesian Journal of Islamic Law, Vol.4, No. 1,
Desember 2021, him.40-53

2 Abi al-Abbas Ahmad Ibnu Umar al-Dairobi, Op.Cit, hlm 161-162
' Salma Nida, Konsep Kafa’ahdan Dampaknya Terhadap Ketahanan Keluarga, Jurnal

Isti’dal, Volume 9 No. 2, 2022

" Ibid, him 161



45

Hubungannya dengan keturunan secara umum disetujui oleh
Hanafiyah, bahwa Arab tidak sekufu dengan non-Arab, Quraysh tidak
sekufu dengan suku Arab lainnya, termasuk Hasyimiyah. Namun
menurut catatan al-Sarakhi, bani Hashim diletakkan paling atas.'"” Untuk
menguatkan pendapat ini al-Sarakhi menulis, Rasulullah Muhammad
menikahi Aishah, Hafsah, yang mana mereka ini adalah orang yang
mempunyai status yang tinggi di masyarakat. Sementara sumber lain
mengatakan Nabi Muhammad meletakkan Hasyimiyah setara/sekufu
dengan Hasyimiyah, tidak setiap orang Arab sekufu dengan Quraisyh.''®

Hal ini berdasarkan pada hadis Nabi yang mengatakan; “Quraisyh
satu kufu dengan Quraiysh, demikian juga orang Arab dengan sukun
Arab lainnya, dan mawali satu kufu dengan mawali.” Alasan lain yang
menjadi alasan orang Arab lebih mulia dari non-Arab sebagaimana
dicatat Al-Sarakhi, pertama karena Nabi Muhammad berasal dari
Arab.kedua karena Al-Qur’an diturunkan dalam bahasa mereka (Arab).
Kemudian mencatat hadis Nabi yang mengatakan, ”"Mencintai bangsa
Arab sebagian dari iman ““ .Al-Sarakhsi juga mencatat ceritera Salman
yang dianggap membenci Rasul karena membenci orang Arab. Masih
hadis “Quraisyh satu kufu dengan Quraiysh, demikian juga orang Arab

dengan sukun Arab lainnya, dan mawali satu kufu dengan mawali”.

"37ainul Musthofa dan Siti Aminah, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Praktek Kafa’ah
sebagai Upaya Membentuk Keluarga Sakinah,” Ummul Qura, volume XV, 1, (Maret 2020),
hlm.41

"1 zuhri, A, Konsep Kafa’ah Dan Keluarga Sakinah (Studi Analisis Tentang Korelasi
Hak Kafa’ah Terhadap Pembentukan Keluarga Sakinah) Asy-Syari’ah, Volume 6 (Nomor 1,
2020), hlm 32.



46

Karena itu, keturunan Non-Arab ditinjau dari segi keturunan adalah
bangsa yang paling rendah. '’

Menurut Imam Hanafi, nasab adalah hal yang urgen dan sangat
penting, dalam kitab Ahkamujawaz menjelaskan pendapat Madzhab
Hanafi mengenai nasab (keturunan) bahwa Kafa’ah di bilang-bilang
secara nasab bagi orang arab, sedangkan orang ajam (selain orang arab)
tidak, karena bagi orang ‘ajam tidak terlalu mempermasalahkan nasab.
Orang arab bukan Quraisy se-kufu dengan kabilah lain, dan orang
Quraisy tidak se-kufu dengan orang arab.''®

3) Profesi (pekerjaan atau mata pencaharian)

Madzab Hanafiah berpendapat bahwa profesi, ke-aliman (orang
pintar agama) dianggap dalam ruang lingkup Kafa 'ah seperti orang yang
tidak mampu membayar mahar secara tunai tidak harus se-kufu dengan
wanita faqir (miskin), begitu juga orang ,,alim (pintar agama) yang faqir
(miskin) itu se-kufu dengan jahil (orang bodoh) yang kaya.'"”

Menurut Abu Hanifah, kualifikasi ini tidak dicantumkan. Namun
menurut Abu Yusuf, Abu Hanifah mencantumkannya dan mengatakan,
bahwa tukang cuci kulit, tukang bekam, penenun dan penyapu tidak
sekufu dengan pedagang kain dan minyak. Ukuran yang dimaksud adalah
minimal pekerjaan sang calon suami harus mendekati pekerjaan calon

mertuanya. Abu yusuf mengikuti pendapat Abu Hanifah dengan

""" Paimat Sholihin, Kafa'ah Dalam Perkawinan Perspektif Empat Mazhab. Vol. 2 No. 1.
2021, him.1-13.

"8 Ibid, him 161

"9 Ibid, hlm 162



47

membuat catatan, kalau keluarga calon suami memang mempunyai
kekayaan, maka kualifikasi ini menjadi penting. Namun dicatat juga,
untuk mengukur kekayaan seseorang, apakah termasuk kaya tau tidak,
tergantung pada kebiasaan (adat) tempat tinggal mereka.'’

Sehingga ukuran satu daerah berbeda dengan daerah lain. Perlu
untuk dicatat, bahwa kekayaan bukanlah hal yang kekal abadi, sebab
dalam waktu singkat saja kekayaan bisa musnah. Demikian sebaliknya,
orang yang miskin bisa berbalik menjadi kaya. Apalagi kekayaan disini
dihubungkan dengan kekayaan orang tua, bukan kekayaan sang calon.
‘Ala’ al-Din Abu al-Hasan ‘Ali ibn Khalil al-Tarabilisi dari Hanafiyah,
tidak membahas masalah Kafa’ah secara panjang. Dia hanya
menyinggung, Abu Hanifah dan Abu Yusuf meletakkan Kafa’'ah sebagai
slah satu syarat nikah. Dengan alasan, sudah sering terjadi nikah yang
tidak Kafa’ah, dan berakhir dengan pembatalan atau diputus oleh
walinya. '*!

Dari kasus ini demikian jelas bagaimana posisi atau kekuasaan wali
dalam perkawinan anak atau kekuasaan wali dalam perkawinan anak atau
orang yang ada dibawah perwaliannya. Bahkan dari penjelasan di atas

tamapak bahwa unsur yang diukur bukanlah antara sang calon tetapi

antara orang tau calon.

"2 Muhammad Bin Abdillah Abu Abdillah al-Hakim an-Naisaburi, AI-Mustadrok
‘Ala as-Shohihaini, (Beirut : Darul Kutub Ilmiyah, 1990), Juz 2, hlm.176

"2l Syaikh Imad Zaki al-Barudi, Tafsir Wanita, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2008),
hlm.67



48

4) Merdeka

Menurut Imam Hanafi bahwa Laki-laki budak yang di merdekakan
tidak sederajat dengan perempuan yang merdeka sejak lahirnya. Untuk
melihat status kemerdekaan ini juga dihubungkan dengan orang tua.
Seorang yang bapaknya merdeka tidak sekufu dengan seorang yang

bapaknya sudah merdeka.'**

b. Madzhab Maliki

Di kalangan Madzhab Maliki ini faktor Kafa’'ah juga dipandang
sangat penting untuk diperhatikan. Walaupun ada perbedaan dengan ulama
lain, hal itu hanya terletak pada kualifikasi segi-segi Kafa 'ah, yakni tentang
sejauh mana segi-segi tersebut mempunyai kedudukan hukum dalam
perkawinan. Yang menjadi prioritas utama dalam kualifikasi Madzhab ini
adalah segi agama dan bebas dari cacat disamping juga mengakui segi-segi
yang lainnya. Penerapan segi agama bersifat absolut (mutlak). Sebab segi
agama sepenuhnya menjadi hak Allah. Suatu perkawinan yang tidak
memperhatikan masalah agama maka perkawinan tersebut tidak sah. Sedang
mengenai segi bebas dari cacat, hal tersebut menjadi hak wanita.'> Jika
wanita yang akan dikawinkan tersebut menerima, maka dapat dilaksanakan,
sedangkan apabila wanita menolak tetapi perkawinan tetap dilangsungkan

maka pihak wanita tersebut berhak menuntut fasakh (dibatalkan). Menurut

122 Moh. Miftahuzzaman, Suyud Arif, Sutisna, Konsep Kafa'ah dalam Memilih Pasangan

Hidup Menurut Empat Imam Madzhab, As-Syar’i: Jurnal Bimbingan & Konseling Keluarga
Volume 5 Nomor 1 (2023), hlm. 1-13

' yudowibowo, Syafrudin. “Tinjauan Hukum Perkawinan Di Indonesia Terhadap
Konsep Kafa’Ah Dalam Hukum Perkawinan Islam.” Yustisia Jurnal Hukuml, no. 2 (2012),
hlm. 98-109



49

Madzhab Imam Maliki Kafa’ah itu di jadikan sebagai syarat sahnya nikah

yaitu tentang dua perkara : pertama, keagamaan (fasig dan tidaknya).

124

Kedua, keadaan yaitu bebas dari cacat. © Nabi bersabda dalam hadits yang

di riwayatkan at-Tirmidzi dan Ahmad

u&;,mu,m}w?sgu 19 aly e & A Oshs 08 08 L35ah s i (e
G aKElR 1Y) OB 4 8 G5 A Osk) G )l JM}WJY\G&MU&\}M\J\ K
12500150 0 5 A 48145 Ay ()5
Artinya : “Dan dari Abi Hasim al Muzni ia berkata: Rasulullah SAW
bersabda: Apabila datang kepadamu seorang laki-laki (untuk
meminang) orang yang kamu ridhoi agama dan budi pekertinya,
maka kawinkanlah dia, apabila tidak kamu lakukan, maka akan
menimbulkan fitnah dan kerusakan di muka bumi. Mereka
bertanya, “ Apakah meskipun.....” Rasulullah SAW menjawab, “
Apabila datang kepadamu orang yang engkau ridhoi agama dan
budi  pekertinya, = maka  nikahkanlah  dia.”  (Beliau
mengucapkannya sabdanya sampai tiga kali).

Sedangkan mengenai segi bebas dari cacat, hal tersebut menjadi hak
wanita. Jika wanita yang akan dikawinkan tersebut menerima, maka dapat
dilaksanakan, sedangkan apabila menolak tetapi perkawinan tersebut tetap
dilangsungkan maka pihak wanita tersebut berhak menuntut fasakh.
126perempuan yang soleh tidak sederajat dengan laki-laki yang fasik, begitu
juga perempuan yang selamat dari cacat tidak sederajat dengan laki-laki

yang bercacat, seperti gila, sakit lepra, bala’. Adapun kekayaan, kebangsaan,

"2 Siregar, Sawaluddin, and Misbah Mardiah. “Relevansi Term Kafa’'ah Pada
Pernikahan Adat Batak Mandailing Natal.” Jurnal Al-Magqasid; Jurnal Ilmu-Ilmu Kesyariahan
Dan Keperdataan7 (2021), hlm.290-302

» Muhammad Jawar Mugniyah, “al-Akhwal al-Syakhsiyyah”, (Beirut: Darul IImi, t.th),
hlm. 42

'%* Hasan Bashori dan Cipto Sembodo, Relevansi Fatwa Mazhab Syafi’i Tentang Kufu’
Dalam Nikah terhadap Kompilasi Hukum Islam (KHI), Jurnal Ulumuddin, Vol.8, No.2, Desember,
2018, him. 112



50

perusahaan dan kemerdekaan, maka semuanya itu tidak diperhitungkan
dalam pernikahan.'?’

Laki-laki bangsa ,,ajam seperti bangsa Indonesia, sederajat dengan
perempuan bangsa Arab meskipun perempuan itu adalah Syarifah/ Sayyidah
keturunan Alawiah. Laki-laki tukang sapu atau tukang kebun, sederajat
dengan perempuan anak saudagar, bahkan anak orang alim. Laki-laki
miskin sederajat dengan perempuan yang kaya atau anak orang kaya,
bahkan perempuan merdeka sederajat dengan laki-laki budak.

Syekh Sholeh Abdul Sami’ al-Abdi dalam kitabnya “Jawahir allklil fi
Madzhab al-Imam Maliki” menjelaskan bahwa yang di maksud dengan
pengertian agama dan khalwah dalam pembahasan Kafa’ah ialah
menyerupai dan mendekati beragama Islam dalam menjalankan agama,
bukan dalam asal kelslamanya, dan boleh bagi wali meninggalkan Kafa’ah
tapi meninggalkanya bukan dengan sengaja tanpa adanya usaha. Sedangkan
yang di maksud dengan khalwah ialah menyamai dan mendekati di dalam
normal tidaknya fisik terhadap normal.'*®

Pendapat Madzhab Maliki ini dianggap oleh sebagian ulama
kontemporer sesuai dengan kondisi zaman sekarang, yaitu zaman
demokrasi, zaman sama rata, sama rasa, dan zaman yang memandang mulia
semua mata pencaharian dan pekerjaan yang halal. Allah berfirman dalam

al-qur’an Surat al-Hujuraat ayat 13.

"*" Taufik, Otong Husni. “Kafiah Dalam Pernikahan Menurut Hukum Islam.” Jurnal
[lmiah Galuh Justisi5, no. 2 (2017), hlm.246
128 Sholeh Abdul Sami’ al-Abdi, “Op.Cit”, hlm. 288



51

e 2aTR1 T I58R QWS Uil ilias (1 S5 (a pdla 01 G Ll
RS il dl (R4
Artinya: Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari
seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan
kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling
mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi
Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah

Maha Mengetahui lagi Maha Teliti. '*°

Mazhab Malikiyah yang hanya menentukan 2 (dua) macam Kafa'ah
saja, paling penting diperhatikan dalam suatu pernikahan, yaitu keagamaan
dan kesehatan. Yang dimaksud keagamaan adalah orang yang beragama
Islam dan memiliki tanggung jawab, serta tidak memiliki sifat-sifat fasik
atau meninggalkan perbuatan fasik secara terang-terangan. Al-Qa’naji al-
Bukhari mengartikan keagamaan dengan Islam dan berkeadilan.'*

Karena itu perempuan salihah tidak kufu’ dengan laki-laki fasik.
Tetapi dalam pandangan mazhab ini tidak diisyaratkan adanya mempelai
laki-laki dan mempelai perempuan harus sama dalam kesalihannya. Itulah
pengertian atau unsur-unsur keagamaan yang merupakan faktor utama dan
sudah menjadi consensus dikalangan madhahib khususnya mazhab
Malikiyah Sedangkan yang dimaksud dengan kesehatan adalah sehat fisik
maupun mental dalam arti selamat dari cacat yang sekiranya boleh memilih
antara perkawinan diteruskan maupun tidak diteruskan. Tentunya bila sudah

terjadi perkawinan, boleh di fasakh. Karena itu perempuan yang tidak cacat

tidak sekufu’ dengan laki-laki yang cacat seperti gila, mengidap penyakit

1% K ementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.

% Muhammad Sadiq Hasan khan al-Qa’naji al-Bukhari, A/-Raudah al-Nadiyah Syarh al-
Durar al-Bahiyah, vol. ke-2, ed. Muhammad Subhi Hasan (Riyad: Maktabah al-Kaus|ar, 1993),
hlm. 19.



52

lepra dan lainlain. Adapun masalah kekayaan, kebangsaan, perusahaan
(mata pencaharian), kemerdekaan dan lain sebagainya oleh Malikiyah tidak
dianggap sebagai sesuatu yang penting diperhitungkan (diharuskan) dalam
kaitannya dengan Kafa’'ah, hanya dianggap sebagai suatu yang penting
diperhitungkan (diharuskan) dalam kaitannya dengan Kafa'ah, hanya
dianggap sebagia sesuatu yang sunnat saja. Karena itu laki-laki ‘Ajam
menurut mazhab ini tetap kufu’ dengan wanita Arab baik dari suku Quraisy
maupun non Quraisy. Demikian pula laki-laki miskin atau rendah status
sosialnya, tetap sekufu’ dengan wanita kaya atau tinggi strata sosialnya. Jadi
asalkan sama-sama Islam dan tidak cacat baik fisik atau mentalnya antara
laki-laki dan perempuan tetap dianggap seimbang, serasi atau sekufu’,
karena orang Islam semuanya sekufu’ terhadap sesama Islamnya,

sebagaimana firman Allah dalam surat al-Hujurat ayat 13."'

S a1 )5 i) Byals ailay G SO G 2R 1) G Gl
T A Dle ) G K
Artinya: Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari
seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan
kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar kamu saling
mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi
Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah

Maha Mengetahui lagi Maha Teliti. '*

Faktor kesehatan oleh mazhab ini dijadikan salah satu kategori dalam
Kafa’ah, tidak ada lain merupakan upaya menciptakan kebahagiaan dan

keharmonisan rumah tangga.

B! Muhammad Afandi Sasi al-Maghrbi at-Tunisi, al-Mudawwanah al-Kubra li Imam Dar
al-Hijrah al-Imam Malik bin Anas al-Asbahi, vol. ke-3 (Mesir al-Sa’adah, 1323 H), hlm.164
132 Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.



53

¢. Madzhab Syafi’i
Kafa’ah menurut Madzhab Syafi’i merupakan masalah penting yang
harus diperhatikan sebelum perkawinan. Keberadaan Kafa’ah diyakini
sebagai faktor yang dapat menghilangkan dan menghindarkan munculnya
aib dalam keluarga. Kafa'ah adalah suatu upaya untuk mencari persamaan
antara suami dan istri baik dalam kesempurnaan maupun keadaan selain

133
bebas cacat.

Maksud dari adanya kesamaan bukan berarti kedua calon
mempelai harus sepadan dalam sama cacatnya. Akan tetapi maksudnya
adalah jika salah satu dari mereka mengetahui cacat seseorang yang akan
menjadi pasangannya sedangkan ia tidak menerimanya, maka ia berhak
menuntut pembatalan perkawinan. Selanjutnya Madzhab Syafi’i juga
berpendapat jika terjadi suatu kasus dimana seorang wanita menuntut untuk
dikawinkan dengan lelaki yang tidak kufu dengannya, sedangkan wali
melihat adanya cacat pada lelaki tersebut, maka wali tidakdiperbolehkan
menikahkannya.'**

Pendapat ini didasarkan pada riwayat Fatimah binti Qais yang datang
kepada Nabi dan menceritakan bahwa ia telah dilamar oleh Abu Jahm dan
Mu’awiyah. Lalu Nabi menanggapi, “jika engkau menikah dengan Abu

Jahm, aku khawatir engkau akan mendurhakainya. Namun jika engkau

kawin dengan Mu’awiyah dia seorang pemuda Quraisy yang tidak

13 Abdur Rahman al-Jaziri, “Kitab al-Figh ,,4la Madzahib al-Arba’ah”. Vol. IV, (Beirut:
Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1990), him. 57
% Gustiawati, Syarifah, and Novia Lestari. “dktualisasi Konsep Kafa'ah Dalam

Membangun Keharmonisan Rumah Tangga.” Mizan: Journal of Islamic Law4, no. 1 (2018),
hlm.33-86



54

mempunyai apa-apa”’. Akan tetapi aku tunjukkan kepadamu seorang yang
lebih baik dari mereka yaitu Usamah.'*

Al-Syafi’i dalam kitabnya al-Umm mengemukakan bahwa: “saya
tiada mengetahui bahwa bagi wali ada urusan mengenai wanita itu akan
sesuatu yang menjadikan lebih jelas bagi wali-wali itu, dari pada bahwa
wanita itu tidak dikawinkan selain dengan laki-laki yang sepandan
(kufu’)”."*® Menurut umumnya mazhab Syafi’iyah, Kafa’ah dalam suatu
perkawinan meliputi lima kriteria: tidak cacat, keturunan, terpelihara dari
perbuatan tercela, pekerjaan atau mata pencahrian, dan kemerdekaan.
Beberapa hal tersebut akan diuraikan berikut ini: Tidak cacat yang menjadi
standart Kafa’ah adalah terhindar dari cacat yang mengakibatkan bolehnya
khyar (memilih untuk membatalkan suatu perkawinan atau tidak) :

seperti gila, penyakit kusta, terpotong penisnya, tersumbat vaginanya,
dan lepra. Bagi laki-laki yang memiliki cacat jasmani sangat
mencolok, ia tidak kufu’ dengan wanita yang sehat dan normal, jika
cacatnya tidak begitu mencolok tetapi kurang disenangi menurut
pandangan mata seperti buta, tangan buntung, dan jelek
perawakannya, menurut al-Rahwani: laki-laki semacam itu tidak kufu’
dengan perempuan yang sehat dan normal.”®’ Ttulah yang dimaksud
dengan tidak cacat, sehingga dianggap tidak seimbang antara kedua
mempelai.

Mengenai keturunan atau kebangsaan. Syafi’iyah membagi keturunan
atau kebangsaan manusia kedalam dua kelompok: Pertama, bangsa Arab.

Kedua bangsa bukan Arab (‘Ajam). Bangsa Arab terdiri dari dua suku yakni

suku Quraisy dan suku bukan Quraisy. Bagi Syafi’iyah suku Quraisy hanya

133 1shaq Ibrahim Asy-Syairazi, “al-Muhazzab”, (Semarang: Toha Putra, t.th), him. 38

13 Abdullah Muhammad bin Idris as-Syafi’i, al-Umm (Kitab Induk) vol. ke-7, ter. Ismail
Ya’kub (Jakarta: CV. Faizan, tt.), hlm. 76

7 Abu Zakariyya Yahya bin Syarf an-Nawawi ad-Dimasyqi, Raudah al-Talibin, vol. ke-
5, ed. ‘Adil Ahmad Abd al-Maujud & Ali Muhammad Mu’awwad (Beirut : Dar al-Kutub al-
[lmiyah, 1992), hlm.424



55

kufu’ dengan suku Quraisy, termasuk kufu’ dengan bani Mutallib dan Bani
Hashim. Hal itu karena masyarakat, khususnya dikalangan suku Quraisy dan
sebangsanya sangat membanggakan nasab dibanding suku lain. Mereka
sangat memperhatikan persoalan keturunan atau kebangsaan khususnya
dalam memilih pasangan dari keturunan atau kebangsaan lain mereka
sendiri. Karena Syafi’iyah memandang bahwa perempuan ‘Ajam (bukan
Arab) hanya sejodoh dengan laki-laki Arab.

Untuk mengetahui apakah seseorang itu termasuk Arab atau bukan
Arab ? dapat diketahui dari Bapak. Begitu juga perihal Qurasyiyah dengan
yang bukan Qurasyiyah, dapat diketahui dari Bapak.'”® Meski begitu kita
mengakui bahwa persoalan nasab (khususnya dalam perkawinan)
diperhitungkan dikalangan orang Arab. Sebagaimana juga persoalan nasab
mendapat perhatian dikalangan bangsa yang bukan Arab (‘Ajam). Seorang
perempuan yang menjaga diri dari seorang perempuan yang tidak bid’ah
(sunniyah) tidak kufu’ dengan lakilaki durhaka (Fasik) dan laki-laki ahli
bid’ah."”

Demikian juga perempuan iffah dan sunniyah tidak kufu’ dengan laki-
laki pezina, sekalipun sudah bertaubat. Laki-laki fasik hanya seimbang

dengan perempuan fasik, bilamana kefasikan diantara keduanya sama. Bila

% Tbnu Hajar al-Haitami, Mablagh al-Arab fi Fakhr al-Arab (Beirut: Dar alKutub al-
[Imiyah, t.tt)

%% Abu Muhammad al-Husain bin Mas’ud bin al-Farra al-Baghawi, al-Tahzib fi Figh al-
Imam al-Syafi’i, vol. ke-5 (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1977), hlm.297.



56

kefasikannya tidak sama, misalnya sama-sama peminum khamr juga
melakukan perbuatan zina, maka dianggap tidak kufu’.'*

Dalam banyak referensi dari golongan Syafi’iyah, masalah keagamaan
sebagai pertimbangan Kafa’'ah dimasukkan kedalam masalah iffah,
sehingga oleh Ali Zadah dikatakan bahwa Kafa ah itu setiap orang mukmin
yang benar-benar taqwa kepada Allah yaitu bila dicintai dia akan
memuliakan dan bila diperlihatkan suatu kebencian kepadanya, maka dia
tidak akan menzaliminya. Itulah pandangan filosofis dari Iffah yang menjadi
salah satu kriteria Kafa’ah dalam perkawinan. Al-Hirfah maksudnya adalah
status social, dalam arti pekerjaan dan mata pencaharian profesi, seperti:
Tukang sapu jalan, tukang bekam, penjaga kantor, pengembala dan penjaga
kakus tidak seimbang dengan anak penjahit. Anak penjahit tidak seimbang
dengan anak pedagang dan mereka tidak seimbang dengan anak perempuan
orang alim dan anak perempuan hakim.""'

Laki-laki yang pekerjaannya rendah, seperti tukang sapu dan lain-lain
yang sejenis tidak sebanding atau tidak se-kufu’ dengan perempuan yang
pekerjaannya atau mata pencaharian bapaknya lebih tinggi dari
pengusahaMasalah pekerjaan menjadi pertimbangan dalam Kafa’ah
menurut Syafi’iyah sama dengan pendapat Hanafiyah yaitu budak laki-laki
tidak kufu’ dengan perempuan merdeka. Dengan demikian, budak laki-laki

yang sudah merdeka tidak kufu’ dengan perempuan yang merdeka dari asal.

Laki-laki yang seorang bapak/ kakeknya pernah menjadi budak tidak kufu’

140 Abu Bakar bin Muhammad Syata ad-Dimyati, I'anah al-Talibin, vol, ke-3 (Semarang
Toha Putra, tt.), hlm. 331
"1 Ali Zadah, Syarh Syir’ah al-Islam (Beirut: Dar al-Kutub al-Iimiyah, tt.), him.418



57

dengan perempuan yang bapak/kakeknya tidak pernah menjadi budak.
Namun, sifat kebudakan dari Bapak Ibu menurut Ibnu al-Rif’ah dan al-
Subki tidak berpengaruh terhadap anak yang dilahirkan dalam kaitannya
dengan kekufu’an orang merdeka.

Bahkan tidak ada bedanya antara orang laki-laki yang dilahirkan oleh
seorang budak perempuan dengan laki-laki yang dilahirkan oleh seorang
budak perempuan dengan laki-laki yang dilahirkan oleh seorang perempuan
Arab, karena masalah menasabkan itu pada Bapak, bukan pada Ibu.
Persoalan kemerdekaan menurut mazhab Syafi’iyah memiliki perhatian
yang sangat penting, karena perempuan merdeka akan merasa hina menjadi
isteri dari seorang laki-laki budak. Disamping itu akan muncul suatu
kemudaratan, mengingat, seorang budak tidak dapat memberi nafkah

kecuali nafkahnya kemiskinan dan kefakiran.'®

Pertimbangan-
pertimbangan itulah yang kemudian menjadikan kemerdekaan termasuk
salah satu kategori Kafa 'ah dalam suatu perkawinan.
. Madzhab Hanbali

Menurut pendapat ulama Madzhab Hanbali dalam kitabnya alKafi fi
Fighi” karya Abi Muhammad Muafiq menjelaskan dalam permasalahan
Kafa’ah itu ada dua riwayat. Pertama, Kafa 'ah menjadi syarat sahnya nikah
dengan ketentuan apabila Kafa’ah tidak terpenuhi maka nikahnya tidak sah

walaupun mereka saling meridhohinya karena berdasarkan sebuah hadis

yang di riwayatkan Darul al-Qutniy

142 Abu Zakariyya Yahya bin Syarf an-Nawawi al-Dimasyqi, Op.Cit, him.425.



58

AL =550 Y ot -pls adde il Lo Al 350 OB 0B A Al iy S G
BRI Y B Y5 WY

Artinya : “Nabi Muhammad saw bersabda “janganlah kamu menikahkan
wanita-wanita kecuali terhadap orang-orang yang se-kufu dan

juga janganlah kamu menganwinkan wanita-wanita kecuali oleh

walinya.” “saya tidak membolehkan farji-farji orang yang
mempunyai kedudukan kecuali dengan orang-orang yang se-
kufunya.

Kedua. Kafa’ah tidak termasuk syarat shanya nikah karena Nabi
pernah mengawinkan Zaid yang menjadi anak tuanya kepada anak
perempuan pamanya Nabi yang bernama Zainab binti Jahsin. Hadits

% Imam Bahaudin Abdurrahman

tersebut di riwayatkan Imam muslim.
dalam kitabnya “al-Uddah Syarah alUmdah” juga memberi penjelasan
tentang Kafa’ah menurut pendapat Madzhab Hanbali antara lain bahwa wali
tidak boleh menikahkan anak perempuanya dengan orang yang tidak se-
kufu. Orang Arab dengan Arab lainya se-kufu, begitu juga satu orang lain
dengan lainya se-kufu karena Miqdad bin Aswad al-Kindi mengawini
Dlobaah binti Zabir (paman Rasulullah SAW).

Nabi mengawinkan Abu Bakar terhadap saudara perempuanya yaitu
Asy’at bin Qoish al-Kindi, Nabi juga mengawinkan Ali terhadap putrinya
Fatimah dan Umi Kulsum terhadap Umar bin Khotob. orang merdeka tidak

se-kufu dengan budak karena Nabi Muhammad SAW memilih Bariroh

hendak dimerdekakan ketika masih budak. Orang fajri (lacut) tidak se-kufu

'3 Abi al-Hasan Ali bin Umar, Sunan al-Dar al-Qutniy, (Beirut : Dar An-Najah, 1422 H),

IV:, him.

358

'** Muhammad Muafiq, Op.cit, him 21.



59

dengan orang afifah (tekun agama) karena Allah berfirman dalam Al-Qur’an

surat as-Sajdah ayat 18.

/a,/"l—jf.’.,fsffszza/.’

Olyinn ¥ lanls GIS GaS Lasa OIS Gadl

Artinya: Apakah orang mukmin sama dengan orang fasik (kafir)?
(Pastilah) mereka tidak sama. '*°

Karena orang fasiq itu di thalaq kesaksianya dan periwayatanya juga
tidak di beri kepercayaan atas diri dan hartanya, juga cacat di mata Allah
dan makhluknya, maka dengan itu orang fasiq tidak bisa se-kufu dengan
afifah.'**

Menurut Hanbilah, hal-hal yang dapat dijadikan ukuran atau standar
Kafa’ah dalam suatu perkawinan adalah 5 (lima) faktor, yakni keagamaan,
kebangsaan, kemerdekaan, Pekerjaan/Mata Pencaharian, dan Kekayaan.
Kelima kriteria tersebut akan diuraikan secara detail berikut ini:

Keagamaan yang dimaksud adalah ketaatan masing-masing calon
mempelai dalam persepsi madahab Hanabillah, perempuan yang baik-baik
(menjaga diri dak kehormatannya) hanya sejodoh dengan laki-laki yang
baik-baik pula. Dan wanita yang fasik hanya sejodoh dengan laki-laki yang

fasik pula.'"’

Laki-laki fasik itu tidak sekufu’ dengan perempuan baik-baik,
hal demikian karena orang fasik dinilai hina, ditolak kesaksian dan

persaksiannya, tidak bisa dipertanggungjawabkan diri dan hartanya,

dirampas kekuasaannya. Disamping itu, orang fasik tersebut memiliki nilai

143 Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.

'4® Bahaudin Abdurrohman, “Op.Cit”, Im. 10

147 Ahmad Royani, Kafa 'ah dalam Perkawinan Islam: Tela’ah Kesederajatan Agama dan
Sosial (Jurnal Al-Ahwal. Vol. 5, No. 1, April 2013), him.105.



60

rendah dihadapan Allah maupun dihadapan manusia dan sedikit
bagian/anugerah di dunia maupun akhirat.'*®

Itulah prinsip-prinsip dasar mengenai keagamaan dalam kaitannya
dengan keserasian atau Kafa’'ah suatu perkawinan. Sedangkan yang
dinamakan al-Mansab adalah kebangsaan dan keturunan yaitu tingkat-
tingkat kedudukan atau status social dalam masyarakat. Dalam persepsi
mazhab Hanabilah sama dengan mazhab-mazhab lain bahwa suku Quraisy
hanya kufu’ dengan Quraisy, termasuk kufu’ dengan Bani Mutallib dan Bani
Hasim. Hal itu karena masyarakat khususnya dikalangan suku Quraisy dan
sebangsanya sangat memperhatikan masalah kebangsaan nasab dibanding
suku lain. Orang Arab (bukan Quraisy) hanya kufu’ dengan orang Arab
(bukan Quraisy). 49

Sedangkan perempuan ‘Ajam (bukan Arab) hanya sejodoh dengan
laki-laki yang bukan Arab. Kemerdekaan menurut mazhab Hanbilah
termasuk salah satu kriteria dalam Kafa’'ah. Sedemikian itu dibuktikan
sendiri oleh Nabi Muhammad saw. ketika beliau memberi pilihan kepada
sabahat Barirah ketika ditawari seorang budak, sekalipun pada akhirnya mau

dikawin oleh seorang budak. Itu pun karena berdasarkan kerelaan dan

keikhlasan Barirah. Seorang budak tidak kufu’ dengan seorang yang

' Tbnu Qudamah al-Maqdisi, al-Mugni, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1977), him.
375.

' Tihami dan Sohari Sahrani, Fikih Munakahat Kajian Fikih Nikah Lengkap , (Jakarta:
PT Raja Grafindo Persada, 2008), hlm.56.



61

merdeka. Hal itu karena kekurangan yang dimiliki oleh budak banyak
berpengaruh dan bahayanya sangat jelas.'™

Disamping budak itu masih terikat dengan tuannya, juga seorang
budak tidak berhak menafkahkan apa yang dimiliki orang lain, termasuk
pada anaknya sedemikian itu bila disandarkan pada diri seorang budak

°! Justru karena itulah dalam pandangan

adalah seperti tidak adanya.'
mazhab ini, seroang budak dianggap tidak kufu’ dengan seorang merdeka.
Masalah pekerjaan juga merupakan kufu’ dalam perkawinan.'”* Seorang
wanita dengan latar belakang keluarga yang memiliki pekerjaan terhormat,
tidak kufu’ dengan laki-laki yang pekerjaannya sebagai buruh kasar. Orang-
orang yang memiliki pekerjaan terhormat menganggap sebagai suatu
kekurangan bila anak perempuannya dijodohkan dengan laki-laki yang
memiliki pekerjaan kasar. Menganggap suatu kekurangan seperti
menyerupai kekurangan dalam hal keturunan. 153

Idealnya, kufu’ dalam pekerjaan itu adalah kalau pedagang kawin
dengan pedagang, buruh dengan buruh, pegawai dengan pegawai,
pengusaha dengan pengusaha, dan lain sebagainya. Harta kekayaan

merupakan ukurang kufu’. Sebab, wanita kaya bila dalam kekuasaan suami

yang melarat, akan mengalami bahaya. Seorang suami menjadi sulit dalam

150 Abu Abdullah Ahmad bin Muhammad bin Hanbal bin Hilal, Musnad Al-Imam Ahmad

bin Hanbal, Juz 38 (Cet. I; t.t.: Tarqim al-Kitab Mawafik lil Mathbu” Wahuwa Mazilu bil Hawasyi
at-Tahqiqi Kamilah 2001), him. 474.

B! Nur hidayati dan Hartini, “Relevansi kafa’ah perspektif adat dan agama dalam

membina rumah tangga yang sakinah”, Al-qadau: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Jurusan Hukum
Keluarga Islam, Vo. 01, No. 2, (April 2020), hlm.9

"2 Siti Fatimah, Konsep kafaah dalam pernikahan menurut Islam: kajian Normatif,

sosiologis, dan historis, (As-Salam: Vol. VI, No. 2, Th. 2014), hlm.110

133 Op.Cit, hlm. 377



62

memenuhi nafkah anak-anaknya.'”® Disamping itu, masyarakat juga
menganggap bahwa kekayaan merupakan suatu kehormatan sebagaimana

keturunan. Bahkan, ada yang menilainya lebih tinggi.'>

Melihat betapa
pentingnya masalah tingkat kekayaan dari seseorang mempelai laki-laki dan
tingkat-tingkat kemampuan dalam mencari harta, maka persoalan kekayaan
itu menjadi ukuran Kafa 'ah sebagaimana keturunan. Adapun kekayaan yang
menjadi perhatian dalam kaitannya dengan Kafa’ah adalah sekedar bisa
untuk memberi nafkah, sesuai dengan kewajiban kemampuannya untuk
membayar mas kawin.'>®

Berdasarkan uraian dan pejelasan di atas tentang Konsep Kafa’'ah dalam
Penikahan menurut Hukum Islam dapat disimpulkan bahwa terdapat tiga

konsep Kafa’ah sebagai tolak ukur yaitu sebagai berikut.

a. Kafa’ah dalam Bidang Agama

Merujuk kepada dalil-dalil yang membicarakan masalah Kafa’ah dan
pendangan mayoritas ulama, agama menjadi barometer mutlak dalam
menentukan kufu’. Hal tersebut dimaksudakan agar laki-laki yang saleh dapat
mendidik istrinya dengan kemampuan agamanya sehingga menjadi wanita
yang salehah sehingga wanita tersebut menjadi istri yang baik bagi

suaminya.”>’ Keterangan terebut menunjukkan bahwa suami yang mempunyai

'** Hidayati, Nur dan Hartini, “Relevansi Kafa’ah Perspektif Adat Dan Agama Dalam

Membina Rumah Tangga Yang Sakinah, Al-Qadau: Jurnal Ilmiah Mahasiwa Jurusan Hukum
Keluarga Islam, vol. 1 no. 2 (April 2020)
5 khwani, “Kafa’ah dalam Perkawinan”, Jurnal Ilmiah Sains, Teknologi, Sosial

Universitas Almuslim, vol. 2 no.1 (01 Februari 2018)

¢ Nur, Iffatin “Konsep Kesepadanan kualitas kafa’ah dalam Al-Quran dan Hadis”,
jurnal STAIN Tulung Agung, vol. 6 no.2 (02 Desember 2012)

"*7 Sementara ulama menyatakan bahwa ayat ini menjadi kebanggaan Sayyidah ‘A’isyah
ra. Betapa tidak , Nabi Yusuf saja ketika dituduh hanya dinyatakan kesuciannya oleh salah seorang



63

agama yang baik akan menjadikan istrinya baik sebagaimana yang tersirat

dalam ayat berikut:

O3 e dﬂ}‘ KNSRI AT u—uJ-lnﬂ Sl Eanal Js—‘-ﬂﬂi ; 5 Oy
[ e—’)s (355 ik gl u33°"

Artinya: Perempuan-perempuan yang keji untuk laki-laki yang keji dan laki-
laki yang keji untuk perempuan-perempuan yang keji (pula), sedangkan
perempuan-perempuan yang baik untuk laki-laki yang baik dan laki-laki
yang baik untuk perempuan-perempuan yang baik (pula). Mereka (yang
baik) itu bersih dari apa yang dituduhkan orang. Bagi mereka ampunan
dan rezeki yang mulia. '

Ayat ini menegaskan ayat 3 yang menyatakan bahwa pezina tidak wajar
menikahi kecuali lawan seksnya yang pezina pula. Hal itu disebabkan karena
telah menjadi sunnatullah bahwa seorang selalu cenderung kepada yang
memiliki kesamaan dengannya. Kafa’ah di sini bermakna sebanding, setara,
sepadan, serasi, sederajat ketika melangsungkan pernikahan. Yang dimaksud
sederajat dalam pernikahan adalah calon suami dengan calon istrinya sama
agamanya sama kedudukannya, sama status sosialnya sama ahlak budi
pekertinya. Jadi tekanan dalam kafaah adalah keserasian, keharmonisan
hususnya dalam bidang agama dan ahlak.

Al-Bagawi dalam menafsirkan ayat di atas sama sekali tidak mengaitkan
dengan pernikahan apalagi dengan konsep Kafa’ah, dalam menafsirkan ayat

tersebut dia menegaskan bahwa kata al-khabisat bermakna ucapan yang buruk

dari keluarga suami wanita yang menuduhnya. Maryam as. yang dituduh berbuat zina yang
membebaskannya dari tuduhan adalah anaknya yang masih bayi dalam hal ini ‘Isa as. Sedang
‘A’isyah ra. dinyatakan langsung oleh Allah kebersihannya dari tuduhan tersebut melalui ayat-
ayat-Nya yang dibaca sepanjang masa. Ini tentu adalah karena beliau merupakan istri Nabi
Muhammad SAW., sehingga kitapun dapat berkata bahwa hal tersebut adalah berkat Nabi agung
itu.-Lihat Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan dan Keserasian Al-
Qur’an, Penerbit Lentera Hati, 1423 H, Volume 9, h. 315

> Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.



64

dan kata lilkhabisin bermakna manusia yang buruk demikian pula kata al-
ttayyibat bermakna ucapan yang baik dan kata al-ttayyibin bermakna manusia
yang baik.">’

Jadi dalam pandangan al-Bagawi orang yang baik akan mengucapkan
perkatan yang baik karena hal itu tidak sesuai dengannya dan orang yang buruk
akan mengucapkan perkataan yang buruk, pendapat tersebut berdasar kepada
sebab nuzul ayat yang berkaitan dengan Aisyah yang difitnah berzina dengan
salah seorang sahabat Rasulullah.'®

Meskipun ayat tersbut secara historis tidak berkaitan dengan konsep
Kafa’ah namun sering dimunculkan sebagai dalil yang menunjukan bahwa
laki-laki yang baik itu sekufu’ dengan perempuan yang baik, demikian juga
sebaliknya laki-laki yang buruk sekufu’ dengan perempuan yang buruk

sebagaimana penafsiran Ibn Kasir terhadap ayat tersebut.''

U VA P B IR v o\ VI EC NI R S S it N
Wl oY 81all 2 0 iy e 0 oe ) 3o 85300 o e 4l (8 e o B3 Bt

Artinya: Telah menceritakan kepada kami [Zuhair bin Harb], [Muhammad bin
Al Mutsanna] dan ['Ubaidullah bin Sa'id] mereka berkata; Telah
menceritakan kepada kami [Yahya bin Sa'id] dari ['Ubaidillah] telah
mengabarkan kepadaku [Sa'id bin Abu Sa'id] dari [ayahnya] dari [Abu
Hurairah] dari Nabi shallallahu 'alaihi wasallam beliau bersabda:
"Seorang wanita dinikahi karena empat perkara; karena hartanya,

' Muhyi al-Sunnah Abu Muhammad al-Husain bin Mas’ud bin Muhammad bin Al-
Farra’
Al-Bagawi, Ma’alim Al-Tanzil Fi Tafsir Al-Qur’an, Tafasir Al-Bagawi, Juz 3 (Beirut: Dar al-
Thya’al-Turas al-’Arabiyah, 1999), him. 397

' Abd Rahman bin Kamal al-Din Abu Bakr bin Muhammad bin Sabiq al-Din Jalal al-
Din. Al-Suyuti, Lubab Al-Nuqu Fi Asbab Al-Nuzu (Lebanon: Dar al-Kutub al-’Ilmiyah, t.th), him.
138.

' Isma’il bin ‘Umar al-Quraisyi bin Kasir al-Basri Al-Dimasyqi, Tafsir Ibn Kasir, Juz 3
(Kairo: Dar al-Hadis, 2002), him. 342



65

keturunannya, kecantikannya, dan karena agamanya, maka pilihlah
karena agamanya, niscaya kamu beruntung (HR. Muslim 2661)..'%

Hadis di atas memberikan petunjuk bahwa yang dapat dijadikan kriteria
sebagai tolak ukur dalam Kafa 'ah adalah harta, garis keturunan, kecantikan dan
agama. Lebih penting dari itu adalah lafaz hadis tersebut terdiri dari dua bentuk
yaitu berebntuk khabar (berita) dan amr (perintah). Lafaz yang berbentuk
khabar adalah sluia 4uals Led Lea 5 Lend s Lllal ) 31l S35 sedangkan lafaz yang
berebntuk amr adalah  <lay < 5 gpall @Iy alld Menurut kaidah usuliyah lafaz
amr lebih kuat dari lafaz khabar, oleh sebab itu meskipun kriteria harta, nasab
dan kecantikan dapat diterima dapat ditolak jika bertentangan dengan agama,
karenanya diberikan penekanan untuk lebih mengutamakan faktor agama
sebgai tolak ukur dalam Kafa'ah.

Ulama menegaskan bahwa faktor agama harus lebih diutamakan dalam
menentukan Kafa’ah karena Kafa’ah yang berdasarkan agama selaras dengan
maqasid al-syari’ah dalam pernikahan yang mencakup aspek moral dan
religuisitas dan keduanya sangat penting dalam mebina rumah tangga. Oleh
karena itu Rasulullah memberikan pesan untuk menerima pinangan laki-laki

dengan mengutamakan agamanya.

12 Al-Bukhari, Sakih Al-Bukhari Juz 3, him. 238, Hadis No. 4700, Lihat Juga, HR.
Muslim 2661. Imam Al-Hafiz Abu Al-Husain Muslim Al-Hajjaj Al-Qusairi, An-Naisaburi, Sahih
Muslim, (Riyad: Bait al-Afkar al-Dauliyah, 1998), him. 559. Al-Imam Abul Husain Muslim bin
Al-Hajjaj AlQusyairi An-Naisaburi atau sering dikenal sebagai Imam Muslim (821-875).
Dilahirkan pada tahun 204 H dan meninggal dunia pada sore hari Ahad bulan Rajab tahun 261 H
dan: dikuburkan di Naisaburi. Dia belajar hadis sejak kecil seperti Imam Bukhari dan pernah
mendengar dari guru-guru Al-Bukhari dan ulama lain selain mereka. Orang yang menerima hadist
dari dia termasuk tokoh-tokoh ulama pada masanya. la juga telah menyusun tulisan yang bermutu,
yang paling bermanfaat adalah kitab Shahihnya yang dikenal dengan Shahih Muslim. Kitab ini
disusun lebih sistematis dari Shahih Bukhari. Kedua kitab Shahih ini Shahih Bukhari dan Shahih
muslim biasa disebut dengan As-Shahihaini. Kedua tokoh hadist ini biasa disebut Asy-Syaikhaini,
yang berarti dua orang tua yang maksudnya dua tokokh ulama ahli hadist.



66

dbdkaujcucu\ucejmw\)a}flauu;dl&mucesjuh\)luh\})m}wuh
e s OB Baslaal o a1 G Y Wa il 20T s 1)) (,xu}ugmujmm Usls’s
dﬂ= Grdle a1 Ll

Artinya: Telah menceritakan kepada kami [Qutaibah] dan yang lainnya
berkata; Telah menceritakan kepada kami [Waki'] dari [Abdul Malik

bin Muslim] yaitu Ibnu Sallam dari [Bapaknya] dari [Ali] berkata;
Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: "Jika salah seorang

dari kalian buang angin (kentut), maka berwudhulah, dan janganlah

kalian menggauli isteri kalian dari dubur mereka." Abu Isa berkata;

"Ali yang dimaksud yaitu Ali bin Thalg."."®?

Hadis di atas diriwayatkan oleh Tirmizi dan Ibnu Majah, dalam hal
perawi mereka mengambil hadis tersebut melalui jalur yang sama kecuali pada
sanad yang terakhir yaitu Tirmizi mengambilnya dari Qutaibah bin Sa’ad
sementara Ibn Majah mengambilnya dari Muhammad bin Abdillah bin Sabur
al-Raqqi. Tirmizi menilai hadis tersebut sebagai hadis hasan yaitu dapat
diterima sebagai hujjah dalam menetapkan hukum. Hadits di atas ditujukan
kepada para wali agar menikahkan perempuanperempuan yang diwakilinya
dengan laki-laki yang beragama dan berakhlak yang baik. Ketika mereka tidak
mau menikahkan dengan laki-laki yang berbudi luhur, tetapi memilih laki-laki
yang memiliki status sosial yang tinggi atau keturunan mulia atau yang
berharta, maka dapat menimbulkan fitnah dan kerusakan bagi perempuan
tersebut dan walinya.

Mathum dari teks hadis di atas adalah tidak boleh menolak lamaran dari
laki-laki yang telah diridhohi agama dan akhlaknya. Selanjutnya al-

Mubarakfuri menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan lafaz tardauna adalah

tastahsinuna (yang dianggap baik) artinya orang yang baik agama dan

' Muhammad Abd al-Rahman bin Abd al-Rahim Al-Mubarakfuri, Tuhfah Al-Ahwazi Bi
Syarh Jami’ Al-Tirmizi, Juz 4 (Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyah, t.th.), hlm. 173.



67

akhlaknya layak untuk menikahi perempuan yang dia inginkan tanpa perlu
dilihat bagaimana nasab, kesejahtraan dan ketampanannya.

Kriteria konsep Kafa’ah yang ditawarkan oleh hadis di atas adalah dari
segi diyanah dan akhlak, sehingga memberikan tekanan berupa ancaman jika
mengabaikan hal tersebut dengan lafaz fasad ‘arid yang bermakna dapat
menimbulkan banyak mafsadat atau mudharat. Salah satu mudharat yang
ditimbulkan ketika agama dan akhlak tidak dijadikan sebagai ukuran kriteria
atau ukuran dalam Kafa’ah adalah maraknya perzinaan karena para wali dari
perempuan hanya memandang harta, nasab dan ketampanan sebagai ukuran
Kafa’ah.'® Faktor agama (al-diyanah) merupakan tolak ukur dalam
menentukan kufu’ yang disepakati oleh para ulama bahkan menjadi sesuatu
yang niscaya dalam sebuah ikatan pernikahan. Meski demikian terjadi
perbedaan pendapat di kalangan para ulama mujtahid dalam memaknai agama
sebagai tolak ukur dalam Kafa'ah.

Menurut Hanafiyah al-diyanah bermakna kesalehan dan keistikamahan
dalam menjalankan syariat Islam.'®> Sedangkan Malikiyah al-diyanah dimaknai
dengan beragama Islam yang disertai dengan keselamatan dari kefasikan (al-
salamah min al-fasiq).'®® Sementara itu Syafi’iyah menyatakan bahwa al-

diyanah yaitu ketika seorang laki-laki setara dengan perempuan dari segi

1% Muhammad Abd al-Rahman bin Abd al-Rahim Al-Mubarakfuri, Tuhfah Al-Ahwazi Bi
Syarh Jami’ Al-Tirmizi, Juz 4, him. 173.

195 Abd’ al-’Aziz *Amir, Al-Ahwal Al-Syakhsiyah Fi Al-Syari’ah Al-Islamiyah (Mesir:
Dar
al-Fikr al-‘Arabi, 1984), him.114.

1 Al-Sadiq Abd al-Rahman Al-Gurmani, Mudawwanah Al-Fikih Al-Maliki Wa
Adillatuh,
Juz 2 (t.t: Muassasah al-Rayyan, t.th), him. 506



68

kesucian (tidak pernah mealukakan perzinaan) dan keistikamahan dalam
menjalankan syariat agama.'®’

Adapun Hanabilah mengartikan al-diyanah sebagai lawan dari kefasikan
atau dengan kata lain mereka maknai dengan kesalehan.'® Kafa’ah dalam
agama merupakan suatu hal yang sangat penting dalam menjalankan ikatan
pernikahan namun dalam prakteknya Rasulullah saw, menikahkan salah satu
putrinya yaitu Zainab dengan seoraang laki-laki dari kaum musyrikin Quraisy
yang bernama Abu al-‘As bin al-Rabi’ yang juga merupakan sepupu dari
Zainab dari jalur ibunya.'® Meskipun pada akhirnya Abu al-‘As bin al Rabi’
memeluk agama Islam namun pernikahan mereka dapat menjadi dasar
pelegalan pernikahan beda agama dalam keadaan dan syarat-syarat tertentu.

Berdasarkan uraian di atas maka penulis menarik kesimpulan bahwa
rekonstruksi Kafa’ah dalam bidang agama dimaknai sebagai i’adah atau
kembali kepada aturan baku yang terdapat dalam teks dan hasil ijtihad para
ulama sebelumnya. Oleh sebab itu dalam menentukan tolak ukur kufu’ harus
mendahulukan dan mengutamakan faktor agama, lebih dari itu jika
dikembalikan kepada maqasid al-syari’ah fi al-nikah salah satu fungsi
pernikahan adalah hifz al-din sehingga jika agama menjadi ukuran Kafa'ah
secara tidak langsung sebuah pernikahan dapat menjaga eksistensi agama serta

menjadi sarana penyebaran nilainilai agama.

17 Abdu al-Rahman Al-Jaza’iri, Al-Fikihu ‘Ala Al-Mazahib Al-Arba’Ah, Juz 4 (Beirut:
Dar
al-Kutub al‘llmiyah, 1990), him. 58

' Mansur bin Yunus bin Idris Al-Buhuti, Syarh Muntaha Al-Iradat Daqaiq Ula Al-
Nahyi Li Syarh Al-Muntaha, Juz 5 (Lebanon: Muassasah al-Risalah, 2000), hlm. 152

1" Abdullah Haidir, Istri Dan Putri Rasulullah (Riyad: Kantor Dakwah Sulay, 2011),
hlm. 247.



69

b. Kafa’ah dalam Bidang Sosial

Keseimbangan dalam kehidupan sosial masyarakat merupakan hal yang
dicita-citakan oleh setiap warga masyarakat karena dengan adanya keseim
bangan sosial masyarakat merasa amaan dan tentram. Dalam hukum Islam
pengaruh sosial masyarakat dapat dijadikan sebagai dasar pembentukan hukum
baru yang sesuai dengan kultur dan keadaan sosial suatu komunitas, hal
tersebut dikuatkan dengan kontruksi sebuah kaidah fikih yang berbunyi:

170 ) ol gall g J) sa¥1 5 Y 5 406 391 yiah Coven @SR o (5 gdll yuas
Artinya: Perubahan dan perbedaan fatwa hukum sesuatu harus berdasarkan
masa, tempat, keadaan, tradisi (kebiasaan) dan niat.

Kaidah di atas dapat dijadikan patokan dasar bahwa kriteria Kafa'ah
dalam masyarakat Islam tidak hanya dilihat dari sisi normatif saja melainkan
dari sisi sosial seperti pekerjaan dan strata sosial di dalam masyarakat. Oleh
sebab itu kriteria dalam Kafa’ah haruslah berkembang luas mengikuti
perkembangan dan perubahan sosial serta penyesuaian dengan kultur
masyarakat Islam schingga magqasid Kafa’ah dapat terlaksana dengan baik.'”'
Berdasarkan kenyataan, penentuan kriteria Kafa’'ah yang diijtthadkan oleh
ulama sebelumnya berangkat dari sebuah realita bahwa diskursus dalam
masalah ini bermula dari respon para ulama terhadap kejadian sosial (social
distiction) yang berubah menjadi persoalan hukum (legal distinction) dalam

agama Islam sehingga dapat dikatakan bahwa Kafa’ah sangat berkaitan erat

"7 Duski Ibrahim, 4/-Qawa’id Al-Magqasidiyah (Depok: Ar-Ruzz Media, 2009), him. 98
' Ameliana, Dina, and Sheila Fakhria. “Kafa’'ah Sebagai Barometer Pernikahan
Menurut Madzhab Syafii.” Legitima : Jurnal Hukum Keluarga Islam4, no. 2 (2022), hlm.136-53



70

dengan keadaan sosial.'”?

Adapun kriteria Kafa’ah yang dilihat dari sisi sosial

adalah:

1) Keturunan

Faktor keturunan merupakan sesuatu yang dianggap penting oleh

masyarakat karena menjadi sebuah kehormatan bagi mereka jika
mempunyai garis keturunan yang baik dan dihormati. Oleh sebab itu dalam
menentukan pasangan bagi putra putri mereka, faktor keturunan sering
menjadi tolak ukur dalam menentukan kelayakan untuk dijadikan pasangan
bagi anak-anak mereka. Bahkan tidak jarang ditemukan pembatalan
pernikahan yang disebabkan oleh ketidak sekufuan dalam hal keturunan.
Faktor keturunan yang dimaksudkan di dalam konteks Kafa 'ah adalah nasab
atau latar belakang keluarga, suku dan strata sosial.'”

Dalam kontruksi hukum Islam klasik faktor keturunan dalam
menentukan tolak ukur dalam Kafa'ah telah menjadi diskursus di kalangan
para ulama termasuk para imam mazhab.'”* Secara umum, ketika mereka
menjelaskan masalah nasab dalam Kafa’'ah mereka menggolongkan
manusia menjadi dua golongan yaitu Arab dan ‘ajam (non Arab). Kemudian

orang Arab dibagi menjadi dua yaitu Arab Quraisy dan non Quraisy.

Sehingga menurut pandangan mereka orang Arab hanya sekufu dengan

"2 Luthfi Gofar Fathoni, Konsep Kufu’ Dalam Pernikahan Di Desa Lamahala Jaya

Ditinjau Dari Maslahah Mursalah, As-Salam, Jurnal Studi Hukum Islam dan Pendidikan, Vol. 12
No.-1 (2023), hlm.59-69

' Mayanti, Andi Jusran Kasim, Konsep Kafa'ah pada Perkawinan Syarifah di Di Desa
Pambusuang Kabupaten Polewali Mandar, Bilancia 17, No. 1, 2023, hlm. 129-154.

"7 Said Syaripuddin, Andi Banna. “Kafa’ah Nasab Sebagai Syarat Utama Bagi
Pernikahan Wanita Syarifah d i Kecamatan Lau.” Al-Tafaqquh : Journal of Islamic Law 3, no. 16
(2022), hlm.35—- 42


https://ejournal.staidarussalamlampung.ac.id/index.php/assalam/issue/view/47
https://ejournal.staidarussalamlampung.ac.id/index.php/assalam/issue/view/47

71

sesama orang Arab demikian pula orang Quraisy hanya sekufu’ dengan
sesama orang Quraisy.' "

Pandangan tersebut dibenarkan dalam hukum Islam karena
mengandung kemaslahatan yaitu adanya upaya menjaga garis keturunan (Afz
al-nasl) dan merupakan fitrah manusia yang ingin garis keturunannya
dihormati masyarakat disekitarnya, sedangkan menika dengan orang yang
sekufu dalam nasab merupakan jalan untuk menjaga garis keturunan. Meski
demikian dalam prakteknya, Rasulullah saw, menikahkan salah satu
sepupumya dengan laki-laki yag tidak berasal dari suku Quraisy yaitu
Zainab binti Jahsyi dengan laki-laki mantan seorang budak yaitu Zaid bin
Haris|ah yang berasal dari bani Kalb.'”®

Rasulullah menikahkan Zainab binti Jahsyi dan Zaid bin Haris|ah
bertujuan untuk merubah cara pandang masyarakat Arab secara umum
maupun secara khusus bagi kaum Quraisy yang menilai seseorang dari
sudut pandang suku, ras dan strata sosial.'”’ Meskipun pada akhirnya
bercerai, namun perceraian mereka tidak dianggap gagal dalam pernikahan
secara mutlak karena terdapat syariat yang besar yang terkadung dalamnya
yaitu menggugurkan tradisi masyarakat Arab Quraisy yang menjadikan anak

178

angkat sebagaimana anak kandung. ™ Faktor keturunan dapat dijadikaan

"> Ridwan, Muhammad, and Hamzah Hasan. “Perkawinan Sekufu Wanita Syarifah
Dengan Laki-Laki Biasa Di Desa Pambusuang Kabupaten Polewali Mandar.” Shautuna: Jurnal
Ilmiah Mahasiswa Perbandingan Mazhab Dan Hukum, 2021, hlm.176-85

"7 Abdullah Haidir, Istri Dan Putri Rasulullah (Riyad: Kantor Dakwah Sulay, 2011),
hlm. 166

"7 Ahmad Dahlan & Mulyadi, Kafaah dalam Pernikahan Menurut Ulama’ Figh. Jurnal
Pengembangan Hukum Keluarga Islam. Vol. 2 (3), 2021.

'8 Ahmad Royani, Kafa'ah dalam Perkahwinan Islam (Tela’ah Kesederajaran Agama
dan Sosial). Al-Ahwal. Vol. 5 (1), 2013, him.103-120



72

tolak ukur dalam menentukan Kafa 'ah jika tujuannya mutlak untuk menjaga
kehormaatan dan menjaga keturunan (kif al-nas/) karena memang salah satu
tujuan dari pernikahan adalah menjaga eksistensi garis keturunan.'”

Namun demikian faktor ini tidak dapat dijadikan patokan secara
mutlak bahkan dapat dikesampingkan dan mencari faktor kufu’ yang lain
jika kontra dengan maqasid al-syari’ah dalam pernikahan karena
sesungguhnya nasab semua manusia adalah satu yaitu bermuara pada nabi

Adam as, sebagaimana yang ditegaskan oleh al-Zamakhsyari ketika

menafsirkan ayat berikut:

Lihe &y L5 lhe (3185 3315 (il O e593= g fs-‘,) 381 Gl Gl

L\.ISJ?S.\SS‘—LJLSAM\LJ\ eL;J‘X\ij’J}l’ (Wi M\An\ \Jm\j cLuu)\J.uS‘ﬁL;J

Artinya:Wahai manusia, bertakwalah kepada Tuhanmu yang telah

menciptakanmu dari diri yang satu (Adam) dan Dia menciptakan

darinya pasangannya (Hawa). Dari keduanya Allah memperkem

bangbiakkan laki-laki dan perempuan yang banyak. Bertakwalah

kepada Allah yang dengan nama-Nya kamu saling meminta dan

(peliharalah) hubungan kekeluargaan. Sesungguhnya Allah selalu
menjaga dan mengawasimu. '

2) Kebebasan
Praktek perbudakan telah ada bahkan jauh sebelum Islam datang,
menurut ahli sejarah perbudakan mulai ada sejak perkembangan pertanian
sekitar 1000 tahun silam. Para budak berasal dari para penjahat atau orang-
orang yang tidak mampu membayar hutang dan kelompok yang kalah dalam
peperangan serta didapatkan dari pedagang budak.'®' Praktek perbudakan

juga terdapat dalam AlQur’an, di dalamnya terdapat kisah tentang praktek

' Miszairi & Mustafa. Pensyaratan Kafa’ah di dalam Akad Nikah dan Amalannya di
dalam Undang-Undang Keluarga Islam di Malaysia. Prosiding Konvensyen Serantau Pengajian
Islam Peringkat Antarabangsa Siri ke-4, 2018, hlm. 52-69.

% Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.

'8 Abu “ Abdullah Muhammad bin Isma’il Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari Juz 3, him. 144



73

perbudakan yang dilakukan oleh Fir’aun pada zaman nabi Musa as.'®

Syariat Islam telah berupaya menghapuskan praktek perbudakan dari
beberapa sumber perbudakan kecuali perbudakan akibat kalah dalam
peperangan yang merupakan konstitusi yang berlaku secara internasional
kala itu.'®

Upaya yang dilakuka oleh Islam dalam menghilangkan praktek
perbudakan diantaranya adanya anjuran memerdekakan budak bahkan
termasuk ibadah yang bernilai tinggi sebagaimana dinyatakan oleh

Rasulullah saw, dalam hadis berikut:

M\Afwmwuhd\ﬁdmwﬁ\j@hdbAmwﬁabuhwywm\uh
M\Au}uc&\émwﬂ\d\jm‘m\@a)w“)ﬁ}.\\Qd\ﬁd\ju.mnu.\éss_\;ha

)muaa.n\m‘uoljnc\mﬂmé\u@_u:&\um)umu;écMumu.aécé\m
‘u.\cu JL\JJ&JS\ 5‘ (:A_)Auy‘ o)u::

Artinya: Telah menceritakan kepada kami [Ahmad bin Yunus] telah
menceritakan kepada kami ['Ashim bin Muhammad] berkata,
telah menceritakan kepadaku [Waqid bin Muhammad] berkata,
telah menceritakan kepadaku [Sa'id bin Marjanah], sahabat 'Ali
bin Husain berkata; [Abu Hurairah radliallahu 'anhu] berkata,
kepadaku bahwa Nabi shallallahu 'alaihi wasallam bersabda:
"Siapa saja orang yang membebaskan seorang muslim maka
Allah akan menyelamatkan anggota tubuhnya dari api neraka dari
setiap anggota tubuh yang dimerdekakannya". Sa'id bin Marjanah
berkata; Lalu aku pergi dengan membawa hadits ini menemui 'Ali
bin Husain radliallahu 'anhuma, maka dia segera menemui budak
miliknya yang dulu dia beli dari 'Abdullah bin Ja'far seharga
sepuluh ribu dirham atau seribu dinar lalu dia membebaskan
budak itu.'™

"2 Indah Puji Ratnani, Mukhlis & Afni Benazir, Studi Deskriptif Preferensi Pemilihan
Pasangan Hidup Antara Pria dan Wanita Pada Dewasa Awal. Psikobuletin: Buletin Ilmiah
Psikologi.Vol.2 (1),2021, hlm.7-14

% Eka Suriansyah & Rahmini, Konsep Kafa'ah Menurut Sayyid Usman. eL- Mashlahah.
Vol. 7 (2), 2017, him.35-51

8% Abu ‘Abdullah Muhammad bin Isma’il Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari Juz 3, him. 144.



74

Meskipun telah dilakukan berbagai upaya untuk menghapuskan
praktek perbudakan, fakta di dalam masyarakat mengungkapkan adanya
perbudakan sampai hari ini meskupun dengan bentuk yang berbeda seperti
perdagangan manusia (human trafficing) yang saat ini dilakukan oleh
sebagian orang dan korban dari human trafficing biasanya dari kalangan
perempuan dan anak-anak. Dalam literatur fikih klasik kebebasan (al-
hurriyah) dalam konteks Kafa’'ah berkaitan erat dengan praktek
perbudakan.'®

Budak dimaknai sebagai orang yang tidak memiliki hak bebas secara
penuh untuk melaksakan kehendaknya sendiri dengan kata lain ia berada
dibawah kepemilikan orang lain sehingga memiliki hak terbatas atas
dirinya. Oleh sebab itu seorang budak laki-laki tidak sekufu’ dengan
perempuan yang merdeka demikian juga sebaliknya budak perempuan tidak

sekufu’ dengan laki-laki yang merdeka.'*

Rasulullah saw, secara perlahan
menghapuskan perbudakan dalam Islam, dalam konteks Kafa’ah ia pernah
menikahkan seorang perempuan merdeka, cantik salehah dan memiliki garis
keturunan dari kalangan bangsawan Ansar dengan seorang budak laki-laki
yang hitam dan berparas tidak menarik, ia bernama Julaibib ra, sebagaimana
yang diceritakan dalam sebuah hadis yang diriwayatkan dari Anas bin Malik

berikut:

cu@cﬁjuyﬂ‘cw\ésd;m\f\uﬁmu\m&\@ajgday‘a‘)‘).}@\
i) iRy 06 | GlaaY s GladY A&lle A3 &) A ¢ Qild A&le GG Y ey &g

"% Muhammad Yusuf Musa, Ahkam Al-Ahwal Alsyakhsiyah Fi Al-IslaM (Mesir: Dar al-
kutub al-Arabi, 1956), hlm. 369

% Muhammad Yusuf Musa, Ahkam Al-Ahwal Alsyakhsiyah Fi Al-IslaM (Mesir: Dar
alkutub al-Arabi, 1956), hlm. 369



75

e JaD) [ A 055 J& Ye“‘ébte—ﬁ]«s—uﬂd‘*el"—‘u—b%;})ﬁele-"eﬁhyuﬁ‘ﬁ‘
U_ms.\HAJ_\)\g_xJ \d\a G_ur_auja.u\d}u)bu\)sjeu Js c_\.m\‘_,’_s;}) )La.:\]\
d\.ss\.«.a\u_ala L@.A\J}Lm\cau\d)u)b O\aa - d\.ﬂ e_u.ulal dla"‘m\dy_)bu,da Ja
LG-\J::A.\LAJ\WL@-\J:}MUA.\SA\_\\ d\sﬁ ("5.\.\94.4«:_\}?:;.1 Gallad gﬂlu\g_da;.\DAn\d}u)
U\A\)\Lch MJ}YAM\)A’J Y"w\kHH‘\\"A..L:\LHH‘\\"@\&_\AAA];\ Gl a_u.uhl
L@.A\L'@_"a')l';\a (‘SJ\(:_\.\.L.\AUA-M)\;\\J\AL@_A\J\ALMoND&\d}u)‘faue}m
Au\d}m_)ul\uy\@kﬂ.s g_u.\..a.ae]‘u\.ﬂ‘ )&ﬂﬁ\eé‘}n\m‘sﬂ\d}u)&suji).\\ Sl
;U\wﬁ d\ﬁ‘do})cuﬁj&.\\d}ujcﬂ d\ﬂ\u.ul;\.@;})s \.@.Jd;\.u d\ﬁﬂc);;\ﬂm
}MJA\}JL.'\ J6 La)am.a}b)um.a \,Sb“h\wujmdz mt:..::‘ﬁdbmhw\
é\c}h}a)ﬂ:ﬂ Ja u,J_\sl\ o).\Ua\A Ja Lu.ul’;i\sﬁ\gﬁ Jé v \}S\A"h\w
suls a;ﬁ'"@ﬁd&@uu&é\b}éulaﬂ\dy_)b )5l | U&;’s‘ )"'3543_\“;\.\;
h)u}\u.u).o mb\}w\ah‘mb\)w\&‘a)hﬁ}wdﬁ d\ss«ul:.e\se[‘;ul\
‘;MJH‘ j&\d}u)\&uy‘}ydudﬁjﬂmué&DAM\J‘}\AJMJ(Q

,,,,,

,,,,,

uhwmm‘mwamwhmm@m

Artinya: Dari Abu Barzah al-Aslami Radhiallahu ‘anhu, menyebutkan,
“Ada seorang lelaki bernama Julaibib yang suka memasuki tempat
wanita, mondar-mandir di hadapan mereka dan suka mencandai
mereka. Lalu aku mengatakan pada istriku, ‘Jangan sekali-kali
Julaibib mendatangimu. Sungguh, kalau dia menemuimu, aku
benar-benar akan berbuat sesuatu.” Dan sudah menjadi tradisi
orang-orang Anshar bila ia memiliki wanita janda, maka ia tidak
menikahkan putrinya sehingga mengetahui apakah Nabi memiliki
hajat atau tidak. Maka Rasulullah bersabda kepada seorang lelaki
Anshar, ‘Nikahkanlah anak perempuanmu buatku! Lalu ia
menjawab, ‘Silakan! Kehormatan dan kemuliaan bagiku.’ Beliau
bersabda, ‘Sungguh, aku menginginkannya bukan untukku.’ Lalu ia
bertanya, ‘Lalu, untuk siapa, wahai  Rasulullah?’ Beliau
bersabda, ‘Untuk Julaibib.’ 1a mengatakan, ‘Wahai Rasulullah, aku
akan bermusyawarah dulu dengan ibunya.’ la pun mendatangi
istrinya dan mengatakan, “Rasulullah Shallallahu ‘alaihi was
salam hendak menikahi putrimu.’ Istrinya menjawab, ‘Sungguh,
kehormatan dan kemuliaan buatku!’ Suaminya berkata, ‘Tetapi
bukan wuntuk beliau. Beliau melamar untuk Julaibib.’ Istrinya
berkata, ‘Apakah untuk Julaibib?! (—bentuk pengingkaran- ia
mengulangi 3 kali) Demi Allah, jangan kau nikahkan putrimu
dengan Julaibib!’ Ketika ia bangun dan hendak melaporkan
keputusan istrinya kepada Rasulullah, putrinya berkata, ‘Siapa
yvang meminangku pada kalian?’ Lalu ibunya mengabarinya.
Putrinya itu berkata, ‘Apakah kalian hendak menolak perintah
Rasulullah?! Relakanlah aku, sungguh beliau tidak akan
menyengsarakan ku.’ Lalu datanglah ayahnya kepada Rasulullah
mengkabari beliau, ‘Nikahkanlah ia!’ Lalu Rasulullah Shallallahu



76

‘alaihi was salam menikahkannya dengan Julaibib.” Ia (Abu
Barzah) berkata, “Lalu Rasulullah keluar untuk berperang hingga
peperangan usai dan semua atas kehendak Allah. Lalu beliau
bersabda pada para sahabatnya, ‘Apakah kalian kehilangan
seseorang?’ Mereka menjawab, ‘Kami kehilangan Fulan, kami
kehilangan si Fulan.’ Beliau bersabda, ‘Lihatlah, apakah kalian
kehilangan seseorang?’ Mereka menjawab, ‘Tidak.’ Lalu
Rasulullah bersabda, ‘Tetapi aku kehilangan seseorang. Aku
kehilangan Julaibib. Carilah ia di antara orang-orang yang
meninggal.”” Abu Barzah berkata, “Lalu mereka mencarinya dan
berhasil menemukannya di antara tujuh orang musuh yang berhasil
ia bunuh kemudian mereka membunuhnya. Lalu mereka berkata,
‘Wahai Rasulullah, ini dia di antara tujuh orang yang mati. Mereka
berhasil ia bunuh lalu mereka membunuhnya.” Lalu datanglah
Rasulullah dan berdiri di dekatnya seraya bersabda, ‘la felah
membunuh tujuh orang lalu mereka membunuhnya. Dia adalah
bagianku dan aku dari golongannya (beliau ulang dua atau tiga
kali).’ Lalu Rasulullah memanggulnya dan beliau
menguburkannya. Tiada tumpuan kecuali pundak
Rasulullah Shallallahu ‘alaihi was salam hingga beliau letakkan di
liang kuburnya dan tidak disebutkan bahwa ia dimandikan.” Tsabit
berkata dengan tambahan, “Hingga di kemudian hari tidak ada
seorang Anshar yang lebih banyak berderma daripada istrinya.”
Dan Ishaq bin Abdullah bin Abu Thalhah menceritakan pada
Tsabit, “’Apakah kalian tahu apa yang diucapkan Rasulullah
Shallallahu  ‘alaihi was salam untuknya?’ la melanjutkan, ‘Ya
Allah, berikanlah kebaikan untuk istrinya yang melimpah, dan
jangan Engkau beri dalam kehidupannya kesempitan-kesempitan.’
la berkata, ‘Tiada seorang janda Anshar yang paling banyak
berinfak  melebihi  istri  Julaibib.”” Abu  Abdurrahman
berkata, “Tidak ada seorang yang menceritakan hadits ini kecuali
Hammad bin Salamah yang paling baik haditsnya.” (HR. Al
Bukhari dan Muslim)"®’

Dari pernikahan Julaibib terangkatlah derajatnya dalam di mata

masyarakat bahkan menjadi pernikahannya memberikan edukasi dan teladan

di kalangan masyarakat Arab untuk tidak merendahkan seorang budak

87 Hadits di atas di riwayatkan oleh Imam Muslim dalam Shahih-nya (no.
2472), Musnad Abi Dawud ath-Thayalisi (2/238), Musnad Imam Ahmad
(33/28), Syu’abul Iman al-Baihaqi (3/114). Hadits ini dishahihkan oleh Ibn Abdil Barr di dalam al/-
Isti‘ab (1/273), al-Baghawi dalam Syarhus Sunnah (14/198), al-Albani di dalam Ahkamul
Jana’iz (hal. 73) dan dalam at-Ta liqat al-Hisan ‘ala Shahih Ibni Hibban, Bab: Nikah (6/173).



77

meskipun tidak semua dari mereka menerima hal itu dan tetap menjadikan
faktor kemerdekaan sebagai tolak ukur Kafa'ah.
3) Profesi
Al-Hirfah atau profesi yang dimaksudkan dalam hal ini adalah
pekerjaan yang dilakukan seseorang sebagai sarana untuk mendapatkan
rezki demi membiayai kehidupannya, istri dan keluarganya termasuk
pekerjaan di pemerintahan. Dalam tatanan sosial masyarakat profesi
menjadi instrumen penting dalam memperbaiki status sosial seseorang
sehingga profesi telah dijadikan sebagai salah satu tolak ukur dalam
Kafa'ah"*®
Sekufu’ dalam hal profesi merupakan salah satu tolak ukur Kafa’ah
yang meiliki pengaruh untuk menciptakan kemaslahatan dalam rumah
tangga dengan cara terwujudnya kesejahteraan dalam rumah tangga.'®’
Sehingga jika pasangan suami istri mempunyai pekerjaan yang seimbang
dapat menjadikan kehidupan rumah tangga yang terarah dan teratur. Oleh
sebab itu perempuan yang berprofesi sebagai pebisnis tidak sekufu’ dengan

laki-laki yang bekerja sebagai office boy di kantor karena akan

menimbulkan kesenjangan dalam pemenuhan hak dan kewajiban sebagai

"8 Nur Atikah Binti Jailan, Compatibility (KAFA'AH) in Islamic Marriage: A
Literature Review International Journal Of Academic Research In Business And Social Sciences
Vol. 1 3, No. 11, 2023, hlm.146-156; Lihat Juga, Yudowibowo, Syafrudin. “Tinjauan Hukum
Perkawinan Di Indonesia Terhadap Konsep Kafa’ah Dalam Hukum Perkawinan Islam.” Yustisia
Jurnal Hukum 1, no. 2 (2012

1% Zulhadi, Heri, and M. Mohsi. “Pandangan Hukum Islam Terhadap Adat Perkawinan
Endogami Masyarakat Sade.” Ulumuna: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2019), hlm.78-92



78

suami istri karena suami akan dinilai tidak mampu untuk memenuhi natkah
istri dan anak-anaknya.'"

Jumhur ulama selain Malikiyah mengkategorikan profesi kedalam
kriteria Kafa ah, sehingga laki-laki yang memiliki pekerjaan yang dianggap
rendah ditengah masyarakat seperti tukang bekam, tukang sapu jalanan,
tukang sampah, dan penggembala tidak sekufu’ dengan anak perempuan
pemilik pabrik ataupun pekerjaan yang dianggap terhormat lainya seperti
pedagang atau pegawai.'”' Pendapat tersebut beralasan bahwa sebuah
pernikahan tidak boleh merugikan perempuan atau berdampak buruk pada
kehormatan perempuan dan walinya sehingga jika seandainya itu terjadi
maka pihak perempuan boleh membatalkan pernikahan atau mengajukan
fasakh jika akad telah dilangsungkan.'*

Tolak ukur hirfah dalam Kafa’ah, Syihab al-Din al-Ramli menyatakan
bahwa penetapan kriteria ini harus semaksimal mungkin memperhatikan
‘urf atau tradisi umat Islam yang berlaku di suatu daerah, sedangkan tradisi
yang dapat menjadi standar penentuan kriteria hirfah adalah tradisi yang
berlaku di daerah perempuan yang akan dinikahi.'”> Oleh sebab itu yang
menentukan tolak ukur Kafa’ah ditetapakn oleh pihaak wanita atau walinya

sehingga laki-laki yang menjadi objek penilaian kufu’.

1% Naimah, Deni Irawan, Endogamous Marriage as a Criteria for Kafaah in the Arab
Community of Jember Based on Al-'Adah Muhakkamah Perspective, Indonesian Journal Of
Law And Islamic Law (IJLIL), Volume 5 Nomor 2 Juli-Desember 2023, him.1-17

! Wahbah al-Zuhaili, Op.Cit, hlm. 228.

92" Abu Abdullah Muhammad bin Idris Al-Syafi’i, AI-Umm, Juz 6 (Beirut: Dar al-
Ma‘arif,

1990), hlm. 20

1% Syams al-Din Muhammad bin Abi al-’Abbas Al-Ramli, Nikayah Al-Muhtaj, Juz 6

(Mesir:Mustafa al-Bab al-Halabi, 1967), hm. 22



79

Kebalikan dari pendapat sebelumnya, Malikiyah berpendapat bahwa
profesi tidak termasuk bagian dari Kafa’ah karena ketiadaan dan ketidak
tetapan profesi seseorang bukanlah sebuah kekurangan yang dapat
menghalangi suatu pernikahan, pendapat ini dianggap kuat oleh Wahbah al-
Zuhaili."*

Perbedaan tersebut tidak menggugurkan profesi sebagai kriteria dalam
Kafa’ah juga tidak menguatkannya, oleh karena itu seorang perempuan
boleh mengajukan profesi sebagai tolak ukur Kafa’ah dan boleh
meninggalkannya serta mengajukan kriteria lain yang dapat menjadikannya
sekufu’.'”

4) Finansial
Pertimbangan kemaslahatan atas kekayaan menjadi tolak ukur dalam
Kafa’ah dikarenakan jika seorang perempuan yang terbiasa dengan
kehidupan yang mewah dan tejamin kehidupan ekonominya menikah
dengan laki-laki yang tidak memilki harta yang cukup maka laki-laki
tersebut akan mengalami kesulitan dalam memenuhi kebutuhan atau nafkah
istri serta anak-anaknya.'*®
Bagi seorang permpuan yang ingin menikah hendaklah ia memilih

calon suami yang memiliki kemampuan dalam memberikan mahar dan

nafkah karena mahar dan nafkah merupakan kewajiban suami bahkan Islam

1% Wahbah al-Zuhaili, Op.Cit, hlm. 228

1 Syaripudin, Ahmad, Fadhlan Akbar, and Aksan Ghazali. “Implementasi Kaidah Al-
‘Adah Muhakkamah Terhadap Potodenako (Adat Kawin Lari) Pada Masyarakat Wakatobi.”
BUSTANUL FUQAHA: Jurnal Bidang Hukum Islam 4, no. 1 (2023), hIm.1-21

196 Zulhadi, Heri, and M. Mohsi. “Pandangan Hukum Islam Terhadap Adat Perkawinan
Endogami Masyarakat Sade.” Ulumuna: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2019)



80

memandang bahwa suami yang tidak memberikan nafkah kepad istri dan
anak-anaknya merupakan dosa besar.'”’ Oleh karena itu diperlukan kufu
dalam hal harta agar kesenjangan ekonomi tidak menjadi sebaab timbulnya
keretakan dalam rumah tangga.'®® Latar belakang kekayaan bagi seseorang
memiliki pengaruh dalam menjalani kehidupan karena telah menjaadi status
sosial di tengah kehidupan masyarakat, orang kaya akan lebih dihormati dan
dimuliakan dibanding orang memiliki kehidupan ekonomi yang terbatas.'*’
Oleh sebab itu sangatlah wajar jika kekayaan menjadi tolak ukur dalam
menentukan kufu’. Al-Mal atau harta kekayaan merupakan salah satu
kriteria Kafa'ah yang ditetapkan oleh para ulama mazhab meskipun terdapat
perbedaan pendapat mengenai maksud dari al-mal. Hanafiyah berpendapat
bahwa yang dimaksud dengan kekayaan dalam konteks Kafa’ah adalah
kemampuan untuk membayar mahar yang diminta oleh perempuan yang
hendak dinikahi atau walinya dan memberikan nafkah setelah
melangsungkan akad nikah.*”

Sekufu’ dalam harta adalah tolak ukur Kafa’ah yang ditetapkan oleh
syariat namun demikian tidak dapat dibenarkan jika harta menjadi alasan

pembatalan pernikahan karena harta dapat hilang dengan sekejap dan dapat

"7 Jannah, Annisa Nurul. “Penerapan Kafa'ah Dalam Perspektif Magashid ALSYARI’AH
(Studi Kasus Tradisi Di Pondok Pesantren Darul Hikmah),” 2022

"% Muzakki, Ahmad. “Kafaah Dalam Pernikahan Endogami Pada Komunitas Arab Di
Kraksaan Probolinggo.” Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam 1, no. 1 (2017), him.15-28.

" Hidayatullah, Sahrul. “Pernikahan Endogami Jemaat Ahmadiyah Yogyakarta
Perspektif Maqashid Al-Shari’ah.” Al-Hukama’ 12, no. 2 (2022), hlm.1-20.

29 Wahbah al-Zuhaili, Fikih Al-Islam Wa Adillatuhu, Juz 9, hlm. 227



81

dicari dengan berusaha semaksimal mungkin menempuh sebab-sebabnya, ™"
lebih dari itu Allah menjanjikan bagi kesejahtraan bagi seorang laki-laki
yang ingin melangsungkan pernikahan sebgaimana yang disebutkan dalam

QS. An-Nur/24: 32:

Go 0 24385 2158 15855 &) el alie (e Glallall; e Y] 1 ASHT,
Sle 2l H 5 4lia
Artinya: Nikahkanlah orang-orang yang masih membujang di antara kamu
dan juga orang-orang yang layak (menikah) dari hamba-hamba
sahayamu, baik laki-laki maupun perempuan. Jika mereka miskin,
Allah akan memberi kemampuan kepada mereka dengan karunia-

Nya. Allah Maha Luas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui. *%*
Adapun Syafi’iyah dan Malikiyah menganggap bahwa kekayaan
bukan bagian dari kriteria Kafa’ah karena harta adalah sesuatu yang dapat
hilang dan tidak menjadi kebanggaan bagi orang yang memiliki nama baik
dan orang yang memiliki pandangan yang maju.””® Oleh sebab itu Wahbah
al-Zuhaili menegaskan bahwa pendapat yang paling kuat adalah pendapat
dari kalangan Syafi’iyah tersebut karena kekayaan merupakan sesuatu yang

cepat habis bahkan hilang.***
S) Usia

Usia dalam konteks Kafa’ah adalah keseimbangan dalam hal umur
dan kedewasaan. Hukum Islam tidak mengatur mengenai batas usia

menikah baik batas minimal maupun maksimal untuk melakukan

pernikahan, jadi dapat diasumsikan bahwa Islam memberikan kebebasan

2 Assulthoni, Fahmi. “Analisis Maslahah Terhadap Konsep Kafa’ah Dalam Tradisi

Perkawinan Di Kalangan Pesantren Pamekasan.” Al-Hukama’ 8, no. 1 (2018), hlm. 28-52

292 Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.

*% Firmansyah Pasaribu, Muhammad Arsad Nasution, Zul Anwar Ajim Harahap, Urgensi
Kafa’ah dalam Pernikahan (Konsentrasi Pengamalan Agama) di Kota Padangsidimpuan, Jurnal
Pendidikan Tambusai, Volume 8 Nomor 1 Tahun 2024, hlm.5550-5558

294 Wahbah al-Zuhaili, Fikih Al-Islam Wa Adillatuhu, Juz 9, hlm. 228



82

bagi manusia untuk mengaturnya meskipun fikih menetapkan kedewasaan
sebagai ketentuan dalam melangsungkan pernikahan.”” Indikator dasar bagi
kedewasaan adalah telah mencapai usia baligh sedangkan usia baligh dapat
dilihat dari tanda-tandanya yaitu telah mencapai usia maksimal 15 tahun,
telah mengeluarkan sperma bagi laki-laki dan darah haidh bagi
perempuan.>*®

Menurut peraturan di beberapa negara usia minimal pernikahan telah
ditentukan sesuai dengan kepentingan kemaslahatan yang ada di negera
mereka, di Indonesia aturan tersebut tertuang di dalam UU No. 16 Tahun
2019 Tentang Perubahan atas UU No. 1 Tahun 1974 Tentang Pernikahan,
ketentuan batas minimal untuk melangsungkan pernikahan yang diatur di
dalam UU tersebut adalah 19 tahun baik laki-laki maupun perempuan. UU
ini dibuat berdasarkan asas kesetaran dan keadilan, asas prinsip kepentingan
terbaik bagi anak dan asas non diskriminasi. >’

Ketetapan ini bertujuan untuk agar masyarakat Indonesia mendapat
kesempatan untuk mempersiapkan mental sebelum melangsungkan pernika

han dengan memperhatikan berbagai aspek. Usia yang ideal dalam

pernikahan dapat dilihat dari standar minimal dan batas maksimal serta jarak

%5 Tkhlas, A., Ikhlas, A., Yusdian, D., Alfurqan, A., Murniyetti, M., & Nurjanah, N. The
Concept of Maqasid al-Shariah As an Instruments of Ijtihad According to Imam alShatibi in al-
Muwafaqat fi Ushuli Al-Shariah. Media Syari'ah: Wahana Kajian Hukum Islam dan Pranata
Sosial, 23(2), 2021.

2% Salim Samir Al-Hadrami, Matan Safinah Al-Najah (Arab Saudi: Dar al-Minhaj, 2009),
hlm. 17

27 Kementrian Hukum dan Hak Asasi Manusia, Hasil Penyelarasan NAskah Akademik
Rancangan Undang-Undang Tentang Perubahan Atas Undang-Undang No. 1 Tahun 1974
Tentang Pernikahan (Jakarta: Badan Pembinaan Hukum Nasional, 2019), hlm. 9



&3

usia antara calon suami istri.>%®

Pernikahan yang tidak memilki
keseimbangan (Kafa’'ah) usia yang matang dapat menjadi sebab
kemunculan konflik dalam rumah tangga, hal tersebut disebabkan oleh pola
pikir dan kondisi psikis yang belum siap dan mampu memikul tanggung
jawab yang terdapat dalam rumah tangga.*”’

Oleh sebab itu tidak mengherankan jika banyakperceraian yang
disebabkan oleh faktor usia, seperti pernikahan dini dan tidak keseimbangan

usia.>!°

Hukum Islam dalam kriteria ini tidak mengatur secara tegas
standarisasi kufu’ dalam hal usia yang ideal pernikahan laki-laki maupun
perempuan, Rasulullah sendiri dalam pernikahannya dengan istri-istrinya
memiliki kesenjangan dalam hal usia, misalnya pernikahan beliau dengan
Khadijah binti Khuwailid yang kala itu Rasulullah berusia 15 tahun lebih
muda dari Khadijah, sebaliknya pernikahan beliau dengan Aisyah binti Abu
Bakar yang berjarak 49 tahun dimana Aisyah berusia 6 tahun sedangkan
Rasulullah berusia 55 tahun.

Selain dari pernikahan Rasulullah saw, tolak ukur Kafa’ah dalam hal
usia juga dapat dilihat dari sikap Rasulullah saw, yang menolak lamaran
Abu Bakar dan Umar kepada Fatimah, namun ketika yang melamar Fatimah

adalah Ali maka Rasulullah menerima lamarannya, sebagaimana yang

diabadikan dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh al-Nasa’i berikut:

2% Syukrawati. Urgensi Kafa’ah dalam Perkawinan serta Kaitannya dengan Pola
Hubungan Suami Isteri dalam Perbedaan Status Sosial (Studi Pada Dosen IAIN Kerinci). Jurnal
Islamika. 17.(2), 2017.

% Jazari, Muhammad Hasyim, Komparasi Konsep Kafa'ah Perspektif Imam maliki dan
imam Syafi’i, LP3M IAI Al-Qolam, Jurnal Pusaka, Vol.12 No.2, (2022), hlm. 35 - 48

1% Tbrahim Al-H{akim, Prioritas Kafa’ah Bagi Orang Yang Terlambat Menikah,
(surabaya: UIN Sunan Ampel, 2018), him. 51



84

st B miA o e Gy AR O £IAA G deiny B8 0 A1 e G Glae Gl
Q&L;ﬂ\ug!&}ziidi;;)&iﬁjﬁjzgk’cﬁ@jﬁéﬁx\é@;ﬂ&\ g,iwﬁg o G
50 Lakils
Artinya: Telah mengabarkan kepada kami [Usman bin Abdullah], ia
berkata; telah menceritakan kepadaku [Ibrahim bin Al Hajjaj], ia
berkata; telah menceritakan kepada kami [Wuhaib] dari [Ibnu
Juraij] dari ['Atho’] dari [Ibnu Abbas] bahwa Nabi shallallahu
'alaihi wasallam menikahi Maimunah dan beliau sedang berihram.
Maimunah menyerahkan urusannya kepada Ibnu Abbas, kemudian

ia menikahkannya dengan beliau.”"'

Hadis di atas adalah hadis sahih yang diriwayatkan oleh al-Nasai
dalam kitab sunannya. Hadis tersebut menceritakan proses pernikahan putri
Rasulullah saw, yaitu Fatimah sebelum menikah dengan Ali ia dipinang
oleh dua sahabat senior yaitu Abu Bakr dan Umar namun Rasulullah saw,
menolak keduanya dengan alasan usia Fatimah jauh lebih muda (18 tahun)
dibandingkan dengan mereka.

Namun ketika Ali yang meminang Fatimah Rasulullah menerima
lamarannya sehingga Fatimah dinikahkan dengan Ali yang usianya tidak
jauh beda dengannya yaitu 25 tahun. Mathum dari teks hadis tersebut
kaitannya dengan konsep Kafa'ah adalah kriteria Kafa’'ah yang
diisyaratkan oleh Rasulullah saw, yaitu terkait dengan usia, artinya seorang
perempuan yang hendak menikah harusnya menerima pinangan dari laki-
laki yang usianya tidak berbanding jauh dengannya sebagaimana Ali dan

Fatimah terkecuali Rasulullah saw dengan Aisyah karena pernikahan

mereka bersumber dari petunjuk Allah swt.>"?

I Ahmad bin Syu’aib bin ’Ali bin Sinan bin Bahr al-Khurasani Al-Nasa’i, Sunan Al-
Nasa’i (Kairo: Dar al-Fajr 1i al-Turas|, 2013), hlm. 533, Hadis No. 3221

212 Zuhri, S. Proses Perjodohan Dan Kriteria Kafa’ah Di Dunia Pesantrenh Dalam
Perkawinan Anggota Ldii Desa Medaeng Kecamatan Waru Kabupaten Sidoarjo. Al-Hukama’,



85

6) Pendidikan

Pendidikan merupakan suatu faktor yang menjadi kriteria Kafa’'ah
karena pendidikan telah menjadi kebutuhan setiap manusia untuk
menunjang perannya di masa akan datang. Selain itu pendidikan juga
menjadi sarana terbaik untuk menciptkan generasi baru yang cerdas dan
mampu menjaga kulturnya. Agama Islam sangat menghormati orang
memiliki wawasan yang luas dan berpendidikan tinggi bahkan orang yang
menuntut ilmu dimudahkan masuk surga sebagaimana sabda rasulullah
dalam hadis berikut:

220 35k o oy 44 20 ol clale 48 oy Gy e ol
Artinya: Dari  Abu Hurairah r.a dia berkata, Rasulullah saw, bersabda
“barangsiapa berjalan di suatu jalan untuk mencari ilmu, niscaya

Allah akan memudahkan baginya jalan ke surga.*"?

Pendidikan selalu berkembang dan selalu dihadapkan dengan
perubahan zaman oleh sebab itu pendidikan di masyarakat di desain
mengikuti perubahan dan kebutuhan masyarakat. Kehidupan sosial
masyarakat memandang bahwa pendidikan merupakan proses peradaban

yang dapat meningkatkan harkat dan martabat manusia yang berlangsung

sepanjang hayat

8(1), 2018, hlm. 53-86; Lihat Juga, Yudowibowo, S. Tinjauan Hukum Perkawinan Di Indonesia
Terhadap Konsep Kafa’ah Dalam Hukum Perkawinan Islam. Yustisia Jurnal Hukum, 1(2). (2012);
Lihat Juga, Wildan, D., & Adhkar, S. Tolak Ukur Kafa’ah Suami Dalam Kesalehan Sosial
Perspektif Filsafat Hukum Keluarga Islam. Iqtisad: Reconstruction of Justice and Welfare for
Indonesia, 7(2), (2020), hlm.142-163

213 Abu ’Isa Muhammad bin ’Isa bin Saurah bin Musa bin al-Dahhak al-Sulami Al-
Tirmizi,
Sunan Al-Tirmizi, Juz 5, hlm. 28



86

Maksud dari ayat di atas adalah penafian kesamaan antara dua
golongan yaitu orang yang berilmu dan orang yang tidak berilmu, Ibn
Hayyan menegaskan bahwa kesempurnaan seseorang terdapat pada dua hal

yaitu pada ilmu dan amal,*'

oleh karena itu maka wajar jika ilmu dan
pendidikan menjadi tolak ukur dalam Kafa'ah
7) Organisasi
Masyhur diketahui bahwa terdapat begitu banyak organisasi
keagamaan termasuk di dalam agama Islam. Di Indonesia sendiri terdapat
organisasi Islam yang beragam diantaranya Nahdatul Ulama atau lebih
sering disebut dengan NU, Muhammadiyah, Persis (Persatuan Islam),
Nahdatul Watan, LDII (Lembaga akwah Islam Indonesia) dan sebagainya.
Pada dasarnya organisasi-organisasi tersebut memiliki kesamaan dalam
akidah yaitu berasal dari Aswaja (Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah). Namun
dibalik persamaan tersebut masing-masing dari organisai tersebut memiliki
cara berijtihad yang berbeda-beda dalam menentukan hukum terhadap suatu
perkara hukum oleh sebab itu nampak di depan ummat Islam bahwa mereka
kelihatan kontras terutama dalam hal praktek amaliyah keagamaan baik itu
ibadah maupun muamalah.
Perbedaan tersebut menjadi sebab munculnya konflik sosial di tengah
ummat muslim bahkan hal tersebut menyentuh masalah pernikahan

terutama dalam menentukan calon pasangan. Tidak jarang ditemukan

anggota dari sebuah organisasi yang hanya mau menikah dan menikahkan

1" Wahbah Al-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fi Al-’Agidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Minhaj, juz
12:(Beirut: Dar al-Fikr al-*Arabi, 2018), hlm. 283.



87

putra-putrinya atau perempuan yang diwakilinya dengan orang yang berasal
dari organisasi yang sama dengan mereka karena bagi mereka
keorganisasian telah menjadi kriteria dalam Kafa 'ah.*"

Salah salah satu alasan yang menjadikan keorganisasian menjadi
bagian dari kriteria Kafa 'ah adalah adanya keyakinan bahwa ketika menikah
dengan orang yang memiliki latar belakang organisasi yang sama dan
pemahaman yang sama serta amaliyah yang sama dapat menunjang
keharmonisan dan kelestarian dalam rumah tangga. Namun pada
kenyataannya terdapat banyak pasangan suami istri yang memiliki latar
belakang organisasi yang berbeda tetap bisa harmonis dan rukun sampai
akhir hayat mereka. Keterangan tersebut menunjukkan bahwa kriteria
Kafa’ah dari kesamaan organisasi keagamaan bersifat relatif dan tidak
mutlak menjadi sebuah penjamin untuk mencapai maqasid pernikahan

6. Kedudukan Kafa’ah dalam Pernikahan

Islam dalam mensyariatkan jodoh tidak membedakan antara manusia
yang satu dengan yang lainnya kecuali dengan iman dan taqwa. Dengan kunci
utama iman dan tagwa, tujuan pernikahan akan tercapai, yaitu terbentuknya
keluarga sakinah, mawaddah wa rahmah. Akan tetapi, oleh karena kompleknya
masalah yang dihadapi umat Islam, maka persoalan Kafa'ah juga sangat
diprioritaskan dalam mempertimbangkan pemilihan jodoh, ketika seseorang
mendekti jenjang pernikahan. Persoalan Kafa’ah dalam pernikahan sangat

penting untuk dibicarakan dalam rangka membina keserasian kehidupan suami-

1 Rafida Ramelan, Sekufu Dalam Konteks Hukum Keluarga Modern, Tahkim (Jurnal
Peradaban dan Hukum Islam) 4, no. 1 (2021), him.117-136.



88

istri dan kehidupan sosial. Segolongan fugaha’ berpendapat bahwa masalah
Kafa’ah perlu diperhatikan, akan tetapi masalah yang paling pokok adalah
masalah agama dan akhlaq.”'®

Sedangkan dikalangan fuqaha’ lain, terdapat perbedaan pendapat tentang
kedudukan Kafa’ah dalam pernikahan, yaitu: apakah Kafa’ah merupakan salah
satu syarat sah atau merupakan syarat luzum dalam pernikahan. Dalam hal ini
jumhur fugaha’ berpendapat bahwa Kafa’ah sangat penting untuk keberlang
sungan dan kelanggengan suatu pernikahan, meskipun bukan merupakan syarat

sah pernikahan.?!’

Keharmonisan dan kebahagiaan suatu rumah tangga berawal
dari kecocokan pasangan. Islam sendiri tidak menginginkan seorang wanita di
dampingi oleh seorang pria yang tidak seagama dan secara sosial kehidupanyya
kurang baik.*"®

Oleh sebab itu, demi keserasian kehidupan suatu rumah tangga sangatlah
logis kalau Kafa’ah itu diperhatikan oleh para wali, karena perkawinan bukan
hanya berdampak pada pasangan tersebut tetapi juga menyangkut hubungan
antara kedua keluarga. Di kalangan ulama madzhab terdapat perbedaan
pendapat tentang status Kafa’'ah dalam pernikahan. Sebagian ulama’

menyatakan bahwa Kafa’ah bukan merupakan salah satu syarat sah

pernikahan, akan tetapi menjadi syarat luzum dalam pernikahan.

216 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islam wa Adillatuh, Maktabah Syamilah, IX, hlm.
6738.

27 1bid.,him. 6741

*® Happy Nur H.S, Kafaah Dalam Pernikahan dan Relevansinya Terhadap
Keharmonisan Rumah Tangga (Studi di klinik keluarga sakinah pimpinan daerah Aisyiyah kota
Malang). SAKINA, 3 (2019), hIm.15.



89

Sementara itu, sebagian ulama’ lainnya, khususnya ulama mahar sebagai
mana yang disebutkan oleh perempuan, maka para wali memiliki hak untuk
mengajukan penolakannya dihadapan hakim, dan hakim bisa memfasakh

pernikahan tersebut.?"”

Ulama’ lain dari mazhab Hanafi seperti Hasan al-Basri,
Sufyan asTsauri dan Abu Hasan Ubaidillah berpendapat bahwa Kafa'ah
bukanlah faktor penting dalam pernikahan dan tidak termasuk syarat sah
maupun luzum bagi pernikahan, oleh sebab itu menurut mereka apabila tidak
ada kesetaraan antara calon suami dan calon istri, tidak menjadi penghalang
berlangsungnya pernikahan.”*’

Menurut mazhab Syafi’i, Kafa’ah merupakan masalah penting yang
harus diperhatikan sebelum pernikahan. Seorang wali memiliki semacam
kewajiban moral untuk menikahkan perempuan yang ada dibawah perwalian
nya dengan seorang laki-laki yang sekufu’ dengannya. Jika terjadi kasus
dimana perempuan meminta untuk dinikahkan dengan laki-laki yang tidak
sekufu’ dengannya, sedangkan walinya menganggap adanya cacat pada laki-
laki tersebut maka wali tidak boleh menikahkanny'cl.221

Demikian pula jika seorang wanita dinikahkan oleh walinya dengan laki-
laki yang tidak sekufu’ dengannya dan perempuan tersebut tidak meridloinya
maka walipun tidak boleh menikahkannya. Pendapat ini didasarkan pada

riwayat Fatimah binti Qais yang datang kepada Nabi dan menceritakan bahwa

ia telah dilamar oleh Abu Jahm dam Muawiyyah, lalu Nabi menanggapi

2% bid, hlm.6742-6743

20 1bid, him.6736

22! A.Anisa Faradilah, Sabri Samin, Hartini Tahir, Andi Akmal, Muhammad Akmal,
Kafa’ah Dalam Perkawinan: Perspektif Hukum Islam, QadauNaVolume 3 Nomor 3 Agustus 2022,
hlm.535-548



90

dengan bersabda:”jika engkau menikah dengan Abu Jahm, aku kawatir engkau
akan mendurhakainya, namun jika engkau menikah dengan Muawiyyah, dia
adalah pemuda Quraisy yang tidak mempunyai apa-apa. Akan tetapi aku akan
tunjukkan seorang yang lebih baik dari mereka, yaitu Usamah.***

Imam Hambali pada dasarnya sependapat dengan mazhab Syafi’i yaitu
menganggap bahwa Kafa’ah merupakan suatu hal yang patut diperhatikan
sebelum pernikahan. Apabila seseorang menikahkan anak perempuannya
dengan laki-laki yang tidak sekufu’ dan perempuan tersebut tidak menyetujui
nya, maka pernikahan tersebut menjadi fasakh, bahkan menurut suatu pendapat

aqad pernikahannya batal.**

Dari penjelasan diatas, dapat diketahui bahwa

mayoritas ulama’ mengakui kedudukan Kafa’ah dalam pernikahan dan

memandang Kafa’ah sebagai salah satu faktor yang harus diperhatikan demi

berlangsungnya pernikahan.***

7. Faktor Apa Saja Yang Mempengaruhi Penerapan Kafaah Dalam
Masyarakat Modren

Adapun Faktor-faktor yang mempengaruhi penerapan Kafa’'ah dalam

pernikahan adalah:

222 Abdurrahman Al-Jaziri, Op.Cit, hlm. 57

3 Al-Mawardi, al-Insyaf fi Ma'rifat ar-Rajih min al-Ikhtilaf ala al-Imam al-Mujabbal
Ibn-Hanbal, cet. 1, (Dar al-lhya’ at Turast al- Arabi, Beirut, t.th), VII, hlm. 10

% Nursaniah Harahap, Faisar Ananda Arfa, Konsep Kafa'ah Dalam Pernikahan Menurut
Hukum Islam, Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, April 2023, 9 (7), hlm.334-341



91

h. Agama
Agama menjadi faktor utama yang harus didahulukan dalam memilih
pasangan. Pernikahan yang didasarkan pada nilai-nilai agama dan akhlak
akan lebih kuat dan kokoh.**
i. Moral dan karakter
Pasangan yang memiliki kesetaraan dalam hal moral dan karakter akan
lebih mampu menciptakan kehidupan rumah tangga yang harmonis.**
j- Ketidaktahuan masyarakat
Masyarakat sering kali tidak mengetahui bahwa agama merupakan
faktor utama yang harus didahulukan.**’
k. Pertimbangan Hukum adat kebiasaan masyarakat setempat
Dalam prakteknya, dasar pedoman peninjauan Kafa’'ah bukan
berdasarkan Hukum Islam, melainkan pertimbangan Hukum adat kebiasaan
masyarakat setempat. Kafa’'ah secara umum termasuk syarat kelaziman

dalam perkawinan, bukan syarat sah perkawinan. Artinya, pernikahan tetap

sah walaupun tidak mempertimbangkan Kafa 'ah.”®

?23 Paimat Sholihin, Kafa’ah Dalam Pernikahan Perspektif Empat Mazhab, Jurnal SEMJ:
Sharia Evonomic Management Business Journal. Vol.2, No.1, Februari 2021, him 8

*6Ali Muhtarom, Problemmatika Konsep Kafa'ah Dalam Figih ( Kritik dan
Reinterprestasi) Jurnal Hukum Islam, Vol. 16 No 2 Desember 2018, hlm 211

*TAbu Bakar, Kafa'ah Sebagai Pertimbangan Dalam Pernikahan Menurut Mazhab
Syafi’i, Jural Hukum Kaidah. Vol.18 No.1, hlm 65

¥ Syarifudin Yudowibowo, Tinjauan Hukum Perkawinan di Indonesia Terhadap Konsep
Kafa’ahDalam Hukum Pernikahan Islam, Jurnal Yustisia Vol.1 No. 2 Mei-Agustus 2012, hlm.
101



92

B. Keluarga Sakinah
1.-Pengertian Keluarga Sakinah

Menurut kamus besar bahasa Indonesia arti keluarga terdiri dari ayah,
ibu, dan anak-anak yang merupakan satuan dari kekerabatan yang mendasar di
masyarakat. Islam mendorong manusia untuk membentuk dan mengajak
manusia untuk hidup dalam naungan keluarga, karena keluarga ibarat
gambaran kecil dalam kehidupan stabil yang menjadi pemenuhan keinginan
manusia tanpa menghilangkan kebutuhannya. Keluarga juga merupakan tempat
fitrah yang sesuai dengan keinginan Allah bagi kehidupan manusia sejak
keberadaan khalifah.””’

Keluarga adalah bagian masyarakat yang peranannya sangat penting
untuk membentuk kebudayaan yang sehat. Dari keluarga inilah pendidikan
kepada individu dimulai dan dari keluarga akan tercipta tatanan masyarakat
yang baik, sehingga untuk membangun suatu kebudayaan maka seyogyanya
dimulai dari keluarga.”® Keluarga adalah lembaga yang paling tua dalam
kehidupan manusia dalam masyarakat dan keluarga menyelenggarakan
berbagai fungsi kehidupan pada umumnya sesuai dengan perkembangan
zaman. Pengertian keluarga dapat diartikan menurut arti sempit dan menurut
Cartinya yang luas. Dalam pengertian sempit, keluarga adalah unit kehidupan
sosial yang terdiri atas dua orang atau lebih yang didasarkan atas suatu ikatan

pernikahan. Keluarga dalam arti luas, yaitu keluarga yang merupakan suatu

% Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Ke-2,
(Jakarta: Balai Pustaka, 2015), him. 471

29 Setiadi, Konsep Dan Proses Keperawatan Keluarga, (Yogyakarta: Graha Ilmu, 2008),
hlm. 3



93

unit kehidupan sosial berdasarkan hubungan darah atau keturunan.”!

Keluarga dalam istilah figh disebut usrah atau girabah yang telah menjadi
bahasa Indonesia yakni kerabat. Pendapat lain mengatakan bahwa keluarga
adalah wadah yang sangat penting diantara individu dan group, dan merupakan
kelompok sosial yang pertama dimana anak-anak yang menjadi anggotanya
dan keluargalah yang menjadi tempat untuk mengadakan sosialosasi kehidupan
anak-anak, ibu, ayah dan saudara-saudaranya serta keluargakeluarga.
Merekalah orang-orang pertama yang mengajarkan kepada anakanak

232
Dalam kamus besar bahasa

bagaimana cara hidup dengan orang lain.
Indonesia, keluarga adalah sanak saudara. Sedangkan kata sakinah adalah
kedamaian, ketentraman, dan kebahagiaan.233 Sakinah berasal dari kata sakana,
yaskunu, sakinatan yang berarti rasa tentram, aman, dan damai.

Keluarga juga dapat diartikan sebagai sebuah persekutuan hidup atas
dasar perkawinan antara orang dewasa yang berlainan jenis yang hidup
bersama. Keluarga merupakan sebuah komunitas sosial terkecil yang hidup
dalam sebuah rumah tangga melalui proses perkawinan atau pernikahan yang
sah. Kelompok kecil disebut keluarga apabila di dalamnya hidup beberapa
orang yang berfungsi sebagai ayah, ibu dan anak.>** Setiap anggota keluarga

yang ada dalam keluarga memiliki fungsi dan peranannya masing-masing,

diantaranya adalah: pertama peranan ayah. Ayah berperan sebagai suami dari

! Faizal Kurniawan, Keluarga Dan Budaya Dalam Tinjauan Sosiologis, (Malang : G4

Publishing, 2020), him. 32

#? Syaiful Bahri Djamarah, Pola Asuh Orang Tua dan Komunikasi dalam Keluarga,
(Jakarta: Rineka Cipta, 2014), hlm. 18

3 0Sulchan Yasyin, op. cit, him. 407

2% Abdullah Nashih Ulwan, Kaidah-Kaidah Dasar Pendidikan Anak Menurut Islam,
(Bandung: PT Remaja Rosdakarya,1992), hIm. 65



94

istri dan sebagai pencari natkah, pendidik, pelindung, dan pemberi rasa aman
kepada keluarga, sebagai anggota dari keluarga sosialnya, serta sebagai
anggota masyarakat dari lingkungannya. Kedua peranan ibu. Ibu berperan
sebagi istri dan ibu dari anak-anaknya, ibu memunyai peranan untuk mengurus
rumah tangga, sebagai pengasuh dan pendidik anak-anaknya, pelindung dan
sebagai salah satu kelompok dari peranan itu juga dapat berperan sebagai
pencari natkah tambahan dalam keluarganya. Ketiga peranan anak. Anak-anak
malaksanakan peranan psiko-sosial sesuai dengan tingkat perkembangannya,
baik fisik, mental, sosial, dan spiritual23 >

Islam juga memandang keluarga adalah sebagai lingkungan pertama bagi
individu dimana ia berinteraksi atau memperoleh unsur- unsur dan ciri-ciri
dasar dari kepribadian. Maka kewajiban orang tualah yang bisa menciptakan
pendidikan yang tepat dalam mendidik anakanaknya dilingkungan keluarga.**
Dari penjelasan diatas dapat disimpulkan bahwa yang dimaksud dengan
keluarga adalah suatu ikatan yang didasari perkawinan yang memiliki tujuan
hidup bersama membina dan menegakkan keluarga bahagia dan kesatuan unsur
terkecil yang terdiri dari ayah, ibu dan beberapa anak. Masing-masing meliliki
peranannya masing-masing. Keluarga adalah tempat sosialisasi dan pendidikan
pertama bagi anakanak.

Seandainya Allah SWT menjadikan semua manusia berjenis kelaminan

laki-laki dan menjadikan wanitanya dari golongan makhluk lainnya seperti jin

* Abd. Rahman, Konseling Keluarga Muslim, (Jakarta : The Minang Kabau Foundation,
2005), hlm. 5

% Mansur, Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2009), hlm. 352



95

atau hewan, maka tidak akan ada keharmonisan dan skesesuaian di antara
mereka. Allah menjadikan pasangan mereka itu dari jenis mereka sendiri. Lalu
Allah menciptakan pada masing-masing pasangan itu rasa cinta dan kasih
sayang. Jadi sejak awal, keharmonisan itu sudah direncanakan oleh Allah
Ta’ala dengan menciptakan pasangan manusia dari jenis yang sama.
Selanjutnya adalah bagaimana upaya kita agar Allah menjadikan sakinah,
mawaddah dan rahmah dalam keluarga kita, itulah tiga unsur pokok dari
sebuah keluarga yang harmonis.*’

Setiap pasangan yang membina sebuah keluarga tidak ada satupun yang
tidak mendambakan keluarga bahagia. mengharapkan agar mampu merawat
cinta dan kasing sayang, menciptakan dan memelihara ketenangan yang ada
dalam keluarganya. Keluarga yang penuh dengan cinta, kasih sayang dan
ketenangan atau kata lainya adalah sakinah, keluarga sakinah tersebut adalah
keluarga idaman setia orang yang membina keluarga. Keluarga sakinah terdiri
dari dua kata yaitu, keluarga dan sakinah. Keluarga dalam istilah figh disebut
usrah atau qirabah yang telah menjadi bahasa Indonesia yakni kerabat.**®

Didalam Al-Qur’an, kata sakinah sendiri ditemukan sebanyak enam

kali,5 Diantaranya yaitu: Surat Al-Baqarah: 228

s V@

U.SA\.AJ\GS&J\d&;uw&u\&@dMY}¢}}MMbMﬁusﬂ:Aﬂ}
B E AP ‘Jh & uMJ-* Gal Gadlads Py\ e)—\lb Al Ga¥h uS u‘
7 &Sa e W5%a08 Oglle gl Saghiall Gele 3

Artinya: Para istri yang diceraikan (wajib) menahan diri mereka (menunggu)
tiga kali qurd’ (suci atau haid). Tidak boleh bagi mereka
menyembunyikan apa yang diciptakan Allah dalam rahim mereka,

#7 Abu Muhammad Ibnu Shalih Bin Hasbullah, Tuntunan Menggapai Keluarga Sakinah,
(Pustaka Ibnu Umar, 2020), hlm. 38-39
¥ Direktorat Jendral Pembinaan Kelembagaan Agama Islam, op. cit, him. 156



96

jika mereka beriman kepada Allah dan hari Akhir. Suami-suami
mereka lebih berhak untuk kembali kepada mereka dalam (masa) itu,
jika mereka menghendaki perbaikan. Mereka (para perempuan)
mempunyai hak seimbang dengan kewajibannya menurut cara yang
patut. Akan tetapi, para suami mempunyai kelebihan atas mereka.
Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. *°

Surat At-Taubah: 26

)SS]\ c\ J; dh 9 J 9 )SS
Artinya:Kemudian, Allah menurunkan ketenangan (dari)-Nya kepada Rasul-
Nya dan kepada orang-orang mukmin, serta menurunkan bala tentara
yang kamu tidak melihatnya, juga menyiksa orang-orang yang kafir.
Itulah balasan terhadap orang-orang kafir.

Surat Al-Fath: 4

g_a}u.d\ J}A&J?S_auq\cn\_\m‘ \}J\J).\S u.\.m}d\ g_a)h‘;o\_\.&d\ d).a\ L;JJ\)A
LA.\SALAASQAM\L)&)UAJY\)

Artinya:Dialah yang telah menurunkan ketenangan ke dalam hati orang-orang
mukmin untuk menambah keimanan atas keimanan mereka (yang telah
ada). Milik Allahlah bala tentara langit dan bumi dan Allah Maha
Mengetahui lagi Maha Bijaksana. **!

Surat Al-Fath: 18

d}uawxs@uem M\qupuq\umﬂ\u;mwjm

Lu )s B e.@_ab\ 5 ?ﬁ-‘l“' ‘\_\.IS.HJ\

Artinya:Sungguh, Allah benar-benar telah meridai orang-orang mukmin ketika

mereka berjanji setia kepadamu (Nabi Muhammad) di bawah sebuah

pohon. Dia mengetahui apa yang ada dalam hati mereka, lalu Dia

menganugerahkan ketenangan kepada mereka dan memberi balasan
berupa kemenangan yang dekat***

Surat Al-Fath: 26 ,
‘:Js‘jdy)‘_;cw.\&&ﬂJ}U%M\mw\*ﬁ@\‘j)ﬁwﬂ\d&d\
e e J8 A0 H8F LR Ly BaT 158G (o 5 A8 a3l (e Al

% Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.
9 Kementerian Agama Republik Indonesia, Ibid.
241 1.

Ibid.
*# Ibid.



97

Artinya: (Kami akan mengazab) orang-orang yang kufur ketika mereka
menanamkan kesombongan dalam hati mereka, (yaitu) kesombongan
jahiliah, lalu Allah menurunkan ketenangan kepada Rasul-Nya dan
orang-orang mukmin. (Allah) menetapkan pula untuk mereka kalimat
takwa.) Mereka lebih berhak atas kalimat itu dan patut memilikinya.
Allah Maha Mengetahui segala sesuatu. ***

Dalam menafsirkan ayat-ayat tersebut, para ahli tafsir menafsirkan
dengan pendapat yang berbeda-beda. Al-Maragi menyatakan bahwa kata
sakinah di ayat tersebut memiliki makna tujuan adanya perkawinan yakni
memberikan sebuah ketentraman, kebahagiaan dan kelanggangan di dalam
berkeluarga. Kemudian, Jawwad Maghniyyah memiliki asumsi bahwa tujuan
adanya suatu pernikahan adalah menumbuhkan rasa kasih sayang serta
keadilan kepada semua anggota keluarga yang di kepalai oleh seorang
suami.*** Selanjutnya, pendapat K.H Hussein Muhammad, beliau mengatakan
keluarga sakinah adalah sebuah himpunan yang orang-orang di dalamnya itu
harus terlindungi, terhindari dari teror-teror pihak luar, tentram dan aman tanpa
ada rasa sedih atau takut sedikitpun.

Sakinah juga bisa diartikan sebagai kesenangan dan ketentraman yang
sifatnya adalah rohaniah. Namun ciri khas dasar dari kata sakinah berarti
bersikap tenang setelah adanya pergejolakan sifatnya jasmaniah dan rohaniah.
Di dalam Al-Quran surah Al-A’raf (7): 189 yang menunjukkan asal muasal
dari kata sakana-yaskunu-sakinatan yang sifatnya rohani. Ayat tersebut
menjelaskan bahwa adanya sebuah pasangan bertujuan untuk saling

memperoleh ketenangan diantara semua anggota keluarga. Artinya, pasangan

243 1 -
Ibid.
** Faizal Kurniawan, Keluarga Dan Budaya Dalam Tinjauan Sosiologis, (Malang : G4
Publishing, 2020), hlm. 32



98

yang sudah menjalin hubungan halal agar senantiasa saling memberikan
dukungan, saling memahami, dan peka terhadap lingkungan keluarga. Seorang
suami merasa tenang akan kehadiran si bidadari pujaan hati, begitu pun istri
akan sangat senang dengan kehadiran pangeran cinta dalam hidupnya. Jikalau
hal itu sudah tumbuh dalam sanubari kedua pasangan, maka bukan tidak
mungkin ketenangan dan ketentraman di antara keluarga akan benar-benar bisa
dirasakan.*®

Pendapat lain mengatakan keluarga sakinah adalah keluarga yang dibina
atas perkawinan yang sah, mampu memenuhi hajat hidup spiritual dan material
secara layak dan seimbang. Diliputi suasana kasih sayang antara anggota
keluarga dan lingkungannya secara selaras, serasi, serta mampu mengamalkan,
menghayati, dan memperdalam nilai-nilai keimanan dan ketakwaan serta

akhlaq mulia.**®

Keluarga Sakinah adalah model keluarga yang diidam-
idamkan oleh setiap orang. Keluarga Sakinah merupakan keluarga yang dapat
merawat cinta kasih atau kesetiaan hidup sebagai suami istri yang di dalamnya
melahirkan ketenangan, kedamaian dan kebahagiaan.”*’

Jadi keluarga sakinah adalah keluarga yang mampu menciptakan suasana

kehidupan bekeluarga yang tentram, dinamis, dan aktif, yang asih, asah, dan

asuh.”*® Keluarga sakinah dalam perspektif Al-Qur’an adalah keluarga yang

5 Arif Sugitanata, Manajemen Membangun Keluarga Sakinah yang Hidup Berbeda
Kota Tempat Tinggal, Maddika: Journal of Islamic Family Law, hlm.3-4

6 Kementrian agama RI, Modul Pendidikan Agama Dalam Keluarga, (Jakarta,
Direktorat Jendral Departemen Agama RI, 2002), him. 18

**7 Sofyan Basir, Membangun Keluarga Sakinah, Al-Irsyad Al-Nafs, Jurnal Bimbingan
Penyuluhan Islam Volume 6, Nomor 2 Desember 2019, hlm.99 - 108

¥ M. Thohir dan Asrofi, Keluarga Sakinah Dalam Tradisi Islam Jawa, (Jakarta: Arindo
Nusa Media, 2006), hlm. 3



99

memiliki mahabbah, mawaddah, rahmah dan amanah. Menurut M. Quraish
Shihab kata sakinah terambil dari bahasa arab yang terdiri dari huruf sin, kaf,
dan nun yang mengandung makna ketenangan atau antonim dari kegoncangan
dan pergerakan. Misalnya, rumah dinamai maskankarena ia adalah tempat
untuk meraih ketenangan setelah penghuninya bergerak bahkan mungkin
mengalami kegoncangan di luar rumah.**

Sebab hakikat dari keluarga sakinah itu adalah keluarga yang mampu
menciptakan, memelihara, dan mempertahankan serta mendapatkan
ketenangan, kedamaaian, dan keserasian di rumah tangga. Indikator keluarga
sakinah itu antara lain adalah munculnya saling pengertian, saling mencintai,
menerima, menghargai dan mencintai antar orang-orang yang hidup dalam
sebuah keluarga dengan dasar tanggung jawab. Hal-hal itu pada dasarnya dapat
menciptakan suasana keserasian dan keharmonisan dalam sebuah rumah
tangga. Dalam keluarga sakinah jarang terjadi prahara, pertengkaran atau
keretakan. Sakinah diartikan sebagai pancang, atau tambatan. Tambatan berarti
tempat memautkan tali, atau tempat kembali yang aman, dan penuh ketenangan
jiwa (hati). Oleh karenanya Keluarga Sakinah merupakan keluarga yang
membuat orang-orang yang mendapatkannya terpaut hatinya, kokoh jiwanya
dalam mepertahankan kedamian dan kebahagian hidup dalam hidup
berkeluarga.”*

Keluarga sakinah menjadi cita-cita setiap pasangan suami dan istri yang

bergantung pada eratnya hubungan dan pergaulan yang baik dalam

** M. Quraish Shihab, Menabur Pesan Ilahi, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 136
2% Abd Rahman, op.cit., him. 23-25



100

menjalankan hak dan kewajibannya. Sakinah adalah tenteram dan damai yang
sepanjang hidupnya selalu diliputi kebahagiaan dan kesejahteraan. Keluarga
sakinah adalah keluarga yang dibina atas dasar pernikahan yang sah, mampu
memenuhi hajat spiritual dan material secara layak dan seimbang yang diliputi
dengan kasih sayang antara anggota keluarga dan lingkungannya secara
selaras, serasi, serta mampu mengamalkan, menghayati, dan memperdalam
nilai-nilai keimanan, ketaqgwaan, dan akhlaq yang mulia.”>' Arti sebelas dari
kata sakinah dalam bahasa arab meliputi: 1) Bersatu, 2) Berkumpul, 3) Rukun,
4) Akrab, 5) Bersahabat, 6) Intim, 7) Saling percaya, 8) Ramah tamah, 9)
Jinak, 10) Sama-sama senang, 11) Saling meredakan.***

Menurut pendapat Quraish Shihab dalam Pengantin Al-Qur’an kata
mawaddah dari segi bahasa dapat diterjemahkan sebagai cinta. Istilah ini
bermakna bahwa orang yang memiliki cinta dihatinya akan lapang dadanya,
penuh harapan, dan jiwanya akan selalu berusaha menjauhkan diri dari
keinginan buruk atau jahat. la akan senantiasa menjaga cinta baik senang
maupun susah atau sedih.*>’

Menurut Ibnu Abbas dan Mujahid yang dimaksud dengan mawaddah
adalah al-jima’ atau berhubungan suami istri. Sedangkan menurut pendapat Al-

Sudy al-mawaddah adalah cinta (almahabah). Berdasarkan salah satu riwayat

dari Ibnu Abbas, beliau berkata bahwa yang dimaksud al-mawaddah adalah

Y Petunjuk Teknis Pembinaan Keluarga Sakinah, (Jakarta: Departemen Agama RI,

2005), hlm. 23

»? Muhammad Thalib, Konsep Islam Pembinaan Keluarga Sakinah Penuh Berkah,
Cetakan Ke. 5, (Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2002), hlm. 26

3 Abid Machrus et al., Fondasi Keluarga Sakinah, (Jakarta: Subdit Bina Keluarga
Sakinah, 2017), him. 11



101

cinta seorang laki-laki terhadap istrinya merupakan kinayah jima’ (bersetubuh).
Sedangkan kata rahmah secara sederhana dapat di terjemahkan sebagai kasih
sayang. Istilah ini bermakna keadaan jiwa yang dipenuhi kasih sayang yang
menyebabkan seseorang akan memberikan kebaikan, kekuatan, dan
kebahagiaan bagi orang lain dengan cara yang lembut dan penuh dengan
kesabaran.”*

Menurut Ibnu Abbas dan Mujahid yang dimaksud al-rahmah adalah anak
(al-walad), sedangkan menurut al-Sudy yang dimaksud al-rahmah adalah al-

Syafaqah (sangat memperhatikan).”*’

Jadi keluarga ideal adalah keluarga yang
mampu menjaga kedamaian, saling melengkapi dan saling membahagiakan,
serta memiliki rasa cinta dan rasa kasih sayang yang tulus. Adanya perasaan
cinta (mawaddah) akan melahirkan keinginan untuk membahagiakan dirinya,
dan adanya perasaan kasih sayang (rahmah) akan melahirkan keinginan untuk
membahagiakan orang yang dicintainya. Tanpa menyatukan keduanya yang
mungkin akan terjadi hanyalah peduli dengan kebahagiaan yang ada pada
dirinya sendiri tanpa memedulikan kebahagiaan pasangannya.

2. Fungsi Keluarga Sakinah

Keluarga yang telah dibangun atas dasar perkawinan yang sah menurut
adat dan agama merupakan wadah penting dalam kehidupan, maka dari itu

keluarga memiliki beberapa fungsi,yang apabila semua fungsi tersebut dapat

terpenuhi akan membantu dalam menciptakan, dan memelihara cinta dan kasih

»% Eka Prasetiawati, Penafsiran Ayat-Ayat Keluarga, Sakinah, Mawaddah, Wa Rahmah
Dalam Tafsir AI-Misbah Dan Ibnu Katsir, (Nizham,Vol.05,No0.02, 2017)

> Thobibatussaadah, Tafsir Ayat Hukum Keluarga 1, (Yogyakarta: Idea Press, 2013),
hlm. 16.



102

sayang serta menjaga keutuhan keluarga. Fungsi tersebut ialah:
a) Fungsi Pengaturan seksual
Kebutuhan seks merupakan salah satu kebutuhan biologis setiap
manusia. Dorongan seksual ini apabila tidak tersalurkan sebagaiman
mestinya atau tersalurkan tetap tidak dapat dibenarkan oleh norma agama
dan masyarakat makan akan berakibat negatif bagi mereka yang melakukan.
Oleh karena itu kepuasan seks didalam keluarga itu besar sekali
pengaruhnya dan pentingnya dalam membina keluarga yang sehat, harmonis
dan bahagia. Keluarga merupakan wadah yang sah baik ditinjau dari segi
agama maupun masyarakat dalam hal pengaturan dan pemuasan keinginan-
keinginan seksual. >
b) Fungsi Reproduksi
Untuk melangsungkan kehidupan suatu masyarakat atau bangsa demi
keseimbangan suatu generasi manusia, maka setiap masyarakat mempercaya
kan kepada keluarga dalam hal penghasilan keturunan. Dalam hal ini
keluarga berfungsi untuk menghasilkan anggota baru, sebagai penerus bagi
kehidupan manusia yang turun temurun. Namun demikian diantara sekian
banyak keluarga ada yang tidak dapat menghasilkan keturunan.”’
¢) Fungsi Perlindungan dan Pemeliharaan
Keluarga juga berfungsi sebagai perlindungan dan pemeliharaan

terhadap semua anggota keluarga, terutama kepada anakyang masih bayi,

»% Muhammad Thalib, Konsep Islam Pembinaan Keluarga Sakinah Penuh Berkah,
Cetakan Ke. 5, (Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2002), him. 26

»7 Abid Machrus et al., Fondasi Keluarga Sakinah, (Jakarta: Subdit Bina Keluarga
Sakinah, 2017), hlm. 11.



103

karena kehidupan bayi pada saat itu masih sangat bergantung kepada orang
tuanya. Jadi perlindungan dan pemeliharaan anggotaanggota keluarga akan
meliputi baik perlindungan dan pemeliharaan terhadap kebutuhan jasmani
dan rohani. Sehubungan dengan kebutuhan jasmani yangg meliputi sandang,
pangan dan papan ini merupakan kebutuhan primer bagi kehidupan
keluarga. Sedangkan kebutuhan Rohani atau psikis keluarga harus mampu
memberikan perlindungan dan pemeliharaan kepada semua anggota
keluarga misalnya kebutuhan kasih sayang, keamanan, pendidikan dan

. 258
sebagainya.

d) Fungsi Pendidikan

Istilah pendidikan berasal dari bahasa yunani,, yaitu “paedagogie”
yang berarti bimbingan yang diberikan kepada anak, istilah ini kemudian
diterjemahkan kedaalam bahasa inggris dengan “education” yang berarti
pengembangan atau bimbingan. Dalam perkembangannya istilah pendidikan
berarti bimbingan atau pertolongan yang diberikan dengan sengaja terhadap
anak didik oleh orang dewasa agar ia menjadi dewasa. Menurut UU no 2
tahun 1989 tentang SISPENAS pendidikan adalah usaha sadar untuk
menyiapkan peserta didik, melalui kegiatan bimbingan pengajaran atau
latihan bagi peranannya pada masa yang akan datang.>’

Pendidikan dapat dilaksanakan dalam lingkungna tertentu. Adapun

yang dimaksud adalah suatu tempat dimana terjadi proses pendidikan.

¥ Sayekti Pujosuwarno, Bimbingan dan Konseling Keluarga, (Yogyakarta, Menara Mas

Offset, 1994), him. 14-19

1-3

»% Ramayulis, Pengantar Ilmu Pendidikan, (The Minang Foundation Press, 2004), him.



104

Keluarga merupakan lingkungan pendidikan yang pertama dan utama
karena anak mengenal pendidikan yang pertama kali adalah didalam
lingkungan keluarga, bahkan pendidikan tersebut dapat berlangsung pada
saat anak masih berada didalam kandungan ibunya.

e) Fungsi Sosialisasi

Sosialisasi adalah proses belajar warga masyarakat suatu kelompok
kebudayaan tentang nilai-nilai sosial yang berlaku dalam masyarakat itu.
Melalui proses sosialisasi, kelansungan hidup satu kelompok masyarakat
budaya dapat terjamin. Dilihat dari wacana psikologi sosial, sosialisasi
adalah proses yang memungkinkan individu mengembangkan cara piker,
berperasaan, dan berprilaku yang berguna bagi penyesuaian sosial efektif
dalam hidup bermasyarakat. Sosialisasi adalah proses yang berjalan
sepanjang hidup sosial manusia itu sendiri, mulai masa anak sampai masa
usia lanjut. 2%

Pentingnya peranan keluarga dalam proses sosialisasi anak 1alah:
Pertama, Keluarga merupakan kelompok kecil yang anggotaanggotanya
berinteraksi face to face secara tetap, dalam kelompok yang demikian
perkembangan anak dapat diikuti dengan seksama oleh orang tuanya dan
penyesuaian secara pribadi dalam hubungan sosial lebih mudah terjadi.*®’

Kedua, Orang mempunyai motivasi yang kuat untuk mendidik anak karena

merupakan buah cinta kasih hubungan suami isteri. Anak merupakan

% Fattah Hanurawan, Psikologi Sosial Suatu Pengantar, (Bandung, PT Remaja
Rosdakarya, 2012), hIm. 54

' Lutfi Kusuma Dewi, Penerapan Nilai-nilai Pendidikan Islam Dalam Pelaksanaan
Kursus Pra Nikah Untuk Mewujudkan Keluarga Sakinah. Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 2
No..1.2019), hlm. 34 26



105

perluasan biologik dan sosial orang tuanya. Motivasi yang kuat ini
melahirkan hubungan emosional antara orang tua dengan anak. Ketiga,
Karena hubungan sosial dalam keluarga bersifat relatif tetap, maka orang
tua memainkan peranan penting terhadap proses sosialisasi anak.*%
f) Fungsi Afeksi dan Rekreasi
Manusia sebagai makhluk sosial membutuhkan kebutuhan yang
fundamental akann kasih sayang. kebutuhan ini dapat dipenuhi dengan
kebanyakan orang dalam keluarga mereka. Hubungan cinta kasih yang
dibina oleh seseorang akan menjadi dasar perkawinan yang dapat
menumbuhkan hubungan afeksi bagi semua anggota keluarga yang
dibinanya.”® Dengan adanya hubungan cinta kasih dan hubungan afeksi ini
merupakan faktor penting bagi perkembangan pribadi anak. Apabila rasa
cinta kasih sayang didalam keluarga dapat dirasakan oleh semua anggota
keluarga maka anggota akan merasakan kesenangan, kegembiraan dan
ketentraman sehigga mereka akan merasa kerasan tinggal dirumah. Dengan
demikian keluarga merupakan medan rekreasi bagi anggota-anggotanya.
Namun perkembangan jaman begitu pesat sehingga pusat-pusat rekreasi

diluar keluarga lebih menarik.*®*

262 Sajaruddin, Upaya-Upaya dalam Membangun Keluarga Sakinah, Jurnal Tana Mana
Vol. 3, No. 2, December 2022, hlm.125-133

9 St. Aisyah Abbas, Nur Rahma Asnawi, Konsep Keluarga Sakinah Dan Implikasinya
Terhadap Pendidikan Anak, Ash-Shahabah, Jurnal Pendidikan dam Studi Islam, Volume 5, Nomor
2, Juli 2019, him.139-146

% Sayekti Puosuwarno, op. cit.,hlm. 22-23



106

g) Fungsi Ekonomis

Istilah ekonomi berasal dari bahasa Yunani, yaitu oikosnamos atau
oikonomia yang artinya manajemen urusan rumah tangga, khususnya
penyediaan dan administrasi pendapat. Namun, sejak perolehan maupun
penggunaan kekayaan sumber daya secara fundamental perlu diadakan
efisiensi, termasuk pekerja dan produksinya maka dalam bahasa modern
istilah ekonomi tersebut merujuk terhadap prinsip usaha maupun metode
untuk mencapai tujuan dengan alat-alat sesedikit mungkin.®’

Keluarga merupakan unit yang paling dasar dalam masyarakat.
Anggota keluarga bekerja bersama sebagai suatu team dan andil bersama
dalam hasil mereka. Fungsi ekonomi keluarga ini telah mengalami
perubahan yang sangat besar. Dahulu keluarga merupakan suatu unit
produksi ekonomi dengan membagi unit kerja mereka di ladang, tetapi
sekarang telah berubah, sehingga keluarga merupakan an unit of economi
consumption, karena tidak semua anggota keluarga berfungsi sebagai
produksi ekonomi. Dalam kehidupan sekarang dalam suatu keluarga
kebanyakan yang berfungsi sebagai penghasil ekonomi adalah orang tua,
sedangkan anggota keluarga yang lain hanya berfungsi sebagai konsumen
ekonomi saja.

h) Fungsi Status Sosial
Keluarga berfungsi sebagai suatu dasar yang menunjukkan kedudukan

atau status bagi anggota-anggotanya. Keluarga akan mewariskan kedudukan

*% Dadang Supardan, Pengantar Ilmu Sosial Sebuah Kajian Pendekatan Struktural,
(Jakarta, PT Bumi Aksara, 2013), him. 366



107

kepada anak-anaknya, karena kelahiran anggota keluarga biasanya
dihubungkan dengan sistem status ini. Status seseorang individu dapat
berubah melalui perkawinan, dan usaha-usaha seseorang. Dengan melalui
perkawinan diantara dua orang individu yang mempunyai status atau
kedudukan yang berbeda, maka akan terjadi perubahan status yang
kemungkinan terjadi naiknya status seseorang atau sebaliknya.**®
Sedangkan pendapat lain mengatakan fungsi keluarga sakinah dalam
buku Agus riyadi yang berjudul bimbingan konseling perkawinan dakwah
dalam membentuk keluarga sakinah:
1) Fungsi Individual
Fungsi individual merupakan fungsi yang berkaitan dengan
individu atau perseorangan. Fungsi individu juga merupakan
pengembangan dan pengoptimalan sesuatu yang baik pada diri individu
tersebut;267
(a) Meningkatkan Derajat Kemanusian dan Ibadah
Keluarga berfungsi sabagai sarana meningkatkan derajat
kemanuasiaan. Untuk memelihara diri secara individual terhadap
perbuatan keji dan mungkar. Sebagai mana sabda rasulullah Saw
bahwa dengan menikah lebih dapat menutup pandangan mata yang
buruk (zina mata) yang lebih menjaga kemaluan. Memlihara diri dari

perbuatan yang dilarang Allah termasuk perbuatan takwa dan

266 Sayekti Pujosuwarno, op. cit.,hlm.24-25

7 Arif Sugitanata, Manajemen Membangun Keluarga Sakinah yang Hidup Berbeda
Kota Tempat Tinggal, Maddika: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 01, September 2020,
hlm.3.



108

ibadah.**®
(b) Memperoleh Ketengan dan Ketenangan Jiwa
Disamping itu, berkeluarga akan mendatangkan ketenangan

batin, dan ketentraman jiwa. Firman Allah:

B0~

335 A Jaas ) P 1;\})\ es.,m\ G esx ds; B 4_1.1\ U,U
O3S Al u.a‘)? &3 oo uﬁm
Artinya: Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah bahwa Dia

menciptakan pasangan-pasangan untukmu dari (jenis)
dirimu sendiri agar kamu merasa tenteram kepadanya. Dia
menjadikan di antaramu rasa cinta dan kasih sayang.
Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar
terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang

berpikir. >
Menjelaskan ketentraman atau sakinah dalam surah di atas,
Quraish Shihab memaparkan: menembakan pasangan merupakan
fitra sebelum dewasa, dan dorongan yg sulit dibendung setelah
dewasa. Oleh karena itu, agama mensyariatkan dijalinnya pertemuan
antara pria dan wanita, dan kemudian mengarahkan pertemuan itu
sehingga terlaksananya “perkawinan”, dan beralihlah kerisauan pria
dan wanita menjadi ketentraman atau sakinah. Sedangkan sakinah

diambil dari kata sakana yang berarti diam/tenangnya sesuatu setelah

bergejolak.”””

% Henderi Kusmidi, Konsep Sakinah, Mawaddah Dan Rahmah Dalam Pernikahan, El-
Afkar, Vol. 7, No. 2, Juli-Desember 2018, him.70.

?% Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.

71 Rohmahtus Sholihah, Muhammad Al Faruq, Konsep Keluarga Sakinah Menurut
Muhammad Quraish Shihab, SALIMIY A: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam, Vol. 1, No. 4,
Desember 2020, him.114



109

(c) Meneruskan Keturunan
Memperoleh anak merupakan inti dan maksud utama
berkeluarga, demi melanjutkan keturunan, keinginan memiliki anak
juga bermakna ibadah Allah.”’" Allah Swt berfirman dalam alqur’an:
e 3 et )72k 1555 i e (d b 05 0E°H05 85 L3
Artinya: Di sanalah Zakaria berdoa kepada Tuhannya. Dia berkata,

“Wahai Tuhanku, karuniakanlah kepadaku keturunan yang

baik dari sisi-Mu. Sesungguhnya Engkau Maha Mendengar
doa.” 27

Berdasarkan uraian di atas anak adalah unsur penting di dalam
keluarga. Bahkan masing-masing unsur di dalam keluarga yaitu
suami, istri dan anak mempunyai peran penting di dalam membina
dan menegakkan keluarga, kalau salah satu unsur itu hilang
(misalnya anak tiada) maka menjadi goncang dan keluarga
kehilangan kesenambungan.

2) Fungsi Sosial
Keluarga adalah jiwa masyarakat dan tulang punggungnya
kesejahteraan lahir dan batin yang dinikmati oleh suatu bangsa atau
sebaliknya, kebodohan dan keterbelakangan merupakan cerminan dari
keluarga-keluarga yang hidup pada masyarakat bangsa tersubut. Dari
pentingnya posisi keluarga dalam lingkungan masyarakat dan bangsa
sebagaimana uraian terdahulu maka Alqur’an memerintahkan agar

keluarga senantiasa dijaga dari api neraka dan dipelihara dari hal-hal

' Rohmahtus Sholihah, Muhammad Al Faruq, Konsep Keluarga Sakinah Menurut
Muhammad Quraish Shihab, SALIMIY A: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan Islam, hlm.115
7 Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.



110

yang akan meruntuhkan sendisendinya
3) Fungsi Pendidikan
Keluarga adalah sekolah tempat putra-putri bangsa belajar. Dari
sana mereka belajar sifat-sifat mulia seperti kesetian, rahmat, dan kasih
sayang. Suasana belajar yang demikian dilakukan oleh orang tua bersama
anggota keluarga lainnya. Karena setiap orang belajar tentang
berkeluarga adalah dari pengalamannya mengamati dan meniru prilaku
orang tua disamping dari nasehat yang diberikannya. Dalam hal ini
keluarga sebagai pusat penerusan nilai. Dalam hal pendidikan keluarga,
pembinaan pribadi anak lebih banyak didapatnya melalui pengalaman di
waktu kecil baik melalui penglihatan, pendengaran, atau perlakuan yang
diterimanya. Kalau orang tuanya percaya kepada tuhan, tekunberibadah,
jujur, sabar, dan mempunyai sifat-sifat yang akan diberikannya kepada
anak-anaknya itu maka anak-anak akan menyerap pribadi orang tua yang
baik itu, lalu bertumbuh seperti yang diinginkan oleh orang tuannya. >’
Aktifitas keluarga yang demikian bersama fungsi-fungsi yang lainnya
menuntut peran serta anggota-anggota keluarga untuk mewujudkannya dalam
rangka melaksanakan tanggung jawabnya masingmasing. Dan demikian dapat
dikatakan bahwa keluarga berfungsi sebagai lembaga pendidikan.?”
Keluarga yang sudah dibina atas dasar pernikahan menurut agama, adat

istiadat dan undang-undang yang berlaku, maka keluarga memiliki berbagai

7 St. Aisyah Abbas, Nur Rahma Asnawi, Konsep Keluarga Sakinah Dan Implikasinya
Terhadap Pendidikan Anak, Ash-Shahabah, Jurnal Pendidikan dam Studi Islam, Volume 5,
Nomor 2, Juli 2019, him.139-146

7 Agus riyadi, bimbingan konseling perkawinan dakwah dalam membentuk keluarga
sakinah, (Yogyakarta: Ombak, 2013), hlm, 105-117



111

fungsi, di antaranya, sebagai pengaturan seksual, reproduksi, perlindungan,
pemeliharaan, dan pendidikan. Keluarga sebagai pengatur seksualitas merupa
kan satu cara penyaluran dan pemenuhan kebutuhan dasar manusia yang
bersifat biologis melalui cara-cara yang benar dan di benarkan oleh agama dan
norma-norma yang berlaku di tengah-tengah masyarakat. Pemenuhan
kebutuhan biologis di dalam keluarga berpengaruh dan sangat penting dalam
membina dan membentuk keluarga yang sehat, harmonis, damai, tentram dan
bahagia. Keluarga sebagai proses reproduksi, keluarga merupakan sarana dan
aktivitas dalam melanjutkan kelangsungan hidup manusia melalui keturunan
sebagai generasi penerus dalam keluarga.””

Masalah yang biasa timbul di dalam keluarga ada yang di sebabkan oleh
tidak adanya keturunan di dalam keluarga tersebut, jadi untuk mengantisipasi
terjadi peroblem di dalam keluarga masing-masing pribadi suami istri di
anjurkan untuk berkonsultasi dengan dokter dan berdo’a kepada Allah.
Keluarga sebagai sarana perlindungan dan pemeliharaan, keluarga adalah
tempat untuk melindungi anak keturunanya, pasangan hidupnya dan orang-
orang lain yang menjadi tanggungannya, perlindungan dan pemeliharaan yang
dilakukan keluarga yaitu perlindungan yang bersifat fisik seperti, sandang,
pangan dan papan, dan pemeliharaan yang bersifat non-fisik seperti perlakuan

yang penuh kasih sayang, penghargaan, perlindungan dengan rasa aman.>’®

" Thobibatussaadah, Tafsir Ayat Hukum Keluarga 1, (Yogyakarta: Idea Press, 2013),
hlm. 16

% Anonim, Fondasi Keluarga Sakinah Bacaan Mandiri Calon Pengantin, (Jakarta:
Subdit Keluarga Sakinah Ditjen Bimas Islam Kemenag RI, 2017), hlm, 13-17



112

Keluarga sebagai lembaga pendidikan non formal, keluarga merupakan
langkah awal terjadi proses belajar bagi anak, untuk mengenal tentang
sosialisasi, nilai-nilai etika dan esteti ka yang merupakan tanggung jawab dari
kedua orang tua, dengan demikian keluarga memegang peran yang sangat
penting dalam membina dan mendidik calon generasi masa depan.

Dari beberapa penjelasan di atas dapat penulis simpulkan bahwa keluarga
memiliki fungsi yang sangat penting dalam kehidupan berumah tangga,
baiknya suatu rumah tangga tergantung kepada fungsi keluarganya, apabila
fungsi keluarga berjalan dengan baik maka kehidupan rumah tangga dalam
keluarga tersebut akan baik. dan dalam mendidik anak juga merupakan bagian
dari fungsi keluarga yang akan membentuk kepribadian anak dan mendidik
generasi masa depan.

3. Ciri-Ciri Keluarga Sakinah

Ciri-ciri utama keluarga sakinah adalah adanya cinta dan kasih sayang.
Hal ini sesuai dengan naluri manusia yang ingin memberikan dan menerima
einta kasih.””” Maka dalam keluarga sakinah, cinta dan kasih sayang benar-
benar terjalin kuat, baik antara suami dengan istri atau sebaliknya, antara
keduanya dengan anak-anaknya, serta antara anggota keluarga tersebut dengan
keluarga yang ada di lingkungannya.””® Keluarga sakinah merupakan satu
perkara yang abstrak dan hanya bisa ditentukan oleh pasangan yang berumah

tangga. Namun, terdapat beberapa ciri-ciri keluarga sakinah, diantaranya:

" Nurhadi, Konsep Tanggung Jawab Suami dalam Mendidik Istri Perspektif Hadis Nabi
Muhammad SAW Pada Kitab Kutub al-Tis "ah, Jurnal Al-Thariqah, Vol. 3, No. 2, Juli-Desember
2018, hlm.77

8 Siti Chadijah, Karakteristik Keluarga Sakinah Dalam Islam, Rausyan Fikr, Vol. 14,
No. 1, Maret 2018, him.117.



113

l. Lurusnya Niat dan Kuatnya Hubungan dengan Allah
Melaksanakan pernikahan tidaklah semata untuk menghalalkan
hubungan biologis saja. Menikah merupakan aktivitas yang diperintah oleh
Allah, menjadi sunah Rasul dan bernilai ibadah. Asas yang paling penting
dalam pembentukan sebuah keluarga sakinah ialah rumah tangga yang
dibina atas landasan taqwa, berpandukan Al-Qur’an dan Sunnah dan
bukannya atas dasar cinta semata. Al-Qur’an dan Sunnah menjadi panduan
kepada suami istri sekiranya menghadapi berbagai masalah yang akan
timbul dalam kehidupan berumahtangga.””
m. Rumah Tangga Berasaskan Kasih Sayang dan Ketenangan dalam Keluarga
Kasih sayang antara suami istri dan segenap anggota kelurga
merupakan salah satu perekat terpenting dalam membangun keluarga
sakinah dan merekatkan persahabatan diantara mereka. Tanpa adanya kasih
sayang, rumah tangga tidak akan dapat hidup dengan tenang, aman,
perkawinan akan hancur dan kebahagiaan hanya akan menjadi angan-angan
saja. Salah satu kunci dari kasih sayang dan ketenangan adalah menerima
kelebihan dan kekurangan masingmasing anggota keluarga. Perkara ini
sangat diperlukan karena sifat kasih sayang yang wujud dalam sebuah
rumah tangga dapat melahirkan sebuah keluarga yang bahagia, saling

menghormati, saling mempercayai dan tolong-menolong.

* Amirah Mawarid, Pendidikan Pra Nikah: Ikhtiar Membantuk Keluarga Sakinah,
Jurnal Tarbawi, Vol. 2, No. 2, 2017, hlm.162



114

n. Saling Terbuka, Komunikasi dan Musyawarah

Secara fisik suami isteri telah dihalalkan oleh Allah SWT untuk saling
terbuka saat jimak, padahal sebelum menikah hal itu adalah sesuatu yang
diharamkan. Maka hakikatnya keterbukaan itu pun harus diwujudkan dalam
interaksi kejiwaan, pemikiran, sikap dan tingkah laku. Sehingga masing-
masing dapat secara utuh mengenal hakikat kepribadian suami istri dan
dapat memupuk sikap saling percaya. Hal itu dapat dicapai bila suami istri
saling terbuka dalam segala hal menyangkut perasaan dan keinginan, ide
dan pendapat, serta sifat dan kepribadian.

Jangan sampai memendam perasaan tidak enak kepada pasangannya
karena prasangka buruk, atau karena kelemahan atau kesalahan yang ada
pada suami atau istri. Jika hal yang demikian terjadi, maka hendaknya suami
atau istri segera introspeksi dan mengklarifikasi penyebab masalah atas
dasar cinta dan kasih sayang, selanjutnya bermusyawarah mencari solusi
bersama untuk penyelesaiannya. Namun apabila perasaan tidak enak itu
dibiarkan maka dapat menyebabkan interaksi suami istri menjadi tidak sehat
dan berpotensi menjadi sumber konflik berkepanjangan bahkan

perceraian.”*

. Memiliki Sifat Saling Memaafkan

Dua insan yang berbeda latar belakang sosial, budaya, pendidikan dan
pengalaman hidup bersatu dalam pernikahan, tentunya akan menimbulkan

terjadinya perbedaan-perbedaan dalam cara berpikir, memandang suatu

120.

0 Siti Chadijah, Karakteristik Keluarga Sakinah Dalam Islam, Rausyan Fikr, him.118-



115

permasalahan, cara bersikap atau bertindak. Potensi perbedaan tersebut
apabila tidak disikapi dengan sikap toleran atau memaatkan, maka dapat
menjadi sumber konflik atau perdebatan yang mengakibatkan perceraian.

Meminta maaf lebih mudah dilakukan dari pada memaafkan,
begitulah pernyataan yang sering didengar dari para ahli hikmah. Sebab
orang mempunyai sifat lupa dan salah, sehingga tatkala ia melakukan
kesalahan hendaklah segera sadar dan meminta maaf. Meminta maaf
merupakan manifestasi dari kesadaran akan kesalahan yang dilakukan.
Sebagai anggota keluarga tentu akan menemukan kesalahan, maka untuk itu
sikap yang paling baik adalah menyadari segala kesalahan dengan meminta
maaf.**!

p. Mengetahui Peraturan Berumah Tangga

Setiap keluarga seharusnya mempunyai peraturan yang patut dipatuhi
oleh setiap ahlinya yang mana seorang istri wajib taat kepada suami dengan
tidak keluar rumah melainkan setelah mendapat izin, tidak menyanggah
pendapat suami walaupun si istri merasakan dirinya betul selama suami
tidak melanggar syariat, dan tidak menceritakan hal rumahtangga kepada
orang lain. Anak pula wajib taat kepada kedua orang tuanya selama perintah
keduanya tidak bertentangan dengan larangan Allah. Lain pula peranan
sebagai seorang suami. Suami merupakan kepala keluarga dan mempunyai
tanggung jawab memastikan setiap ahli keluarganya untuk mematuhi

peraturan dan memainkan peranan masing-masing dalam keluarga, supaya

! Putri Ayu Kirana Bhakti, Muhammad Tagiyuddin, Hasep Saputra, Keluarga Sakinah
Menurut Perspektif AlI-Qur “an, Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu AlQuran dan Tafsir, Vol. 05, No. 02,
November 2020, him.245



116

sebuah keluarga sakinah dapat dibentuk.
g. Menjaga Hubungan Kerabat
Antara tujuan ikatan perkawinan ialah untuk menyambung hubungan
keluarga kedua belah pihak termasuk saudara ipar kedua belah pihak dan
kerabatkerabatnya. Karena biasanya masalah seperti perceraian timbul
disebabkan kerenggangan hubungan dengan kerabat dan ipar.”*
Terdapat beberapa pendapat mengenai ciri-ciri keluarga ideal diantaranya
adalah:*"

a. Kekuatan atau kekuasaan dan keintiman (power and intimacy). Hal dasar
yang penting dalam sebuah kedekatan hubungan adalah suami dan istri
memiliki hak yang sama untuk berpatisipasi dalam mengambil sebuah
keputusan.

b. Kejujuran dan kebebasan berpendapat (honesty and freedom of expression).
Setiap keluarga memiliki kebebasan dalam berpendapat, meskipun berbeda
pendapat tetap harus diperlakukan dengan sama.

¢. Kehangatan, kegembiraan, dan humor (warmth, joy, and humor). Apabila
didalam keluarga terdapat rasa tersebut, maka dalam keluarga akan
merasakan kenyamanan dalam berinteraksi. Sumber terpenting kebahagiaan
keluarga adalah kepercayaan dan kegembiraan yang ada di dalam sebuah

keluarga.

82 Amirah Mawarid, Pendidikan Pra Nikah: Ikhtiar Membantuk Keluarga Sakinah,
Jurnal Tarbawi, him. 163-165

3 Putri Ayu Kirana Bhakti, Muhammad Tagiyuddin, Hasep Saputra, Keluarga Sakinah
Menurut Perspektif AlI-Qur’an, Al Tadabbur: Jurnal Ilmu Alquran Dan Tafsir Vol: 05 No. 02
November 2020, hlm.229-250



117

d. Keterampilan organisasi dan negosiasi (organization and negotiating).
Mengatur berbagai tugas dan melakukan negosiasi (bermusyawarah) dalam
mendapati sebuah perbedaan pandangan mengenai hal untuk dicarikan
solusi yang terbaik.

e. Sistem nilai (value system) yang menjadi pegangan bersama, nilai moral
keagamaan yang dijadikan sebuah pedoman dalam melihat dan memahami
realita kehidupan dan juga sebagai rambu-rambu dalam mengambil
keputusan.

f. Suami yang shaleh dan istri yang shalehah yang bisa mendatangkan manfaat
dan faedah bagi dirinya, anaknya, dan lingkungannya, sehingga perilaku dan
perbuatannya bisa menjadi suri tauladan bagi anak-anaknya maupun orang
lain, ***

g. Memiliki anak yang berkualitas, berakhlak mulia, sehat jasmani dan rohani,
kreatif dan produktif, sehingga dapat hidup mandiri dan tidak menjadi beban
bagi orang lain atau masyarakat.

h. Pergaulannya baik menjadikan setiap anggota keluarga dapat terarah,
mengenal lingkungan yang baik, dan bertetangga dengan baik tanpa
mengorbankan prinsip dan pendirian hidupnya.

i. Berkecukupan rizki (sandang, pangan dan papan) artinya tidak harus kaya

atau berlimpah harta yang terpenting mampu untuk memenuhi semua

% Rinwanto, Rinwanto, and Yudi Arianto. Kedudukan Wali Dan Saksi Dalam
Perkawinan Perspektif Ulama Empat Mazhab (Maliki, Hanafi, Shafi’i Dan Hanbali). AL
MAQASHIDI, 3(1), 2020, hlm. 82-96



118

kebutuhan keluarga. **°

Ciri-ciri keluarga sakinah menurut Kementerian Agama Republik
Indonesia Ciri-ciri keluarga sakinah ini tertuang dalam Surat Keputusan
Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 3 Tahun 1999 tentang Pembinaan
Keluarga Sakinah. Terdapat lima tingkatan keluarga sakinah antara lain: 2*°
1) Keluarga pra sakinah merupakan keluarga yang dibangun bukan melalui
ketentuan perkawinan yang sah, sehingga tidak dapat memenuhi dasar
kebutuhan spiritual dan material secara minimal. Tolak ukur dari keluarga
pra sakinah antara lain: 1) Keluarga yang dibentuk bukan dari pernikahan
yang sah 2) Tidak sesuai dengan undang-undang yang berlaku 3) Tidak
memiliki dasar keimanan 4) Tidak melakukan shalat wajib 5) Tidak
mengeluarkan zakat 6) Tidak menjalankan puasa wajib 7) Tidak tamat SD
dan tidak dapat baca tulis 8) Termasuk kategori fakir miskin 9) Berbuat
asusila 10) Terlibat perkara kriminal

2) Keluarga sakinah I merupakan keluarga yang dibangun atas dasar
perkawinan yang sah, sehingga dapat memenuhi kebutuhan spiritual dan
material secara minimal, akan tetapi masih belum bisa memenuhi kebutuhan
psikologi dalam keluarga dan lingkungan sosialnya. Tolak ukur dari
keluarga sakinah I antara lain: 1) Keluarga yang dibentuk dari pernikahan
yang sah sesuai dengan syariat Islam dan juga Undang-Undang Nomor 1

Tahun 1974 2) Memiliki surat nikah sebagai bukti dari pernikahan yang sah

285 patmiati, Tutik, Rosita Indrayati, and Nurul Laili Fadilah, 5 Penyuluhan Hukum
Penyelesaian Masalah Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT) Di Desa Kamal Kecamatan
Arjasa Kabupaten Jember. Warta Pengabdian, 11(4), 2018, hlm. 186-195

% Surat Keputusan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 3 Tahun 1999 tentang
Pembinaan Keluarga Sakinah



119

3) Memiliki seperangkat alat shalat sebagai bukti melakukan shalat wajib

sebagai dasar keimanan 4) Bukan tergolong fakir miskin 5) Tamat SD atau

memiliki ijazah SD 6) Masih sering meninggalkan shalat 7) Jika sakit
perginya ke dukun 8) Percaya terhadap takhayul. **’

3) Keluarga sakinah II merupakan keluarga yang dibangun atas perkawinan
yang sah, mampu memenuhi kebutuhan hidup, mampu memahami betapa
penting pelaksanaan ajaran agama, dan dapat juga memberikan bimbingan
keagamaan di dalam keluarganya, serta mampu menjalin hubungan sosial
dengan baik, akan tetapi belum mampu untuk menumbuhkan nilai-nilai
keimanan. Tolak ukur dari keluarga sakinah II antara lain: 1) Tidak terjadi
perceraian 2) Memiliki penghasilan lebih sehingga bisa menabung 3)
Memiliki ijazah STP 4) Memiliki rumah sendiri 5) Aktif bersosial 6)
Mampu memenuhi makanan lima sehat empat sempurna 7) Tidak teribat
perkara criminal.***

4) Keluarga sakinah III merupakan keluarga yang mampu memenuhi
kebutuhan keimanan, mampu memenuhi kebutuhan psikologis, dan
pengembangan keluarga, akan tetapi belum mampu memberikan suri
tauladan di sekitar lingkungan. Tolak ukur dari keluarga sakinah III antara
lain: 1) Aktif dalam mengupayakan peningkatan kegiatan keagamaan di

dalam keluarga maupun di masjid 2) Aktif memberikan dorongan dan

motivasi untuk meningkatkan kesehatan ibu, anak, dan masyarakat 3)

7 Surat Keputusan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 3 Tahun 1999 tentang
Pembinaan Keluarga Sakinah

% Sobri Mersi Al-Faqi, Solusi Problematika Rumah Tangga, (Surabaya:Pustaka
Yassir,2011), Im 46



120

Memiliki ijazah SMA ke atas 4) Senantiasa meningkatkan dalam

mengeluarkan zakat, infaq, shadagah, dan wakaf 5) Mampu untuk berqurban

6) Mampu menunaikan ibadah haji dengan baik dan benar sesuai tuntunan

agama dan undang-undang yang berlaku.”®

5) Keluarga sakinah III plus merupakan keluarga yang mampu memenuhi

semua kebutuhan keimanan dengan sempurna, kebutuhan psikologis, dan
pengembangan keluarga, serta dapat memberikan suri tauladan di sekitar
lingkungan. Tolak ukur dari Keluarga sakinah III plus antara lain: 1)
Keluarga yang telah mampu melaksanakan ibadah haji dan dapat memenuhi
kriteria haji yang mabrur 2) Menjadi tokoh agama, tokoh masyarakat, dan
tokoh organisasi 3) Mampu meningkatkan secara kualitatif dan kuantitatif
dalam mengeluarkan zakat, shadaqah, infaq, dan wakaf 4) Mampu
mengembangkan ajaran-ajaran agama Islam dalam meningkatkan
kemampuan keluarga dan masyarakat sekitar 5) Memiliki ijazah sarjana 6)
Memiliki nilai-nilai keimanan, ketakwaan, akhlakul karimah dalam
kehidupan pribadi dan keluarganya 7) Tumbuh dan berkembang perasaan
rasa kasih dan sayang secara selaras dan seimbang dalam keluarga dan
lingkungannya 8) Menjadi suri tauladan bagi masyarakat sekitarnya.**

4. Proses Pembentukan Keluarga Sakinah

Keluarga sakinah merupakan dambaan setiap insan dalam bahtera rumah

tangga. Salah satu prinsip keluarga sakinah adalah adanya pemenuhan

% A.M Ismatullah, Konsep Sakinah Mawaddah Dan Warahmah Dalam AlQur’an (Jurnal
Pemikiran Islam: Vol. Xiv, No.1, 2015)

0 Anonim, Fondasi Keluarga Sakinah Bacaan Mandiri Calon Pengantin, (Jakarta:
Subdit Keluarga Sakinah Ditjen Bimas Islam Kemenag RI, 2017), hlm, 13-17



121

kebutuhan hidup sejahtera dunia dan akhirat.”’ Perwujudan keluarga sakinah

itu tidak akan terlepas dari hal-hal yang menjadi pijakan bagi keluarga itu

sendiri, dalam sebuah upaya tersebut setidaknya selaras dengan tujuan Undang-

Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan Pasal 1 bahwa “Tujuan

perkawinan adalah untuk membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia

berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa”.*** Dalam membangun rumah tangga
untuk menuju keluarga sakinah, mawaddah, dan warahmah yang harus
dipersiapkan antara lain:

a. Meluruskan niat untuk menikah. Pernikahan memiliki arti yang
beranekaragam ada pendapat yang mengartikan sebagai akad yang
menghalalkan antara suami-istri untuk saling menikmati satu sama lain.
Motivasi menikah bukan untuk memuaskan kebutuhan biologis atau fisik,

akan tetapi menikah merupakan salah satu tanda kebesaran Allah SWT

sebagai mana yang diungkap dalam QS. Ar-Rum ayat 21.

2 5z g 5. T o< 8 Soc o Lz Lz o< [

8 PR 8555 2K Oan Ll 150 0551 A a1 1A Al
G3RE o3al uY els

Artinya: Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah bahwa Dia
menciptakan pasangan-pasangan untukmu dari (jenis) dirimu

sendiri agar kamu merasa tenteram kepadanya. Dia menjadikan di
antaramu rasa cinta dan kasih sayang. Sesungguhnya pada yang
demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah)

bagi kaum yang berpikir. **
Sehingga bernilai sakral dan signifikan, menikah juga perintah Allah

SWT dalam QS. An-Nur ayat 32.

! Samsidar, Darliana Sormin, Program Aisyiyah Dalam Mewujudkan Keluarga Sakinah
Menuju Islam Berkemajuan, INTIQAD: Jurnal Agama dan Pendidikan Islam, Vol. 11, No. 1, Juni
2019, him.164.

2 Afif Hidayat, Soiman, Konsep Keluarga Sakinah Perspektif Aktivis Muslimat NU Di
Desa Kesugihan Kidul, Jurnal Al Wasith: Jurnal Studi Hukum Islam, Vol. 1, No. 2, 2016, hlm.9

% Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.



122

G 40 2k 21588 158580 &) Raly 2alie (e Ginlially &la A 1,381
Al 3l Al 3?\;-43

Artinya: Nikahkanlah orang-orang yang masih membujang di antara kamu
dan juga orang-orang yang layak (menikah) dari hamba-hamba
sahayamu, baik laki-laki maupun perempuan. Jika mereka miskin,

Allah akan memberi kemampuan kepada mereka dengan karunia-

g{ya. Allah Maha Luas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui.

Hal tersebut nikah dapat diartikan tentang hubungan biologis yang
akan menghasilkan keturunan dan pada akhirnya keturunan tersebut akan
hidup dalam sebuah keluarga.295 Setiap orang memilih menikah sudah pasti
memiliki tujuan dibalik keputusan tersebut. Sebagian dari diri seseorang ada
yang menganggap menikah adalah sebagai sarana untuk menjaga kemaluan,
menundukkan pandangan, menjaga agama, dan akhlak. Ada juga yang
menganggap bahwa menikah adalah sebagai sarana untuk memperbaiki
keadaan finansial yang bukan hanya menganggap sebagai pemuas
kebutuhan biologis saja dan ada juga yang menikah karena unsur
keterpaksaan dengan jalan perjodohan. Namun pada dasarnya menikah
adalah sebuah ibadah yang di dalam pernikahan terdapat banyak kebaikan
dan kemaslahatan. Berbeda lain jika memiliki niat menikah hanya dengan
nafsu syahwat belaka yang hanya didasarkan pada sifat lahiriah, karena
faktor kecantikan, kegagahan, kekayaan, kedudukan, dan lain sebagainya.
Maka hal tersebut yang akan menyebabkan seseorang tidak mampu untuk

menjaga dan mempertahankan pernikahannya.

% Kementerian Agama Republik Indonesia, Ibid.
% Syaikh Abu Bakar Jabir Al-Jazairi, Minjahul Muslimin Konsep Hidup Ideal Dalam
Islam, ter. Mustofa, Dkk, (Jakarta: Darul Haq, 2008), hlm. 527



123

b. Mencari dan memilih pasangan hidup. Pada dasarnya manusia telah
memiliki pasangan masing-masing, untuk mencari dan memilih pasangan
yang sesuai dengan hati nurani maka manusia harus berusaha, tanpa adanya
usaha maka kita akan sulit untuk mendapatkan pasangan hidup. Memilih
pasangan hidup itu sulit, apalagi memilih yang sesuai dengan hati nurani
dan sesuai keadaan pribadi kita sendiri. Dalam mencari dan memilih
pasangan hidup diperlukan pengetahuan dan cara dalam memilih pasangan
hidup, karena antara laki-laki dan perempuan memiliki ciri khas masing-
masing. Maka dalam hal mencari dan memilih pasangan hidup terlebih
dahulu harus mengadakan pertimbangan, mengadakan diskusi dengan orang
tua, saudara, dan teman dekat, setelah itu kita bisa menentukan keputusan
tersebut.”*®

c. Perkawinan merupakan sebuah ikatan yang bertujuan untuk menjaga
kelangsungan kehidupan kemanusiaan. Oleh karena itu secara naluri
manusia akan berusaha untuk mendapatkan pasangan hidup yang sesuai
dengan keinginan mereka walaupun dalam ketentuan agama dianjurkan
untuk selektif dalam memilih pasangan. Permasalahan memilih jodoh
merupakan sesuatu yang pernah dialami oleh orang dalam menempuh
rumah tangga. Seseorang dalam memilih calon istri atau suami mesti
dipertimbangi oleh kriteria tertentu, walaupun upaya tersebut bukan

merupakan suatu yang kunci, namun dapat menentukan baik tidaknya

0 Didi Jubaedi Ismail dan Maman Abd. Djaliel, Membina Rumah Tangga Islami di
Bawah Ridha Illahi, (Bandung: Pustaka Setia, 2000), hlm. 12-13



124

rumah tangga.”’’

d. Segala aspek kehidupan dalam rumah tangga diputuskan dan diselesaikan
berdasarkan hasil musyawarah antara suami dan istri. Adapun maksud
demokratis adalah saling terbuka untuk menerima pandangan dari masing-
masing pihak. Untuk merealisasikan prinsip ini, maka setiap anggota
keluarga menciptakan suasana yang kondusif untuk munculnya rasa
persahabatan diantara mereka baik dalam hal suka maupun duka dan
mempunyai kedudukan yang sejajar dan bermitra, tidak ada pihak yang
merasa lebih hebat dan lebih tinggi kedudukannya, tidak ada pihak yang

mendominasi dan menguasai.

Dengan prinsip ini diharapkan akan
memunculkan kondisi yang saling melengkapi dan saling mengisi antara
satu dengan yang lain. Realisasi lebih jauh dari sikap musyawarah dan
demokratis dapat dikelompokkan kepada: pertama, musyawarah dalam
memutuskan masalah-masalah yang berhubungan dengan reproduksi,
jumlah dan pendidikan anak dan keturunan. Kedua, musyawarah dalam
menentukan tempat tinggal (rumah). Ketiga, musyawarah dalam
memutuskan masalah-masalah yang dihadapi dalam kehidupan rumah
tangga. Keempat, musyawarah dalam pembagian tugas-tugas rumah
tangga.299

e. Terciptanya suasana saling kasih, saling asih, saling cinta, saling melindungi

dan saling saying dalam kehidupan rumah tangga. Semua anggota keluarga

#7 Nabil Muhammad Taufiq as-Samaluthi, Pengaruh Agama terhadap Struktur
Keluarga, (Jakarta: Bulan Bintang). hIm. 987

% Tatik Mukhoyyaroh, Psikologi Keluarga, (Surabaya: UINSA Pers, 2014), him.25

% Rehani, Keluarga Sebagai Institusi Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur’an, (Padang:
Baitul Hikmah Press, 2001), hlm. 39



125

menciptakan suasana bahwa rumah adalah tempat yang nyaman bagi
mereka. Keluarga menurut Toffler, dapat berfungsi laksana raksasa peredam
kejutan yakni tempat kembali berteduh setiap individu (anggota keluarga)

3% Dalam

yang babak belur dan kalah dalam pertaruhan hidup diluar rumah
bahasa Islam, keluarga berfungsi sebagai surga atau taman indah, tempat
setiap anggota keluarga menikmati kebahagiaan hidup, dan menjadi
penangkal gelombang kehidupan yang keras. Jika suasana kehidupan
keluarga berantakan dan terpecah, tidak aman dan tidak tentram, maka
kehidupan keluarga akan mengalami disorientasi, disharmoni, bahkan
disintegrasi. Aman dan tentram disini bukan hanya terbatas pada aspek fisik
semata, tetapi juga dalam aspek kehidupan kejiwaan (psikis). 301
f. Kehidupan berkeluarga tidak ada anggota keluarga yang merasa berhak
memukul atau melakukan tindak kekerasan fisik dalam bentuk apapun,
dengan dalih atau alasan apapun, termasuk alasan atau dalih agama.
Begitupun juga setiap anggota keluarga tidak ada kekerasan psikologi.
Setiap anggota keluarga menciptakan suasana kejiwaan yang aman,
merdeka, tentram dan bebas dari segala bentuk ancaman yang bersifat
kejiwaan, baik dalam bentuk kata atau kalimat sehari-hari yang digunakan
maupun panggilan antar anggota keluarga yang menimbulkan rasa tidak

aman dan ketakutan bahkan sekedar ketersinggungan.302

3% Asman, Op.Cit, 112

*'Ulfatmi, Islam dan Perkawian, (Padang: Haifa Press Padang, 2010), hlm. 33-44

% Said Husin al-Munawwar, Agenda Generasi Intelektual: Ikhtiar Membangun
Masyarakat Madani, (Jakarta, Pena Madani, 2003), hIm.62



126

g. Relasi gender dalam hubungan suami dan istri dan anggota keluarga lainnya
merupakan hubungan kemitrasejajaran. Meskipun pengertian kemitra
sejajaran tidak bisa difahami dengan makna yang seragam, persis sama,
tetapi pengertian kemitrasejajaran yang dimaksud disini adalah suatu relasi
yang berdasarkan keadilan, saling membutuhkan, dan saling melengkapi
antara satu dengan yang lainnya. Implikasi dari prinsip seperti ini akan
memunculkan sikap, yaitu: pertama, saling mengerti latar belakang pribadi.
Kedua, saling menerima hobi, kelebihan dan kekurangan dari masing-
masing anggota keluarga. Ketiga, saling menghormati perkataan, perasaan,
bakat dan keinginan serta menghargai keluarga. Keempat, saling
mempercayai pribadi maupun kemampuan setiap anggota keluarga. Kelima,
saling mencintai dan menjauhi sikap egois.***

h. Keadilan disini adalah menempatkan sesuatu pada posisi yang semestinya
(proporsional). Jika ada diantara anggota keluarga baik laki-laki maupun
perempuan yang mendapatkan kesempatan untuk mengembangkan diri
harus di dukung tanpa memandang dan membedakan berdasarkan jenis
kelamin. Masing-masing anggota keluarga sadar sepenuhnya bahwa dirinya
adalah bagian dari keluarga yang memberi dan mendapat perhatian.
Contohnya, bapak yang kerja dan mempunyai kewajiban di kantor atau
sekolah, juga mempunyai kewajiban untuk memberikan perhatian kepada
anak-anak, istrinya serta anggota keluarga lainnya. Demikian pula, ibu yang

harus menuntaskan tugas kantor, tugas sekolah juga mempunyai kewajiban

39 Asman, Ibid, 112



127

untuk memberikan perhatian bagi suami, anak-anak, dan anggota keluarga

% Ini berarti semua anggota keluarga berlaku adil baik bagi

lainnya. *
dirinya dananggota keluarganya. Suami, istri dan anggota keluarga adalah
team work dan team meat dalam mencapai keluarga yang bahagia. Segala
sesuatu menyangkut tugas-tugas untuk menciptakan keluarga yang sakinah
dengan cara adil, fleksibel, terbuka dan demokratis. Intinya berbagi tugas

sesuai dengan kondisi objektif, atas kesepakatan bersama dan untuk

mencapai tujuan bersama.

i. Kebahagiaan dan kesejahteraan dalam perkawinan mempunyai beberapa

unsur, baik yang seharusnya dipunyai seorang pria yang nantinya akan
berfungsi sebagai suami ataupun seorang wanita yang akan menjadi seorang
istri dan ibu dari anak-anaknya. Sebagian orang beranggapan bahwa unsur
terpenting dalam membangun keluarga adalah masing-masing pasangan
saling mencintai. Ada juga yang menyatakan bahwa kekayaan dan
kecantikan menjadi modal bagi kebahagiaan sebuah keluarga. Salah satu
unsur terpenting dalam mencapai kebahagiaan dalam rumah tangga adalah
kedewasaan diri. Kedewasaan dalam bidang fisik-biologis, sosial ekonomi,
emosi dan tanggung jawab, pemikiran dan nilai-nilai kehidupan serta
keyakinan atau agama, akan menyebabkan keluarga yang terbentuk dalam
keadaan yang demikian mempunyai saham yang cukup besar dan

meyakinkan untuk meraih taraf kebahagiaan dan kesejahteraan hidup dalam

39 Asman, Ibid, 113



128

keluarganya. *%°

Selain penjelasan di atas untuk sampai pada terwujudnya sebuah keluarga
yang sakinah, seorang individu sebaiknya mengusahakannya sedini mungkin,
yaitu mulai dari sebelum memasuki pernikahan (masa pra pernikahan), dan
kemudian dilanjutkan sampai saat setelah memasuki kehidupan keluarga. Adapun
proses tersebut lebih jelasnya sebagai berikut: Pada masa pra nikah ini, yang
tetmasuk di dalamnya adalah: memilih pasangan, meminang atau melamar, dan
kemudian menikah. Dalam rangka mewujudkan keluarga sakinah, calon suami
istri perlu memilih pasangannya secara tepat.>”°

Di dalam hal memilih pasangan untuk dijadikan pasangan hidup, Islam
mempunyai aturan tersendiri tentang kriteria dan tipe yang baik menurut agama,
dan tentunya baik juga untuk individu yang bersangkutan jika kriteria tersebut
terpenuhi. Memilih pasangan yang tepat merupakan hal yang gampang-gampang
susah. Hal ini berkaitan dengan masalah takdir dan juga selera masing-masing
orang. Pasangan hidup atau jodoh memang merupakan hak prerogatif Allah.
Tetapi sebagai hamba-Nya yang baik, kita diwajibkan berusaha mencari dan
memilih pasangan sesuai dengan aturan syari’at.””’

Disamping itu, dalam rangka mencari dan memilih pasangan yang tepat,
hendaknya memahami alasan yang tepat dalam memilih pasangan, mengetahui

tipetipenya calon suami atau istri yang baik disamping selalu mohon petunjuk dari

Allah dengan melakukan shalat istikharah, agar mendapat ridha-Nya. Dalam hal

395 Asman, Ibid, 114

3% Aziz Mustafa, Untaian Mutiara Buat Keluarga, (Yogyakarta: Mitra Pustaka. 2001),
hlm.21

397 Mahmud Huda, Thoif, Konsep Keluarga Sakinah, Mawaddah, wa Rahmah Prespektif
Ulama Jombang, Jurnal Hukum Keluarga Islam, Vol. 1, No. 1, April 2016, hlm.70.



129

memilih pasangan, biasanya seorang laki-laki dalam memilih calon istri, atau
perempuan memilih calon suami, disamping rasa cinta biasanya tidak terlepas dari
empat alasan berikut: karena hartanya, karena nasabnya, karena parasnya, karena
agamanya. Sebagaimana sabda Rasulullah SAW dalam hadits riwayat Bukhari
nomor 4700, yaitu:

a0~

4.\:;4.&1\@.4) ﬁ@\w@\ym‘f\ww‘fnhdb‘m\mLp@;.:\_uh)wl.u:;
u.\.\.\\ g_a\a_\ )s.La\A Ll Ldlany Lnal’y LWl C"Jy a\JAS\CS.ud\A e&u}dﬂ‘—o\h\é&@”

J\A.a;u).\

Artinya: Telah menceritakan kepada kami [Musaddad] Telah menceritakan
kepada kami [Yahya] dari [Ubaidullah] ia berkata; Telah menceritakan
kepadaku [Sa'id bin Abu Sa'id] dari [bapaknya] dari [Abu Hurairah]
radliallahu 'anhu, dari Nabi shallallahu 'alaihi wasallam, beliau bersabda:
"Wanita itu dinikahi karena empat hal, karena hartanya, karena
keturunannya, karena kecantikannya dan karena agamanya. Maka
pilihlah karena agamanya, niscaya kamu akan beruntung (HR. Bukhari:
4700).%%

Jika keempat alasan tersebut semuanya ada pada seorang wanita, tentulah
merupakan calon istri yang amat ideal. Seorang gadis yang kaya, keturunan orang
baik, cantik rupawan dan taat mengamalkan ajaran agama. Atau sebaliknya,
seorang calon suami yang kaya, dari keturunan yang baik, wajahnya tampan dan
taat beribadah. Tentulah merupakan calon suami yang amat ideal. Akan tetapi,
dari hadis tersebut juga kita bisa mengambil pelajaran dalam rangka memilih
pasangan yang tepat, yaitu kita boleh memilih calon pasangan karena alasan
apapun, tetapi tidak boleh lepas dari alasan agama. Lebih jelasnya, karena
perempuan dalam keluarga sangat menentukan berhasil atau tidaknya dalam
mewujudkan keluarga sakinah, maka untuk memilih calon istri yang baik, seorang

lelaki hendaknya memilih wanita yang memiliki ciri-ciri sebagai berikut, yaitu

% Abi Abdullah Muhammad bin Ismail bin Ibrahim al-Bukhari, Shahih Bukhari, Juz 2
(Beirut: Dar Ibnu Katsir, 1987), Lihat Juga Dame Siregar, Analisis Hadis Riwayat Bukhori Nomor
4700 Syarat Calon Isteri, Jurnal El-Qanuny, Vol. 5, No. 1, Januari-Juni 2019, hlm.18



130

antara lain:
a.Salehah
Wanita Salehah adalah wanita yang taat kepada Allah, taat kepada suami
kecuali pada hal yang bertentangan dengan syariah, memelihara hak-hak suami
ketika ada ataupun tidak adanya suami, perempuan yang menyenangkan hati
jika dipandang, memberikan kesejukan ketika suami sedang marah dan rela
atas segala pemberian suami.’” Ciri-ciri tersebut dijelaskan didalam Al-Qur’an

surat An-Nisa’ayat 34, yaitu:

“agdlsal G \jm\u}um‘;:_wm\d@u;w\gh’ \gédu;ﬂ
L};)ﬁl\j‘_ﬁ@gﬁjwuﬁ@@” i\n\Ls;buL_uaﬂg_\Lé;ﬂ a_mla.aﬂﬁ

\Jusu;u\smjmug_.x; \}u)a(,sauuu m}ﬂ\j@w\@
Artinya: Laki-laki (suami) adalah penanggung jawab atas para perempuan
(istri) karena Allah telah melebihkan sebagian mereka (laki-laki) atas
sebagian yang lain (perempuan) dan karena mereka (laki-laki) telah
menafkahkan sebagian dari hartanya. Perempuan-perempuan saleh
adalah mereka yang taat (kepada Allah) dan menjaga diri ketika
(suaminya) tidak ada karena Allah telah menjaga (mereka). Perempuan-
perempuan yang kamu khawatirkan akan nusyuz, berilah mereka
nasihat, tinggalkanlah mereka di tempat tidur (pisah ranjang), dan
(kalau perlu,) pukullah mereka (dengan cara yang tidak menyakitkan).
Akan tetapi, jika mereka menaatimu, janganlah kamu mencari-cari jalan
untuk menyusahkan mereka. Sesungguhnya Allah Maha Tinggi lagi
Maha Besar. >

b. Perempuan yang Subur
Pernah ada seorang sahabat meminang seorang perempuan yang mandul,
lalu ia bertanya: wahai Rasullullah, saya telah meminang seorang perempuan

bangsawan dan cantik, tetapi dia mandul. Lalu Rasulullah mencegahnya.

Sesuai Hadits Nabi SAW:

3% Mahmud Huda, Thoif, Konsep Keluarga Sakinah, Mawaddah, wa Rahmah Prespektif
Ulama Jombang, Jurnal Hukum Keluarga Islam, hlm.71-72
*1% Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.



131

ucuh\‘)w‘)}a.m“_\;\w\mweﬂmh‘)n\cu}Jqu)auhceAA\}\wm\uh
Ah\ém@ﬂ\é\d;);\;d\ﬁ«)mu;dmusec)au.a‘u}buus U‘A‘)U-" :-‘JW
OL@_,auu\eu\ru "y'Um@é”u\;Lm@\}duﬂmum\f\um\@\dm?m}

em‘}]\

Artinya:

PR LSS I AT 5 DE 5 B S - A R I

“Diriwayatkan dari Ahmad Ibn Ibrahim, dari Yazid Ibn Harun, dari

Mustalim Ibn Sa’id Ibn Ukhtu Manshur Ibn Zadzan dari Mua’wiyah
Ibn Qarrah dari Ma’qil Ibn Yasar telah berkata bahwa: Seorang lakilaki
mendatangi Nabi SAW berkata: “Aku menemukan seorang wanita yang
cantik dan memiliki martabat tinggi namun ia mandul apakah aku
menikahinya?” Nabi SAW menjawab “Jangan!”, kemudian pria itu
datang menemui Nabi SAW kedua kalinya dan Nabi SAW tetap
melarangnya, kemudian ia menemui Nabi SAW yang ketiga kalinya
maka Nabi SAW berkata: “Nikahilah wanita yang sangat penyayang
dan yang mudah beranak banyak (subur) karena aku akan berbangga
dengan kalian dihadapan umatumat yang lain”, kemudian Nabi berkata:
“Gapailah istri-istri yang subur yang penyayang suami”. (HR. Abu
Dawud).*"!

c. Perempuan yang Masih Gadis

Alasannya yaitu, lebih manis tutur katanya, lebih banyak keturunannya,

lebih kecil kemungkinannya berbuat makar terhadap suami, lebih bisa

menerima pemberian yang sedikit dan lebih mesra ketika diajak bercanda.

312

Seperti Hadits Nabi SAW:

u.\A_ux:u.aesuu.\u,a;)!\m@hwﬂ\ﬁbwwuhw\)ﬂ\)m&\weﬂ\}\uh
J\SJYL:(,SJ;(,LUA.&;&J\A_;ma»\dju‘)dUdUethu\ucLs‘)h.a.aY\eJc\.uu;(u}s

smally 2y WA (3T G sal e Gl

Artinya: “Telah menceritakan kepada kami Ibrahim bin Al Mundzir Al Hizami

berkata, telah menceritakan kepada kami Muhamamad bin Thalhah
At Taimi berkata, telah menceritakan kepadaku Abdurrahman bin
Salim bin Utbah bin Uwaim bin Sa'idah Al Anshari dari Bapaknya
dari Kakeknya ia berkata, Rasulullah bersabda: “Hendaklah kalian
memilih yang masih perawan. Sungguh, mulut mereka lebih segar,
rahimnya lebih luas (banyak anak), dan lebih menerima dengan yang
sedikit”. (HR. Ibnu Majah).

"' Rusdaya Basri, Figh Munakahat 4 Mazhab dan Kebijakan Pemerintah, (Kaaffah
Learning Center, Parepare, 2019), him.37-38.

312 Mahmud Huda, Thoif, Konsep Keluarga Sakinah, Mawaddah, wa Rahmah Prespektif
Ulama Jombang, Jurnal Hukum Keluarga Islam, hlm.72



132

5. Faktor Pendukung dan Penghambat dalam Membangun Keluarga
Sakinah
Sebuah kehidupan sudah menjadi hal biasa atau sunnatullah, bahwa
segala sesuatu mengandung unsur yang mendukung dan menghambat atau
positif maupun negatif. Begitupun juga didalam membangun keluarga sakinah
pasti ada faktor-faktor pendukung dan penghambat, yaitu:
a. Faktor Pendukung Faktor-faktor yang merupakan pendukung dalam
membangun keluarga sakinah, antara lain:

1) Hubungan saling membutuhkan satu sama lain sebagaimana istri
disimbolkan dalam Al-Qur’an dengan pakaian.

2) Suami dan istri dalam bergaul memperhatikan yang secara wajar
dianggap patut.

3) Sebagimana dalam hadits Nabi, keluarga yang baik adalah memiliki
kecenderungan pada agama, yang muda menghormati yang lebih tua dan
yang tua menyayangi yang muda, sederhana dalam belanja, santun dalam
pergaulan dan selalu melakukan intropeksi diri.

4) Memperhatikan empat faktor yang disebutkan dalam hadits Nabi, bahwa
indikator kebahagian keluarga adalah suami dan istri yang setia,
anakanak yang berbakti terhadap orang tuanya, lingkungan sosial yang

sehat dan dekat rizkinya.313

*'3 Dian Putri Ayu Rahmawati, Sri Astutik, Op.Cit, him.113-114,



133

b. Faktor Penghambat
Faktor-faktor yang merupakan kendala atau penyakit yang
menghambat tumbuhnya sakinah dalam keluarga, antara lain:

4) Akidah yang keliru atau sesat, misalnya mempercayai kekuatan dukun,
magic dan sebangsanya. Bimbingan dukun dan sebangsanya bukan saja
membuat langkah hidup tidak rasional, tetapi juga bisa menyesatkan pada
bencana yang fatal.

5) Makanan yang tidak halal. Sepotong daging dalam tubuh manusia yang
berasal dari makanan haram, maka cenderung mendorong pada perbuatan
yang haram juga (qith’atul lahmi min al haramahaqqu ila an nar). Bukan
hanya makanan, tetapi juga rumah, pakaian, kendaraan dan lain-lainnya. )

6) Kemewahan. Menurut Al-Qur’an, kehancuran suatu bangsa dimulai
dengan kecenderungan hidup mewah, sesuai firman Allah dalam QS. Al-

Isra’ 16:

20 02 (. )o g% yonY( (- 0F- P T g-0s fob. %% - 0s.-0g y20 [ Fo0% —qped 0T Fio 7T T,
) e g 528 J3all Lgnle (388 Lgad ) jauas Lend i L yal 4308 elles o)) Lo 1l
Artinya: Jika Kami hendak membinasakan suatu negeri, Kami
perintahkan orang-orang yang hidup mewah di negeri itu (agar
menaati Allah). Lalu, mereka melakukan kedurhakaan di negeri
itu sehingga pantaslah berlaku padanya perkataan (azab Kami).

Maka, Kami hancurkan (negeri itu) sehancur-hancurnya. >'*
7) Pergaulan yang tidak terjaga kesopanannya akan dapat mendatangkan
WIL dan PIL. Oleh karena itu suami atau istri harus menjauhi berduaan
dengan yang bukan mahram, sebab meskipun pada mulanya tidak ada

maksud apa-apa atau bahkan bermaksud baik, tetapi suasana psikologis

berduaan akan dapat menggiring pada perselingkuhan.

*!4 Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.



134

8) Akhlak yang rendah. Akhlak adalah keadaan batin yang menjadi
penggerak tingkah laku. Orang yang kualitas batinnya rendah akan

mudah terjerumus pada perilaku rendah yang sangat merugikan.*'®

C. Magqasihid al-Syari’ah
1. Pengertian Magqdshid al-Syar’iah

Magqashid syariah terdiri atas dua kata yaitu maqasyid dan syariah. Kata
maqasyid bentuk jamak dari magshad yang merupakan maksud atau tujuan,
sedangkan syariah mempunyai arti hukum-hukum Allah yang di tetapkan
untuk manusia agar menjadi pedoman untuk kebahagian dunia dan akhirat.
Maka demikian Magashid syariah diartikan tujuan-tujuan yang hendak dicapai
dari suatu penetapan hukum. Kajian teori maqashid syariah dalam hukum
Islam  sangat penting.  Urgensi  tersebut di  dasarkan  pada
pertimbanganpertimbangan di antaranya yaitu hukum Islam hukum yang
bersumber dari wahyu tuhan dan di peruntukan oleh manusia.*'®

Sebelum menjelaskan pengertian maqgashid al-syari’ah secara istilah
terlebih dahulu dijelaskan pengertiannya secara bahasa (lughawi). Secara
bahasa, magashid jama’ dari kata magshid yang berarti kesulitan dari apa yang
dituju atau dimaksud’'’. Secara akar bahasa, magashid berasal dari kata

qgashada, yaqshidu, qashdan, qashidun, yang berarti keinginan yang kuat,

31> Ahmad Atabik, Khoridatul Mudhiiah, Op.Cit, hlm.311-312

*1% Ghofar sidiq, Teori Maqashid syariah dalam Hukum Islam, Sultan Agung Vol XLIV,
No:118,(Juni-Agustus 2009), him. 118-119.

"7 Ahsan Lihasanah, al-Figh al-Magashid ‘Inda al-Imami al-Syatibi, (Mesir: Dar al-
Salam, 2008), him. 11;



135

berpegang teguh, dan sengaja,”'® atau dapat juga diartikan dengan menyengaja
atau bermaksud kepada (gashada ilaihi)’”’. Sebagaimana firman Allah SWT :

/

\4 \v_%u-\.& uﬁ/’}b%jw\wwl&)

Artinya: Allahlah yang menerangkan jalan yang lurus dan di antaranya ada
(jalan) yang menyimpang. Jika Dia menghendaki, tentu Dia memberi
petunjuk kamu semua (ke jalan yang benar) (QS Al-Nahl ayat 9).*%

lﬁ

s

/{

Al Magashid merupakan bentuk plural dari kata al/ magsad, ia adalah
masdar mim dari kata kerja gasada yaqsudu qasdan wamagsadan. Kata al
qgashd dan al magsud memiliki makna yang sama dan secara etimologi atau
bahasa bisa berarti sbb:

Al gashd memiliki makna niat, maksud atau tujuan. A/ gashd juga berarti

kesederhanaan, adil dan seimbang sebagaimana Firman Allah SWT :

jm.i-\ u}d uﬁaﬁﬂﬁ

Artinya: Dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan lunakkanlah suaramu.
Sesungguhnya  seburuk-buruk suara ialah suara keledai (Qs.
Lugman:19).

Kata Al gashd (<), maknanya secara harfiah berarti hemat, Ibnu Katsir

menjelaskan, berjalanlah yang biasa saja tidak sangat lambat dan tidak sangat

cepat, jalanlah yang biasa itu cara berjalan yang sopan. Dan rendahkan

38 Ibid, him.11; Lihat Juga Masdar mimi adalah bentuk Masdar yang mendapat awalan

huruf mim ziadah (tambahan) selain mufa’alah, yang menunjukkan pada kejadian tanpa
keterangan waktu

1% Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia, (Jakarta: PT. Mahmud Yunus Wadzuryah,

1990), hlm. 243. Lihat Juga, Abu Fadl Jamal al-Din Muhammad bin Mukarram Ibnu Manzur al-
Afrigiyyah Al-Misriyyah, Lisan Al-‘Arab, (Beirut: Dar al-Fikr, 1972). Majdu al-Din Ya’qub al-
Fauzi Abadi, al-Qamus al-Muhit, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyah, t.t), hlm. 334

32 1bn Manzur, Lisan al-‘Arab, (Mesir: Dar al-Ma’arif, tt), hlm. 3643.



136

suaramu” (€l s=), maknanya adalah janganlah berlebihan dalam berbicara dan
jangan berlebihan mengangkatnya, makanya di dalam Al Qur’an disebutkan.
Janganlah kamu meninggikan suaramu melebihi suara Nabi.” Dan kemudian
penutup ayat ini, “Sesunguhnya seburuk-buruk suara adalah suara himar. Ibn
Katsir menjelaskan, disebutkan suara yang paling buruk adalah suara himar, ini
menunjukan bahwa mengangkat suara yang paling keras itu bukan hanya tidak
baik, tapi juga tercela.’*!

Inti dari ayat ini adalah bagaimana cara berkomunikasi dengan orang lain
kemudian bagaimana cara berjalan, bagaimana cara kita menungkapkan kata-
kata kita, dan bagaimana pula kita bersikap secara umum terhadap orang lain,
kalau kita perhatikan akhlaq itu dibahas di belakang karena dakwah bil ma’ruf
itu akan efektif bilamana didukung dengan akhlaq yang mulia.***

Menurut al-Shabuni makna al-gashd adalah jalan yang lurus yakni adalah
agama Islam , dari jalan yang lurus itu terdapat jalan yang bengkok atau
condong dari yang hak dan orang yang berjalan di atasnya tidak sampai kepada
Allah seperti orang-orang Yahudi, Nasrani, dan Majusi dan jika Allah
menghendaki maka bisa saja Ia memberi hidayah kepada semua dengan iman
atau jalan yang benar, namun manusia diberi pilithan untuk memilihj
alannya.”” Selanjutnya, kata al-qashd terdapat dalam dalam firman Allah

SWT, sebagai berikut:

' Asafri Bakri, Konsep Magashid syariah Menurut Al-syathibi, (Jakarta :PT Raja
Grafindo Persada, 1996), him.59

2 Ibn Katsir, Tafsir Ibn Katsir, (Mesir: Dar al 1, 2010) hlm. 789-797

33 As-Shoubuni, Tafsir Ahkam jilid 2, him. 120.



137

Gy , - Z - .

)l e &aay [0y YonfN 1o Taly U Lo 0 3

-

3 B

-

9¢"/’/"¢J/a /:Q,E/, }5}9}// /”./ /’/:9J w7 — :ls///
ﬁl@dﬁbﬁw‘uﬁ%v&& L}}L«.&h\)}fw@\) > 9
& 7 2. 7

(e CPYSEN

Artinya: Kalau yang kamu serukan kepada mereka itu keuntungan yang mudah
diperoleh dan perjalanan yang tidak seberapa jauh, Pastilah mereka
mengikutimu, tetapi tempat yang dituju itu amat jauh terasa oleh
mereka. mereka akan bersumpah dengan (nama) Allah: "Jikalau kami
sanggup tentulah kami berangkat bersama-samamu." mereka

membinasakan diri mereka sendiri dan Allah mengetahui bahwa
Sesungguhnya mereka benar-benar orang-orang yang berdusta. (Qs.

at Taubah : 42)***

Sedangkan kata syari’ah berasal dari kata syara’a as-syai yang berarti
menjelaskan sesuatu. Atau diambil dari a/-syari’ah dengan arti tempat sumber
air yang tidak pernah terputus dan orang datang ke sana tidak memerlukan
alat’®. Atau berarti juga sumber air, di mana orang ramai mengambil air.
Selain itu al-syari’ah yang akar kata berasal dari kata syara’a, yasri’u, syar’an
yang berarti memulai pelaksanaan suatu pekerjaan’>®. Dengan demikian al-
syari’ah mempunyai pengertian pekerjaan yang baru mulai dilaksanakan.
Syara’a juga berarti menjelaskan, menerangkan dan menunjukkan jalan. Syar’a
lahum syar’an berarti mereka telah menunjukkan jalan kepada meraka atau
bermakna sanna yang berarti menunjukkan jalan atau peraturan®’. Jadi, secara
bahasa syari’ah menunjukkan kepada tiga pengertian, yaitu sumber tempat air

minum, jalan yang lurus dan terang dan awal dari pada pelaksanaan suatu

pekerjaan.

** Tim Penerjemah Al-Qur’an, op.cit., hlm. 261

325 yusuf Al-Qardhawi, Fikih Magashid Syari’ah, Alih Bahasa Arif Munandar Riswanto,
(Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2007), him. 12

*%% Hasbi Umar, Nalar Figih Kontemporer, (Jakarta: Gaung Persada Press, 2007), hlm. 36.

327 1bid., hlm. 36



138

Dengan mengetahui pengertian maqashid dan al-syari’ah secara bahasa,
maka pengertian yang terkandung dalam istilah, yaitu tujuan-tujuan dan
rahasia-rahasia yang diletakkan Allah dan terkandung dalam setiap hukum
untuk keperluan pemenuhan manfaat umat. Atau tujuan dari Allah menurunkan
syari’at, dimana menurut al-Syatibi adalah untuk mewujudkan kemashlahatan

. . . . ,328
manusia di dunia dan akhirat

. Al-Syatibi tidak menjelaskan definisi
magqashid Syari’ah dalam bukunya, ia langsung menjelaskan detil isi maqashid
Syari’ah dari pembagiannnya. Syatibi membagi maqashid menjadi dua, gashdu
al-syari’ (tujuan Tuhan) dan gashdu almukallaf (tujuan mukallaf). Kemudian ia
membagi gashdu syari’ menjadi empat macam. Pertama, gashdu al-syari’ fi
wadh’i al-syari’ah; kedua, gashdu al-syari’ fi wadh’i al-syari’ah li al-ifham;
ketiga, qashdu al-syari’ fi wadh’i al-syari’ah i al-taklif bimugtadhaha;
keempat, gashdu al-syari’ fi dukhuli al-mukallaf tahta ahkami al-syari’ah.**
Sedangkan bagian gashdu al-mukallaf, Syatibi tidak menyebutkan
macammacamnya. Wahbah al-Zuhaili mengatakan bahwa magqashid al
syari’ah adalah nilai-nilai dan sasaran syara’ yang tersirat dalam segenap atau
bagian terbesar dari hukum-hukumnya. Nilai-nilai dan sasaran-sasaran itu
dipandang sebagai tujuan dan rahasia syari’ah, yang ditetapkan oleh al-syari’
dalam setiap ketentuan hukum®’. Yusuf Al-Qardhawi mendefenisikan

magqashid al-syari’ah sebagai tujuan yang menjadi target teks dan hukum-

hukum partikular untuk direalisasikan dalam kehidupan manusia. Baik berupa

% Al-Syatibi, 4l-Muwafaqat Fi Ushul al-Syari’ah, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah,
2003), Lhim 3.

%% Abu Ishaq al-Syatibi, /bid., hlm. 219

339 Wahbah al-Zuhaili, Ushul Figh Islami, (Damaskus: Dar al Fikri, 1986), II, hlm 225



139

perintah, larangan, dan mubah. Untuk individu, keluarga, jamaah, dan umat™'.

Atau juga disebut dengan hikmat-hikmat yang menjadi tujuan ditetapkannya
hukum, baik yang diharuskan ataupun tidak®*>. Karena dalam setiap hukum

yang disyari’atkan Allah kepada hambanya pasti terdapat hikmar’>

, yaitu
tujuan luhur yang ada di balik hukum®*.

Ulama Ushul Fiqih mendefinisikan magashid al-Syari’ah dengan makna
dan tujuan yang dikehendaki syara’ dalam mensyari’atkan suatu hukum bagi
kemashlahatan umat manusia. Magashid al-Syari’ah di kalangan ulama ushul
fiqih disebut juga asrar al-syari’ah, yaitu rahasia-rahasia yang terdapat di balik
hukum yang ditetapkan oleh syara’, berupa kemashlahatan bagi manusia, baik
di dunia maupun di akhirat. Misalnya, syara 'mewajibkan berbagai macam

335 .
. Kemudian

ibadah dengan tujuan untuk menegakkan agama Allah SWT
dalam perkembangan berikutnya, istilah maqashid al-alsyari’ah ini diidentik
dengan filsafat hukum Islam™.

Sedangkan secara terminologis, magashid mempunyai arti menghendaki
sesuatu dan berpegangan teguh kepadanya (iradah al-syai wa al-azm alaihi).
Sedangkan kata Syari’ah berarti apa-apa yang ditentukan Tuhan kepada
hamba-Nya melalui perantara nabi-Nya. Dari beberapa keterangan di atas

terlihat dengan jelas bahwa yang dimaksud dengan magashid al-Syari’ah ialah

essensi atau hikmah yang terkandung dalam semua hukum syari’at yang telah

31 Al-Qardhawi, op.cit., hlm. 17.

2 Ibid., him. 18

3 Ibid., him. 18

> Ibid., him. 19

33 A. Aziz Dahlan (ed), Ensiklopedi Hukum Islam, (Jakarta: PT Ichtiar Baru Van Hoeve,
tt), II1, hlm. 1108

3% Hasbi, op.cit., hlm. 120.



140

ditetapkan Syari’ (Allah SWT dan rasul-Nya) dan mencakup segala aspek
hukum. Menurut S. Juhaya Praja, al-Magqgashid as-Syari’ah dapat dijadikan
pijakan dalam mengistimbatkan hukum. Sehingga bila ada kontradiksi antara
al-Magashid as-Syari’ah dengan firman Allah SWT, maka yang dijadikan
dasar adalah al-Magasihd as-Syari’ah.
2. Sejarah Perkembangan Tori Magqdsid al-Syari’ah

Apabila ditelusuri pada masa-masa awal Islam ketika Nabi Muhammad

SAW masih hidup, tampaknya perhatian terhadap Maqasid al-Syari’ah dalam

1.%7 Sebagai contoh dalam sebuah hadits,

pembentukan hukum sudah muncu
Nabi pernah melarang kaum muslimin menyimpan daging Qurban kecuali
dalam batas tertentu sekedar perbekalan untuk waktu tiga hari. Namun selang
beberapa tahun, ketentuan yang diberikan Nabi ini dilarang oleh beberapa

338 pada waktu itu

orang sahabat dan mereka mengemukakan kepada Nabi.
Nabi memebenarkan tindakan mereka sembari menjelaskan bahwa hukum
pelaran gan penyimpanan daging Qurban itu di dasarkan atas kepentingan al-
daffah sekarang kata Nabi, simpanlah daging-daging Qurban itu karena tidak
ada lagi tamu yang membutuhkannya.**’

Dalam larangan tersebut, dapat diharapkan tujuan syari’at dapat dicapai

yakni memberikan kelapangan kaum miskin yang bertdatangan dari dusun ke

Kota Madinah. Setelah alasan pelarangan tersebut tidak ada lagi, maka

37 Ibn Zagibah, Al-Magasid Al-’Ammah Li Al-Syari’ah Al-Islamiyah (Kairo: Dar al-
safwah,
1996), him. 20

% Ahmad Al-Raisuni, Nazariyyah al-Magqasid ‘Inda al-Imam al-Syatibi (Hemdon: Al-
Ma’had al-‘Alami li al-Fikr Islami, 1995), hlm. 17-19

% Malik Ibn Anas, al-Muwatta’ditashihkan oleh Muhamammad Fuad Abdul Bagqi
(t.tT.P,.T) hlm. 299



141

larangan itu sendiri tidak dilakukan oleh Nabi.***Dalam rentang waktu
berikutnya, apa yang dilakukan oleh Nabi diambil sebagai pedoman oleh para
sahabat dalam memecahkan permasalahan-permasalahan hukum yang mereka
hadapi.’*' Para sahabat karena banyak bergaul dengan Nabi, maka dengan
cepat menangkap rahasia-rahasia syari’ sehingga dengan itu mereka mampu
menghadapi tantangan-tantangan zamanya.>**
Sebagai contoh yang paling populer dalam kaitan ini adalah pendapat
Umar ibn Khattab tentang penghapusan pembagian zakat untuk klompok
Mu’allafah Qulubuhum. Kelompok Mu’allafah Qulubuhumini pada masa Nabi
mendapatkan bagian zakat sesuai penegasan nasyang bertujuan mengajak
manusia memeluk agama Islam dalam posisi yang masih lemah Ketika Islam
dalam posisi yang kuat, maka pelaksanaan zakat dengan tujuan untuk
sementara di atas, tidak dilaksanakan.**’
2. Magqdsid al-Syari’ah Menurut Para Ulama
Tujuan hukum (maqgashid syari’ah) harus diketahui oleh mujtahid dalam
rangka mengembangkan pemikiran hukum dalam Islam secara umum dan
menjawab persoalan-persoalan hukum kontemporer yang kasusnya tidak diatur
secara eksplisit oleh al-Qur’an dan al-Hadits. Sejarah munculnya istilah
magqasid al Syariah pertama dikenal pada abad ke-4 Hijriyah. Menurut Ahmad

Raisuni, istilah tersebut pertama kali digunaka oleh al Turmudzi al Hakim

30 Asafri Jaya Bakri, Konsep Magashid al syari’ah menurut Al-Syatibi (Jakarta: Raja
Grafindo Persada:1996), him. 6

! Abu Ishaq Al-Syatibi, AI-Muwafakat, Juz 2 (Beirut: al- Maktabah al-Taufigiyah,
2004),
hlm. 8

2 Ibid., hlm. 7

* Ibid., hlm.7



142

dalam buku yang ditulisnya yaitu salah wa maqgasiduhu, al al-Haj wa Asraruh,
al-’Illah, ’Ilal al- Syariah, ’lal al-‘Ubudiyah dan juga bukunya alFuruq yang
kemudian diadopsi oleh imam al-Qarafi menjadi buku karangannya. ***

Setelah itu, muncul Abu mansur al Maturudi dengan karyanya Ma’had al
Syara, kemudian disusul Abu Bakar al -Qaffal al Syasyi denga bukunya Ushul
Figh dan Mahasin al Syariah. Setelah al-Qaffal kemudian muncul Abi Bakar
al-Abhari dan al-Baqgilany dengan masing-masing karyanya. Yaitu: mas’ alah
al-Jawab wa al-dalail wa al’ Illah dan al-Taqrib wa al-Irsyad fi Tartib Turuq al-
Ijtihad. Sebenarnya sejak abad-5 H, Abdullah bin Bayyah dengan filsafat
hokum Islam. Metode literal dan nominal tidak mampu menjawab
komplektifitas  perkembangan  peradaban. Inilah yang mendorong
pengembangan metode maslahah mursalah untuk menjawab situasi yang tidak
ada dalam Nass. Selanjutnya kelahiran terori maqashid Syariah, berikut ini
beberapa definisi maqashid Syariah dari beberapa tokoh.**

a. Imam al-Haramain al-Juwaini
Abu al-Ma’ali Abd al-Malik ibn Abdillah ibn Yusuf alJuwaini,
populer dengan nama al-Imam al-Haramain (w. 478 H) dapat dikatakan
sebagai ahli teori (ulama usul al-figh) pertama yang menekankan pentingnya

memahami Magqasid Syariah dalam menetapkan hukum Islam. la secara

tegas mengatakan bahwa seseorang tidak dapat dikatakan mampu

** Ahmad al-Raisuni, Nazhariyyat al-Magdshid ‘Inda al-Syathibi, (Dar al-Aman, Rabat,
1991), him. 67

** Umar bin Shalih bin ‘Umar, Magdshid Al-Syari’ah ‘Inda al-Imém al-Izz ibn ‘Abd al-
Saldam, (Dar al-Nafa’z al-Nashr wa al-Tauzi’, Urdun, 2003), him. 98



143

menetapkan hukum dalam Islam, sebelum ia memahami dengan benar
tujuan Allah mengeluarkan perintah-perintah dan larangan-laranganNya.>*°
Menurut telaah historis, Imam al-Haramain al-Juwaini dapat dikatakan
sebagai ahli ushul pertama yang menekankan pentingnya memahami
magqashid al-syari'ah dalam menetapkan hukum Islam dengan
memperkenalkan terori tingkatan keniscayaan. Dia secara tegas mengatakan
bahwa seseorang tidak dapat dikatakan mampu menetapkan hukum dalam
Islam sebelum ia memahami benar-benar tujuan Allah mengeluarkan
perintah-perintah dan larangan-larangan-Nya.**’ Pada prinsipnya Al-Juwaini
(tth) membagi tujuan tasyri' menjadi lima tingkatan, yaitu keniscayaan
(dharuriyat), kebutuhan publik (al hajjah ammaht), moral (mukramat) dan
anjuran-anjuran (al-mandubat) dan apa yang tidak dicantumkan secara
khusus. Beliau mengatakan bahwa maqashid dari hukum Islam adalah
kemaksuman (al-ishmah) atau penjagaan keimanan, jiwa, akal, keluarga dan
harta.>**
Sebagaimana diketahui bahwa al-Juwaini merupakan peletak landasan
utama pemikiran Magdshid Al-syari’ah (tujuan pokok syariat). Menurutnya,
orang-orang yang tidak mampu memahami dengan baik tujuan al-Syari’

(Allah SWT) di dalam menetapkan syariat, maka pada hakikatnya ia belum

dipandang mampu dalam menetapkan atau melakukan istinbath hukum-

36 Abu al-Ma’ali Abd al-Malik ibn Abdillah ibn Yusuf, Al-Burhan fi Usul al-Fighs Jilid I

(Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1997), hlm.101. Lihat juga Abd al-Qadir ibn Hirz Allah,
Dawabit I'tibar al-Maqasid fi Mahal al-Ijtihad wa Athruha al-Fighiyyi (Riyad: Maktabah al-
Rushd, 2007), him.173

7 Ahmad al-Raisuni, Imam al-Syathibi’s Teori Of The Higher Objectives and Intens Of

Islamic Law, (Washington, London, 2005), cet. Ke-III, hIm. xxii

¥ (Jasser Auda. 2008)



144

hukum syari’at. Istinbath merupakan tata cara penggalian hukum.
Sebagaimana diketahui bahwa nash syara’ yang terdiri dari Al-Qur’an dan
al-Hadits, seluruhnya adalah masih bersifat global. Untuk itu perlu langkah
istinbath tersebut. Dan salah satu syarat agar bisa diperoleh hukum, maka ia
harus mengetahui tujuan pokok dari disyariatkannya Islam itu sendiri.**

Embrio teori maslahat yang diusung oleh al-Juwaini dapat diketahui di
dalam kitab alBurhan fi Ushdl al-Figh. Di dalam kitab tersebut, pada bab
giyas, ia menjelaskan tentang bahasan menarik teori ‘ilal (teori alasan) dan
ushdl (dalil pokok) dalam mewujudkan maqashid syari’ah. Awalnya, ia
membagi terlebih dahulu maqashid syari’ah menjadi dua, yaitu: Maqgashid
yang dihasilkan dari jalan istiqra’ (berpikir induktif) terhadap nash. Hukum
yang dihasilkan bersifat ta’abbudi dan tidak bisa diubah. Contoh misalnya
shalat 5 waktu dan puasa.®*’

Kemudian al-Juwaini mengelaborasi lebih jauh Maqasid Syariah itu
dalam hubungannya dengan illat dan dibedakan menjadi lima bagian, yaitu:
1) yang masuk dalam kategori pokok/primer (dharuriyyat).

2) kebutuhan/sekunder (hajjiyat).
3) pelengkap/tersier (makramah).

4) sesuatu yang tidak masuk kelompok daruriyat dan hajiyat.

¥ Jasser Auda, Magasid Shariah an Philospphy of Islamic Law a System Approach, (terj.
Rosidin dan Ali Abd el-Mun’im, membumikan Hukum Islam Melalui Maqasid Syariah:
pendekatan Teori Sitem). (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 2008)

0 Thahir ibn Asyur, Magdshid Al-Syari’ah al-Islimiyah, (Dar al-Salam, Kairo, 2009),
hlm. 50



145

5) sesuatu yang tidak termasuk ketiga kelompok sebelumnya.™"

Banyak kalangan ulama ushuliyin yang mengakui bahwa alJuwainilah
yang pertama kali mendirikan bangunan teori Maqgasid Syariah. Ia adalah
yang pertama kali melakukan katagorisasi Maqasid Syariah yang akhirnya
disederhanakan dalam tiga katagori yaitu peringkat pokok/primer
(dharuriyyat), peringkat kebutuhan/sekunder (hajjiyat) dan peringkat
pelengkap/tersier (tahsiniyyat). 332

Magqashid yang dihasilkan tidak dari jalur pembacaan dan
penyimpulan nash, karena secara nash ia belum ditemukan ketetapan
hukumnya. Maqashid ini dihasilkan dari jalur membandingkan antara teks
nash tertentu dengan teks nash yang lain. Karena harus dilakukan
pembandingan, maka peran akal (rasio) menduduki posisi penting untuk
melakukan pengkajiannya. Hukum semacam ini dilabelinya sebagai
ta’aqquli (menerima peran rasio).”” Karena dalam istinbath hukum
tujuannya adalah untuk menghasilkan produk hukum (fiqih).

. Imam Ghazali

Pemikiran al-Juwaini tersebut dikembangkan oleh muridnya, al-

Ghazali. Pemikiranya, baik dalam bidang ushul figh atau lainnya menjadi

pondasi para pemikir atau ulama setelahnya. Ia adalah tokoh yang menjadi

331 Abu al-Ma’ali Abd al-Malik ibn Abdillah ibn Yusuf, Al-Burhan fi Usul al-Fighs Jilid I

(Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1997), hlm.101. Lihat juga Abd al-Qadir ibn Hirz Allah,
Dawabit I'tibar al-Magqasid fi Mahal al-Ijtihad wa Athruha al-Fighiyyi (Riyad: Maktabah al-
Rushd, 2007), him.173

2 Muhammad Sa’id Ramdan al-Buti, Dawabit al-Maslahah fi al-Shari’ah allslamiyah

(Beirut: Muassisah al-Risalah, 2000), hlm.176-177; lihat Juga, Abu al-Ma’ali Abd al-Malik ibn
Abdillah ibn Yusuf, Al-Burhan fi Usul al-Figh Jilid I (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1997),

*3Zakiy al-Din Sha’ban, Ushul Figh, (Kairo: al-Maktabah al-Tijariyyah bi Misra, 1938)



146

inspirasi dan panutan dalam pemikiran Islam. Dalam bidang kajian ushul
figh, jasa-jasanya dalam meletakkan dasar-dasar kajian Maqasid Syariah
tidak terbantahkan. Perhatian al-Ghazali tentang kajian Maqasid Syariah
bisa dilacak dalam tiga karyannya yaitu, al-mankhul min ta’ligat alusul,
shifa’ al-ghalil fi bayan al-shabh wa al-mukhil wa masalik al-ta’lil, dan al-
mustasfa fi ‘ilm al-usul al-figh. la menegaskan bahwa dalam menetapkan
hukum, terlebih yang berkaitan dengan muamalah haruslah memperhatikan
nilai-nilai dimana ia dijadikan illat penetapan hukum. Illat tersebut harus
sesuai dengan Magqasid Syariah.354 Al-Ghazali berpendapat bahwa relasi
yang terbangun antara syariat dengan istislah sangat erat sekali. Maslahat
menurut alGazali adalah memelihara agama, jiwa, akal, keturunan dan harta.
Kelima macam maslahat di atas bagi al-Gazali berada pada skala prioritas
dan urutan yang berbeda jika dilihat dari sisi tujuannya, yaitu peringkat
pokok/primer (dharuriyyat), kebutuhan/sekunder (hajjiyat),
pelengkap/tersier (tahsiniyat). >

Magashid syariah menurut Imam Ghazali adalah pengabadian dengan
menolak segala bentuk madharat dan menarik manfaat. Sehingga dikenal
dengan kaidah mendapatkan kebaikan dan menolak kerusakan.*® Maqashid

syariah adalah tujuan-tujuan syariat dan rahasia-rahasia yang dimaksudkan

3% Abd al-Qadir ibn Hirz Allah, Dawabit I'tibar al-Magasid fi Mahal alljtihad wa
Athruha al-Fighiyyi (Riyad: Maktabah al-Rushd, 2007), hlm. 179 dan Lihat Mustafa Sa’id al-
Khin, Athar al-Ikhtilaf fi al-Qawa’id al-Usuliyyah fi Ikhtilaf al-Fugaha’ (Beirut : Dar al-Fikr, tt),
hlm.552-554

% Al-Ghazali, al -Mustasfa min Ilm al —Usul Jilid I (Kairo: al -Amiriyah, 1412), hlm.
250. Lihat juga Abd al-Qadir ibn Hirz Allah, Dawabit I'tibar al-Magqasid fi Mahal alljtihad wa
Athruha al-Fighiyyi (Riyad: Maktabah al-Rushd, 2007), him.179

3°% Muhammad Said bin Ahmad bin Mas’ud al-Yubi, Magdshid alSyari’ah al-Islamiyyah
wa-‘aldqatuha bi al-Adillah al-Syar’iyyah, (Riyadh: Dar al-Hijrah, 1998)



147

oleh allah dalam setiap hukum dari keseluruan hukumnya. Inti dari tujuan

syariah adalah merealisasikan kemaslahatan bagi manusia dan menghilang

kan kemudorotan, sedangkan mabadi (pokok dasar) yakni memperhatikan
nilai-nilai dasar islam. Seperti keadilan persamaan, dan kemerdekaan. >’

Dalam pemikirannya Imam Al-Ghazali membagi maslahat menjadi lima

yaitu:

1) Menjaga agama (hifdz ad-Din); illat (alasan) diwajibkannya berperang
dan berjihat jika ditunjukan untuk para musuh atau tujuan senada.

2) Menaga jiwa (hifdz an-Nafs); illat (alas an) diwajibkan hukum qishaash
diantaranya dengan menjaga kemuliaan dan kebebasannya

3) Menjaga akal (hifdz al-aql); illat (alasan) diharamkan semua benda yang
memabukan atau narkotika dan sejenisnya.

4) Menjaga harta (hifdz al-Maal); illat (alasan); pemotongan tangan untuk
para pencuri, illat diharamkannya riba dan suap menyuap, atau memakan
harta orng lain dengan cara bathil yang lain.

5) Menjaga keturunan (hifdz an-Nasl), illat (alasan); diharamkannya zina
dan menuduh orang berbuat zina.**®

¢. Al-‘Izz ibn ‘Abd al-Salam (w. 660 H)

Pemikir dan ahli teori hukum Islam berikutnya yang secara khusus
membahas Maqasid Syariah adalah ‘Izz ibn ‘Abd al-Salam (w. 660 H) dari

kalangan Syafi'iyah. Ia lebih banyak menekankan dan mengelaborasi konsep

maslahat secara hakiki dalam bentuk menolak mafsadat danmenarik

#7 Allal al-Fasi, Magdshid Al-Syari’ah al-Islamiyah wa Makdrimihd, (Dar al-Garb al-
Islami, 1993), cet. Ke-III, him. 193.
3% Al-Ghazali, al -Mustasfa min Ilm al-Usul Jilid I (Kairo: al -Amiriyah, 1412)



148

manfaat. Menurutnya, maslahat keduniaan tidak dapat dilepaskan dari tiga

tingkat urutan skala prioritas, yaitu: daruriyat, hajiyat, dan takmilat atau

tatimmat. Lebih jauh lagi ia menjelaskan, bahwa taklif harus bermuara pada
terwujudnya maslahat manusia, baik di dunia maupun di akhirat.”> Dalam
pandangan al-‘Izz ibn ‘Abd al-Salam (w. 660 H), maqasid atau mafsadah itu
selalu dalam dua katagori yaitu, nafis dan khasis, kathir dan qalil, jali dan
khafi, ajil dan ukhrawi, 'ajil dan dunyawi. Sedangkan dun’yawi terdiri dari
mutawaqqi’ dan waqi’, mukhtalaf fih dan muttafaq fih®®
d. Wahbah al Zuhaili

Wahbah al-Zuhaili*®' dalam bukunya menetapkan syaratsyarat
magqashid al-syari'ah. Menurutnya bahwa sesuatu baru dapat dikatakan
sebagai maqashid al-syari'ah apabila memenuhi empat syarat berikut, yaitu :

1) Harus bersifat tetap, maksudnya makna-makna yang dimaksudkan itu
harus bersifat pasti atau diduga kuat mendekati kepastian.

2) Harus jelas, sehingga para fuqaha tidak akan berbeda dalam penetapan
makna tersebut. Sebagai contoh, memelihara keturunan yang merupakan
tujuan disyariatkannya perkawinan.

3) Harus terukur, maksudnya makna itu harus mempunyai ukuran atau
batasan yang jelas yang tidak diragukan lagi. Seperti menjaga akal yang
merupakan tujuan pengharaman khamr dan ukuran yang ditetapkan

adalah kemabukan.

% Izzuddin ibn Abd al-Salam, Qawaid al-Ahkam fi Masalih al-Anam Juz I, (Kairo: al -
Istigamat, t.t)

% Abd al-Qadir ibn Hirz Allah, Dawabit I'tibar al-Maqasid fi Mahal alljtihad wa
Athruha al-Fighiyyi (Riyad: Maktabah al-Rushd, 2007), him.179

3% Wahbah al-Zuhaili, Op.Cit, hlm.1019



149

4) Berlaku umum, artinya makna itu tidak akan berbeda karena perbedaan
waktu dan tempat. Seperti sifat Islam dan kemampuan untuk memberikan
nafkah sebagai persyaratan Kafa’'ah dalam perkawinan menurut mazhab
Maliki.**®

e. Al-Syatibi
Pembahasan tentang Magqasid Syariah secara khusus, sistematis dan
jelas dilakukan oleh al-Syatibi dari kalangan Malikiyah. Dalam kitabnya
alMuwafaqat yang sangat terkenal itu, ia menghabiskan lebih kurang
sepertiga pembahasannya mengenai Magqasid Syariah. Sudah tentu,
pembahasan tentang maslahat pun menjadi bagian yang sangat penting

dalam tulisannya.*®

Al-Syatibi (w. 790 H) secara tegas mengatakan bahwa
tuyjuan utama Allah menetapkan hukum-hukum-Nya adalah untuk
terwujudnya maslahat hidup manusia, baik di dunia maupun di akhirat.
Karena itu, taklif dalam bidang hukum harus mengarah pada terwujudnya
tujuan hukum tersebut.*®* Seperti halnya ulama sebelumnya, ia juga
membagi urutan dan skala prioritas maslahat menjadi tiga urutan peringkat,
yaitu daruriyat, hajiyat, dan tahsiniyat.

Al-Syatibi memaparkan tiga aliran yang diikuti ulama usul fikih
dalam usaha menyingkap Magqasid Syariah. Aliran-aliran yang dimaksud

adalah: Pertama, aliran zahiriyah (literalis/tekstualis, yaitu ulama yang

mengikuti aliran ini berpendapat bahwa Maqasid Syariah adalah sesuatu

32 Mohammad Darwis, “Magdshid Al-Syari’ah dan Pendekatan Sistem Dalam Hukum
Islam Perspektif Jasser Auda” dalam M. Arfan Mu’ammar, Abdul Wahid Hasan, et. Al. (Ed),
Studi Islam Perspektif Insider/Outsider, (IRCiSoD, Jogjakarta, 2012), hlm. 395

33 Al-Syatibi, Op.Cit

3% Al-Syatibi,Op.Cit



150

yang abstrak, tidak dapat diketahui kecuali melalui petunjuk Tuhan dalam
bentuk zahir nas yang jelas (eksplisit). Petunjuk itu tidak perlu diteliti lagi,
harus dipahami sebagaimana adanya seperti yang tertulis dalam nas
(manurut bahasa). Apakah taklif (tugas diberikan Tuhan kepada manusia)
memperhatikan maslahat manusia itu sendiri, atau pun tidak, walaupun
kemaslahatan itu telah terwujud pada sebagian orang, namun itu semua
tidak perlu diperhatikan. Yang jelas kemaslahatan itu tidak dapat diketahui
sedikitpun tanpa melihat nas dalam bentuk tekstual. Pendapat ekstrim dari
ulama yang menganut aliran ini menolak nalar dan qiyas. Kedua, Ulama
yang tidak menempuh pendekatan melalui zahirnya nas dalam memahami
maksud al-Quran dan Sunnah. Kelompok ini terbagi pula ke dalam dua
aliran, yaitu Aliran batiniyah, adalah ulama yang mengikuti aliran ini
berpendapat bahwa Maqasid Syariah bukan terletak pada bentuk zahirnya
nas, tidak pula dipahami dari nas yang jelas.

Namun, maqasid syari’ah merupakan sesuatu yang tersembunyi di
balik itu semua (di dalam batin). Hal seperti ini terdapat pada semua aspek
syari’ah. Tidak seorangpun yang berpegang pada makna lahir dari suatu
lafaz dapat mengetahui maksud syari’ah. Aliran ini merupakan aliran yang
berpretensi membatalkan syari’at Islam dan dapat membawa kepada
kekafiran. Aliran ini berpendapat bahwa imam mereka terpelihara dari dosa.
Pendapat seperti ini tidak mungkin dipahami, kecuali dengan merusak
makna lahir nas al-Quran dan al-Sunnah yang sudah jelas. Aliran

substansialis, adalah ulama yang berpendapat bahwa maqasid syari’ah dapat



151

diketahui dengan memperhatikan maknamakna substansi (al-ma’ani al-
nazariyah) yang terdapat dalam lafaz. Arti zahir dari suatu nas bertentangan
dengan makna substansi, yang diperhatikan dalam makna substansi dan arti
zahir nas ditinggalkan. *®

Hal itu dilakukan baik dengan memperhatikan kemaslahatan maupun
tidak. Yang penting makna substansi itu harus diteliti dengan baik sehingga
nas-nas syari’ah mesti mengikuti makna substansinya; Ketiga, Aliran ulama
al-Rasikhin, yaitu ulama yang menggunakan penggabungan dua pendekatan
antara arti zahir nas dengan makna substansi/illatnya. Makna substansi tidak
boleh merusak makna zahir suatu nas, demikian pula sebaliknya, sehingga
syari’at Islam berjalan secara harmonis tanpa ada kontradidksi di dalamnya.

Yang dimaksud maslahat menurutnya seperti halnya konsep al-Gazali,
yaitu memelihara lima hal pokok, yaitu: agama, jiwa, akal, keturunan dan
harta. Al-Syathibi dalam uraiannya tentang maqashid al-syari'ah membagi
tujuan syari'ah itu secara umum ke dalam dua kelompok, yaitu tujuan
syari'at menurut perumusnya (syari') dan tujuan syari'at menurut pelakunya
(mukallaf).*®°

Magqashid al-syari'ah dalam konteks maqashid alsyari' meliputi empat
hal, yaitu :
1) Tujuan utama syari'at adalah kemaslahatan manusia di dunia dan di

akhirat.

3% Muhammad Sa’id Ramdan al-Buti, Dawabit al-Maslahah fi al-Shari’ah allslamiyah
(Beirut: Muassisah al-Risalah, 2000), hlm.110-111. Lihat Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum
Islam (Ciputat: Logos Wacana Ilmu, 1997), hlm.126-127

%6 Fatimah Halim, “Hubungan Antara Magqdshid al-Syari’ah Dengan Beberapa Metode
Penetapan Hukum ( Qiyas Dan Sadd/Fath alDhari’ah, t.t ), hlm.128



152

2) Syari'at sebagai sesuatu yang harus dipahami.
3) Syari'at sebagai hukum taklifi yang harus dijalankan.
4) Tujuan syari'at membawa manusia selalu di bawah naungan hukum.

Keempat aspek di atas saling terkait dan berhubungan dengan Allah
sebagai pembuat syari'at (syari'). Allah tidak mungkin menetapkan
syari'atNya kecuali dengan tujuan untuk kemaslahatan hamba-Nya, baik di
dunia maupun di akhirat kelak. Tujuan ini akan terwujud bila ada taklif
hukum, dan taklif hukum itu baru dapat dilaksanakan apabila sebelumnya
dimengerti dan dipahami oleh manusia. Oleh karena itu semua tujuan akan
tercapai bila manusia dalam perilakunya sehari-hari selalu ada di jalur
hukum dan tidak berbuat sesuatu menurut hawa nafsunya sendiri.*®’

Konsep Maqasid Syariah atau maslahat yang dikembangkan oleh
alSyatibi di atas sebenarnya telah melampaui pembahasan ulama abad-abad
sebelumnya. Konsep maslahat al-Syatibi tersebut melingkupi seluruh bagian
syari'ah dan bukan hanya aspek yang tidak diatur oleh nas. Sesuai dengan
pernyataan al-Gazali, al-Syatibi merangkum bahwa tujuan Allah
menurunkan syari'ah adalah untuk mewujudkan maslahat. Meskipun begitu,
pemikiran maslahat al-Syatibi ini tidak seberani gagasan al-Tufi (w. 716

H)368

7" Abd al-Rahman Ibrahim al-Kailani, Qawaid al-Magqasid inda al-Imam al-Shatibi:
‘Ardan wa Dirasatan wa Tahlilan (Damishq: Dar al-Fikr, 2000), hlm.44

% Ibn Ashur, Magasid al-Shari’ah al-Islamiyah (Tunisia: al-Maktabah al-Tunisiyah,
1979), him.155



153

f. Najm al-Din al-Tufi (w. 716 H)

Pandangan al-Tufi (w. 716 H) mewakili pandangan yang radikal dan
liberal tentang maslahat. al-Tufi (w. 716 H) berpendapat bahwa prinsip
maslahat dapat membatasi (takhsis) Alquran, sunnah dan ijma’
jikapenerapan nas Alquran, sunnah dan ijma' itu akan menyusahkan
manusia. Akan tetapi, ruang lingkup dan bidang berlakunya maslahat al-
Tufi (w. 716 H) tersebut adalah mu'amalah.’®® Sejak awal syari'ah Islam
sebenarnya tidak memiliki tujuan lain kecuali kemaslahatan manusia.
Ungkapan standar bahwa syari'ah Islam dicanangkan demi kebahagiaan
manusia, lahir-batin;  duniawi-ukhrawi, sepenuhnya mencerminkan
maslahat.

Akan tetapi keterikatan yang berlebihan terhadap nas, seperti
dipromosikan oleh faham ortodoksi, telah membuat prinsip maslahat hanya
sebagai jargon kosong, dan syari'ah-yang pada mulanya adalah jalan-telah
menjadi jalan bagi dirinya sendiri. Dalam pandangan al-Tufi (w. 716 H),
secara mutlak maslahat itu merupakan dalil syara yang terkuat itu bukan
hanya merupakan dalil ketika tidak adanya nas dan ijma’, juga hendaklah
lebih diutamakan atas nas dan ijma’ ketika terjadi pertentangan antara
keduanya.*”

Pengutamaan maslahat atas nas dan ijma’ tersebut dilakukan al-Tufi

(w. 716 H) dengan cara bayan dan takhsis, bukan dengan cara mengabaikan

% Paryadi, Magashid Syariah : Definisi Dan Pendapat Para Ulama, Cross-border, Vol.
4 No. 2 Juli-Desember 2021, him.201- 216

370 H. Hasbi Umar, “Relevansi Metode Kajian hukum Islam Klasik Dalam Pembaharuan
hukum Islam Masa Kini”, dalam jurnal Innovatio, Vol. 6, No. 12, Edisi Juli-desember 2007,
hlm.318



154

atau meninggalkan nas sama sekali, sebagaimana mendahulukan sunah atas
Al-Qur’an dengan cara bayan. Hal demikian dilakukan al-Tufi (w. 716 H)
karena dalam pandangannya, maslahat itu bersumber dari sabda Nabi saw.,
“tidak memudharatkan dan tidak dimudharatkan”. Pengutamaan dan
mendahulukan maslahat atas nas ini ditempuh baik nas itu qat’i dalam sanad
dan matan-nya atau zani keduanya.’”’

g. Ibnu Al- Asyur

Sepeninggal imam Syatibi, kajian maqasid syari'ah ini sempat redup,
dalam arti tidak ada sarjana Islam yang khusus mendedikasikan diri dalam
bidang ini. Kemudian, pada separoh akhir dari abad ke 20 masehi, wacana
maqasid syari'ah kembali digulirkan oleh ulama asal Tunisia syaikh
Muhammad Tahir Ibn ‘Ashur (w: 1397 H / 1973 M), di tangan Ibn
‘Ashurinilah proyek maqasid syari'ah yang telah dicanangkan jauh hari oleh
imam Syatibi diteruskan.

Tahir Ibn ‘Ashur menuangkan ide maqasidnya secara khusus dalam
buku Magqasid al-Shari'ah al-Islamiyah (tebal 216 halaman), dan secara
kondisional dalam karya lainnya semisal tafsir al-Tahrir wa al- Tanwir,
buku Usul an Nidzam al Ijtima'i dan Alaisa al- Subhu bi Qarib. Dalam
pandangan Ibn ‘Ashur bahwa maqasid syari'ah berdiri di atas fitrah manusia.
Berangkat dari firman Allah Swt dalam surat ar Ruum ayat 30 dan surat al

A'raf ayat 119:

7' Ali Mutakin, The Theory Of Magdshid Al Syari'ah And The Relation With Istinbath
Method, Kanun Jurnal Ilmu Hukum, Vol. 19, No. 3, (Agustus, 2017), hlm.547-570



155

G b e s ¥ Tle G 5 o Gaobe T (0 et s
Ol Y Gl i) G 2l

Artinya:Maka, hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Islam
sesuai) fitrah (dari) Allah yang telah menciptakan manusia menurut

(fitrah) itu.’’* Tidak ada perubahan pada ciptaan Allah (tersebut).

Itulah agama yang lurus, tetapi kebanyakan manusia tidak

mengetahui. : - )

(b | 50805 GUGA 1 3ilad

Artinya: Mereka dikalahkan di tempat itu dan jadilah mereka orang-orang
yang hina.

Ibn ‘Ashur menyatakan bahwa menjaga fitrah manusia adalah
termasuk dalam maqasid syari'ah, untuk itu syari'at Islam tidak akan pernah
bertentangan dengan akal manusia, selama ia dalam kondisi normal.’”

Perhatian Ibn ‘Ashur(w. 1397 H) tentang pentingnya Maqasid Syariah
tidak hanya berkaitan dengan figh atau ushul figh, ia juga memberikan
perhatian dalam penafsiran Alquran. la mengajukan beberapa prinsip pokok
dalam menafsirkan Alquran, yang semuanya bermuara dari urgensinya
Magqasid Syariah, yaitu: Pertama memperbaiki akidah, yaitu membebaskan
manusia dari kesyirikan dan penyerahan diri kepada selain Allah swt, karena
selain Allah pasti tidak mampu berbuat sesuatupun. Allah bersabda dalam
Al-quran surah al-Hud (11): Dijelaskan bahwa sama sekali tidak bermanfaat
kepada mereka semua sembahan yang mereka seru selain Allah, di waktu

adzab Tuhan datang maka sesembahan itu tidak bisa berbuat apa-apa akan

tetapi hanya menambah keibnasaan terhadap mereka. Ini berarti bahwa

372 Maksud fitrah Allah pada ayat ini adalah ciptaan Allah Swt. Manusia diciptakan Allah
Swt. dengan naluri beragama, yaitu agama tauhid. Jadi, manusia yang berpaling dari agama tauhid
telah menyimpang dari fitrahnya.

* Tbn ‘Ashur, Magasid al-Syariah al-Islamiyah , (Kairo: Dar al-Ilm, tt.)



156

selain dari Tuhan Allah tidak bisa memberi manfaat, syafaat dan segala hal
yang dibutuhkan oleh manusia, apalagi pada saat yang genting.*’*

Kedua Alquran merupakan kitab suci yang bertujuan memperbaiki
akhlak, baik hubungannya sebagai makhluk Tuhan (habl min al-Allah) atau
sebagai makhluk sosial (habl min al-nass). Semua itu telah ditauladani oleh
nabi Muhammad saw dalam kehidupan kesehariannya, sebagai nabi, rasul
dan sebagai manusia biasa. Ini juga searah dengan tujuan Rasulullah diutus
ke dunia yaitu untuk menyempurnakan akhlak. Ketiga menerangkan tentang
syariat, baik yang bersifat umum atau khusus. Dalam Alquran surah al-Nahl
(16): 89
W5y sV e ‘J-‘ﬁ-wd-’\-*bjeg—uﬁ-"u*eg—'h ‘J-‘ﬁ-wu‘dscﬁweyj

] Mdﬂjm‘)}dﬁégwdghm«_iﬂ\dﬂc

Artinya: (Ingatlah) hari (ketika) Kami menghadirkan seorang saksi (rasul)
kepada setiap umat dari (kalangan) mereka sendiri dan Kami
mendatangkan engkau (Nabi Muhammad) menjadi saksi atas
mereka. Kami turunkan Kitab (Al-Qur’an) kepadamu untuk
menjelaskan segala sesuatu sebagai petunjuk, rahmat, dan kabar
gembira bagi orang-orang muslim. *”

Ayat di atas menjelaskan bahwa Allah menurunkan Alquran kepada
nabi Muhammad saw karena beberapa alasan:
1) penjelas bagi segala sesuatu,
2) petunjuk bagi orang Islam,
3) rahmat dan

4) kabar gembira bagi setiap orang Islam.?’°

™ Abd al-Qadir Muhammad Shalih, A/-Tafsir wa al-Mufassirun fil Asr a- Hadits, Beirut:
Daru al Makrifah, 2003)

°7> Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.

376 < Alal al-Fasi, Maqasid al-Shari’ah al-Islamiyyat wa Makarimiha (Maktabah alWahdah
al-Arabiyah, tt), hlm.3 dan 51-52



157

Dan juga dijelaskan bahwa Allah menurunkan Alquran sebagai
pedoman manusia dalam memutuskan satu perkara diantara manusia,
berdasarkan tuntunan Allah (QS. al al Nisa [4]: 105).

YMwuuusJyg“\qU\mwu\uuesgdguuﬁ\ &) L\JJ.M_J
Artinya: Sesungguhnya Kami telah menurunkan Kitab (Al-Qur’an)
kepadamu (Nabi Muhammad) dengan hak agar kamu memutuskan
(perkara) di antara manusia dengan apa yang telah Allah ajarkan
kepadamu. Janganlah engkau menjadi penentang (orang yang tidak
bersalah) karena (membela) para pengkhianat.
Keempat mensejahterakan, mendamaikan dan menjaga perdamaian

diantara manusia. Ini berdasarkan pada Alquran surah Ali “Imran (3): 103,

unﬁc\.ﬁ.{;\(s.\.\s.l\es.dﬁ&\l‘&_bau\j‘)s.ﬁ‘}\ﬁ);;\jjm&l\d.\A.I‘M‘}

LJJJS L@i;&u)u\&obhm&sﬁﬁjb\ﬁ\m%\ﬁc&jhuu

s a<ial a0

Artinya: Berpegangteguhlah kamu semuanya pada tali (agama) Allah,

janganlah bercerai berai, dan ingatlah nikmat Allah kepadamu

ketika kamu dahulu bermusuhan, lalu Allah mempersatukan hatimu

sehingga dengan karunia-Nya kamu menjadi bersaudara. (Ingatlah

pula ketika itu) kamu berada di tepi jurang neraka, lalu Allah

menyelamatkan kamu dari sana. Demikianlah Allah menerangkan
ayat-ayat-Nya kepadamu agar kamu mendapat petunjuk. *’®

QS al An’am (6): 159,

a@_u.\.\e.\ais\‘_;\ ess)a\\-u\ ;Gu@a@_u\a_l.uﬂh_m\ylsje@_am \}SJSU.\J\ u\
O )EAE | ).1\5
Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang memecah belah agamanya dan
mereka menjadi (terpecah) dalam golongan-golongan, sedikit pun
engkau (Nabi Muhammad) tidak bertanggung jawab terhadap
mereka. Sesungguhnya urusan mereka (terserah) hanya kepada
Allah. Kemudian, Dia akan memberitahukan kepada mereka apa
yang telah mereka perbuat. *”

QS. al-Anfal (8): 46.

377 Ayat ini diturunkan terkait dengan kasus pencurian yang dilakukan oleh Tu‘mah. Dia

menyembunyikan barang curiannya di rumah seorang Yahudi dan menuduh orang itulah yang
telah mencurinya. Ketika kerabat-kerabat Tu‘mah meminta agar Nabi Muhammad saw. membela
Tu‘mah dan menghukum orang Yahudi itu, Nabi Muhammad saw. hampir terpengaruh, tetapi
Allah Swt. menurunkan ayat ini dan melarangnya untuk membela pengkhianat.

°7% Kementerian Agama Republik Indonesia, Op.Cit.
" Ibid.



158

)

”

Voo 2, . e lsoe At A R R A P A T sey T.
aa dl o) Myoualy ASan, Cadiy 13lidi 1o J Yy alsuly @ ekl

Artinya:Taatilah Allah dan Rasul-Nya, janganlah kamu berbantah-bantahan
yang menyebabkan kamu menjadi gentar dan kekuatanmu hilang,
serta bersabarlah. Sesungguhnya Allah bersama orang-orang yang
sabar. **

Alquran surah Ali'Imran (3): 103 mengintruksikan kepada umatnya
agar berpegang teguh pada tali-tali yang kuat (al habl al wutsqa) yaitu
ikatan yang telah dibangun oleh Allah,*®' selanjutnya Allah menyinggung
umatnya agar bersyukur atas segala nikmat yang telah dianugerahkan.’™
Salah satu yang agung itu adalah telahmenyatunya bangsa Madinah dalam
satu ikatan yaitu Islam, setelah sebelumnya mereka terjerumus dalam
perpecahan, dan permusuhan yang tidak pernah berkesudahan.’™

Alquran surah al-An’am (6): 159, menjelaskan bahwa orang yang
bercerai berai, maka nabi tidak akan pernah mengakui mereka sebagai
umatnya. Persatuan (ukhuwah Islamiyah) adalah barometer keberhasilan
suatu masyarakat.384 Kemudian Alquran surah al-Anfal (8): 46

mendiskripsikan betapa masyarakat yang tidak bersatu akan hilang

kewibawaannya, mereka tidak akan pernah bisa bertahan dalam kehidupan

> Ibid.

31 12z al-Din ibn ‘Abd al-Salam, Qawd’id Al-Ahkdm Fi Mashdlih Al-Andm (Mesir: Al-
Husainiyah, 1934), him.70

32 Ahmad Imam Mawardi, “The Urgency of Magasid Al-Shariah Reconsideration in
Islamic Law Establishment for Muslim Minorities in Western Countries,” International Journal of
Innovation, Creativity and Change 12, no. 9 (2020), hlm.132-36. Lihat Juga, Ali Al-Sayis,
Nasy’ah Al-Figh Al-Ijtihadi Wa Athwaruhu (Kairo: Majma’ah al-Buhuts al-Islamiyah, 1970), him.
8; Manna’ Al-Qaththan, Tarekh Al-Tasyri’ Al-Islami (Kairo: Maktabah Wahbah, 2001), hlm.13.

3 As’ad Abd al-Ghani al-Saiyid Al-Kafrawi, Al-Istidlal ‘ind Al-Ushuliyyin (Dar al-
Salam i al-Thaba’ah wa alNasyr wa al-Tauzi’, n.d.), hlm. 503. Lihat Juga, Abi ‘Abdillah
Muhammad al-Anshary Al-Qurthuby, Al-Jami’ Li Ahkam Al-Quran (Beirut: Dar al-Fikr, 1995).
Jil-17, hlm.153

% Abdul Aziz ibn Abdu al-Rahman ibn Ali Ibn Rabi’ah, 'Ilm Magashid Al-Syari’, Ist ed.
(Arab Saudi: Maktabah al-Malik Fahd al-Wathaniyyah, 2002), him.20



159

ini, apalagi mampu tampil sebagai masyarakat pemimpin (uswah wa al
imam). Pada puncaknya Ibn ‘Ashur(w. 1397 H) berkonsentrasi pada proyek
mengindependenkan magasid syari'ah sebagai sebuah disiplin keilmuan
tersendiri lepas dari kerangka ilmu ushul figh,>® dengan merumuskan
konsep, kaidah serta substansi. Para pemikir kontemporer, baik mereka yang
konsen dalam bidang kajian usul figh atau tafsir Alquran memberikan
pengakuan bahwa Ibn ‘Ashur adalah tokoh Magqasid Syariah pasca
alSyatibi.**
h. Muhammad al-Yubi
Beliau mendefinisikan maqashid syari“ah adalah makna-makna dan
hikmah-hikmah yang telah ditetapkan oleh Allah dalam syariatnya baik
yang khusus atau umum yang bertujuan untuk merealisasikan kemaslahatan
hamba. Allah tidak membutuhkan ibadah seseorang, karena ketaatan dan
maksiat hamba tidak memberikan pengaruh apa-apa terhadap kemulian
Allah. Jadi, sasaran manfaat hukum tidak lain adalah kepentingan manusia.
Magqashid syari’ah mengandung pengertian umum dan pengertian khusus.*®’

Pengertian yang bersifat umum mengacu pada apa yang dimaksud

oleh ayat-ayat hukum atau hadits-hadits hukum, baik yang ditunjukkan oleh

3 Yusuf Ahmad Muhammad Al-Badwi, Magashid Al-Syari’ah ‘ind Ibnu Taimiyah
(Yordania: Dar al-Nafais, n.d.), hlm. 50; Lihat Juga, Taj al-Din ‘Abdul Wahab Ibn Subki, Matan
Jam'u Al-Jawami’ (Beirut: Dar al-Fikr 1i al-Thaba’ah li an-Nasyr wa al-Tauzi’, n.d.). Jil. 1,
hlm.42-43

% Abdullah bin Bayah, ‘Alagah Magashid Al-Syari’Ah Bi Ushul Al-Figh (Arab Saudi:
Al-Madani al-Muassasah, 2006), him.12-13

7 Rifyal Ka’bah, “Islam Law,” Majalah Triwulan Muslim Executive & Expatriate
(Jakarta, n.d.), hlm.19; Lihat Juga, Rizki, Sandi,“Aplikasi Maqashid Al-Syari’ah Dalam Bidang
Perbankan Syariah”, Jurnal Ekonomi dan Keuangan Syariah Vol. 1 No.2, 2017.



160

pengertian kebahasaannya atau tujuan yang terkandung di dalamnya.’*®
Pengertian yang bersifat umum itu identik dengan pengertian istilah
magqashid as-syari' (maksud Allah dalam menurunkan ayat hukum, atau
maksud Rasulullah dalam mengeluarkan hadits hukum).”® Sedangkan
pengertian yang bersifat khusus adalah substansi atau tujuan yang hendak
dicapai oleh suatu rumusan hukum.*”°
i. Abdul al-Wahab Khallaf
Menurut ahli ushul, maqashid syari’ah merupakan suatu kajian yang
sangat penting. Karena maqgashid syari’ah merupakan perwujudan dari unsur
mengambil manfaat dan menolak kemudharatan dalam kehidupan, baik
untuk dunia maupun untuk kehidupan akhirat. Karena tujuan syari’at kepada
manusia pada dasarnya adalah mengambil manfaat dan menolak

391

kemudharatan.”” Hal itu sesuai dengan pendapat yang dikemukakan oleh

Abdul al-Wahab Khallaf:
Sesungguhnya tujuan umum Syari’ (Allah) mensyari’atkan hukum-
hukumnya adalah untuk mewujudkan kemaslahatan manusia di
kehidupan ini, yaitu dengan mengambil manfaat dan menolak
mudharat dari mereka.
Kemudian definisi dari Maqashid atau“maksud-maksud” juga bisa
disebut dengan hikmah-hikmah yang menjadi tujuan ditetapkannya hukum.

Baik yang diharuskan ataupun tidak. Karena, dalam setiap hukum yang

disyari’atkan oleh orang yang mengetahuinya dan tidak diketahui oleh orang

¥ Abdullah Yusuf ‘Ali, The Holy Qur’an: Text Translation and Commentary
(Brendwood: Maryland, 1989), him. 1297

¥ Rifyal Ka’bah, Penegakan Syari’at Islam Di Indonesia (Jakarta: Rifyal Ka’bah
Foundation, 2006), him.3

% Mahmud Syaltut, Al-Islam: ‘Agidah Wa Syari’At (Kairo: Dar al-Qalam, 1966), him.12

**! Nurdin bin Mukhtar Al-Khadimi, /Imu Al-Magdshid Al-Syar’iyyah (Riyadh: Maktabah
al-Malik Fahd alWathaniyyah, n.d.), him.17



161

yang tidak mengetahuinya. Karena Allah suci untuk membuat syari’at yang

sewenang-wenang, sia-sia, atau kontradiksi dengan sebuah hikmah.*"?

j- Jasser Auda

Jasser Auda menggunakan Magqasid Syariah sebagai basis pangkal

tolak filosofi berpikirnya dengan menggunakan pendekatan sistem sebagai
metode berpikir dan pisau analisisnya. Sebuah pendekatan baru yang belum
pernah terpikirkan untuk digunakan dalam diskusi tentang hukum Islam dan
Ushul al-Figh. Ada enam fitur sistem yang dioptimalkan Jasser Auda
sebagai pisau analisis, yaitu dimensi kognisi dari pemikiran keagamaan
(cognition), kemenyeluruhan (wholeness), keterbukaan (openness), hierarki
berpikir yang saling mempengaruhi (interrelated hierarchy), berpikir
keagamaan yang melibatkan berbagai dimensi (multidimensionality) dan
kebermaksudan (purposefullness). >**

Keenam fitur ini sangat saling erat berkaitan, saling menembus
(semipermeable) dan berhubungan antara satu dan lainnya, sehingga
membentuk keutuhan sistem berpikir. Namun, satu fitur yang menjangkau
semua fitur yang lain dan merepresentasikan inti metodologi analisis sistem

adalah fitur “kebermaksudan” (Maqasid). Hal ini menyebabkan Jasser Auda

menempatkan Maqasid Syariah sebagai prinsip mendasar dan metodologi

%2 Abdul al-Wahab Khallaf, lmu Ushul al-Figh, (ttp: al-Haramain, 2004), hlm. 56
% Ahmad Azhar Basyir, Pokok-Pokok Persoalan Tentang Filsafat Hukum Islam
(Yogyakarta: Fakultas Hukum UII, 1984), hlm.2



162

fundamental dalam reformasi hukum Islam kontemporer yang dia

gaungkan.***

Mengingat efektivitas suatu sistem diukur berdasarkan tingkat
pencapaian tujuannya, maka efektivitas sistem hukum Islam dinilai
berdasarkan tingkat pencapaian Magasid Syariah-nya.>”> Dengan kata lain,
sejauh mana tingkat problem solving-nya terhadap permasalahan tertentu:
apakah lebih efektif, lebih berdaya guna, dan lebih membawa manfaat yang
besar bagi umat dan kemanusiaan.”® Maslahat secara umum dapat dicapai
melalui dua cara :

1) Mewujudkan manfaat, kebaikan dan kesenangan untuk manusia yang
disebut dengan istilah jalb al-manafi'. Manfaat ini bisa dirasakan secara
langsung saat itu juga atau tidak langsung pada waktu yang akan datang.

2) Menghindari atau mencegah kerusakan dan keburukan yang sering
diistilahkan dengan dar' al-mafasid. Adapun yang dijadikan tolok ukur
untuk menentukan baik buruknya (manfaat dan mafsadahnya) sesuatu
yang dilakukan adalah apa yang menjadi kebutuhan dasar bagi kehidupan

manusia. Tuntutan kebutuhan bagi kehidupan manusia itu bertingkat-

tingkat, yakni kebutuhan primer, sekunder, dan tersier.*”’

3% Ahmad al-Mursi Husain Jauhar, Magashid Al-Syari’ah Fi Al-Islam, ed. Khikmawati,

Terjemahan (Jakarta: Sinar Grafindo Offset, 2017), him.. 131
> Moh Nasuka dan Subaidi,“MAQAsID SYARI’AH Sebagai Koridor Pengelolaan

Perbankan Syariah”, 1qtishoduna Vol. 6 No. 2, 2017

% Arto,Penemuan Hukum Islam Demi Mewujudkan Keadilan “Penerapan Penemuan
Hukum, Ultra Petita & Ex Officio Secara Proporsional, hlm. xxii

7 Muhammad Zaki dan Bayu,” Aplikasi Maqashid asy Syariah Pada Sistem Keuangan
Syariah” Jurnal Bisnis dan Manajemen Islam Vol. 3, No. 2, 2015



163

3. Urgensi Magqadsid al-Syari’ah

Dari segi bahasa Magashid Al-syari’ah berarti maksud atau tujuan
disyariatkannya hukum dalam Islam. Kajian tentang tujuan ditetapkannya
hukum dalam Islam merupakan kajian yang menarik dalam bidang ushul fikih.
Kajian itu juga identik dengan kajian filsafat hukum Islam®”® sebab pada kajian
ini akan melibatkan pertanyaan-pertanyaan kritis tentang tujuan ditetapkannya
suatu hukum Tujuan hukum harus diketahui oleh mujtahid dalam rangka
mengembangkan pemikiran hukum dalam Islam secara umum dan menjawab
persoalan-persoalan hukum kontemporer yang kasusnya tidak diatur, perlu
diketahui dalam rangka mengetahui apakah terhadap suatu kasus masih dapat
diterapkan satu ketentuan hukum atau, karena adanya perubahan struktur
sosial, hukum tersebut tidak dapat lagi diterapkan. Dengan demikian
pengetahuan tentang Maqgdshid Al-syari’ah menjadi kunci bagi keberhasilan
mujtahid dalam ijtihadnya. Dalam bidang muamalah yang dapat diketahui
rahasia maknanya oleh akal manusia (ma’qil al-ma’na) seorang mujtahid
harus mempertanyakan mengapa Allah SWT dan Rasul-Nya menetapkan
hukum tertentu dalam bidang muamalah. Pertanyaan semacam ini lazim sekali
dikemukakan dalam filsafat hukum Islam.

Al-Juwaini dapat dikatakan sebagai ahli ushul fikih pertama yang
menekankan pentingnya memahami maqashid al-syari’ah dalam menetapkan
hukum. Ia secara tegas menyatakan bahwa seorang tidak dapat dikatakan

mampu menetapkan hukum dalam Islam, sebelum ia dapat memahami benar

% Khalid Mas’ud, Islamic Legal Philoshoppy, (Delhi: Internasional Islamic Publishera,
1989), hlm. 325



164

tujuan Allah menetapkan perintah-perintah dan larangan-laranganNya.*”’ Ia

mengelom pokkan kebutuhan-kebutuhan yang menjadi tujuan syariat menjadi
tiga kelompok yaitu dharuriyat, hdjiyat, dan makramat (tahsiniyat). Kerangka
pikir Al-Juwaini pada tahapan berikutnya dikembangkan oleh muridnya yaitu
Al-Ghazali. Al-Ghazali menjelaskan maksud syariat dalam kaitannya dengan
pembahasan dengan al-mundsabat al-maslahiyyah dalam qiyas. Maslahat
baginya adalah memelihara maksud al-Syari’ (pembuat hukum).

Kemudian ia merinci maslahat itu menjadi lima prinsip pokok yaitu
memelihara agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. Sementara Izzuddin ibn
Abd al-Salam menjelaskan maslahat tersebut ke dalam “dar’ al-mafdsid wa
jalbu al-mandfi””** Al-Syatibi, memandang kelima prinsip pokok di atas
didasarkan atas dalil-dalil al-Qur’an dan Hadits. Dalil-dalil tersebut berfungsi
sebagai al-Qawd’idu al-Kulliyat dalam menetapkan al-Kulliyat al-Khams.
Menurutnya dalil-dalil yang digunakan untuk menetapkan al-Kulliyat al-
Khams harus termasuk dalil-dalil yang masuk dalam kategori qath’y.*"!

Oleh karena itu mengetahui tujuan umum syariat merupakan hal yang
pokok dalam kerangka melakukan ijtihad apalagi dalam upaya melakukan
perubahan penerapan dan pemahaman hukum Islam. Segala macam kasus
hukum yang muncul baik yang secara ekplisit diatur dalam al-Qur’an dan

hadits maupun yang dihasilkan ijtihad harus bertitik tolak dari tujuan tersebut.

399 Al-Juwaini, Al-Burhdn fi Ushiil al-Fikih, (Kairo: Dar Anahar), Juz 1, hlm. 295
4 1zzuddin ibn Abd al-Salam, Qawdid al-Ahkdm, (Kairo: Al-Istigdmah, t.th), him. 9
*'Lihat penjelasan al-Syathibi dalam al-Muwdfagat, Jilid 111, him. 62-64



165

Dalam kasus hukum yang secara nyata dijelaskan dalam kedua sumber hukum
figih yang utama, kemaslahatan dapat ditelusuri melalui teks yang ada.*"*

Jika kemaslahatan itu ternyata tidak dijelaskan secara ekplisit oleh kedua
sumber utama fikih tersebut maka peranan mujtahid, fukaha untuk menggali
dan menemukan kemaslahatan tersebut sangat dibutuhkan. Penemuan maslahat
yang digali oleh mujtahid tadi akan diterima selama tidak bertentangan dengan
maslahat yang dijelaskan dalam nash. Perubahan kondisi sosial masyarakat
akan menyebabkan terjadinya perubahan tentang apa yang dipertimbangkan
sebagai kemaslahatan dan keadilan yang ingin dicapai, dan merupakan tujuan
hukum Islam. Maka dengan sendirinya kenyataan terjadinya perubahan dalam
mempertimbangkan hal-hal yang terjadi berkaitan dengan kemajuan zaman dan
berubahnya kondisi kehidupan.**®

Perubahan tersebut mencakup dua bidang yaitu ibadah dan muamalah. Di
samping ibadah, para ahli fikih sepakat bahwa tetap berlaku dan berubahnya
hukum semata-mata tergantung keputusan wahyu, sekalipun mengenai
tahsiniyat ibadat ada juga perubahan sesuai dengan perubahan kondisi.**
Sedangkan di bidang muamalat perubahan hukumnya bisa berdasarkan wahyu

dan atau adat. Perubahan hukum dalam Islam sejalan dengan daya lenturnya

(fleksibilitas) hukum Islam sendiri untuk mengikuti perubahan zaman. Banyak

42 Nur Hayati, Ali Imran Sinaga, “ Figh dan Ushul Figh”, (Jakarta : Prenadamedia

Group, Ed. 1, 2018), hlm. 75

9% Ekarina Katmas, “Analisis Program Pengentasan Kemiskinan Di Kecamatan Toyando
Tam Perspektid Maqashid Al-Syariah”, (Malang : UIN Maulana Malik Ibrahim, 2018), him. 34

9% Moh. Mufid, “Ushul Figh Ekonomi Dan Keuangan Kontemporer Dari Teori Ke
Aplikasi”, (Jakarta : Prenadamedia Group, 2018),hlm. 171-176



166

pernyataan dan kaidah dirumuskan untuk menjelaskan prinsip perubahan

tersebut. Ibnu al-Qayyim al-Jauziyah misalnya, menyatakan :

L5 Q1A 15 A5 A 51 5088 s 8 SUA1 5 (o151 e
Sementara itu dalam salah satu kaidah fikihiyah madzhab Hanafi

terdapat kaidah*":

05 V) a5 PSS 3 N

>

Ayat al-Qur’an yang menjadi sumber dalam istimbath hukum Islam
sewajarnya ditafsirkan dan diberi komentar guna menjawab berbagai persoalan
baru yang muncul sesuai dengan dinamika sosial. Muhammed Arkoun yang
dikutip oleh Quraish Shihab menulis bahwa al-Qur’an memberikan
kemungkinan-kemungkinan arti yang tak terbatas. Kesan yang diberikan oleh
ayat-ayatnya mengenai pemikiran dan penjelasan pada tingkat wujud adalah
mutlak. Dengan demikian ayat selalu terbuka (untuk interpretasi) baru, tidak
pernah pasti dan tertutup untuk interpretasi tunggal.**® Sehubungan dengan
perubahan ini, Musthofa al-Maraghi menyatakan :

“Sesungguhnya hukum-hukum itu berubah sesuai dengan perubahan
zaman dan tempat. Bila suatu hukum diundangkan pada waktu yang
memang hukum itu merupakan kebutuhan, kemudian karena perubahan
keadaan hukum itu sudah tidak diperlukan lagi, maka akan
mendatangkan hikmah bila hukum tersebut dihapus dan diganti dengan
hukum lain yang sesuai dengan waktunya

Pemahaman seorang mujtahid tentang magqgashid al-syari’ah sangat
penting. Karena hal ini akan membantunya ketika berijtthad yang akan

membangun hukum-hukum syari’ah serta menjelaskan aspek-aspek hukum

tersebut’’. Tbnu Asyur mengatakan sebagaimana yang dikutip oleh Ahsan

95 Muhammad Ibn Abi Hanifah, al-Fikih al-Akbar, Kairo, hlm. 87
4% M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, (Bandung: Mizan, 1992), hlm. 72
407 Ahsan, op.cit., hlm.27



167

Lihasanah, bahwa wajib bagi para ulama untuk mengetahui ‘illat-‘illat tasyri’
serta tujuannya secara tersurat (zahir) maupun tersirat (bathin).

Jika ditemukan sebagian hukum yang tersembunyi, karena mereka sudah
mengetahui tujuannya, baik itu secara tersurat maupun tersirat, niscaya mereka
mengerti dalam memberikan fatwa-fatwa hukum®’®. Pemahaman-pemahaman
tersebut meliputi: pertama, mengetahui perkataan-perkataan dan faedah dalil-
dalil dalam bentuk /ughawi dan kaidah-kaidah lafziyah untuk menemukan
hukum-hukum figh; kedua, membahas dalil-dalil yang bertentangan dari yang
sudah dinashakhkan, atau mengaitkan tujuan pengamalannya, atau menjelaskan
hubungan dalil yang satu dengan dalil yang lain; ketiga, Qiyas digunakan jika
agwal syara’ (perkatan-perkataan syara’) belum ditemukan hukumnya;
keempat, memberikan suatu hukum yang tidak ada nash dan qiyas didalamnya;
kelima, menemukan hukum-hukum syari’ah yang bersifat ta’abbudi jika
sekiranya tidak ada pembahasan tentang illat-illat hukum*®.

Dengan demikian, magqashid al-syari’ah ini akan membantu para
mujtahid dalam menentukan kedhabitan aturan-aturan hukum serta mashlahah
dan mafsadah, pengetahuan tentang magqasid al-Syari’ah, dan pengetahuan
tentang illat-illat hukum. Dalam upaya mengembangkan pemikiran hukum
Islam, terutama dalam memberikan pemahaman dan kejelasan terhadap
berbagai persoalan hukum kontemporer, para mujtahid perlu mengetahui
tujuan pensyari’atan hukum Islam. Selain itu, tujuan hukum perlu diketahui

dalam rangka mengenal pasti, apakah suatu ketentuan hukum masih dapat

9% Ibid., him. 27
4 1pid., him. 27-32



168

diterapkan terhadap suatu kasus tertentu atau karena adanya perubahan struktur
sosial, hukum tersebut tidak dapat lagi dipertahankan. Dengan demikan,
pengetahuan mengenai magashid al-Syari’ah menjadi kunci bagi keberhasilan

mujtahid dalam ijtihadnya*"

. Karena mengingat, hukum itu selalu berkembang
sesuai dengan perkembangan tempat, zaman, dan keadaan. Seperti hukum
perempuan yang keluar dalam perjalanan (musafir) tanpa disertai muhrimnya
dan perjalanan tersebut bukanlah perjalanan dalam bermaksiat kepada Allah.
Hal ini pada zaman Rasulullah, beliau sangat melarangnya karena takut akan
timbul fitnah dan keselamatan perempuan tersebut.*!

Namun seiring dengan berkembangnya tempat, zaman, dan keadaan. Para
perempuan bisa berjalan dengan sendiri dengan aman dan nyaman tanpa ada
merasa takut gangguan, maka hukum ini tentunya juga akan berubah.*'? Atau
ada suatu kasus yang dalil untuk menetapkan hukumnya tidak ditemukan
dalam al-Qur’an dan al-Sunnah, di sinilah peran maqashid al-Syari’ah untuk
memecahkan hal-hal tersebut dengan berlandaskan kepada kemashlahatan.*"
Khusus dalam menghadapi persoalan-persoalan fiqih kontemporer, terlebih
dahulu dikaji secara teliti hakikat dari masalah tersebut. Penelitian terhadap
suatu kasus yang akan ditetapkan hukumnya sama pentingnya dengan

penelitian terhadap sumber hukum yang akan dijadikan dalilnya. *'*

“19 Hasbi, loc.cit., hlm. 120-121.

1 Syihab al-Din Ahmad ibn Idris al-Qarafy, Anwdr al-Buriiq fi Anwa’ al-Furiig (Dar al-
Kutub al-‘Arabiyah, Mesir, 1344 H), hlm. 32.

12 Mahmud Syalthith, Isldm: ‘Agidah Wa Syari’ah, (Dér al-Qalam, Kairo, 1966), hlm.
12

*13 Fathi Daryni, al-Mandhij al-Ushiliyyah fi Ijtihad bi al-Ra’yi fi al-Tasyri’, (Dar al-
Kitab al-Hadits, Damsyik, 1975), him. 28.

4 Muhammad Abu Zahrah, Ushiil Al-Figh, Saefullah Ma shum (pent.), (Jakarta: Pustaka
Firdaus, 2000), cet. Ke-VIII, hlm. 552.



169

Dengan kata lain, kandungan nash harus diteliti secara cermat, termasuk
tujuan pensyari’atan hukum tersebut*'”. Setelah itu baru dilakukan kategorisasi
masalah (tangih al-manat), apakah ayat atau hadits tertentu layak dijadikan
dalil bagi kasus baru tersebut. Mungkin ada suatu kasus baru yang hampir
sama dengan kasus hukum yang terdapat di dalam al-Qur’an dan al-hadits. Jika
ternyata tidak ditemukan kesamaan atau kemiripan antara persoalan baru
dengan kasus hukum yang ada pada kedua sumber hukum tersebut, maka
konsekuensinya persoalan baru tersebut tidak dapat disamakan hukumnya
dengan kasus hukum yang terdapat di dalam al-Qur’an dan al-Sunnah. Di
sinilah letak urgen atau pentingya pengetahuan tentang maqashid al-Syari’ah
(tujuan pensyari’atan hukum) dalam hukum Islam™'®.

4. Kehujjahan Magqashid Al-syari’ah

Sifat dasar dari Magdshid Al-syari’ah adalah pasti(qat’i). Kepastian di
sini merujuk pada otoritas Magqdshid Al-syari’ah itu sendiri. Apabila syari’ah
memberi panduan mengenai tata cara menjalankan ekonomi, dengan
menegaskan bahwa mencari keuntungan melalui praktik riba tidak dibenarkan,
pasti hal tersebut disebabkan demi menjaga harta benda masyarakat, agar tidak
terjadi kezaliman sosio-ekonomi.”’” Dengan demikian eksistensi maqashidal-

syari’ah pada setiap ketentuan hukum syari’at menjadi hal yang tidak

terbantahkan. Jika ia berupa wajib maka pasti ada manfaat yang terkandung

15 Ibid., hlm. 121.

416 Ibid., hlm. 121.

7 Fakhr al-Din al-Razi, al-Mahsiil fi Ilmi Usil al-Figh (Bayrut: Dar al-Kutub, 1999),
Juz. 11, hlm. 281-282



170

didalamnya. Sebaliknya, jika ia berupa perbuatan yangdilarang maka sudah
pasti ada kemudharatan yang harus dihindari.*'®

Al-Ghazali mengajukan teori Magqdshid Al-syari’ah dengan membatasi
pemeliharaan syari’ah pada lima unsur utama yaitu agama, jiwa, akal,

kehormatan, dan harta benda.*"”

Pernyataan yang hampir sama juga
dikemukakan oleh al-Syatibi dengan menyatakan bahwa mashlahah adalah
memelihara lima aspek utama, yaituagama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.
Artinya, kelima unsur di atas dianggap suci, mulia dan dihormati yang harus
dilindungi dan dipertahankan. Magdshid Al-syari’ah juga merupakan prinsip
umum syari’ah (kulliyat al-syari’ah) yang pasti.** Ia bukan sajadisarikan dari
elemen hukum-hukum syari’ah atau dari sebagian dalil-dalil dan isikan dungan
al-Qur’an dan al-Sunnah. Kesimpulan yang seperti ini kelihatan dapat diterima
secara meyakinkan. Apakah ide tersebut diajukan pada abad kelima, di era
asas-asas syari’ah, terutama al-Sunnah telah tercatat dengan baik, sehingga
hampir tidak mungkin ada al-Sunnah yang tercecer. Jadi, meskipun sama sekali
tidak menutup kemungkinan adanya unsur tambahan terhadap kelima maqashid
di atas, namun kelimanya sulit dikesampingkan sebagai elemen penting

Magashid Al-syari’ah.*'

418 Abu Ishaq al-Syatibi, AI-Muwafaqat Fi Usil al-Syari’ah, (Beirut: Dar al-Kutib al-
Imiyah, 2003), Juz II, him. 7

19 Muhammad Abu Zahrah, Usil Al-Figh, Saefullah Ma " sum (pent.) (Jakarta: Pustaka
Firdaus, 2000), cet. Ke-VIII, him. 552

20 Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, J. Milton Cowan (ed) (London:
Mac Donald dan Evan Ltd, 1980), hlm. 767

! Fathi Daryni, al-Manahij al-Usiliyyah fi Ijtihad bi al-Ra"yi fi al-TasyrT (Damsyik:
Dar al-Kitab al-Hadits, 1975), hlm. 28



171

5. Pembagian Magqdashid Al-syari’ah

Dalam maqgashid al-syari’ah tentu harus menempatkan buah pikir al-
Syatibi sebagai fokus perhatian, karena beliaulah yang merupakan icon bagi
konsep magashid al-syari’ah dalam jagat wacana teori hukum Islam. Dalam
karyanya al-Muwdfagqdt, al-Syatibi menggunakan istilah yang berbeda-beda
sehubungan dengan isu magqashid al-syari’ah , yakni berupa istilah Magdshid
Al-syari’ah, al-maqashid al-Syar’iyyah fi al-Syari’ah, dan magqdsid min Syar’i
al-hukm. Meskipun demikian, semua itu mengandung pengertian yang sama,
yakni tujuan, arah sasaran, dan dasar pijakan bagi hukum yang ditetapkan oleh
Allah SWT.*?

Uraian berikut ini sepenuhnya merujuk kepada al-Syatibi tersebut. Dalam
proposisi utama yang diutarakannya, al-Syatibi menegaskan bahwa sesungguh
nya Syari’ah/hukum Islam itu bertujuan mewujudkan maslahah bagi manusia,

baik di dunia maupun di akhirat.**’

Pada bagian lain, beliau mengungkapkan:
“Hukum-hukum ditetapkan untuk mewujudkan maslahah bagi umat manusia.”
Dengan demikian, jelaslah bahwa al-Syatibi memandang substansi utama dari
magqashid al-syari’ah ialah maslahah bagi umat manusia. Oleh karena itu, isu
maslahah menjadi fokus analisis penting dalam rangka memahami Magdshid

Al-syari’ah. Oleh sebab itu, Imam Syathibi membagi al-Magashid ini kepada

dua bagian penting yakni maksud syari’ (qashdu al-syari’) dan maksud

2 Abu Ishaq Ibrahim al-Syatibi, loc.cit., hlm. 3.
3 Ibid., him. 4.



172

mukallaf (qgashdu al-mukallaf). ***Maksud syari’ kemudian dibagi lagi menjadi

4 bagian yaitu:

a. Qashdu al-Syari’ fi Wadh’i al-Syari’ah

Qashdu al-Syari’ fi Wadh’i al-Syari’ah (maksud syari dalam menetap
kan syariat). Dalam bagian ini ada 13 permasalahan yang dikemukakan.
Namun semuanya mengacu kepada suatu pertanyaan: “Apakah
sesungguhnya maksud syari dengan menetapkan syari’atnya itu?” Menurut
Imam Syathibi, Allah menurunkan syariat (aturan hukum) tiada lain selain
untuk mengambil kemaslahatan dan menghindari kemadaratan (jalbul
mashalih wa dar’ul mafasid). Dengan bahasa yang lebih mudah, aturan-
aturan hukum yang Allah tentukan hanyalah untuk kemaslahatan manusia
itu sendiri. Syathibi kemudian membagi maslahat ini kepada tiga bagian
penting yaitu dharuriyyat (primer), hajiyyat (skunder) dan tahsinat (tersier,
lux).

Magqashid atau Maslahat Dharuriyyat adalah sesuatu yang mesti
adanya demi terwujudnnya kemaslahatan agama dan dunia. Apabila hal ini
tidak ada, maka akan menimbulkan kerusakan bahkan hilangnya hidup dan

kehidupan®**®

seperti makan, minum, shalat, shaum dan ibadah-ibadah
lainnya. Yang termasuk maslahat atau maqashid dharuriyyat ini ada lima

yaitu: agama (al-din), jiwa (al-nafs), keturunan (an-nasl), harta (al-mal) dan

36.

% Hasbi Umar, Nalar Figih Kontemporer (Jakarta: Gaung Persada Press, 2007), him.

42 Ibid., him. 7



173

aqal (al-aql).**® Cara untuk menjaga yang lima tadi dapat ditempuh dengan

dua cara yaitu:

1) Dari segi adanya (min nahiyyati al-wujud) yaitu dengan cara manjaga
dan memelihara hal-hal yang dapat melanggengkan keberadaannya

2) Dari segi tidak ada (min nahiyyati al- ‘adam) yaitu dengan cara
mencegah hal-hal yang menyebabkan ketiadaannya.**’

Masalahah hajjiyyah merupakan masalahah yang bersifat memudah
kan, menghindarkan manusia dari kesulitan dan kesusahan. Namun,
ketiadaan maslahah hajjiyyah tidak menyebabkan kerusakan di dunia
maupun akhirat.**® Contoh dari maslahah hajjiyyah adalah rukhsah dalam
ibadah, dan jual beli salam dalam muamalat.**’ Terakhir adalah maslahah
tahsiniyyah. Maslahah tahsiniyyah ialah pelengkap atau penyempurna dari
dua magqashid sebelumnya, meliputi adat kebiasaan dan akhlak mulia.**
Salah satu dari maslahah tahsiniyyah adalah larangan membunuh wanita dan
anak kecil dalam peperangan.*’

b. Qashdu al-Syari’ fi Wadh’l al-Syari’ah lil Ifham.
Islam sebagai agama samawi mempunyai kitab suci al-Qur’an sebagai
sumber hukum utama, al-Qur’an mengandung berbagai ajaran. Di kalangan

ulama ada yang membagi kepada tiga kelompok besar, yaitu agidah,

*2 Ibid., him. 8.

7 Satria Effendi, “Dinamika Hukum Islam” dalam Tujuh Puluh Tahun Ibrohim Hosen
(Bandung: Remaja Rosdakarya, 1990), him. 312

*% Ahmad Raysuni, Nadhariyyatu al-Maqashidi ‘Inda al-Imam al-Syatibi, (Virginia: IIIT,
1995), him.146

2% Abu Ishagq al-Syatibi, op.cit., hlm. 222-223

% Ahmad Raysuni, op.cit., him.146

! Mahmud Syaltat, Islam: “Aqidah Wa Syart“ah (Kairo: Dar al-Qalam, 1966), hlm. 12



174

khulugiyah, dan amaliyah. Agidah berkaitan dengan dasar-dasar keimanan,
khlugiyah berkaitan dengan etika, dan amaliyah berkaitan dengan aspek-
aspek hukum yang muncul dari agwal (ungkapan-ungkapan) dan af’al
(perbuatan-perbuatan manusia). Kelompok terakhir ini dalam sistematika
hukum Islam dibagi ke dalam dua besar, yaitu ibadat (pola hubungan
manusia dengan tuhan) dan muamalah (pola hubungan manusia dengan
manusia)**>. Sebagai sumber ajaran, al-Qur’an tidak memuat aturan-aturan
yang terperinci tentang ibadah dan muamalah. Dari 6360 ayat al-Qur’an
hanya terdapat 368 ayat yang berkaitan dengan aspek-aspek hukum**.

Dari sini dapat dipahami bahwa sebagian besar masalah-masalah
hukum Islam, oleh Tuhan hanya diberikan dasar-dasar dalam al-Qur’an.
Bertitik tolak dari prinsip-prinsip ini, dituangkan pula lewat hadits
Rasulullah SAW. Berdasarkan atas dua sumber inilah kemudian, dari aspek
hukum terutama dalam konteks muamalah dikembangkan oleh ulama di
antaranya Al-Syatibi (W.790) yang telah mencoba mengem bangkan pokok
atau prinsip yang terdapat dalam dua sumber ajaran Islam itu dengan
mengaitkan dengan magashid al-syari’ah **.

Dalam karyanya, al-muwafaqat, Asy-Syatibi menggunakan kata yang
berbeda-beda yang berkaitan dengan Magqdshid Al-syari’ah. Kata tersebut

adalah Magdshid Al-syari’ah,”® al- maqashid al-alsyari’ah fi al-syari’ah,”®

hlm. 7.

Kajian

2 Abd. al-Wahab Khallaf, llmu Ushul Figh, (Kairo: Dar al-Kawatiyyah, 1998), hlm. 32.
3 Harun Nasotion, Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya, (Jakarta: Ul-press, 1984),

B4 Mustamin Giling, “Kedudukan Magqashid al-Syari’ah Dalam Agama”, Stadium:
Sosial, Agama, Hukum, dan Pendidikan, Vol. 1. No. 2, (2003), him. 112
3 Al-Syatibi, op.cit., him. 21.



175

dan magashid min syar’i hukm.*’ Pada prinsipnya, penemaan kata-kata
yang berbeda tersebut mengandung pengertian yang sama, yaitu tujuan
hukum yang diturunkan Allah SWT.** Syari’at Islam datang sebagai
rahmat bagi umat manusia, memberikan nasehat bahkan penyembuh
terhadap apa-apa yang terdapat di dalam hati, karena itu Islam dalam
pelaksanaan hukum-hukumnya terbagi kepada tiga segi (unsur).

Pertama, sebagai pendidikan secara individu untuk mampu
menciptakan kebaikan secara kolektif; kedua, untuk melaksanakan keadilan
dalam kehidupan masyarakat Islam secara keseluruhan yang nantinya
kedudukan manusia sama di depan undang-undang dan putusan. Sehingga
tidak dibedakan lagi antara si kaya dan si miskin, yang kuat dan yang
lemah; ketiga, dari aspek hukum Islam, esensi dan substansinya yaitu

kemashla ha‘[an,43 ?

sebab apa yang disyari’atkan Islam lewat nas di
dalamnya terdapat hakekat maslahat.** Setiap seruan Allah dapat dipahami

oleh akal, kenapa Allah menyuruh, tentunya ada kemashlahatan untuk umat

“ Ibid., 1, hlm. 23.

“7 Ibid., 11, him 374.

% Mustamin Giling, Op.cit., hlm. 117.

9 Dalam bahasa Arab, mashlahah (jamaknya mashalih) merupakan sinonim dari kata

manfa’at dan lawan kata dari mafsadat (kerusakan). Secara majaz, kata ini juga dapat digunakan
untuk perbuatan yang mengandung manfaat. Kata manfaat sendiri selalu diartikan dengan ladzdzaz
(rasa enak) dan upaya mendapatkan atau mempertahankannya (Husain Hamid Hassan. Nazariyah
al-Mashlahah fi al-Figh al-Islami. (Kairo: al-Mutanabbi, 1981), hlm. 4). Sementara al-
Khawarizmi sebagai mana yang dikutip oleh Wahbah al-Zuhaili mengatakan bahwa mashlahah
adalah menjaga tujuan syara’ dengan menolak fasad (kehancuran) dari penciptaan. (Wahbah al-
Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami, Jilid 11, h. 37). Dalam kajian syari’at, kata mashlahat dipakai
sebagai istilah untuk mengungkapkan perngertian yang khusus, meskipun tidak lepas dari arti
aslinya. Al-Ghazali mengatakan bahwa mashlahat adalah menarik manfaat atau menolak
mudharat, secara istilah ia menjelaskan adalah pemeliharaan tujuan syara’, yakni agama, jiwa,
akal, dan harta. (al-Ghazali, al-Musthashfa Min Ilmi al-Ushul, (Beirut: Muassasah al-Risalah,
1997), 1, him. 417).

* Giling, Mustamin Giling, “loc.cit., hlm.117.



176

manusia, apakah dijelaskan sendiri alasannya atau tidak, maupun
menjelaskan kenapa suatu perbuatan dilarang, tentunya juga ada
kemaslahatan untuk manusia agar manusia tidak masuk kedalam
kehancuran. Sebagaimana yang dijelaskan al-Syatibi dalam kitab al-
Muwafaqgat-Nya:
5 Gl B ppallind o 3 €1 Salin ERY S 45,30 o5
c 44112 2
Syari’at itu bertujuan untuk kemashlahatan manusia (hamba), cepat
ataupun lambat secara bersamaan, dan ajakan ini pasti berasal petunjuk
Tuhan, apakah itu membawa kemashlahatan (shihhah) ataupun kehancuran
O‘asad)”“z. Apabila diteliti pernyataan al-Syatibi ini, dapatlah dipahami
bahwa kandungan magashid al-alsyari’ah adalah untuk kemashlahatan
manusia. Oleh karenanya, bisa dikatakan bahwa seluruh ajaran yang
tertuang dalam Al-Qur’anmaupun al-Sunnah menjadi dalil adanya maslahat.
Meskipun sumber syara’ tersebut tidak semuanya berbicara mengenai
kemashlahatan secara langsung, akan tetapi ada beberapa dalil yang bisa
mengindikasikan terhadap eksistensi maslahat dalam syari’at Islam. Oleh
karenanya, bisa dikatakan bahwa seluruh ajaran yang tertuang dalam Al-
Qur’an maupun al-Sunnah menjadi dalil adanya maslahat. Meskipun sumber
syara’ tersebut tidak semuanya berbicara mengenai kemashlahatan secara
langsung, akan tetapi ada beberapa dalil yang bisa mengindikasikan

terhadap eksistensi maslahat dalam syari’at Islam. Secara umum, alasan

1 Asy-syatibi, Loc.xit., hlm. 4
“2 Ibid,. hlm. 4



177

yang dikemukakan jumhur ulama dalam menetapkan maslahat sebagai

hujjah dalam menetapkan hukum, antara lain adalah:**

1) Hasil induksi terhadap ayat atau hadits yang menunjukkan bahwa setiap
hukum mengandung kemaslahatan bagi umat manusia.

2) Kemaslahatan manusia akan senantiasa dipengaruhi perkembangan
tempat, zaman, dan lingkungan mereka sendiri. Apabila syariat Islam
terbatas pada hukum-hukum yang ada saja, maka akan membawa
kesulitan bagi umat manusia.***

3) Jumhur ulama juga beralasan pada beberapa perbuatan sahabat yang
seringkali berbuat dan membuat kebijakan dengan berdasar pada
maslahat.**’

Bertitik tolak dari pandangan bahwa semua kewajiban (taklif)
diciptakan dalam rangka merealisasikan kemashlahatan hamba, dan ini juga
menunjukkan bahwa ta /il peletakan al-syari’ah dari sisi kuantiti (jumlah),
dan menghubungkannya dengan kemashlahatan manusia di dunia dan

., 446
akhirat.

Tujuan syara’ adalah untuk kemashlahatan yang terdiri dari atas
lima pengayoman yaitu menjaga agama, jiwa, keturunan, harta, dan akal

manusia. Sehingga menurut al-Ghazali, segala sesuatu yang mengayomi

*“Mustamin Giling, “Op.Cit, hlm.1147.

4 M. Ali Hasan, Perbandingan Madzhab (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), cet. IV, hlm. 5-

6

5 Ali al-Sayis, Nas’ah al-Figh al-Ijtihadi wa al-Rih (Kairo: Majma® allslamiyyah,

1970), him. 8.

46 Ahsan Lihasanah, loc.cit., him. 39.



178

lima hal tersebut, maka itulah mashlahah, dan segala susuatu yang
menghancurkan lima hal tersebut, maka itulah mafsadah.**’
. Qashdu al-Syari’ fi Wadh’I al-Syari’ah li al-Taklif bi Muqtadhaha

Bagian ini dimaksudkan bahwa maksud syari’ dalam menentukan
syari’at adalah untuk dilaksanakan sesuai dengan yang dituntutNya.
Masalah yang dibahas dalam bagian ini ada 12 masalah, namun semuanya
mengacu kepada dua masalah pokok yaitu:

Pertama, taklif yang di luar kemampuan manusia (at-taklif bima laa
yuthaq). Pembahasan ini tidak akan dibahas lebih jauh karena sebagaimana
telah diketahui bersama bahwa tidaklah dianggap taklif apabila berada di
luar batas kemampuan manusia. Dalam hal ini Imam Syathibi mengatakan:
“Setiap taklif yang di luar batas kemampuan manusia, maka secara syar’i
taklif itu tidak sah meskipun akal membolehkannya”.***

Apabila dalam teks syari’ ada redaksi yang mengisyaratkan perbuatan
di luar kemampuan manusia, maka harus dilihat pada konteks, unsur-unsur
lain atau redaksi sebelumnya. Misalnya, furman Allah: “Dan janganlah
kalian mati kecuali dalam keadaan muslim”. Ayat ini bukan berarti larangan
untuk mati karena mencegah kematian adalah di luar batas kemampuan
manusia. Maksud larangan ini adalah larangan untuk memisahkan antara
keislalman dengan kehidupan di dunia ini karena datangnya kematian tidak
akan ada yang mengetahui seorangpun. Begitu juga dengan sabda Nabi:

“Janganlah kamu marah” tidak berarti melarang marah, karena marah adalah

7 Al-Ghazali, op.cit., him. 417.
% Abu Ishaq Ibrahim al-Syatibi, op.cit., hlm. 82



179

tabiat manusia yang tidak mungkin dapat dihindari. Akan tetapi maksudnya
adalah agar sedapat mungkin menahan diri ketika marah atau menghindari
hal-hal yang mengakibatkan marah.

Kedua, taklif yang di dalamnya terdapat masyaqah, kesulitan (al-taklif
bima fiihi masyaqqah). Persoalan inilah yang kemudian dibahas panjang
lebar oleh Imam Syathibi. Menurut Imam Syathibi, dengan adanya taklif,
Syari’ tidak bermaksud menimbulkan masyaqah bagi pelakunya (mukallaf)
akan tetapi sebaliknya di balik itu ada manfaat tersendiri bagi mukalla. 1
Bila dianalogkan kepada kehidupan sehari-hari, obat pahit yang diberikan
seorang dokter kepada pasien, bukan berarti memberikan kesulitan baru bagi
sang pasien akan tetapi di balik itu demi kesehatan si pasien itu sendiri pada
masa berikutnya.

Dalam masalah agama misalnya, ketika ada kewajiban jihad, maka
sesungguhnya tidak dimaksudkan dengannya untuk menceburkan diri dalam
kebinasaan, tetapi untuk kemaslahatan manusia itu sendiri yaitu sebagai
wasilah amar makruf nahyil munkar. Demikian pula dengan hukum potong
tangan bagi pencuri, tidak dimaksudkan untuk merusak anggota badan akan
tetapi demi terpeliharanya harta orang lain. Apabila dalam faklif ini ada
masyaqah, maka sesungguhnya ia bukanlah masyaqah tapi kulfah, sesuatu
yang tidak mungkin dapat dipisahkan dari kegiatan manusia sebagaimana
dalam kacamata adat, orang yang memikul barang atau bekerja siang malam

untuk mencari kehidupan tidak dipandang sebagai masyaqah, tetapi sebagai

9 Ibid., him. 93



180

salah satu keharusan dan kelaziman untuk mencari natkah. Demikian juga
halnya dengan masalah ibadah. Masyagah seperti ini menurut Imam
Syathibi disebut Masyaqah Mu’tadah karena dapat diterima dan
dilaksanakan oleh anggota badan dan karenanya dalam syara’ tidak
dipandang sebagai masyagah.***

Yang dipandang sebagai masyagah adalah apa yang disebutnya
dengan Masyaqgah Ghair Mu’tadah atau Ghair ‘Adiyyvah yaitu masaqah
yang tidak lazim dan tidak dapat dilaksanakan atau apabila dilaksanakan
akan menimbulkan kesulitan dan kesempitan. Misalnya, keharusan berpuasa
bagi orang sakit dan orang jompo. Semua ini adalah masyaqah ghair
mu’tadah yang dikecam oleh Islam. Untuk mengatasi masyaqah ini, Islam
memberikan jalan keluar melalui rukhshah atau keringanan.

d. Qashdu al-Syari’ fi Dukhul al-Mukallaf Tahta Ahkam al-Syari’ah

Pembahasan bagian terakhir ini merupakan pembahasan paling
panjang mencakup 20 masalah. Namun semuanya mengacu kepada
pertanyaan: “Mengapa mukallaf melaksanakan hukum Syari’ah?” Jawaban
nya adalah untuk mengeluarkan mukallaf dari tuntutan dan keinginan hawa
nafsunya sehingga ia menjadi seorang hamba yang dalam istilah Imam
Syathibi disebut: hamba Allah yang ikhtiyaran dan bukan yang
idthiraran.®" Atau dalam istilah Ahmad Zaid: Ikhrajul ‘abd min da’iyatil

hawa ila dairatil ‘ubudiyyah.** Untuk itu, setiap perbuatan yang mengikuti

9 Ibid., hlm. 94

“! Ibid., hlm. 128

2 Abdul Majid Turki, Munadharat fi Ushul al-Syari’ah al-Islamiyyah Baina Ibn Hazm
wa-al-Baji, (Beirut: Dar al-Garb al-Islamy, 1986), hlm. 513



181

hawa nafsu, maka ia batal dan tidak ada manfa’atnya. Sebaliknya, setiap

perbuatan harus senantiasa mengikuti petunjuk Syari’ dan bukan mengikuti

hawa nafsu.

Dalam maqashid al-syari’ah terdapat beberapa prinsip dikemukakan
sebagai berikut. Pertama, prinsip memelihara Agama (uﬁﬂ‘ an) Prinsip ini
merupakan salah satu prinsip Magqdshid Al-syari’ah. Memelihara agama,
berdasarkan kepentingannya dapat dibedakan menjadi tiga tingkatan:

1) Memelihara agama dalam tingkatan dharuriyah, yaitu memelihara dan
melaksanakan kewajiban keagamaan yang termasuk tingkat primer,
seperti melaksanakan shalat lima waktu. Jika kewajiban ini diabaikan
maka eksistensi agama akan terancam.

2) Memelihara agama dalam tingkatan hajiyyat, yaitu melaksanakan
ketentuan agama dengan maksud menghindarkan dari kesulitan. Seperti
pensyari’atan shalat jamak dan qasar bagi orang yang sedang bepergian.
Jika ketentuan ini tidak dilaksanakan maka tidak akan mengancam
eksistensi agama, melainkan hanya mempersulit orang yang melakukan
nya.

3) Memelihara agama dalam tingkatan tahsiniyyat, yaitu mengikuti
petunjuk agama guna menjunjung tingggi martabat manusia sekaligus
menyem purnakan pelaksanaan kewajiban kepada tuhan.

Kedua, Prinsip Memelihara Jiwa (g;iﬂ\ Sada ) . Prinsip ini merupakan
salah satu prinsip Magqdshid Al-syari’ah. Prinsip ini melandasi ketentuan

bahwa setiap orang berhak untuk hidup, mempertahankan hidup dan



182

meningkatkan taraf kehidupannya; bahwa setiap orang berhak hidup
tenteram, aman, damai, bahagia, dan sejahtera, baik lahiriah maupun
batiniah; dan bahwa setiap orang berhak atas rasa aman dan tenteram serta

berhak atas perlindungan terhadap ancaman ketakutan.*’

Memelihara jiwa

berdasarkan kepentingannya, dapat dibedakan menjadi tiga tingkatan:

1) Memelihara agama dalam tingkatan dharuriyyat, seperti pensyari’atan
kewajiban memenuhi kebutuhan pokok berupa makanan untuk
mempertahankan hidup. Jika kebutuhan pokok itu diabaikan maka akan
berakibat terancamnya eksistensi jiwa manusia.

2) Memelihara jiwa dalam tingkatan hajiyyat, seperti dibolehkan berburu
dan menikmati makanan yang halal dan bergizi. Jika ketentuan ini
diabaikan maka tidak akan mengancam eksistensi manusia, melainkan
hanya akan mempersulit hidupnya.

3) Memelihara jiwa dalam tingkatan tahsiniyyat, seperti disyari’atkannya
aturan tata cara makan dan minum. Ketentuan ini hanya berhubungan
dengan etika atau kesopanan. Jika diabaikan, maka tidak akan
mengancam eksistensi jiwa manusia, ataupun mempersulit kehidupan
seseorang. ™’

Ketiga, Prinsip Memelihara Akal (Js'ij\ Sada ) . Prinsip ini merupakan
salah satu prinsip Magqdshid Al-syari’ah. Prinsip ini melandasi ketentuan

bahwa setiap orang berhak memperoleh pendidikan. Prinsip ini juga

3 Atigi Chollisni, Analisis Magashid Syariah Dalam Keputusan Memilih Hunian Islami
Pada Perumahan [lhami Tangerang, Vol.7 Np,1, (April 2016), him.50

% Asafri Bakri, Konsep Magqashid Syariah Menurut Al-syathibi, (Jakart: PT Raja
Grafindo, 2020), him.70.



183

mendasari ketentuan bahwa setiap orang berhak untuk mengembangkan dan
memperoleh manfaat dari ilmu pengetahuan dan teknologi, seni dan budaya
sesuai dengan martabat manusia; bahwa setiap orang berhak untuk
berkomunikasi dan memperoleh informasi. Prinsip ini juga melandasi
ketentuan bahwa setiap orang bebas untuk memilih dan mempunyai
keyakinan politik; bahwa setiap orang bebas menyatakan pendapat sesuai
hati nuraninya, baik secara lisan maupun tulisan.**>

1) Memelihara akal dalam tingkatan dharuriyyat, seperti diharamkan
mengkonsumsi minuman yang memabukkan (minuman keras). Jika
ketentuan ini tidak diindahkan maka akan berakibat terancamnya
eksistensi akal.

2) Memelihara akal dalam tingkatan hajiyyat, seperti anjuran menuntut
ilmu pengetahuan. Sekiranya aktivitas ini tidak dilakukan maka tidak
akan merusak akal, namun akan mempersulit diri seseorang, terutama
dalam kaitannya dengan pengembangan ilmu pengetahuan.**®

3) Memelihara akal dalam tingkatan tahsiniyyat, seperti menghindarkan diri
dari menghayal atau mendengarkan sesuatu yang tidak berguna. Hal ini
berkaitan dengan etika, tidak akan mengancam eksistensi akal secara
langsung.

Keempat, Prinsip Memelihara Keturunan (J&dl -Eh ). Prinsip ini

merupakan salah satu prinsip Magqdashid Al-syari’ah. Prinsip ini melandasi

3 Abd al-Qadir Muhammad Shalih, A/-Tafsir wa al-Mufassirun fil Asr a- Hadits (Beirut:
Daru al Makrifah.2003), hIm.121

¢ Tyad Khalid al-Dibagh, Muhammad al-Téhir Ibn ‘Ashur (Damaskus: Dar al-Qalam,
2005), him.91



184

ketentuan bahwa setiap orang berhak membentuk suatu keluarga dan

melanjutkan keturunan melalui perkawinan yang sah; bahwa setiap orang

berhak atas perlindungan keluarganya dan kehormatannya.**’
Memelihara keturunan, ditinjau dari segi tingkat kebutuhannya, dapat
dibedakan menjadi tiga tingkat:

1) Memelihara keturunan dalam tingkat dharuriyyat, seperti pensyari’atan
hukum perkawinan dan larangan melakukan perzinaan. Apabila ketentuan
ini diabaikan maka eksistensi keturunan akan terancam.

2) Memelihara keturunan dalam tingkatan hajiyyat, seperti ditetapkannya
ketentuan menyebutkan mahar bagi suami pada saat akad nikah dan
diberikan hak talak padanya. Jika mahar tidak disebutkan, maka suami akan
mengalami kesulitan, karena ia harus membayar mahar misl. Sedangkan
dalam kasus talak, suami akan mengalami kesulitan, jika ia tidak
menggunakan hak talaknya, padahal situasi dan kondisi rumah tangga tidak
harmonis. ***

3) Memelihara keturunan dalam tingkatan tahsiniyyat, seperti disyari’atkan
khitbah atau walimah dalam perkawinan. Hal ini dilakukan dalam rangka
menyempurnakan kegiatan perkawinan. Jika ia diabaikan tidak akan
mengancam eksistensi keturunan, dan tidak pula akan mempersulit orang

yang melakukan perkawinan, ia hanya berkaitan dengan etika atau martabat

seseorang.

7 Yusdani, Menyimak Pemikiran Hukum Islam Satria Efendi dalam Journal AlMawarid
Edisi XVII Tahun 2007, him.67

¥ Yusuf Ahmad Muhammad Al-Badwi, Magashid Al-Syari’ah ‘ind Ibnu
Taimiyah(Y ordania: Dar al-Nafais, n.d.), hlm. 50



185

Kelima, Prinsip Memelihara Harta (d‘«’j\ Jaia ). Prinsip ini merupakan
salah satu prinsip Magqdsid al-Syari’ah. Prinsip ini melandasi ketentuan bahwa
setiap orang berhak mempunyai milik, baik secara sendiri maupun bersama-
sama dengan orang lain demi pengembangan dirinya, keluarga, bangsa dan
masyarakat dengan cara yang tidak melanggar hukum®”; bahwa tidak
seorangpun boleh dirampas miliknya dengan sewenang-wenang dan secara
melawan hukum; dan bahwa setiap orang berhak atas perlindungan hak

0 Hak asasi yang dianugerahkan Islam terhadap manusia itu dapat

miliknya.
diklasifikasi menjadi 2 (dua) kategori, yaitu (1) hak-hak dasar yang dianugerah
kan Islam kepada semua manusia tanpa diskriminasi sedikitpun; dan (2) hak-
hak yang secara khusus dianugerahkan kepada subyek manusia tertentu sesuai

dengan keadaan dirinya, kedudukannya, dan sebagainya.*®’

Yang termasuk
kategori kedua ialah hak-hak warga non-muslim, hak-hak perempuan, hak-hak
buruh, hak-hak anak, dan sebagainya.*®*

Dilihat dari segi kepentingannya, memelihara harta dapat dibedakan
menjadi tiga tingkatan, yaitu:

1) Memelihara harta dalam tingkatan dharuriyyat, seperti pensyari’atan

aturan kepemilikan harta dan larangan mengambil harta orang lain dengan

49 Satria Efendi, “Magashid al-Syari’ah dan Perubahan Sosial” (Makalah), dikutip
dalam Asafti Jaya Bakri, Konsep Magashid Syari’ah menurut al-Syatibi(Cet. 1; Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 1996), hlm.132

40 Abd al-Qadir ibn Hirz Allah, Dawabit I'tibar al-Magasid fi Mahal alljtihad wa
Athruha al-Fighiyyi (Riyad: Maktabah al-Rushd, 2007), hlm.179

1 Abdul Aziz ibn Abdu al-Rahman ibn Ali Ibn Rabi’ah, 'lim Magashid Al-Syari’, 1st ed.
(Arab Saudi: Maktabah al-Malik Fahd al-Wathaniyyah, 2002), him.20

2 Sheikh Shawkat Husain, “ Human Rights in Islam: Principles and Precedents *, dalam
Tahir Mahmood, Human Rights in Isamic Law, (New Delhi: Institute of Objective Studies, 1993),
hlm. 84.



186

cara yang illegal. Apabila aturan ini dilanggar maka akan berakibat
terancamnya eksistensi harta.

2) Memelihara harta dalam tingkatan hajiyyat, seperti disyari’atkannya jual
beli dengan cara salam. Apabila cara ini tidak dipakai maka tidak akan
mengancam eksistensi harta melainkan hanya akan mempersulit seseorang
yang memerlukan modal.**

3) Memelihara harta dalam tingkatan tahsiniyyat, seperti adanya ketentuan
agar menghindarkan diri dari penipuan. Karena hal iitu berkaitan dengan
moral dan etika dalam bermuamalah atau etika bisnis. Hal ini juga akan
berpengaruh kepada keabsahan jual beli tersebut, sebab pada tingkatan
ketiga ini juga merupakan syarat adanya tingkatan kedua dan pertama.*®*

Mengetahui urutan peringkat mashlahat seperti di atas sangat penting,

apabila dihubungkan dengan skala prioritas penerapannya. Jika terjadi

kontradiksi dalam penerapannya maka tingkatan pertama (dharuriyyat)
harus didahulukan dari pada tingkatan kedua (hajiiyyat) dan tingkatan ketiga

(tahsiniyyat).465

D. Penelitian yang relevan
Untuk menghindari ada kesamaan penelitian yang penulis lakukan ini, maka

peneliti melihat ke beberapa penelitian sebelumnya, yaitu:

43 Ali Al-Sayis, Nasy 'ah Al-Figh Al-Ijtihadi Wa Athwaruhu(Kairo: Majma’ah al-Buhuts
al-Islamiyah, 1970), him.8

%% Abi ‘Abdillah Muhammad al-Anshary Al-Qurthuby, Al-Jami’ Li Ahkim Al-
Quran(Beirut: Dar al-Fikr, 1995).Jil. 17, hIm.153

95 Manna’ Al-Qaththan, Tarekh Al-Tasyri’ Al-Islami, (Kairo: Maktabah Wahbah, 2001),
hlm. 13; Lihat Juga, M. Hasbi Ash Shiddieqiy, Falsafah Hukum Islam (Semarang: Pustaka Rizki
Putra, 2001), him.31



187

1.~ Fatimah Ummi Fauziah, Fatimah Ummi Fauziah, **® Konsep Kafa 'ah Dalam
Q.S An-Nur Ayat 26 (Perspektif Tafsir Maqashidi Abdul Mustaqim), Analisis
penelitian ini mengkaji dan menjelaskan tafsiran tentang konsep Kafa'ah
pada Q.S An-Nur yang menjelaskan tentang kesetaraan jodoh, dengan
menggunakan pendekatan metode tafsir maqgashidi oleh Abdul Mustaqim.
Jenis penelitian analisis deskriptif kualitatif. Hasil penelitian menjelaskan
tentang pembelaan Allah terhadap Aisyah ra, berdasarkan pada Tafsir
substansi maqashidi Q.S. an-Nur [24]: 26 yakni tentang persamaan pasangan
akan memberikan peluang yang lebih besar untuk membentuk keluarga yang
sakinah, mawaddah warrahmah, dan setara yang dimaksud dalam ayat ini
adalah sama dalam aturan, penzina, dan orang fasik. Kesetaraan dalam ayat
ini bukanlah persamaan yang mutlak, melainkan kecenderungan dalam jodoh.
2. Happy Nur H.S*" Kafaah dalam Pernikahan dan Relevansinya terhadap
Keharmonisan Rumah Tangga (Studi di Klinik Keluarga Sakinah Pimpinan
Daerah  Aisyiyah Kota Malang). Penelitian ini bertujuan untuk
mendeskripsikan tentang kafaah dalam pernikahan menurut Klinik Keluarga
Sakinah Pimpinan Daerah Aisyiyah Kota Malang, dan menganalisis relevansi
kafaah dalam pernikahan terhadap keharmonisan rumah tangga. Jenis
penelitian ini adalah penelitian empiris yang menggunakan analisis deskriptif

dengan pendekatan kualitatif. Sumber data yang digunakan dalam penelitian

¢ Fatimah Ummi Fauziah, Fatimah Ummi Fauziah, Konsep Kafa’ah Dalam Q.S An-Nur
Ayat 26 (Perspektif Tafsir Magashidi Abdul Mustaqim), E1-Waroqoh , Vol.7, No.1. 2023, hlm.1-20

*7 Happy Nur H.S, Kafaah dalam Pernikahan dan Relevansinya terhadap Keharmonisan
Rumah Tangga (Studi di Klinik Keluarga Sakinah Pimpinan Daerah Aisyiyah Kota Malang),
SAKINA: Journal of Family Studies Volume 3 Issue 3 2019



188

ini dibagi menjadi 2 sumber data yaitu primer dan sekunder. Sumber data
primer diperoleh dari metode pengumpulan data yang terdiri dari wawancara
dan dokumentasi. Metode pengolahan data peneliti menggunakan editing,
classifiyying, analizying, dan concluding. Sedangkan Sumber Data sekunder
diperoleh dari artikel, jurnal dan skripsi-skripsi terdahulu.berdasarkan tujuan
dan metode penelitian yang digunakan, peneliti menghasilkan hasil penelitian
yakni: pertama, Klinik Keluarga Sakinah Pimpinan Daerah Aisyiyah Kota
Malang memaknai kafaah dalam pernikahan berdasarkan kualitas keagamaan
bukan hanya dari status sosial nya saja, dan kesekufuan antara suami dan
isteri sebelum pernikahan memiliki hubungan yang erat dalam proses
pembentukan keluarga harmonis. Kedua, Dengan adanya kafaah antara suami
dan isteri dapat memberikan kemudahan dalam menjalin komunikasi antara
suami dan isteri, meminimalisir percekcokan dalam rumah tangga, dan dapat
membantu membentuk keluarga yang damai, nyaman dan sejahtera.

3.~ Ashwab Mahasin**® Penelitian yang dilakukan oleh Nova Mayangsari*®® pada
tahun 2014 meneliti “Keluarga Langgeng Dalam Perspektif Keluarga Sakinah
Di Kenagarian Ampang Pulai Kecamatan XI Tarusan Kabupaten Pesisir
Selatan” penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
deskriptif, sumber data berasal dari pasangan langgeng yang berumur lima
puluh tahun ke atas, serta teknik pengumpulan data melalui observasi dan

wawancara, dan aspek yang diteliti meliputi usaha yang dilakukan dalam

% Ashwab Mahasin, REINTERPRETASI KONSEP KAFA’AH (Pemahaman Dan Kajian
Terhadap Maqasid Shari‘ah), e-Journal Al-Syakhsiyyah: Journal of Law & Family Studies, Vol. 2
No:1 (2020), hIm. 21-37

%% Nova Mayangsari “Keluarga Langgeng Dalam Perspektif Keluarga Sakinah Di
Kenagarian Ampang Pulai Kecamatan XI Tarusan Kabupaten Pesisir Selatan, 2014



189

memilh pasangan sebelum menikah, hasil penelitian yang diperoleh bahwa
suami bertanggung jawab dalam memenuhi kebutuhan fisiologis keluarga dan
kehidupan rumah tangga membutuhkan rasa perhatian dan pengertian antara
sesama pasangan

4.~ Misbah Mrd, Sawaluddin Siregar, Nur Aminah Nst,*”° Konsep Kafa'ah
Dalam Islam: Suatu Penerapan Dalam Pernikahan Ditinjau Dari Maslahah
Mursalah. Kafa’ah yang dimaknai dengan kesamaan, kesepadanan atau
sederajat memiliki posisi yang begitu urgent dalam pernikahan. Kafa’ah
dipandang sangat urgent karena dengan adanya keselarasan antara pihak laki-
laki dengan pihak perempuan sehingga barometer untuk membangun
keluarga yang sakinah, mawaddah dan warohmah sangat dapat dicapai.
konsep Kafa’ah sangat baik untuk diterapkan dalam pernikahan karena
keberadaanya sangat mempengaruhi kesejahteraan dan keharmonisan dalam
rumah tangga. Konsep Kafa’'ah berdampak pada kemaslahatan kepada setiap
pasangan karena adanya kesamaan atau keserasian diantara keduanya
sehingga sangat mungkin untuk mencapai tujuan dari pernikahan tersebut.

5. Ela Sartika, Dede Rodiana dan Syahrullah,*’' Keluarga Sakinah Dalam Tafsir
Al-Qur’an (Studi Komparatif Penafsiran Al-Qurtubi dalam Tafsir Jami’

LiAhkam Al-Qur’an dan Wahbah Zuhaili dalam Tafsir Al-Munir), Penelitian

47 Misbah Mrd, Sawaluddin Siregar, Nur Aminah Nst, Konsep Kafa’ah Dalam Islam:
Suatu Penerapan Dalam Pernikahan Ditinjau Dari Maslahah Mursalah, Jurnal AL-MAQASID:
Jurnal Ilmu Kesyariahan dan Keperdataan Vol. 9 No. 2 Juli-Desember 2023, him.227-239

" Ela Sartika, Dede Rodiana dan Syahrullah, Keluarga Sakinah Dalam Tafsir Al-Qur’an
(Studi Komparatif Penafsiran Al-Qurtubi dalam Tafsir Jami’ LiAhkam Al-Qur’an dan Wahbah
Zuhaili dalam Tafsir Al-Munir), Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 2, 2 (Desember
2017), hlm. 103-131



190

ini bertujuan untuk mengkaji penafsiran ulama klasik dengan ulama
kontemporer dalam menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan keluarga
sakinah.Sebagaimana Allah berfirman dalam QS. Ar-Rum [30]: 21 yang telah
lumrah menjadi landasan pondasi keluarga sakinah yang diperintahkan oleh
Allah dan dicontohkan oleh Nabi Muhammad saw. Dalam penelitian
kualitatif ini dilakukan studi deskriptif-komparatif analitis dengan metode
penelitian komparatif (muqarran). Hasil temuan mengungkap bahwa yang
dimaksud keluarga sakinah menurut ulama klasik (Al-Qurtubi) dalam kitab
Tafsirnya Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an adalah sebuah ikatan pernikahan yang
di dalamnya terdapat sebuah ketenangan dan ketentraman dalam rumah
tangganya dengan adanya hubungan seksual sehingga menghasilkan sebuah
keturunan. Sedangkan ulama kontemporer (Wahbah Zuhaili) dalam kitab
tafsimya Al-Munir yang dimaksud dengan keluarga sakinah adalah
ketenangan dan ketentraman dalam rumah tangga yang didalamnya terdapat
rasa cinta dan kasih sayang antara suami istri.Dan semua itu terpenuhi pula
hak dan kewajibannya antara suami dan istri

6.~ Imam Syafi’i,"’* Konsep Kafa’ah Dan Keluarga Sakinah (Studi Analisis
Tentang Korelasi Hak Kafa’ah Terhadap Pembentukan Keluarga Sakinah),
Berdasarkan pembahasan diatas, Kafa’'ah merupakan hak istri dalam
pernikahannya, dimana tuntutan itu terjadi ketika sebelum ijab qobul.
Pembentukan keluarga sakinah terjadi ketika sudah terikat dalam ikatan

pernikahan, dari sini keluarga sakinah merupakan ikatan keluarga yang dibina

7 Imam Syafi’i, Konsep Kafa’ah Dan Keluarga Sakinah (Studi Analisis Tentang
Korelasi Hak Kafa’ah Terhadap Pembentukan Keluarga Sakinah), Asy-Syari’ah, Volume 6,
Nomor 1, Januari 2020, hlm. 31-48



191

dengan didasarkan pada agama dan anggota yang terlibat didalamnya
bertanggungjawab dan memiliki kemampuan untuk mewujudkan kedamaian
dan ketentraman sehingga menjadi sandaran dan tempat berlindung bagi
anggotanya. Dan terakhir, Pembentukan keluarga sakinah tidak ada
korelasinya dengan konsep Kafa’ah. Dalam arti menciptakan keluarga
sakinah dapat tercapai dengan usaha dan proses dari pihak suami istri dalam
membina kelurganya. Siapapun dan kapanpun tanpa terikat oleh keharusan
adanya kekufu’an antara suami dan istri.

7.© Kholik Abdul*” yang dimuat dalam jurnal Inklusif Vol 2 No. 4 yang di
dalamnya Menurut M. Quraish Shihab, keluarga sakinah tidak datang begitu
saja, tetapi ada syarat bagi kehadirannya. Ia harus diperjuangkan, dan yang
pertama lagi utama, adalah menyiapkan kalbu. Sakinah/ketenangan
bersumber dari dalam kalbu, lalu terpancar ke luar dalam bentuk aktivitas.
Memang, al-Qur'an menegaskan bahwa tujuan disyariatkannya pernikahan
adalah untuk menggapai sakinah. Namun, itu bukan berarti bahwa setiap
pernikahan otomatis melahirkan sakinah, mawadah, dan rahmat. Pendapat M.
Quraish Shihab di atas menunjukkan bahwa keluarga sakinah memiliki
indikator sebagai berikut: pertama, setia dengan pasangan hidup; kedua,
menepati janji; ketiga, dapat memelihara nama baik; saling pengertian;
keempat, berpegang teguh pada agama.

8. - Saiin Asrizal dalam jurnal Vol. 3 No. 1. Membahas tentang Kafa’'ah secara

perspektif normatif dan yuridis serta keterkaitannya dengan keluarga yang

7 Abdul Kholik, “Konsep keluarga sakinah dalam perspektif Quraish Shihab”. Jurnal
Inklusif : Vol 2, No. 4, (2017), him.5-6



192

harmonis menurut Undang-undang No. 1 Tahun 1974. Imam Abu Hanifah,

sebagaimana diungkapkan oleh Imam Ahmad, berpendapat bahwa kriteria

Kafd’ah hanya dibatasi pada faktor agama dan nasab saja. Akan tetapi

menurut riwayat lain, mazhab ini juga mengamini kriteria Kafa’ah dari segi

nasab, kemerdekaan, pekerjaan dan kekayaan. Sama halnya dengan mazhab
syafi’i, mereka mengakui beberapa segi yang perlu diperhatikan dalam

Kafa’ah yaitu agama, nasab, kemerdekaan dan pekerjaan. Namun di kalangan

para sahabat Syafi’i juga ditemukan pendapat yang menyatakan bahwa

mereka juga mengakui kriteria Kafa’'ah dari segi bebas dari cacat, sedangkan
dari kalangan Hanabilah ditemukan dua sumber yang berbeda. Sumber
pertama mengatakan bahwa Imam Ahmad mempunyai ide yang sama dengan

Imam Syafi’i, dengan catatan Imam Ahmad hanya mencantumkan unsur

takwa sebagai kriteria Kafa 'ah sama dengan Imam Maliki.*”*

9. Rita Ria*” tentang Keluarga Sakinah Perspektif Buya Hamka dalam Tafsir
al-Azhar yang menjelaskan mengenai penafsiran ayat-ayat keluarga sakinah
kemudian dikaitkannya dengan hadis-hadis Rasulullah Saw.. Buya Hamka
menambahkan pemikiran para ahli tafsir lainnya seperti yang dikutip dalam
skripsi Rita Ria, ia memberikan penekanan dalam membangun keluarga
sakinah harus senantiasa istiqgomah memupuk keimanan kepada Allah Swt.

menurutnya dalam keluarga sakinah ditanamkan nilai-nilai keimanan kepada

Allah Swt.. Rasa penuh tanggung jawab dan tugas masing-masing individu

"% Saiin Asrizal, “Efektivitas Kafa’ah membentuk rumah tangga harmonis perspektif
undang-undang No.lI tahun 1974,” Jurnal Equitable : Vol. 3, No. 1, (September 2018), him.12.

" Ria Rita, “Keluarga Sakinah Perspektif Buya Hamka dalam Tafsir alAzhar”
(Universitas Muhammadiyah Jakarta, 2021), hlm.83.



10.

11-

193

adalah hal yang harus disadari oleh tiap-tiap anggota keluarga. Buya Hamka
melihat dalam keluarga sakinah, seorang suami mempunyai akhlakul
karimah, mempunyai sikap lemah lembut kepada istri, dan menjadi teladan
yang baik dalam keluarga. Keluarga sakinah adalah suatu keluarga yang
diliputi dengan ketenangan dan ketenteraman.

Sofyan Basir,"’® Membangun Keluarga Sakinah, adapun hasil penelitiannya
sebagai berikut, Mewujudkan keluarga Sakinah Mawaddah dan Warohmah
adalah dambaan setiap insan manusia. Betapa bahagianya kita mempunyai
keluarga yang dipenuhi rasa saling mencintai, menyayangi, melindungi dan
menghormati. Namun ternyata mewujudkan keluarga seperti itu bukanlah
pekerjaan membalik telapak tangan. Dibutuhkan usaha keras dan dukungan
dari semua pihak dalam keluarga baik Ayah, ibu dan anak. Tanggung jawab
terbesar adalah Ayah yang bertindak sebagai kepala keluarga. Peran Ayah
sangat vital yang bertindak sebagai nahkoda yang akan menggerakkan
kemana kapal akan berlayar dan berlabuh. Ibu pun tidak kecil peranannya
dalam pembangunan watak dan karakter anak-anak serta mengatur keuangan
keluarga. Akan tetapi, tidak jarang dari mereka menemukan jalan buntu, baik
yang berkecupan secara materi maupun yang berkekurangan.

Ayda Mazaya, Rokhu Dlotul Laeliyah, Widodo Hami,"”” Kafaah Dalam
Pernikahan Untuk Membentuk Keharmonisan Rumah Tangga, Islam

mendorong untuk membentuk sebuah keluarga, menikah adalah sunah-Nya.

476 Sofyan Basir, Membangun Keluarga Sakinah, Al-Irsyad Al-Nafs, Jurnal Bimbingan

Penyuluhan Islam Volume 6, Nomor 2 Desember 2019, hlm.99 - 108

77 Ayda Mazaya, Rokhu Dlotul Laeliyah, Widodo Hami, Kafaah Dalam Pernikahan Untuk

Membentuk Keharmonisan Rumah Tangga, Al-Usroh: Jurnal Hukum Keluarga Islam Vol. 02, No.
01,Juli 2024, hlm.9-17



12:

194

Menikah juga adalah cara seorang hamba untuk mendekatkan diri kepada
sang pencipta, dengan catatan jika menikah dengan orang yang tepat. Karena
keluarga seperti gambaran kecil dalam kehidupan yang menjadi pemenuhan
keinginan manusia, tanpa menghilangkan kebutuhan. Penelitian ini,
menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi pustaka.
Temuan penelitian menunjukkan bahwa membentuk keluarga yang harmonis
dan serasi adalah keinginan semua orang. Pernikahan juga tidak hanya untuk
memenuhi insting dan berbagi keinginan yang bersifat materi, tetapi lebih
dari itu terdapat berbagai tugas yang harus dipenuhi, baik segi kejiwaan,
rohani, kemasyarakatan yang harus menjadi tanggung jawab. Termasuk hal-
hal yang harus dipenuhi yaitu Kafa'ah. Kafa’ah dalam perkawinan, menurut
istilah hukum Islam, yaitu keseimbangan dan keserasian antara calon istri dan
suami dalam hal tingkatan sosial, moral, ekonomi, sehingga masingmasing
calon tidak merasa berat untuk melangsungkan perkawinan Kafa’'ah dalam
perkawinan terhadap keharmonisan rumah tangga dilihat dari beberapa
kriteria yang menjadi pertimbangan, seperti agama, nasab, harta, profesi dan
juga fisik yang tidak cacat. Pengaruh Kafa’ah dalam pernikahan dapat dilihat
dari beberapa kriteria dalam memilih pasangan hidup.

Siti Chadijah,*’® Karakteristik Keluarga Sakinah Dalam Islam, adapun hasil
penelitian yaitu, Karakteristik Keluarga sakinah adalah keluarga yang berawal
dari rasa cinta (mawaddah) yang dimiliki oleh kedua suami-istri, kemudian

berkembang menjadi kasih sayang (rahmah)di antara setiap keluarga ketika

7% Siti Chadijah, Karakteristik Keluarga Sakinah Dalam Islam, Rausyan Fikr. Vol. 14 No.

1 Maret 2018



195

anggota keluarga tersebut semakin bertambah anggotanya, hingga terciptanya
ketenangan dan kedamaian hidup. Terdapat faktor-faktor yang menjadi
karakteristik dari keluarga sakinah, yaitu 1) lurusnya niyat (islah al-niyyah)
dan kuatnya hubungan dengan Allah (quwwa(tu) shilah bi(I)lah), 2) kasih
sayang (mawadah wa rahmah); 3) saling terbuka (musharahah), santun, dan
bijak (mu’asyarah bi al-ma’rif); 4) komunikasi dan musyawarah, 5) toleran
(tasamuh) dan pemaaf; 6) adil dan persamaan; 7) sabar dan syukur

137 Sajaruddin,*”® Upaya-Upaya dalam Membangun Keluarga Sakinah, Artikel
ini mengupas tentang apa yang dimaksud dengan keluarga sakinah, apa saja
ciri-ciri keluarga sakinah, dan upaya apa saja yang dapat dilakukan untuk
membangun keluarga sakinah dengan menggunakan metode studi
kepustakaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keluarga Sakina dapat
diartikan sebagai keluarga yang tenang, damai, bahagia lahir dan batin dalam
kehidupan sehari-hari. Sifat-sifat atau ciri-ciri keluarga sakinah adalah: 1)
rumah tangga dibangun di atas landasan Al-Qur’an dan AsSunnah, 2) rumah
tangga berdasarkan rahmat (mawaddah warahmah), 3) mengetahui aturan
rumah,) menghormati dan menyayangi ibu dan bapak, 5) menjaga hubungan
dengan kerabat dan mertua. Demikian pula beberapa upaya yang dapat
dilakukan untuk membangun keluarga sakinah, antara lain: 1) Memilih
kriteria calon suami atau istri yang tepat, 2) Harus ada Mawaddah dan
Rahmah dalam keluarga, 3) Saling pengertian antar pasangan,) Menerima

kelebihan dan kekurangan satu sama lain, 5) Saling menghormati, 6) Saling

7 Sajaruddin, Upaya-Upaya dalam Membangun Keluarga Sakinah, Jurnal Tana Mana
Vol. 3, No. 2, December 2022



196

percaya dalam rumah tangga, 7) Suami istri harus menunaikan tanggung
jawabnya. tanggung jawab masing-masing, 8) suami dan istri harus
menghindari pertengkaran, 9) hubungan antara suami dan istri harus lebih
tinggi dari kebutuhan dasar satu sama lain seperti pakaian, 10) suami dan istri
harus selalu menjaga kehalalan makanan sesuai hadits Nabi , dan 11) suami
istri harus menjaga Akidah yang benar.

14 Dhea Chania, Syarifah Gustiawati Mukr,* Urgensi Kafaah Terhadap
Keutuhan Rumah Tangga, Kafaah diartikan dalam pernikahan sebagai
keadaan dua pasangan suami istri yang memiliki kesamaan dalam berbagai
hal. Tujuan dari penelitian ini untuk lebih mengetahui terkait urgensi kafaah
terhadap keutuhan rumah tangga serta memperdalam terkait faktorfaktor
terjadinya perceraian. Metode penelitian pada penelitian adalah metode
kualitatif deskriptif dengan metode studi kasus, yaitu penelitian yang
memusatkan diri secara intensif pada satu obyek tertentu yang
mempelajarinya sebagai suatu kasus. Hasil dari penelitian ini menjelaskan
akan pentingnya unsur kafaah terhadap keutuhan rumah tangga yang harus
ditanamkan pada pasangan harmonis, sebagaimana pelaksanaan kafaah di
KUA Cibinong yang menjadikan unsur kafaah itu sebagai syarat sah dalam

pernikahan.

*0 Dhea Chania, Syarifah Gustiawati Mukr, Urgensi Kafaah Terhadap Keutuhan Rumah
Tangga, Mizan: Journal of Islamic Law. Volume 5 Number 1 (2021), hlm.123-132



197

15 Mujennih, Alfitri, Husni Idris*®', Kafa’ah Dalam Membina Keluarga
Harmonis: Suatu Tinjauan Konseptual Dalam Pernikahan Perspektif
Maslahah, Penelitian ini mengkaji konsep Kafa’ah dalam membina keluarga
harmonis dari perspektif maslahah dalam pernikahan. Kafa’'ah menekankan
pentingnya kesetaraan dan keseimbangan antara suami istri dalam berbagai
aspek seperti agama, nasab, status sosial, dan ekonomi. Kesetaraan ini adalah
landasan penting untuk memastikan kelayakan pasangan dalam menjalani
kehidupan berumah tangga dan berkontribusi pada keharmonisan keluarga.
Penelitian ini bersifat kualitatif deskriptif dan menggunakan pendekatan studi
kepustakaan untuk mengkaji konsep Kafa’'ah dalam pernikahan berdasarkan
perspektif maslahah. Sumber data utama berasal dari kitab-kitab klasik seperti
al Fighi ’Ala Madzahib al-Arba’ah dan kitab-kitab kontemporer, sementara
data sekunder diperoleh dari buku, artikel, dan jurnal yang relevan. Analisis
data dilakukan menggunakan metode Miles dan Huberman yang meliputi
kondensasi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan atau verifikasi.
Uji keabsahan data menggunakan teknik triangulasi untuk memastikan
validitas dan menghindari bias. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
pemahaman mendalam tentang Kafa 'ah dan maslahah sangatlah krusial untuk
membina keluarga yang harmonis dan bahagia. Dari perspektif maslahah,
prinsip tersebut dapat disesuaikan dengan konteks dan kebutuhan masyarakat
untuk menjaga kesejahteraan keluarga dengan memperhatikan lima

kebutuhan dasar; agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Penerapan prinsip-

a8l Mujennih, Alfitri, Husni Idris, Kafa’ah Dalam Membina Keluarga Harmonis: Suatu
Tinjauan Konseptual Dalam Pernikahan Perspektif Maslahah, Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 7
No. 6, Juni 2024, hlm.1963 -1975



198

prinsip ini mendukung terciptanya keluarga yang harmonis dan sejahtera,
dengan elemen-elemen penting seperti penghargaan, kasih sayang, komitmen,
komunikasi positif, waktu bersama, kesejahteraan spiritual, dan kemampuan
mengelola stres.

Berdasarkan beberapa hasil penelitian yang dikemukakan di atas, dapat
diketahui bahwa penelitian yang akan dilakukan oleh peneliti ini memiliki kajian
yang berbeda, walaupun memiliki fokus kajian yang sama pada tema-tema
tertentu. Akan tetapi dalam penelitian yang akan dikaji oleh peneliti ditekankan
pada Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah Ditinjau Dari

Magqasid Al-Syari’ah.



BAB III

METODE PENELITIAN

A. Jenis Penelitian
Penelitian ini adalah jenis penelitian kepustakaan (/ibrary research), yaitu

2 Dalam hal ini penelitian

penelitian yang menggunakan bahan-bahan tertulis
dilakukan Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah Ditinjau Dari
Magqasid Al-Syari’ah. Yang penting dalam penelitian ini, bagaimana agar data
dapat dihimpun secara menyeluruh dan lengkap sesuai dengan masalah yang ada.
" pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan
fenomenalogis. Yaitu menggambarkan data dengan apa adanya. Dalam
pendekatan fenomenalogis dari penelitian ini diharapkan dapat diketahui

Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah Ditinjau Dari Magasid

Al-Syari’ah.***

B. Sumber Data
Adapun sumber data dalam penelitian ini dapat dibagi menjadi sumber
primer dan sumber sekunder, yang dirincikan sebagai berikut.
1. Sumber Primer
Adapun yang menjadi sumber data primer dari penelitian ini adalah yang

berkaitan langsung dengan objek penelitian yaitu alam penelitian ini penulis

2 J Lexy Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: Rosda Karya, 2007),

hlm.9

3 Anselm Strauss dan Juliet Corbin, Basics of qualitative research: grounded theory
procedures and techniques, Diterjemahkan oleh Muhammad Shodiq dan Imam Muttaqien, Dasar-
dasar Penelitian Kualitatif Tatalangkah dan Teknik-teknik Teoritisasi Data, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2007), hlm. 4.

4 Rahmadi, Pengantar Metodologi Penelitian, (Banjarmasin: Antasari Press, 2011), hlm.
135

199



200

menggunakan kitab-kitab ushul fikih yang membahas maqasid al-syari‘ah
seperti al-muwafaqat yang di tulis oleh Abu Ishaq al-Syatibi, al-musytasfa
karangan Imam al-Gazali dan kitab-kitab yang membahas tentang konsep
Kafa’ah seperti al-usrah wa ahkamuha fi al-tasyri’ allslami yang ditulis oleh

Abdul Aziz Muhammad Azzam dan Abdul Wahhab Sayyid Hawwas.

.. Sumber Sekunder

Data Sekunder berasal dari data yang dari sumber lain yang dianggap
perlu untuk bahan penelitian ini, misalnya fiqih lima mazhab karangan
Muhammad mughniyah, figih tujuh mazhab karangan Muhammad salthut,
buku-buku fiqih munakahat, misalnya fiqih munakahat karangan Dedy
Supriady, figih munakhat oleh Abdurahman al-Ghazali, figih munakahat oleh
Thihami dan Sohari, figih munakahat oleh Abdul Wahab, dan lainya, jurnal-
jurnal, hasil penelitian berupa skripsi / tesis / disertasi dan artikel-artikel serta

makalah-makalah yang berkaitan dengan penelitian ini.

C. Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data yang penulis gunakan untuk mengmpulkan data

dalam penelitian ini, yaitu:

1.

Survey Kepustakaan, yaitu mencari dan menghimpun data yang diperlukan dari
beberapa literatur yang diperoleh dari perpustakaan atau tempat- tempat lain

yang menyediakan sumber-sumber data.

.-Telaah Pustaka, yaitu dengan mempelajari, menelaah, dan mengkaji bahan

pustaka yang terhimpun, kemudian mengambil poin-poin penting dari bahan

pustaka tersebut yang berhubungan dengan objek penelitian.



201

D. Teknik Analisis Data

Dalam penelitian ini penulis menggunakan metode pengolahan data yaitu
menggunakan metode kualitatif deskriptif yang menggambarkan penelitian dalam
bentuk uraian hasil suatu penelitian. Alasan penulis mengambil penelitian ini
karena dapat mengungkap fakta, keadaan, fenomena, variabel dan menyuguhkan
data apa adanya. Selanjutnya penulis juga menggunakan analisis data, dengan
metode. Induktif, yaitu suatu cara pengelolaan data dengan jalan membahas hal
yang bersifat khusus kepada hal yang bersifat umum kemudian menarik sebuah

. 485
kesimpulan.

Deduktif, suatu cara pengelolaan data dengan cara membahas hal—
hal yang umum menuju kepada yang bersifat khusus kemudian menar

kesimpulan.

* Nana Sudjana, Tuntunan Penyusunan Karya Ilmiah (Bandung: Sinar Baru Algensindo,
2009), hlm. 6



BAB YV

PENUTUP

A. Kesimpulan

1. -Urgensi Kafa’ah dalam Pernikahan merupakan bagian hukum perkawinan
yang dijelaskan secara ekplisit dalam beberapa dalil Alquran dan hadis. Hal ini
menunjukkan urgensitas Kafa’ah yang tidak bisa diacuhkan. Syariat
menetapkan aturan pencarian jodoh tidak lepas dari adanya tujuan hukum yang
ingin dibangun. Tujuan akhir dari persoalan Kafa'ah adalah agar terciptanya
keserasian dalam urusan agama, terdapat satu pemahaman dalam membangun
keluarga yang sakinah dan bahagia.

2. Batasan kafaah dalam realitas perkawinan di Indonesia (Riau, atau Pakanbaru
dalam pernikahan ditinjau berdasarkan nilai normatif dan yuridis. Secara
yuridis, Indonesia sebagai negara hukum, tentu memiliki aturan hukum dalam
mengatur segala hal, termasuk masalah Kafa’ah. Indonesia memiliki
perundang-undangan perkawinan, namun masalah Kafa’ah hanya disebutkan
dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), pada pembahasan pencegahan
perkawinan. Sebagaimana disebutkan sebelumnya, dalam pasal 61 dijelaskan
bahwa “tidak sekufu tidak dapat dijadikan alasan untuk mencegah perkawinan,
kecuali tidak sekufu karena perbedaan agama atau ikhtilafu al din”. Oleh sebab
itu, dapat disimpulkan bahwa bagi pasangan yang hendak melakukan
pernikahan tidak dapat dijadikan alasan untuk mencegah pernikahan jika

mereka tidak sekufu, kecuali beda agama.

259



260

3. Konsep Keluarga Sakinah dalam Pernikahan menurut Hukum Islam, Keluarga
Sakinah adalah keluarga yang dibentuk berdasarkan perkawinan yang sah,
mampu memberikan kasih sayang kepada anggota keluarganya sehingga
mereka memiliki rasa aman, tentram, damai serta bahagia dalam
mengusahakan tercapainya kesejahteraan dunia akhirat. Keluarga yang
harmonis, sejahtera, tenteram dan damai. Tujuan berkeluarga itu dapat
dikelompokkan menjadi tiga: Pertama, untuk menaati anjuran agama, Kedua,
untuk mewujudkan keluarga sakinah, Ketiga, untuk mengembangkan dakwah
islamiyah. Kriteria keluarga sakinah diantaranya: pertama, keteguhan niat,
kedua, keteguhan pada tujuan pernikahan, ketiga, keteguhan pada pembinaan
keluarga, keempat, keteguhan pada pencapaian kualitas dalam pembinaan
keluarga dari hasil pernikahan. Ada beberapa upaya membina keluarga
sakinah, Pertama, dengan menjadikan keluarga yang ahli sujud, keluarga yang
ahli taat, terutama mengutuhkan kemuliaan di hadapan Allah swt. Kedua,
menjadikan rumah sebagai pusat ilmu. Ketiga, menjadikan rumah tangga
sebagai pusat nasehat. Keempat, menjadikan rumah sebagai pusat kemuliaan.

4. Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah Ditinjau Dari
Magqasid Al-Syari’ah, dalam pernikahan yaitu menghindarkan diri dari
perzinaan, menjaga garis keturunan (hifz al-nasl), menjaga manusia dari
dekadensi akhlak dan mewujudkan ketenagan jiwa. Selain itu sebuah keluarga
juga memiliki fungsi sebagai, fungsi keagamaan, fungsi sosial budaya, fungsi
cinta kasih, fungsi perlindungan, fungsi reproduksi dan fungsi pendidikan dan

sosialisasi Konsep Kafa’'ah adalah sebuah konsep dalam syariat Islam yang



261

lahir dari pengaruh sosial masyarakat oleh karena itu dalam merekonstruksi
konsep Kafa’ah harus memperhatikan faktor sosial dan adat yang ada dalam
ummat Islam sehingga konsep Kafa’ah dapat menjadi penunjang dalam

melestarikan.

B. Saran-saran
Penulis memberikan konstruksi keilmuan mengenai bidang hukum keluarga

Islam baik dari segi teoritis maupun praktis melalui saran di bawah ini,

diantaranya sebagai berikut:

1. Sebelum melangsungkan pernikahan harus memperhatikan segala aspek yang
dapat menunjang terbentuknya keluarga yang dikehendaki oleh syariat yaitu
keluarga yang sakinah, mawaddah dan rahmah. Salah satu aspek yang tidak
boleh terlewatkan dalam pernikahan adalah konsep Kafa'ah, bagi mereka yang
hendak menikah harus memperhatikan hal ini sehingga tidak gegabah dalam
menentukan calon pasangan

2. Bagi mereka yang hendak melangsungkan pernikahan harus melihat segala
aspek yang dimiliki oleh calon pasangannya sampai menemukan yang merasa
cocok atau sekufu’ dengannya. Kriteria-kriteria yang dapat dijadikan standar
ukuran dalam menentukan Kafa’ah adalah terdiri dari kriteria yang berkaitan
dengan religiutas sesorang dan sosialitasnya sebagaimana yang telah

ditawarkan oleh para ulama mazhab



262

UIN SUSKA RIAL

~\
=/

 Mak<Zipta mHik
o

alam menerima segala kondisi pasangan sehingga jika suatu saat kriteria yang

ita ajukan berubah atau hilang darinya maka tidak akan mempengaruhi
eberlangsungan rumah tangga sehingga tidak menyebabkan terjadinya

etelah menentukan kriteria Kafa 'ah, maka harus menanamkan sifat kerelaan

‘perceraian.

IN Suska Riau State Islamic University of Sultan Syarif Kasim Riau

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang

il

N

Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.

. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.



DAFTAR KEPUSTAKAAN

"Ali al-Qunuwi, Qosim Bin Abdullah Bin Amir, Anisul Fugoha™ Fi Ta rifil alfadz
al-Mutadawilah Bainal Fugoha’, Beirut: Darul Fikr, 1999.

‘Ali Ayazi, Muhammad, Al-Mufasirin Hayatuhum wa Mandahijuhum, Teheran:
Wizanah al-Tsaqafah wa al-Insyaq al-Islam, 1993.

‘Alim, Yusuf Hamid, al-Magqasid al- ‘Ammah li asy-Syari’ah al-Islamiyyah, USA
: International Graphics Printing Service,1991.

‘Umar, Umar bin Shalih bin, Maqashid Al-syari’ah ‘Inda al-Imam al-1zz ibn ‘Abd
al-Saldm, Dar al-Nafa’z al-Nashr wa al-Tauzi’, Urdun, 2003

’Ala al-Din, Al-Samarqandi, , Tuhfat Al-Fugaha’, Juz 2, Beirut: Dar al-Kutub al-
"[Imiyah, 1993.

’Amir, Abd’ al-’Aziz, Al-Ahwal Al-Syakhsiyah Fi Al-Syari’ah Al-Islamiyah,
Mesir: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 1984.

A. Aziz, Dahlan, (ed), Ensiklopedi Hukum Islam, Jakarta: PT Ichtiar Baru Van
Hoeve, tt

A M. Ismatullah, “Konsep Sakinah, Mawaddah dan Rahmah dalam Al-Qur’an
(Prespektif Penafsiran Kitab Al-Qur’an dan Tafsirnya),” Jurnal Pemikiran
Hukum Islam XIV, no. 1 (2015).

Abd al-Qadir, Muhammad Shalih, , A/-Tafsir wa al-Mufassirun fil Asr a- Hadlts,
Beirut: Daru al Makrifah, 2003.

Abd al-Qadir, Ibn Hirz Allah, Dawabit I'tibar al-Magqasid fi Mahal al-Ijtihad wa
Athruha al-Fighiyyi, Riyad: Maktabah al-Rushd, 2007.

Abd al-Rahim Al-Mubarakfuri, Muhammad Abd al-Rahman bin, Tuhfah Al-

Ahwazi Bi Syarh Jami’ Al-Tirmizi, Juz 4, Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyah,
t.th

263



264

Abd al-Salam, Izzuddin ibn, Qawaid al-Ahkam fi Masalih al-Anam Juz I, Kairo:
al -Istigamat, t.t.

Abd al-Wahid al-Siwasi, Kamal al-Din Muhammad bin, Syarh Fath al-Qadir, vol.
3, Beirut Dar al-Fikr, t.t.

Abd Rahman, Ghazaliy, , Figih Munakahat, Jakarta: Kencana, 2008

Abd. Djaliel, Didi Jubaedi Ismail dan Maman, Membina Rumah Tangga Islami di
Bawah Ridha Illahi, Bandung: Pustaka Setia, 2000

Abdillah al-Hakim  an-Naisaburi, Muhammad Bin Abdillah  Abu, A/-
Mustadrok “Ala as-Shohihaini, Beirut : Darul Kutub [lmiyah, 1990.

Abdillah al-Qazwaini, Muhammad bin Yazid Abu, Sunan Ibnu Majah, juz I,
Beirut: Darul Fikr, t.th.

Abdillah ibn Yusuf, Abu al-Ma’ali Abd al-Malik ibn, Al-Burhan fi Usul al-Fighs
Jilid I Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1997

Abdissalam, Syekh Abi abdillah, Ibanah al-Ahkam Syarh Bulughul Maram, Darul
Fikri, tt.

Abdul Qadir Alcaff, Muhammad, Taman Cinta Surgawi: Kiat-Kiat Membangun
Keluarga Harmonis, Jakarta: Pustaka Zahra, 2004.

Abdullah Abu Abdillah al-Naisabury, Muhammad bin, Al-Mustadrak ‘Ala
asShahihain, Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiah, 1990.

Abdullah, Sa’id bin, Risalah Nikah (Hukum Perkawinan Islam), terj. Agus Salim,
Pustaka Amani, Jakarta, 2002.

Abi Hasan, Konsep Kafa’ah Dalam Perkawinan Dan Urgensinya Dalam
Membina Rumah Tangga Menurut Fikih Mazhab, Jurnal MEDIASAS :
Media [lmu Syari’ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, Volume 3. No. 0O1.
Januari- Juni 2020.

Abidin, Slamet, Figih Munakahat 1, Bandung: CV. Pustka Setia, 1999

Abu Bakar al-Baihaqi, Sunan Kubro, Beirut : Darul Kutub I[Imiyah, 2003.



265

Abu Bakar, Azmi, Pernak-Pernik Pernikahan, Sukabumi:CV Jejak, 2021.
Abu Yazid Adnan Quthny, “Reformasi Hukum Keluarga Islam Turki (Status

Poligami  dalam Perspektif Teori Linguistik-Semantik Muhammad
Shahrur)”,Asy-Syari'ah: Jurnal Hukum Islam, 2 (1), 2016.

Abu Zahrah, Muhammad, Usil Al-Figh, Saefullah Ma“sum (pent.), Jakarta:
Pustaka Firdaus, 2000.

Achmad Fathoni, dan Nur Faizah, Keluarga sakinah Perspektif Psikologi,
Jurnal : Ilmu Pendidikan Islam, Vol. 16, No.2, Desember 2018.

Afif Hidayat, Soiman, Konsep Keluarga Sakinah Perspektif Aktivis Muslimat NU
Di Desa Kesugihan Kidul, Jurnal Al Wasith: Jurnal Studi Hukum Islam,
Vol. 1, No. 2, 2016.

Afifuddin dkk, Syafa’at Mukhtar, Kado Suami Untuk Istri, Pasuruan: Sidogiri
Penerbit 2016.

Agus Mahfudin, Khoirotul Wagqi’ah. “Pernikahan Dini Dan Pengaruhnya
Terhadap Keluarga Di Kabupaten Sumenep Jawa Timur.” Jurnal Hukum
Keluarga Islam 1 (1), 2016.

Ahmad Azaim Ibrahimy, Nawawi, Kriteria Kafa’ah dalam Perkawinan: Antara
Absolut-Universal dan Relatif-Temporal, al-ahkahm: Jurnal Ilmu Syari’ah
dan Hukum, Vol. 5, Nomor 2, 2020.

Ahmad Bin Faris, Abu al-Husain, Mu’jamu Magqgayisi al-Lughah, Bairut: Dar
alFikr, 1979.

Ahmad Dahlan & Mulyadi, Kafaah dalam Pernikahan Menurut Ulama’ Figh.
Jurnal Pengembangan Hukum Keluarga Islam. Vol. 2 (3), 2021.

Abhmad Fauzi, Rahman, Kemas Muhammad Gemilang, Rahasia Ilahiyah
Keutamaan Kafaah (Setara) Antara Pasangan Pernikahan Menurut
Pemahaman Ulama Figih Mazhab Syafi’iyah Dan Hanabilah, Bertuah :
Journal of Shariah and Islamic Economics, Vol. 3 No. 1, April 2022



266

Ahmad Fauzul Adhim dan Abdullah Afif, Studi Komparasi Tentang Kafa’ah
Dalam  Perkawinan Perspektif Empat Imam Mazhab ndonesian, Journal
of Islamic Law, Vol.4, No. 1, Desember 2021.

Ahmad Imam Mawardi, “The Urgency of Maqasid Al-Shariah Reconsideration in
Islamic Law Establishment for Muslim Minorities in Western Countries,”
International Journal of Innovation, Creativity and Change 12, no. 9

(2020).

Ahmad Jad, Syaikh, “Fikih Sunnah Wanita”, Jakarta Timur: Pustaka Al-Kautsar,
2008.

Ahmad Najhan Munadi, Muhammad Wahyudi, Rahmatullah, Konsep Keluarga
Sakinah, Mawaddah Dan Rahmah Menurut Pegawai Kantor Urusan
Agama (Kua) Kecamatan Babirik, Pediaqu:Jurnal Pendidikan Sosial dan
Humaniora, Vol.2,No.4 Tahun 2023.

Ahmad Royani, Kafa'ah dalam Perkahwinan Islam (Tela’ah Kesederajaran
Agama dan Sosial). Al-Ahwal. Vol. 5 (1), 2013.

Al Hamdani, Risalah Nikah (Hukum Perkawinan Islam), Jakarta: Pustaka Amani,
2022.

Al-Asqolani, Ibnu Hajar, Bulughul Maram Min adillatil Ahkam, Surabaya: Nurul
Huda, 2015.

Al-Badwi,Yusuf Ahmad Muhammad, Magashid Al-Syari’ah ‘ind Ibnu Taimiyah,
Yordania: Dar al-Nafais, n.d.

Al-Baihaqi, Imam, Sunan Sughro Lil Baihaqi , Damaskus : Darut Tauqian-Najah,
2002, Juz 2.

Al-Bakri, Abu Bakar Ustman bin Muhammad Syadtha al-Dimyathi, Hasyiyah
I’anah athThalibin Juz I1I, Dar al-Kutub al-Ilmiyah, Bairut, 2002.

Al-Bukhari, Abu ‘Abdullah Muhammad bin Isma’il, Sahih Al-Bukhari Juz 3

Al-Dimashqi, Abu zakariya Yahya al Nawawi dan, Rawdah al-Talibin, Beirut:
Dar al-kutub al-ilmiyah, 1412/1992.



267

Al-Faqi, Sobri Mersi, Solusi Problematika Rumah Tangga, Surabaya:Pustaka
Yassir, 2011.

Al-Farra al-Baghawi, Abu Muhammad al-Husain bin Mas’ud bin, al-Tahzib fi
Figh al-Imam al-Syafi’i, vol. ke-5, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1977.

Al-Fasi, ‘Alal, Magasid al-Shari’ah al-Islamiyyat wa Makarimiha, Maktabah
alWahdah al-Arabiyah, tt.

Al-Fasi, Allal, Magashid Al-syari’ah al-Islamiyah wa Makarimiha, Dar al-Garb
al-Islami, 1993.

Al-Fauzan, Saleh, Figih Sehari-Hari, Jakarta: Gema Insani, 2005.

Al-Gazali, Muhammad. Nahwu Tafsir maudu’i li Suwar Al-Qur’an al-Karim, al-
Qahirah: Dar al-Syuruq, 1992, Cet. 1L

Al-Ghazali, al-Musthashfa Min Ilmi al-Ushul, Beirut: Muassasah al-Risalah, 1997

Al-Gurmani, Al-Sadiq Abd al-Rahman, Mudawwanah Al-Fikih Al-Maliki Wa
Adillatuh, Juz 2 t.t: Muassasah al-Rayyan, t.th

Al-Hadrami, Salim Samir, Matan Safinah Al-Najah, Arab Saudi: Dar al-Minhaj,
2009.

Al-Hafidz, Ahsin W., Kamus llmu Al-Quran, Jakarta: Amzah, 2012.

Al-Haitami, Ibnu Hajar, Mablagh al-Arab fi Fakhr al-Arab, Beirut: Dar alKutub
al-Ilmiyah, t.tt

Al-Hajjaj Al-Qusairi, An-Naisaburi, Imam Al-Hafiz Abu Al-Husain Muslim,
Sahih Muslim, Riyad: Bait al-Afkar al-Dauliyah, 1998.

Al-Hakim, Ibrahim, Prioritas Kafa’ah Bagi Orang Yang Terlambat Menikah,
surabaya: UIN Sunan Ampel, 2018.

Al-Hanafi, Ibn Humam, Syarh Fath al-Qadir, Beirut : Dar Al-Fikr, t.th.
Al-Hasibi, M. Najih, “Upaya Membentuk Keluarga Sakinah (Persepsi Terhadap 4

Pasangan  Suami-Istri  Difabel di Kota Palangkaraya)”, IAIN
Palangkaraya, Palangkaraya, 2018



268

............. , Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan dan Aturan yang Patut Anda Ketahui
dalam Memahami Ayat-ayat al-Qur’an, Tangerang, Lentera Hati, 2013.

............. ,» Membumikan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 1992

............. ,, Menabur Pesan Ilahi, Jakarta: Lentera Hati, 2002

............. ,, Pengantin Al-Qur’an Kalung Permata Buat Anak-Anakku, Jakarta:
Lentera, 2007.

............. ,- “Metode-metode Penafsiran Al-Qur’an”. Dalam Azyumardi Azra (ed.)
Sejarah dan Ulum Al-Qur’an. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000) Cet. I1.

............. ,» Membumikan Al-qur’an, Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan
Masyarakat. Bandung: Penerbit Mizan, 1992, Cet. 11

............. .. Tafsir al-Qur’an dengan Metode Maudhu’i” dalam Bustani Abdul Gani
dan Chatibul Umam (ed.). Beberapa Aspek Ilmiah tentang Al-qur’an.
Jakarta: PTIQ, 1986, Cet. I

Al-Hayy, Al-Farmawy, Abd., metode TAFSIR Maudhu’iy, Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada, 1994

Alival-Baihaqi, Abi Bakar Ahmad bin al-Husaini bin, “Sunan Kubro”, Beirut:
Darul Kitab Alamiah, 1994, Vol. VII

Alial-Khorosaniy An-Nasa'i, Abu Abdurrohman Ahmad bin Syuaib bin, AsSunan
al-Kubro, Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1991.

Al Ayazi, Sayyid Muhammad, A/-Mufassirun Hayatuhum wa Manahijuhum,
Teheran: Wizanah al-Tsiqafah wa al-Insyaq al-Islam, th. 1993.

Ali bin Umar, Abi al-Hasan, Sunan al-Dar al-Qutniy, Beirut : Dar An-Najah,
1422 H.

Ali-Tbn Rabi’ah, Abdul Aziz ibn Abdu al-Rahman ibn, 'I/m Magashid Al-Syari’,
st ed. (Arab Saudi: Maktabah al-Malik Fahd al-Wathaniyyah, 2002.



269

Al-iraqi, Butsainah As-sayyid, Jalan Kebahagiaan Rumah Tangga, Surabaya: PT.
ELA Fitrah Mandiri Sejahtera, 2014

Al-Jaza’iri, Abdu al-Rahman, A/-Fikihu ‘Ala Al-Mazahib Al-Arba’Ah, Juz 4,
Beirut: Dar al-Kutub al‘Ilmiyah, 1990.

Al-Jazairi, Syaikh Abu Bakar Jabir, Minjahul Muslimin Konsep Hidup Ideal
Dalam Islam, ter. Mustofa, Dkk, Jakarta: Darul Haq, 2008.

Al-Kafrawi, As’ad Abd al-Ghani al-Saiyid, Al-Istidlal ‘ind Al-Ushuliyyin, Dar al-
Salam 1i al-Thaba’ah wa alNasyr wa al-Tauzi’, n.d

Al-Khadimi, Nurdin bin Mukhtar, llmu Al-Magqdshid Al-Syar’iyyah, Riyadh:
Maktabah al-Malik Fahd alWathaniyyah, n.d

Al-Mawardi, al-Insyaf fi Ma'rifat ar-Rajih min al-Ikhtilaf ala al-Imam al-
Mujabbal Ibn Hanbal, cet. 1, Dar al-lIhya’ at Turast al- Arabi, Beirut, t.th.

Al-Munawwar, Said Husin, Agenda Generasi Intelektual: Ikhtiar Membangun
Masyarakat Madani, Jakarta, Pena Madani, 2003.

Al-Nasa’i, Ahmad bin Syu’aib bin *Ali bin Sinan bin Bahr al-Khurasani, Sunan
Al-Nasa’i Kairo: Dar al-Fajr li al-Turas, 2013.

Al-Qarafy, Syihab al-Din Ahmad ibn Idris, Anwdr al-Buriiq fi Anwa’ al-Furig
Dar al-Kutub al-‘Arabiyah, Mesir, 1344 H.

Al-Qardhawi, Yusuf, Fikih Maqashid Syari’ah, Alih Bahasa Arif Munandar
Riswanto, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2007

Al=Qaththan, Manna’, Tarekh Al-Tasyri’ Al-Islami, Kairo: Maktabah Wahbah,
2001.

Al-Qurthuby, Abi ‘Abdillah Muhammad al-Anshary, Al-Jami’ Li Ahkdm Al-
Quran, Beirut: Dar al-Fikr, 1995.

Al:Rahman, Ibrahim al-Kailani, Abd, Qawaid al-Magqasid inda al-Imam al-
Shatibi: ‘Ardan wa Dirasatan wa Tahlilan, Damishq: Dar al-Fikr, 2000.



270

Al-Raisuni, Ahmad, Imam al-Syathibi’s Teori Of The Higher Objectives and
Intens Of Islamic Law, Washington, London, 2005, cet. Ke-III.

Al-Ramli, Syams al-Din Muhammad bin Abi al-’Abbas, Nihayah Al-Muhtaj, Juz
6 Mesir:Mustafa al-Bab al-Halabi, 1967.

Al-Razi, Fakhr al-Din, al-Mahsil fi Ilmi Usul al-Figh, Bayrut: Dar al-Kutub,
1999.

............ , Mafatih Al-Gaib , Juz 21, Beirut: Dar al-lhya’ al-Turas| al- ’Arabiyah,
1420.

Al-Sayis, Ali, Nas’ah al-Figh al-Ijtihadi wa al-Rith, Kairo: Majma’ allslamiyyabh,
1970.

............ , Nasy’ah Al-Figh Al-Ijtihadi Wa Athwaruhu, Kairo: Majma’ah al-Buhuts
al-Islamiyah, 1970

Al-Syafi’i, Abu Abdullah Muhammad bin Idris, 4/-Umm, Juz 6, Beirut: Dar al-
Ma‘arif, 1990

Al-Syatibi, Abu Ishaq, Al-Muwafakat, Juz 2, Beirut: al- Maktabah al-Taufiqiyah,
2004.

Al-Syatibi, AI-Muwafaqat Fi Ushul al-Syari’ah, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah,
2003.

Al-Zuhaili, Wahbah, al-Figh al-Islam Wa Adillatuhu juz 7, Bairut: Dar al-fikr, t.t.

............ , Tafsir Al-Munir Fi Al-’Aqidah Wa Al-Syari’ah Wa Al-Minhaj, juz 12
Beirut: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 2018.

............ ,, Ushul al-Figh al-Islami, Jilid 11, cet. ke-1, Damaskus: Dar alFikr, 1986.

Ameliana, Dina, and Sheila Fakhria. “Kafa’ah Sebagai Barometer Pernikahan
Menurut Madzhab Syafii.” Legitima: Jurnal Hukum Keluarga Islam 4,
no. 2 (2022).

Amirah Mawarid, Pendidikan Pra Nikah ; Ikhtiar Membentuk Keluarga Sakinah.
Jurnal Tarbawi. Vol. 2. No. 2, 2017.



271

Andri, Yanti, Urgensi Nilai Kafaah Dalam Kompilasi Hukum Islam Pada Pasal
15 Ayat 1, Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman, Vol. 18, No. 1, Januari -
Juni, 2019.

Aniq Farida, Muslich Taman, Kado Membentuk Rumah Tangga Sakinah
Mawaddah Wa Rahmah, Jakarta: Pustaka AL-Kautsar, 2007

Annisa Nurul, Jannah,. “Penerapan Kafa’ah Dalam Perspektif Magqgashid

Alsyari’ah (Studi Kasus Tradisi Di Pondok Pesantren Darul Hikmah),”
2022.

Anonim, Fondasi Keluarga Sakinah Bacaan Mandiri Calon Pengantin, Jakarta:
Subdit Keluarga Sakinah Ditjen Bimas Islam Kemenag RI, 2017

Anshori, Helmi, Menuju Rumah Tangga Sakinah, Jakarta: Departemen Agama,
2004

Anshori, Ulumul Quran, Jakarta: Rajawali Press, 2013.

Anwar, Haerul, “Kafa’ah Dalam Perkawinan Sebagai Pembentukan Keluarga
Sakinah (Studi Kasus Di Desa Kemang Kecamatan Kemang Kabupaten
Bogor)”, Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2009.

Anwar, Najib, Hukum Perkawinan Bagi Umat Islam di Indonesia, 2012

Anwar, Saifuddin, Metodologi Penelitian, Y ogyakarta: Pelajar Offset, 1998.

Agqis Bil Qisthi, Labib Mz, , Risalah Figh Wanita, Surabaya: Bintang Usaha Jaya,
2005.

Arf Rahman, Akhmad Sahrandi, Konsep Keluargasakinah Perspektif Hukum
Islam, Al-Rasikh Jurnal Hukum Islam.Vol: 10, No: 02, November, 2021.

Arif Sugitanata, Manajemen Membangun Keluarga Sakinah yang Hidup Berbeda
Kota Tempat Tinggal, Maddika: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02,
No. 01, September 2020.

Ar-Raysuni, Ahmad, Nadzariyat al-Magqasid ‘Inda al-Imam al-Syatibi, Y ordania:
alMa’had al-‘Alamiy li al-Fikr al-Islami, 1995.



272

Asad, Membangun keluarga sakinah. Tazkiya 7, no. 2 (2018).

Asafri Bakri, Konsep Maqashid syariah Menurut Al-syathibi, Jakarta :PT Raja
Grafindo Persada, 1996.

Ash Shiddieqiy, M. Hasbi, Falsafah Hukum Islam, Semarang: Pustaka Rizki
Putra, 2001.

Ashur, Ibn, Magasid al-Shari’ah al-Islamiyah, Tunisia: al-Maktabah al-
Tunisiyah, 1979

Ashwab Mahasin, Reinterpretasi Konsep Kafa’ah (Pemahaman Dan Kajian
Terhadap Maqasid Shari‘ah), Journal of Law & Family Studies, Vol. 2
No.1 (2020).

Asman, Keluarga Sakinah Dalam Kajian Hukum Islam, Al-Qadha: Jurnal Hukum
Islam dan Perundang-Undangan Volume 7 No 2, Desember 2020.

Asman. “Keluarga Sakinah Dalam Kajian Hukum Islam™ Vol. 7, No. 2 (2020).

Assegaf, M. Hasyim, Derita Putri-Putri Nabi: Studi Historis Kafa’ah Syarifah,
Bandung: Remaja Rosda karya, 2000.

As-Subki, Ali Yusuf, Figh Keluarga, terj. Nur Khozin, Jakarta: Amzah, 2010.

Assulthoni, Fahmi, “Analisis Maslahah Terhadap Konsep Kafa’ah Dalam Tradisi
Perkawinan Di Kalangan Pesantren Pamekasan”, Surabaya: Fakultas
Syari’ah dan Hukum UIN Sunan Ampel Surabaya, 2018.

Assulthoni, Fahmi. “Analisis Maslahah Terhadap Konsep Kafa’ah Dalam Tradisi
Perkawinan Di Kalangan Pesantren Pamekasan.” Al-Hukama’ 8, no. 1
(2018).

Assulthoni, Fahmi. Analisis Maslahah Terhadap Konsep Kafa'ah dalam Tradisi
Pernikahan di Kalangan Pesantren Pamekasan, Journal of Islamic Law,
Volume 8, No. 1, Juni, 2018.

Asy-Sya’rawi, Syaikh Mutawalli, Fikih Perempuan, Jakarta: Amzah, 2003.

Asy-Syairazi, Ishaq Ibrahim, “al-Muhazzab”, Semarang: Toha Putra, t.th.



273

Atigi Chollisni, Analisis Magashid Syariah Dalam Keputusan Memilih Hunian
Islami Pada Perumahan Ilhami Tangerang, Vol.7 Np,1, (April 2016).

Auda, Jasser, Magasid Shariah an Philospphy of Islamic Law a System Approach,
(terj. Rosidin dan Ali Abd el-Mun’im, membumikan Hukum Islam
Melalui Magasid Syariah: pendekatan Teori Sitem). Bandung: PT. Mizan
Pustaka, 2008.

Avif Al-Fiviyah, Metode Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar dalam
Jurnal Ilmu Ushuluddin, Vol 15, No I, (STAIN Sunan Drajat Lamongan,
2016)

Ayda Mazaya, Rokhu Dlotul Laeliyah, Widodo Hami, Kafaah Dalam Pernikahan
Untuk Membentuk Keharmonisan Rumah Tangga, Al-Usroh: Jurnal
Hukum Keluarga Islam Vol. 02, No. 01, Juli 2024.

Azhar Basyir, Ahmad, Hukum Perkawinan Islam, Y ogyakarta: Uii Press, 2000.

........... , Pokok-Pokok Persoalan Tentang Filsafat Hukum Islam, Yogyakarta:
Fakultas Hukum UII, 1984

Bahreysi, Salim Bahreisi dan Abdullah, Tarjamah Bulughul Maram Min adillatil
Ahkam, Surabaya: Balai Buku, t.t.

Bahri Djamarah, Syaiful, Pola Asuh Orang Tua dan Komunikasi dalam Keluarga,
Jakarta: Rineka Cipta, 2014.

Baidan, Nashruddin. Metodologi Penafsiran al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2000, Cet. II.

Bakry, Hasbullah, Pedoman Islam di Indonesia,Jakarta : Ul PRESS, 1998.

Basri, Hasan, Keluarga Sakinah, Tinjauan Psikologi dan Agama, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1999.

Bayah, Abdullah bin, ‘Alagah Magqashid Al-Syari’Ah Bi Ushul Al-Figh, Arab
Saudi: Al-Madani al-Muassasah, 2006.



274

Bihaqi.M, M. Dika, Pemahaman Masyarakat Kampong Subulussalam Selatan
Tentang Makna Kafa’ah Dalam Perkawinan, Jurnal MEDIASAS: Media
Ilmu Syari’ah dan Ahwal Al-Syakhsiyyah, Volume 5, Nomor 2, Desember
2022.

Bukhori A. Shomad, Tafsir Al-Qur’an dan Dinamika Sosial Politik, (Studi
Terhadap Tafsir Al-Azhar Karya Hamka), dalam Jurnal Tafis Vol 9, No 2,
IAIN Raden Intan Lampung, 2013.

Daly, Peunoh, Hukum Perkawinan Islam Suatu Studi Perbandingan Dalam
Kalangan Ahlu al-Sunnah Dan Negara-Negara Islam, Jakarta: Bulan
Bintang, 2005.

Dame Siregar, Analisis Hadis Riwayat Bukhori Nomor 4700 Syarat Calon Isteri,
Jurnal El-Qanuny, Vol. 5, No. 1, Januari-Juni 2019.

Darwis, Mohammad, “Magashid Al-syari’ah dan Pendekatan Sistem Dalam
Hukum Islam Perspektif Jasser Auda” dalam M. Arfan Mu’ammar, Abdul
Wahid Hasan, et. Al. (Ed), Studi Islam Perspektif Insider/Outsider,
IRCiSoD, Jogjakarta, 2012.

Daryni, Fathi, al-Mandahij al-Usiliyyah fi Ijtihad bi al-Ra'yi fi al-Tasyri®,
Damsyik: Dar al-Kitab al-Hadits, 1975.

Departemen Agama Provinsi Suawesi Selatan, Tuntunan Praktis Membina
Keluarga Sakinah, Makassar: Departemen Agama, 2008

Departemen Agama Republik Indonesia, al-Qur’an dan Terjemahannya,
Surabaya: Karya Utama, 1993.

Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi
Ke-2, Jakarta: Balai Pustaka, 2015.

Direktorat Urusan Agama Islam, Membina Keluarga Sakinah, Jakarta:
Departemen Agama RI, 2005.

Direktorat Urusan Agama Islam, Pembinaan Syariah, Direktorat Jenderal Bimas
Islam Kementrian Agama RI, Etika Berkeluarga Bermasyarakat dan
Berpolitik, Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2012.



275

Djamil, Fathurrahman, Filsafat Hukum Islam, Ciputat: Logos Wacana IImu, 1997

Djazuli, H. A., Kaidah-Kaidah Fikih; Kaidah-Kaidah Hukum Islam Dalam
Menyelesaikan Masalah-Masalah Praktis, Jakarta: Kencana, 2019

Dwi Runjani Juwit. “Konsep Sakinah Mawadah Warahmah Menurut Islam” Vol.
4, No. 2 (Desember 2017)

Efendi, Satria, “Magashid al-Syari’ah dan Perubahan Sosial” (Makalah), dikutip
dalam Asafri Jaya Bakri, Konsep Magashid Syari’ah menurut al-
Syatibi, Cet. 1; Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996.

Eka Suriansyah & Rahmini, Konsep Kafa’ah Menurut Sayyid Usman. elL-
Mashlahah. Vol. 7 (2), 2017.

Ela Sartika, Dede Rodiana dan Syahrullah, Keluarga Sakinah Dalam Tafsir Al-
Qur’an (Studi Komparatif Penafsiran Al-Qurtubi dalam Tafsir Jami’
LiAhkam Al-Qur’an dan Wahbah Zuhaili dalam Tafsir Al-Munir), Al-
Bayan: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 2, 2 (Desember 2017).

Fahmi Assulthoni, “Analisis Maslahah Terhadap Konsep Kafa’ah Dalam Tradisi
Perkawinan Di Kalangan Pesantren Pamekasan,” Jurnal AL-Hukama 8,
no. 1 (2018).

Faradilah, et. al, Anisa, Kafa’ah Dalam Perkawinan: Perspektif Hukum Islam,
Qadau NaVolume 3 Nomor 3 Agustus 2022.

Farhat J. Ziadeh, "Equality (Kafa’ah) in the Muslim Law of Marriage," The
American journal of Comparative Law, 6, (1957).

Faris ibn Zakariya, Abu al-Husain Ahmad ibn. Mu jam al-Magayis fi al-Lughah.
Bairut-Lubnan: dar al-Fikr, 1415 H/ 1994 M.

Fatimah Ummi Fauziah, Fatimah Ummi Fauziah, Konsep Kafa’ah Dalam Q.S An-
Nur Ayat 26 (Perspektif Tafsir Maqgashidi Abdul Mustagim), El-Waroqoh ,
Vol.7, No.1. 2023.

Fatimah Zuhrah, Memperjuangkan Keluarga Sakinah di Tengah Era Globalisasi
di Indonesia, Vol 3, No 2 (2022)


https://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/psga/issue/view/1018

276

Fauzan, Amin, “Azwaj (Pasangan suami istri) dalam Tafsir al-Azhar Karya Buya
Hamka,” Universitas Islam Negeri Jambi, 2019.

Firmansyah Pasaribu, Muhammad Arsad Nasution, Zul Anwar Ajim Harahap,
Urgensi Kafa’ah dalam Pernikahan (Konsentrasi Pengamalan Agama) di
Kota Padangsidimpuan, Jurnal Pendidikan Tambusai, Volume 8 Nomor 1
Tahun 2024.

Firmansyah, Tarmizi, Anisa Parasetiani, Aktualisasi Konsep Sakinah Mawadah
Warahmah Pada Keluarga Muslim Di Kota Metro, Syakhsiyah Jurnal
Hukum Keluarga Islam, Vol. 2, No. 1, 2022.

Ghani, Abdul, Keluarga Muslim dan Berbagai Masalahnya, Bandung: Pustaka,
1987.

Ghofar Sidiq, Teori Maqgashid syariah dalam Hukum Islam, Sultan Agung Vol
XLIV, No.118,(Juni-Agustus 2009)

Gustiawati, Syarifah dan Novia Lestari. Aktualisasi Konsep Kafa’ah Dalam
Membangun Keharmonisan Rumah Tangga, Jurnal Ilmu Syariah, Volume

4, No. 1, Juni, 2016.

H. Otong Husni Taufik, Kafdah Dalam Pernikahan Menurut Hukum Islam, Jurnal
[lmiah Galuh Justisi, Volume 5 No. 2 - September 2017.

Habib al-Mawardi, Abu Hasan Ali bin Muhammad bin, A/-Hawi al-Kabir Juz IX,
Dar alKutub al-Ilmiyah, Bairut, t.t.

Habib, M. S. Sistem Kewarisan Bilateral Ditinjau Dari Maqashid Al-Syari’ah. De
Jure: Jurnal Hukum dan Syar’iah, 9(1). 2017.

Haidir, Abdullah, Istri Dan Putri Rasulullah, Riyad: Kantor Dakwah Sulay, 2011

Halim, Fatimah, “Hubungan Antara Magashid Al-syari’ah Dengan Beberapa
Metode Penetapan Hukum, Qiyas Dan Sadd/Fath alDhari’ah, t.t.

Hamid Hassan, Husain. Nazariyah al-Mashlahah fi al-Figh al-Islami. Kairo: al-
Mutanabbi, 1981



277

Hamim Ilyas, “Jender dalam Islam: Masalah Penafsiran”, dalam Jurnal Asy-
Syir’ah 35, No. II (2010).

Hamka, Tafsir Al-Azhar Khazanah Tafsir Indonesia dari Hermeneutika hingga
Ediologi, Babdung: Teraju, 2003.

Hanbal bin Hilal, Abu Abdullah Ahmad bin Muhammad bin, Musnad Al-Imam
Ahmad bin Hanbal, Juz 38 (Cet. I; t.t.), Tarqim al-Kitab Mawafik lil
Mathbu’ Wahuwa Mazilu bil Hawasyi at-Tahqiqi Kamilah 2001

Hanbal, Ahmad, Imam bin, Musnad Ahmad bin Hanbal. al-Qahirah:dar al-hadis,
1990, Hadts Nomor. 22391

Hanurawan, Fattah, Psikologi Sosial Suatu Pengantar, Bandung, PT Remaja
Rosdakarya, 2012.

Happy Nur H.S, Kafaah Dalam Pernikahan dan Relevansinya Terhadap
Keharmonisan Rumah Tangga (Studi di klinik keluarga sakinah pimpinan
daerah Aisyiyah kota Malang). SAKINA, 3 (2019).

Hari Widiyanto, “Konsep Pernikahan dalam Islam (Studi Fenomenologis
Penundaan Pernikahan Di Masa Pandemi),” Jurnal Islam Nusantara 04,
no. 01 (2020).

Hasan Bashori dan Cipto Sembodo, Relevansi Fatwa Mazhab Syafi’i Tentang
Kufu’ Dalam Nikah terhadap Kompilasi Hukum Islam (KHI), Jurnal
Ulumuddin, Vol.8, No.2, Desember, 2018.

Hasan khan al-Qa’naji al-Bukhari, Muhammad Sadiq, A/-Raudah al-Nadiyah
Syarh al-Durar al-Bahiyah, vol. ke-2, ed. Muhammad Subhi Hasan,
Riyad: Maktabah al-Kaus|ar, 1993.

Hasan, M. Ali, Perbandingan Madzhab, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002,
cet. I'V.

Hasbullah, Abu Muhammad Ibnu Shalih bin, Sejak Memilih, Meminang Hingga
Menikah, Bogor: Tim Pustaka Ibnu ‘Umar, 2014.

............. Tuntunan Menggapai Keluarga Sakinah, Pustaka Ibnu Umar, 2020.



278

Hassan Ayyub, Syaikh, “Figh al-Usroh al-Muslimah”, Jakarta: Pustaka Al-
Kautsar, 2010.

Hawwas, Abdul Wahab Al-Sayyid, Kunikahi Engkau Secara Islami, Bandung:
CV Pustaka Setia, 2007.

Henderi Kusmidi, Konsep Sakinah, Mawaddah Dan Rahmah Dalam Pernikahan,
El-Afkar, Vol. 7, No. 2, Juli-Desember 2018.

Hermansyah, Studi Analisis Terhadap Tafsir Al-Munir Karya Prof Dr. Wahbah
Zhuhaily, El-Hikmah: Vol. VIII/ No.1 Desember 2015.

Hidayati, Nur dan Hartini, “Relevansi Kafa’ah Perspektif Adat Dan Agama
Dalam Membina Rumah Tangga Yang Sakinah, Al-Qadau: Jurnal Ilmiah
Mahasiwa Jurusan Hukum Keluarga Islam, vol. 1 no. 2 (April 2020)

Hidayatullah, Sahrul. “Pernikahan Endogami Jemaat Ahmadiyah Yogyakarta
Perspektif Maqgashid Al-Shari’ah.” Al-Hukama’ 12, no. 2 (2022).

Hurmain, Metode Penelitian Untuk Bimbingan Skripsi: Rancangan, pelaksanaan,
analisa, dan penulisan, Pekanbaru: Suska Press, 2008

Husain al-Zahabi, Muhammad. A/-Tafsir wa al-Mufassirun. al-Qahirah: Dar al-
Kutub al-Arabi, 1976 M/ 1396 H, Cet. II, Jilid III

Husain Jauhar, Ahmad al-Mursi, Magashid Al-Syari’ah Fi Al-Islam, ed.
Khikmawati, Terjemahan, Jakarta: Sinar Grafindo Offset, 2017.

Husni Taufik, Otong, Kafa’ah Dalam Pernikahan menurut Hukum Islam,
September, 2017.

Hussam Duramae, “Perkawinan Sekufu dalam Perspektif Hukum Islam (Studi
Kasus Di Daerah Napradu Provinsi Pattani Thailand Selatan),” Bilancia
12, no. 1 (2018).

Ibn Anas, Malik, al-Muwatta ditashihkan oleh Muhamammad Fuad Abdul Bagqi
t.t;T.P,.T

Ibn Subki, Taj al-Din ‘Abdul Wahab, Matan Jam’u Al-Jawami’, Beirut: Dar al-
Fikr 1i al-Thaba’ah li an-Nasyr wa al-Tauzi’, n.d



279

Ibrahim al-Bukhari Abi Abdullah Muhammad bin Ismail bin, Shahih Bukhari, Juz
2, Beirut: Dar Ibnu Katsir, 1987.

Ibrahim, Duski, A/-Qawa’id Al-Magasidiyah, Depok: Ar-Ruzz Media, 2009.

Idris Al-Buhuti, Mansur bin Yunus bin, Syarh Muntaha Al-Iradat Daqgaiq Ula Al-
Nahyi Li Syarh Al-Muntaha, Juz 5, Lebanon: Muassasah al-Risalah, 2000.

Idris as-Syafi’i, Abdullah Muhammad bin, al-Umm (Kitab Induk) vol. ke-7, ter.
Ismail Ya’kub, Jakarta: CV. Faizan, tt

Imam Syafi’i, “Konsep Kafa’ah dan Keluarga Sakinah (Studi Analisis Tentang
Korelasi Hak Kafa’ah Terhadap Pembentukan Keluarga Sakinah),” Asy-
Syari’ah 6, no. 1 (2020).

Imran Sinaga, Nur Hayati, Ali, “ Figh dan Ushul Figh”, Jakarta : Prenadamedia
Group, Ed. 1, 2018.

Ismail Al-Kahlani, Assaidil Imam Muhammad Bin, Subulussalam juz 2, Bandung
: Dahlan, 1183.

Jahroh Siti, Reinterpretasi Prinsip Kafa’ah Sebagai Nilai Dasar Dalam Pola
Relasi Suami Istri, Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam vol 5, No 2,
2016.

Jalil dkk, Abdul, Menelisik keunikan Tafsir Klasik dan Tafsir Modern,
(Pascasarjana Universitas Sains Al-Qur’an” (UNSIQ): Jawa Tengah.

Jawad Mughniyah, Muhammad, “Figh Al-Imam Ja'far Ash-Shadiq Ardh Wal
Istidlal Vol V dan VI, Jakarta: Lentera, 2009.

Jawar Mugniyah, Muhammad, “al-Akhwal al-Syakhsiyyah”, Beirut: Darul IImi,
t.th.

Jazari, Muhammad Hasyim, Komparasi Konsep Kafa’ah Perspektif Imam maliki
dan imam Syafi’i, LP3M IAI Al-Qolam, Jurnal Pusaka, Vol.12 No.2,
(2022).

Juwaini, Al, Al-Burhan fi Ushiil al-Fikih, Kairo: Dar Anahar, Juz 1



280

Ka’bah, Rifyal, “Islam Law,” Majalah Triwulan Muslim Executive & Expatriate,
Jakarta, n.d.

Karmawan, H., Supriadi, dan Donatianus. “Peranan Keluarga Dalam Meningkat
kan Motivasi Belajar Siswa (Studi di SD Negeri 22 Mengkudu Kecamatan
Teluk Keramat Kabupaten Sambas).” Jurnal Tesis PMIS-UNTAN 1, no. 1
(2012).

Kasir al-Basri Al-Dimasyqi, Isma’il bin ‘Umar al-Quraisyi bin, Tafsir Ibn Kasir,
Juz 3, Kairo: Dar al-Hadis, 2002.

Katmas, Ekarina, “Analisis Program Pengentasan Kemiskinan Di Kecamatan
Toyando Tam Perspektid Maqgashid Al-Syariah”, Malang : UIN Maulana
Malik Ibrahim, 2018.

Katsir, Ibn, Tafsir Ibn Katsir, Mesir: Dar al I, 2010

Kementerian Agama Republik Indonesia, A/-Qur’an Dan Terjemahannya,
Jakarta: Lembaga Pentashih Mushaf Al-Qur’an, 2019.

Kementrian agama RI, Modul Pendidikan Agama Dalam Keluarga, Jakarta,
Direktorat Jendral Departemen Agama RI, 2002.

Khair Ash Shalih, Fuad Muhammad, Sukses Menikah dan Berumah Tangga,
Bandung: Pustaka Setia, 2006

Khalid al-Dibagh, lyad, Muhammad al-Tahir 1bn ‘Ashur, Damaskus: Dar al-
Qalam, 2005

Khallaf, Abd. al-Wahab, llmu Ushul Figh, Kairo: Dar al-Kawatiyyah, 2004.

Khoiruddin Nasution, Signifikansi Kafa’ah Dalam Upaya Mewujudkan Keluarga
Bahagia, Aplikasia, Jumal Aplikasi llmu-ilmu Agama, Vol. IV, No. 1 Juni
2003

Kholik, Abdul, Konsep Keluarga Sakinah dalam Perspektif Quraish Shihab.
Inklusif (Jurnal Pengkajian Penelitian Ekonomi dan Hukum Islam) 2. no. 2
2017.



281

Khwani, “Kafa’ah dalam Perkawinan”, Jurnal Ilmiah Sains, Teknologi, Sosial
Universitas Almuslim, vol. 2 no.1 (01 Februari 2018)

Kindi, Kitabal-Qulat wa Kitab al Qudat, 367, sebagaimana ditulis N. J. Coulson,
"Doctrine and Practice in Islamic Law: One Aspect of the Problem,"
Bulletins of the School of Oriental and African Studies, 18 (1956)

Kurniawan, Faizal, Keluarga Dan Budaya Dalam Tinjauan Sosiologis, Malang :
G4 Publishing, 2020.

Kusmidi, Henderi. “Konsep Sakinah, Mawaddah dan Rahmah dalam
Pernikahan”. Bengkulu: El-Afkar Vol. 7 Nomor 2. 2018

Latif, Nasaruddin, “I/lmu Perkawinan: Problematika Seputar Keluarga Dan
Rumah Tangga”, Bandung: Pustaka Hidayah, 2001.

Lauhul Mahfudz, Erina Rizki Amaliyah, Konsepsi Keluarga Sakinah Menurut
Hukum Islam, Jurnal Hukum Keluarga Islam EI-Qist Vol. 3 No. 02
Desember 2020.

Lestari, Gustiawati, Syarifah & Novia, “Aktualisasi Konsep Kafa’ah dalam
Membangun Keharmonisan Rumah Tangga”, Mizan; Jurnal [lmu Syariah,
FAI Universitas Ibn Khaldun (UIKA) Bogor 4 (2018)

Lihasanah, Ahsan, al-Figh al-Maqashid ‘Inda al-Imami al-Syatibi, Mesir: Dar al-
Salam, 2008.

Lutfi Kusuma Dewi, Penerapan Nilai-nilai Pendidikan Islam Dalam Pelaksanaan
Kursus Pra Nikah Untuk Mewujudkan Keluarga Sakinah. Jurnal
Pendidikan Agama Islam Vol. 2 No. 1. 2019.

Luthfi Gofar Fathoni, Konsep Kufu’ Dalam Pernikahan Di Desa Lamahala Jaya
Ditinjau Dari Maslahah Mursalah, As-Salam, Jurnal Studi Hukum Islam
dan Pendidikan, Vol. 12 No. 1 (2023).

M. Thohir dan Asrofi, Keluarga Sakinah Dalam Tradisi Islam Jawa, Jakarta:
Arindo Nusa Media, 2006.

MA Tihami dan Sohari, Figh Munakahat Kajian Figh Pernikahan Lengkap,
Depok: PT. Rajagrafindo Persada, 2009.


https://ejournal.staidarussalamlampung.ac.id/index.php/assalam/issue/view/47

282

Machrus et al, Abid., Fondasi Keluarga Sakinah, Jakarta: Subdit Bina Keluarga
Sakinah, 2017.

Majid Turki, Abdul, Munadharat fi Ushul al-Syari’ah al-Islamiyyah Baina Ibn
Hazm wa al-Baji, Beirut: Dar al-Garb al-Islamy, 1986.

Malkan, Tafsir Al-Azhar: Suatu Tinjauan Biografis dan Metodologis, Jurnal
Hunafa, Vol. 6, No. 3, Desember 2009

Mansur, Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
20009.

Manzur, Ibn, Lisan al- ‘Arab, Mesir: Dar al-Ma’arif, tt.

Mar’asyliy, Nadim. Mu jam Mufradat Alfaz Al-Qur’an. al-Qahirah: Dar al-Katib
al-Arabiy, 1972.

Mardani, Hukum Perkawinan Islam Di Dunia Islam Modern, Yogyakarta: Graha
Ilmu, 2011.

Maryani. “Implementasi Syariat Islam Dalam Mewujudkan Keluarga Sakinah
(Studi Kasus Masyarakat di Kecamatan Danau Teluk Seberang Kota
Jambi).”  Al-Risalah: Jurnal Kajian Hukum Islam dan Sosial
Kemasyarakatan Vol. 11, No. 1 (Juni 2021).

Mas’ud al-Yubi, Muhammad Said bin Ahmad bin, Magashid alSyari’ah al-
Isldmiyyah wa ‘aldqatuha bi al-Adillah al-Syar’iyyah, Riyadh: Dar al-
Hijrah, 1998.

Mas’ud, Figih Mazhab Syafi’l, Bandung: Pustaka Setia 2007

Mas’ud, Khalid, Islamic Legal Philoshoppy, Delhi: Internasional Islamic
Publishera, 1989

Masnida, “Karakteristik dan Manhaj Tafsir Marah Labid Karya Syekh Nawawi
AlBantani,” Jurnal Darussalam: Jurnal Pendidikan, Komunikasi dan
Pemikiran Hukum Islam 8, no. 1 (2016).



283

Mayangsari, Nova “Keluarga Langgeng Dalam Perspektif Keluarga Sakinah Di
Kenagarian Ampang Pulai Kecamatan XI Tarusan Kabupaten Pesisir
Selatan, 2014

Mayanti, Andi Jusran Kasim, Konsep Kafa’ah pada Perkawinan Syarifah di Di
Desa Pambusuang Kabupaten Polewali Mandar, Bilancia 17, No. 1, 2023.

Misbah Mrd, Sawaluddin Siregar, Nur Aminah Nst, Konsep Kafa’ah Dalam
Islam: Suatu Penerapan Dalam Pernikahan Ditinjau Dari Maslahah
Mursalah, Jurmal AL-MAQASID: Jurnal Ilmu Kesyariahan dan
Keperdataan Vol. 9 No. 2 Juli-Desember 2023.

Moeslim, Mulia, Membangun Keluarga Bahagia, Jakarta : Pustaka Sinar
Harapan, 2006.

Moh Nasuka dan Subaidi,“MAQAsID SYARI’AH Sebagai Koridor Pengelolaan
Perbankan Syariah”, 1qtishoduna Vol. 6 No. 2, 2017.

Moh. Miftahuzzaman, Suyud Arif, Sutisna, Konsep Kafa’ah dalam Memilih
Pasangan Hidup Menurut Empat Imam Madzhab, As-Syar’i: Jurnal
Bimbingan & Konseling Keluarga Volume 5 Nomor 1 (2023).

Mudhiiah, Atabik Ahmad dan Khoridatul, Pernikahan dan Hikmahnya Perspektif
Hukum Islam. Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum Islam YUDISIA, 5
(2014).

Mufid, Moh. “Ushul Figh Ekonomi Dan Keuangan Kontemporer Dari Teori Ke
Aplikasi”, Jakarta : Prenadamedia Group, 2018

Muhadjir, Noeng. Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Penerbit Rake
Sarasin, 2000 Cet. I

Muhammad Asror, Anas Mujahiddin dan, “Telah Tafsir Marah Labid Karya
Nawawi Al-Bantani,” Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian Ilmu Al-Qur’an dan
Tafsir 1, no. 1 (2021).

Muhammad bin Al-Farra’ Al-Bagawi, Muhyi al-Sunnah Abu Muhammad al-
Husain bin Mas’ud bin, Ma’alim Al-Tanzil Fi Tafsir Al-Qur’an; Tafasir
Al-Bagawi, Juz 3, Beirut: Dar al-Thya’al-Turas al-’ Arabiyah, 1999



284

Muhammad bin al-Farra’, Abu Muhammad al-Husain bin Mas’ud bin Muhammad
bin al-Farra’, At-Tahdzib fi Figh allmam as-Syafi’iy Juz V, Dar al-Kutub
al-Ilmiyah, Bairut, t.t.

Muhammad Ishar Helmi, “Pengadilan Khusus KDRT; Implementasi Gagasan
Sistem Peradilan Pidana Terpadu Penanganan Kasus-Kasus Kekerasan
Terhadap Perempuan (SPPTPKKTP)”, Jurnal Cita Hukum [Online],
Volume 2 Number 2 (1 Desember 2014).

Muhammad Jamal, Ibrahim, Figh al-Mar’ah al-Muslimah, Terjemahan Ansari
Umar Sitanggal, Semarang: Asy-Syifa, 1986.

Muhammad Zaki dan Bayu,” Aplikasi Maqgashid asy Syariah Pada Sistem
Keuangan Syariah”, Jurnal Bisnis dan Manajemen Islam Vol. 3, No. 2,
2015.

Muhim Nailul Ulya, “Pernikahan dalam Al- Qur'an (Telaah Kritis Pernikahan
Endogami dan Poligami ),” Journal IKLILA: Jurnal Studi Islam Dam
Sosial 4, no. 1 (2021).

Muhtarom, Ali, “Problematika Konsep Kafa’ah dalam Fiqih (Kritik dan
Reinterpretasi),” Jurnal Hukum Islam 16, no. 2 (2018).

Mujennih, Alfitri, Husni Idris, Kafa’ah Dalam Membina Keluarga Harmonis:
Suatu Tinjauan Konseptual Dalam Pernikahan Perspektif Maslahah,
Jurnal Kolaboratif Sains, Volume 7 No. 6, Juni 2024

Mukhoyyaroh, Tatik, Psikologi Keluarga, Surabaya: UINSA Pers, 2014.

Mukhtar, Kamal, Asas-asas Hukum Islam Tentang Perkawinan, Jakarta : Bulan
Bintang, 1974.

Munir, Ahmad, Tafsir Tarbawi: Mengungkap Pesan Al-Qur’an Tentang
Pendidikan, cet. 1, Yogyakarta; Teras; 2008.

Musafak, “Konsep Kafa’ah Dalam Pernikahan (Studi Pemikiran Mazhab
Hanafi)”, Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2010.

Muslim Arma, “Keluarga Sakinah Berwawasan Gender”, Muwazah Vol 9, No.2,
Desember 2017.



285

Mustamin Giling, “Kedudukan Magqashid al-Syari’ah Dalam Agama”, Stadium:
Kajian Sosial, Agama, Hukum, dan Pendidikan, Vol. 1. No. 2, (2003)

Muzakki, Ahmad, “Kafaah Dalam Pernikahan Endogami Pada Komunitas
Arab Di Kraksaan Probolinggo™.Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum
Islaml (1), 2017.

Muzammil, Iffah, Figh  Munakahat; Hukum  pernikahan dalam
Islam.Tangerang: Tira Smart, 2019

Naimah, Deni Irawan, Endogamous Marriage as a Criteria for Kafaah in the
Arab Community of Jember Based on Al-'Adah Muhakkamah Perspective,
Indonesian Journal Of Law And Islamic Law (IJLIL), Volume 5 Nomor 2
Juli-Desember 2023.

Nasotion, Harun, Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya, Jakarta: Ul-press,
1984.

Nasution, Khoiruddin, Islam Tentang Relasi Suami dan Isteri, (Hukum
Perkawinan I) Yogyakarta: ACAdeMIA dan TAZZAFA, 2004.

........... , Hukum Perkawinan I, Y ogyakarta: academia tazzafa, 2005.

Nazar Bakri, Sidi, Kunci Keutuhan Rumah Tangga; Keluarga yang Sakinah, cet.
ke- 1, Jakarta: CV. Pedoman Ilmu Jaya, 1993.

Nia Daniati, Penerapan Konsep Kafa’ahdalam Perkawinan(Studi Kasus Di
Kabupaten Bima), Jurnal Darussalam: Pemikiran Hukum Tata Negara dan
Perbandingan Hukum, Vol. 3, No.2 (Juli-Desember 2023).

Noor Efendy, Konsep Kafa’ah dalam Membentuk Rumah Tangga Ideal, An-
Nahdhah, Vol 15, No. 2, Jul-Des 2022.

Noor Justiatini, W., & Zainal Mustofa, M. Bimbingan Pra Nikah Dalam
Mbentukan Keluarga Sakinah. Iktisyaf: Jurnal Ilmu Dakwah Dan Tasawuf,
2(1), 2020.



286

Nur Hidayati dan Hartini, “Relevansi Kafa’ah perspektif adat dan agama dalam
membina rumah tangga yang sakinah”, Al-qadau: Jurnal Ilmiah
Mahasiswa Jurusan Hukum Keluarga Islam, Vo. 01, No. 2, (April 2020).

Nur, Iffatin, Pembaharuan Konsep Kesepadanan Kualitas (Kafaa’Ah) Dalam Al-
Qur’an Dan Hadis, Kalam 6, no. 2 Desember 2017.

Nurcahaya, Konsep Kafa’ah Dalam Hadis-Hadis Hukum, Tagnin : Jurnal Syariah
dan Hukum Vol. 03, No. 02, Juli-Desember 2021.

Nursaniah, Faisar Ananda Arfa, Konsep Kafa’ah Dalam Pernikahan Menurut
Hukum Islam, Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, April 2023, 9 (7)

Pamiat Sholihin, Kafa’ah dalam Perkawinan Prespektif Empat
Madzhab, SEMBJ (Sharia Ekonomic Manajement Bussines Journal,
Volume 2, No. 1, Februari 2021.

Paryadi, Magashid Syariah : Definisi Dan Pendapat Para Ulama, Cross-border,
Vol. 4 No. 2 Juli-Desember 2021.

Patmiati, Tutik, Rosita Indrayati, and Nurul Laili Fadilah, 5 Penyuluhan Hukum
Penyelesaian Masalah Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT) Di Desa

Kamal Kecamatan Arjasa Kabupaten Jember. Warta Pengabdian, 11(4),
2018.

Petunjuk Teknis Pembinaan Keluarga Sakinah, Jakarta: Departemen Agama RI,
2005

Pitrotussaadah, P. Konseling Pranikah untuk Membentuk Keluarga Sakinah dan
Menekan Angka Perceraian. Jurnal Perspektif, 6(1), 2022.

Pujosuwarno, Sayekti, Bimbingan dan Konseling Keluarga, Yogyakarta, Menara
Mas Offset, 1994.

Putri Ayu Kirana Bhakti, Muhammad Taqiyuddin, Hasep Saputra, Keluarga
Sakinah Menurut Perspektif Al-Qur’an, Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu
AlQuran dan Tafsir, Vol. 05, No. 02, November 2020.

Qadir Shalih, Abdul, Al-Tafsir wa al-Mufasirin fi ‘Ashr al-Hadits, Beirut: Dar
alFikr, 2003.

Qudamabh al-Maqdisi, Ibnu, a/-Mugni, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1977.



287

Qurrota A’yuni, Syafira Maharany, Nonik Kasiari, Wildani Firdaus, Pola
Pendidikan Agama Islam Pada Anak Korban Keluarga Broken Home,
Jurnal, Jurusan Pendidikan Agama Islam, Sekolah Tinggi Agama Islam
Muhammadiyyah, Vol 5 No 02 , September 2021.

Rabiatul Adawiyah, Jurnal:” Kafa’'ah Dalam Pernikahan Telaah Sosiologi Hukum
Islam Terhadap Masyarakat Muslim”, Medan: Pesantren Ar-raudlatul
Hasanah, 2016.

Rafida Ramelan, Sekufu Dalam Konteks Hukum Keluarga Modern, Tahkim,
Jurnal Peradaban dan Hukum Islam, 4, no. 1 (2021).

Rahman al-Jazi ri, Abdur, Kitab al-Figh ‘Ala Ma za hib al-Arba’ah. Jilid 1V, Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah, Beirut, 1990.

Rahman, Abd, Konseling Keluarga Muslim, Jakarta: The Minang Kabau
Foundation, 2005.

Rahula Hananuraga, “Pola Komunikasi “Hamur Inspiring” (Komunitas Broken
Home Indonesia)”, Vol.1, No.4 Desember 2022.

Ramayulis, Pengantar Ilmu Pendidikan, The Minang Foundation Press, 2004.

Ramdan al-Buti, Muhammad Sa’id, Dawabit al-Maslahah fi al-Shari’ah
allslamiyah, Beirut: Muassisah al-Risalah, 2000

Rancangan Undang-Undang Tentang Perubahan Atas Undang-Undang No. 1
Tahun 1974 Tentang Pernikahan, Jakarta: Badan Pembinaan Hukum
Nasional, 2019

Raysuni, Ahmad, Nadhariyyatu al-Maqashidi ‘Inda al-Imam al-Syatibi, Virginia:
IIIT, 1995.

Rehani, Keluarga Sebagai Institusi Pendidikan Dalam Perspektif Al-Qur’an,
Padang: Baitul Hikmah Press, 2001.

Ridwan, Muhammad, and Hamzah Hasan. “Perkawinan Sekufu Wanita Syarifah
Dengan Laki-Laki Biasa Di Desa Pambusuang Kabupaten Polewali



288

Mandar.” Shautuna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Perbandingan Mazhab Dan
Hukum, 2021.

Rinwanto, Rinwanto, and Yudi Arianto. Kedudukan Wali Dan Saksi Dalam
Perkawinan Perspektif Ulama Empat Mazhab (Maliki, Hanafi, Shafi’i Dan
Hanbali). AL MAQASHIDI, 3(1), 2020.

Rita, Ria, “Keluarga Sakinah Perspektif Buya Hamka dalam Tafsir alAzhar”
Universitas Muhammadiyah Jakarta, 2021.

Rizal, Faisol, “Implementasi Kafa’ah Dalam Keluarga Pesantren (Studi
Penerapan Kafa’ah Kiai Pesantren Kab. Jombang )”, Malang: UIN
Maulana Malik Ibrahim, 2012.

Rohmahtus Sholihah, Muhammad Al Faruq, Konsep Keluarga Sakinah Menurut
Muhammad Quraish Shihab, SALIMIY A: Jurnal Studi Ilmu Keagamaan
Islam, Vol. 1, No. 4, Desember 2020.

Royani, Ahmad, Kafaah Dalam Pernikahan Islam (Tela'ah Kesederajatan Agama
dan Sosial), Jurnal Al-Ahwal, Volume 5, No. 1, April, 2013.

Ruhama, Nety, Perbandingan Pendapat Wahbah Az-Zuhaili Dengan Ulama
Tafsir Lainnya Tentang Hukum Menyentuh Mushaf Al-Quran Studi
Analisis Terhadap Penafsiran OS. AlWaqi’ah: 77-80, Fakultas Ushuluddin
dan Studi Islam, UIN Sumateran Utara Medan, Agustus, 2019.

Rusdaya Basri, “Konsep Pernikahan dalam Pemikiran Fuqaha,” Jurnal Hukum
Diktum 13, no. 2 (2015).

S.~Mahmudah Noorhayati, Konsep Qona’ah dalam Mewujudkan Keluarga
Sakinah Mawaddah dan Rahmah . Jurnal Bimbingan Konseling Islam, vol.
7 No. 2. 2016.

Sabiq al-Din Jalal al-Din, Al-Suyuti, Abd Rahman bin Kamal al-Din Abu Bakr
bin Muhammad bin , Lubab Al-Nuqu Fi Asbab Al-Nuzu, Lebanon: Dar al-
Kutub al-’Ilmiyabh, t.th.

Sabiq, Sayyid, Figih Sunnah, penerjemah Abu Aulia dan Abu Syaugqina jilid III
Jakarta: PT. Pustaka Abadi Bangsa, 2018.



289

Sahrani, Tihami dan Sohari, Fikih Munakahat Kajian Fikih Nikah Lengkap,
Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2014.

Said Syaripuddin, Andi Banna. “Kafa’ah Nasab Sebagai Syarat Utama Bagi
Pernikahan Wanita Syarifah d i Kecamatan Lau.” Al-Tafaqquh : Journal
of Islamic Law 3, no. 16 (2022).

Saiin Asrizal, “Efektivitas Kafa’ah membentuk rumah tangga harmonis perspektif
undang-undang No.l tahun 1974,” Jurnal Equitable : Vol. 3, No. 1,
(September 2018)

Sajaruddin, Upaya-Upaya dalam Membangun Keluarga Sakinah, Jurnal Tana
Mana Vol. 3, No. 2, December 2022.

Samsidar, Darliana Sormin, Program Aisyiyah Dalam Mewujudkan Keluarga
Sakinah Menuju Islam Berkemajuan, INTIQAD: Jurnal Agama dan
Pendidikan Islam, Vol. 11, No. 1, Juni 2019.

Sasi al-Maghrbi at-Tunisi, Muhammad Afandi, al-Mudawwanah al-Kubra li
Imam Dar al-Hijrah al-Imam Malik bin Anas al-Asbahi, vol. ke-3, Mesir
al-Sa’adah, 1323 H.

Sayuti, Najmah. A/-Kafa’ah Fi Al-Nikah, Dalam Jurnal Ilmiah Kajian Gender.
Padang: IAIN Imam Bonjol. Vol V. No. 2. 2015.

Sayyid Sabiq, Muhammad, Figh al-Sunnah, Kairo: Dar al-Fath Lil I'lam al
Aroby, 2000.

Setiadi, Konsep Dan Proses Keperawatan Keluarga, Yogyakarta: Graha Ilmu,
2008.

Shato addimyati, Muhammad, I’anah al-Talibin juz 3, Bairut: Dar al- Ikhya’
alKutubi al- ‘Arobiah t.t.

Shawkat Husain, Sheikh, “ Human Rights in Islam: Principles and Precedents *,
dalam Tahir Mahmood, Human Rights in Isamic Law, New Delhi: Institute
of Objective Studies, 1993.

Shihab, M Quraish, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhu’ Atas Berbagai
Persoalan Umat, Bandung: Mizan, 1996



290

Sidqui, Mona, Hukum dan Kebutuhan Akan Kontrol Sosial Mengkaji Konsep
Kafa’ah Mazhab Hanafi Mengacu Pada Fatwa ’Alam giri, Bandung:
Nuansa, 2007.

Siti Chadijah, Karakteristik Keluarga Sakinah Dalam Islam, Rausyan Fikr. Vol.
14 No. 1 Maret 2018.

Siti Fatimah, Konsep kafaah dalam pernikahan menurut Islam: kajian Normatif,
sosiologis, dan historis, As-Salam: Vol. VI, No. 2, Th. 2014.

Soemiyati, Hukum Perkawinan Islam dan Undang-Undang Perkawinan, Liberti,
Yogyakarta, 2000.

Sofyan Basir, Membangun Keluarga Sakinah, Al-Irsyad Al-Nafs, Jurnal
Bimbingan Penyuluhan Islam Volume 6, Nomor 2 Desember 2019.

Sofyan, Ahmadi, The Best Husband in Islam, Jakarta: Lintas Pustaka, 2006.

Soleh, M. Implementasi Gerakan Keluarga Sakinah Sesuai Keputusan Menteri
Nomor 3 Tahun 1999. Qonuni: Jurnal Hukum Dan Pengkajian Islam,
1(02), 2021.

St. Aisyah Abbas, Nur Rahma Asnawi, Konsep Keluarga Sakinah Dan
Implikasinya  Terhadap  Pendidikan Anak, Ash-Shahabah, Jurnal
Pendidikan dam Studi Islam, Volume 5, Nomor 2, Juli 2019.

Sugiono, Metode Penelitian Kuantitatif, Bandung: Alfabeta, 2005

Supardan, Dadang, Pengantar Ilmu Sosial Sebuah Kajian Pendekatan Struktural,
Jakarta, PT Bumi Aksara, 2013.

Suryadilaga, M. Alfatih, Metodologi Ilmu Tafsir, Yogyakarta: Penerbit Terad,
2005.

Suryani, Anist. Kadi. “Konsep Sakinah Mawaddah Wa Rahmah Menurut M.
Quraish Shihab Dan Relevansinya Terhadap Pendidikan Anak Dalam
Keluarga”. IAIN Ponorogo, Ma’Alim: Jurnal Pendidikan Islam Volume 1
No 1. 2020.

Susilo, Edi. “Nalar Kritis Terhadap Konsep Kafa’ah dalam Hukum Keluarga
Islam”. Nizham 9 (2021).



291

Sutopo, Metodologi Penelitian Kualitatif, Surakarta: UNS Press, 2006

Suyuthi, Imam, Jami ul Kabir, Beirut : Darul Kutub IImiyah, 1990, Juz 1.

Syaddad bin ’Amr bin ’Imran Abu Dawud al-Azdi Al-Sijistani, Sulaiman bin al-
Asy’aa bin Ishaq bin Basyir bin, Sunan Abi Dawud, Kairo: Syirkah al-
Quds li al-Nasyr wa al-Tauzi’, 2013.

Syafrudin, Yudowibowo, “Tinjauan Hukum Perkawinan Di Indonesia
Terhadap Konsep Kafa’ah Dalam Hukum Perkawinan Islam.” Yustisia
Jurnal Hukum1, no. 2 (2012).

Syaltiit, Mahmud, Islam: “Aqidah Wa Syari“ah, Kairo: Dar al-Qalam, 1966.

Syamsul Hadi Thubay, Pengaruh Pendidikan Terhadap Kehidupan Keluarga,
Jurnal Sosiologi Refleksi, Volume 8, No. 1, Desember 2013.

Syarif, Muhammad, Sabil Al Falah lla Sunnah Annikah, Semarang : Pustaka
Adan, tt.

Syarifah Gustiawati & Novia Lestari, Aktualisasi Konsep Kafa’ah Dalam
Membangun Keharmonisan Rumah Tangga, Mizan; Jurnal Ilmu Syariah,
FAI Universitas Ibn Khaldun (UIKA) Bogor Vol. 4 No. 1 (2016).

Syarifuddin, Amir, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia, Jakarta: Kencana
2006.

Syihatah, Abdullah Muhammad. A/-Qur’an wa al-Tafsir. al-Qahirah: al-Haiah al-
Misriyah al-Ammabh li al-kitab, 1393 H/ 1973 M.

Syukrawati. Urgensi Kafa’ah dalam Perkawinan serta Kaitannya dengan Pola
Hubungan Suami Isteri dalam Perbedaan Status Sosial (Studi Pada Dosen
IAIN Kerinci). Jurnal Islamika. 17.(2), 2017.

Syukur, Abdul, Ensiklopedi Umum Untuk Pelajar, Jakarta: Ichtiar Baru van
Hoeve, 2005.

Takariawan, Cahyadi, Pernak-pernik Rumah Tangga Islami; Tatanan dan
Peranannya dalam Masyarakat, cet.l, Solo: Intermedia, 1997.



292

Taufik, Otong Husni, Kafaah dalam Pernikahan Menurut Hukum Islam, Jurnal
Dosen Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik Universitas Galuh, Volume 5,
No. 2, September, 2017.

Taufiq as-Samaluthi, Nabil Muhammad, Pengaruh Agama terhadap Struktur
Keluarga, Jakarta: Bulan Bintang, 1999

Thalib, Muhammad, “Manajemen Keluarga Sakinah”, Yogyakarta: Pro-U Media,
2007.

Thalib, Muhammad, Konsep Islam Pembinaan Keluarga Sakinah Penuh Berkah,
Cetakan Ke. 5, Bandung: Irsyad Baitus Salam, 2002.

Thobibatussaadah, Tafsir Ayat Hukum Keluarga 1, Yogyakarta: Idea Press, 2013.

Ula, Nikmatul, Kafa’ah Dalam Pernikahan Perspektif Muhammad Quraish
Shihab Dalam Tafsir Al-Misbah (Studi Tafsir Analitis Terhadap Qur’an
Surat Al-Nur (24):6, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, 2021.

Ulfatmi, Islam dan Perkawian, Padang: Haifa Press Padang, 2010.

Ulwan, Abdullah Nashih, Kaidah-Kaidah Dasar Pendidikan Anak Menurut Islam,
Bandung: PT Remaja Rosdakarya,1992.

Ulya, Metode Penelitian Tafsir, Kudus: Nora Media Enterprise, 2010

Umar al-Biga’i, Burhanuddin Abi al-Hasan Ibrahim Bin, Nadzmu al-Durari Fi
Tanasubi al-Ayati wa as-Suwari, Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1995.

Umar Faruq Thohir “Korelasi Pendapatan Ekonomi dan Kedewasaan Pasangan
Terhadap Keharmonisan ~Rumah Tangga Pelaku Pernikahan di
Bawah  Umur di  Desa  Wedusan,  Tiris, Probolinggo.”,Asy-
Syari'ah: Jurnal Hukum Islam, 4 (1), 2018.

Umar, Hasbi, Nalar Figih Kontemporer, Jakarta: Gaung Persada Press, 2007

Wahhab Kallaf, Abdul, I/mu Ushul Figih Kaidah Hukum Islam, Jakarta: 2003.

Wehr, Hans, A Dictionary of Modern Written Arabic, J. Milton Cowan (ed),
London: Mac Donald dan Evan Ltd, 1980.



293

Wijayanti, lis, Studi Komparatif Konsep Kafa’ah menurut Madzhab Syafi’i dan
Hanafi, Jepara: UNISNU, 2021.

Yunus Shamad, Muhammad, Hukum Pernikahan Dalam Islam, Sekolah Tinggi
Agama Islam Negeri Parepare: ISTIQRA’, 2017.

Yunus, Mahmud, Kamus Arab-Indonesia, Jakarta: PT. Mahmud Yunus
Wadzuryah, 1990

Yusdani, Menyimak Pemikiran Hukum Islam Satria Efendi dalam Journal
AlMawarid Edisi XVII Tahun 2007

Yusuf ‘Ali, Abdullah, The Holy Qur’an: Text Translation and Commentary,
Brendwood: Maryland, 1989.

Yusuf Musa, Muhammad, Ahkam Al-Ahwal Alsyakhsiyah Fi Al-Islam, Mesir: Dar
al-kutub al-Arabi, 1956.

Zadah, Ali, Syarh Syir’ah al-Islam, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyabh, tt.

Zagibah, Ibn, Al-Maqasid Al-’Ammah Li Al-Syari’ah Al-Islamiyah, Kairo: Dar al-
safwah,1996.

Zahir ibn Awad al-Alma’i. Dirasah fi al-Tafsir al-Mawdu’i li Al-Qur’an al-
Karim. Riyad: al-jami’ah Ibnu Sa’ud, 1404 H/ 1984 M

Zahrotun Nafisah, Uswatun Khasanah, Komparasi Konsep Kafa 'ah Perspektif M.
Quraish Shihab Dan Figh Empat Mazhab, ISTI’DAL; Jurnal Studi Hukum
Islam, Vol. 5 No. 2 Juli-Desember 2018.

Zammuddin, Anisa, “Efektifitas Pelaksanaan Bimbingan Pranikah Dalam
Meningktatkan Pemahaman Tentang Keluarga Sakinah Pada Kua
Kecamatan Binuang Kabupaten Polewali Mandar” Fakultas Ushuluddin,
Adab Dan Dakwah, Insitut Agama Islam Negeri (Iain) Parepare. 2021.

Zaimul Muin Husni, Ahmad Daniyal, “Konsep Sakinah Dalam Rumah Tangga
Perspektif Al-Razi Dan Abraham Maslow”, Vol 4 Nomor 2, Desember
2020.



294

Zainul Mushthofa, R & Siti Aminah, “Tinjauan Hukum Islam terhadap Praktek
Kafa’ah sebagai Upaya Membentuk Keluarga Sakinah (Studi Praktek
Kafa’ah di Kalangan Yayasan Pondok Pesantren Sunan Drajat”. Jurnal
Ummul Qura 15 (2020).

Zakariya al-Anshariy, Abu Yahya, Asna al-Mathalib, Kairo: Dar al-Kitab, tt

Zaki al-Barudi, Syaikh Imad, Tafsir Wanita, Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2008

Zakiy al-Din Sha’ban, Ushul Figh, Kairo: al-Maktabah al-Tijariyyah bi Misra,
1938.

Ziyad al-Farra’i, Abu Zakariya yahya ibn. Ma’ani al-Qur’an. Beirut: ‘alam al-
Kutub, 1404 H/ 1983 M, Jilid I, 1L, III, dan IV.

Zuhri, A Konsep Kafa’ah Dan Keluarga Sakinah (Studi Analisis Tentang Korelasi
Hak Kafa’ah Terhadap Pembentukan Keluarga Sakinah) Asy-Syari’ah,
Volume 6 (Nomor 1, 2020).

Zuhri, S. Proses Perjodohan Dan Kriteria Kafa’ah Di Dunia Pesantrenh Dalam
Perkawinan Anggota Ldii Desa Medaeng Kecamatan Waru Kabupaten
Sidoarjo. Al-Hukama’, 8(1), 2018.

Zulhadi, Heri, and M. Mohsi. “Pandangan Hukum Islam Terhadap Adat
Perkawinan Endogami Masyarakat Sade.” Ulumuna: Jurnal Studi
Keislaman 5, no. 1 (2019)

Zuriah, Nurul, Metode Penelitian Sosial dan Pendidikan, Jakarta: Bumi Aksara,
2009.



INTERNATIONAL JOUBKN

f‘
s

T

LETTER OF ARTICLE ACCEPTANCE

07 Januari 2025

j% Sakmah Family from the Perspective of Maqa5|d Al-Shari‘ah”.
0 Sincerely Yours,

Opt0

( I..I

3 1
= <2 Dr. Nur Hamid, M.Sc.
Editor in Chief



Sertifikat

Nomor: B-0470/Un.04/Ps/PP.00.9/04/2024

UIN SUSKA RIAU

Komite Penjaminan Mutu Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau Menerangkan Bahwa :

Nama : Paisal
NIM : 32290514750
Judul : Implikasi Kafa’ah Dalam Membentuk Keluarga Sakinah Ditinjau Dari

Magqasid Al-Syariah

Telah dilakukan uji Turnitin dan dinyatakan lulus cek plagiasi Disertasi Sebesar (18%) di bawah standar maksimal batas toleransi
kemiripan dengan karya tulis ilmiah lainnya. Berdasarkan peraturan Pemerintah melalui Dikti Nomor UU 19 Tahun 2002: Permendiknas
17 tahun 2010 bahwa tingkat persentase kesamaan tulisan yang diunggah di dunia maya hanya boleh 20-25% kesamaan dengan karya
lainnya.

Pekanbaru, 30 Desember 2024
Pemeriksa Turnitin Pascasarjana

bl

‘ ol
Dr. Perisi Nopel, M.Pd.I
NUPN. 9920113670




SILS

QO
o
€
[ =

ertiﬁcate Number: 293/GLC/EPT/XII/2024

ENGLISH PROFICIENCY TEST®

o .

CERTIFICATE OF ACHIEVEMENT

-

This i'_s"_:to certify that

Name : Paisal

ID Number : 1406030101950009
Test Date ¢ 01-12-2024
Expired Date “ : 01-12-2026
achieved the following scores:

Listening Comprehension : 52

Structure and Written Expression : 50

Reading Comprehension 149

503

‘neliy eysng NN Jlefem Buek uebunuadey ueyibnisw yepn uedinnbuad °q

mg
¢

- .

obal Languages Course Director

yniuaq wejep Ul siiny eAiey yninjas neje ueibeqges yeAueqiadwaw uep ueywnwnbuaw Bueleiq 'z

S ueyIngaAus

BunsnAuad ‘yel

L
1

Izin No: 420/BID.PAUD.PNF.2/VII1/2017/6309

Under the auspices of:
Global Languages Course
Ar:  Pekanbaru

Date: 02-12-2024



._q> T
JE_

IN SUS

Al

L
et

3
4
)
Np o= A
[ - u
WW.@M i,
mww
e
- .. .-.-.-w 3 == Ilm
1 SR BRI -
@ g © o i
of Ol 3 R T
= 1o 3% 3a3s§ A
S © o © : Q «
30 Y 4 L
S E
§ 32
i
3

i

Ly (pabLdl pid dasadl dRU) ) laS LS

e (bl ol

(=2}
S
(]
@
=
=]
[
=
[
d
N
[N
4
a
S 43
< 93
= 23 =
8 2ax3o
@ FHeq
g 232«
N B s
<+ 2c¥a
s =320
Z Bslcy
= TL -
i [ =
- Du<0Q

ipta Dilindungi Undang-Undang

1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan su
a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusuna
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.

2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk ap



! ..
-

nBuad °q

<)

nbuad ‘e

= =

. undede ymuag we|ep Ul sijn) eA1ey yninjes neje ueibeqoes yeAuegquadwaw uep ueywnwnbusu

‘nery eysng Nin Jefem Buek uebunuadey ueyibniswu yepn uedi

lodej ueunsnAuad ‘yeiw) efiey uesijnuad ‘uenipuad ‘ueyipipuad uebunuaday ynun eAuey uedi

:laquuns ueyingaAusiu uep ueywniuesuswu edue) 1Ll siny eAiey yninjas neje uelbeges diynbual

g mun
Y T |
z i i

T
ol b
o x
o 9
3 2
>0
Q. .g

Buepun-6uepun 1Bunpuij

os

UINSUSKA RIAU
PASCASARJANA

_.Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau

UINSUSKA RIAU

KARTU KONTROL
KONSULTASI

BIMBINGAN TESIS / DISERTASI MAHASISWA

NAMA

NIM

PROGRAM STUDI

KONSENTRASI

PEMBIMBING I/PROMOTOR

PEMBIMBING II/ CO PROMOTOR

JUDUL TESIS/DISERTASI

PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SULTAN SYARIF KASIM RIAU




A

=& | 5
< E & =
= | & _.E
7} "
& | I N<
2 = =
£ wm BN
B | S
2 e
7 |EE: A
4 Px B ~ 3
< — v a5
L) ol
N *
= | &
S | ¢
s | 8
==T =Y -
B 2%
| < |55
= el
7 = | g
=) 8
(R
Z ~
i m 3
= ‘@ £
o |8 3
= |52 o F
E |5§ £
S| ¥ 5%
GRS
Mg = o o3 < ¥ 6
|
A I
< | § 3! =
- E |8 5
(= 7] o
= (Y4 &
| 2] =
2% = 5
| D £8 =]
| B S ¢
» [EEE =
I [£E8 -2
=] BN L e
zZ | &~ 7 3
< b [ o
O —
*
Z | 3
==} 5]
= | &
m g
5 |E®
< |[=.5
2= Be
2 ko
=) 8
7] E
Z & a H ate
< 3
) Hak Cipta D|lindungi Undarjg-Undang W
AN 3
e 1. Dilarang mengutip sebapian atau selurpih karya tulis ifi tanpa mencantumkan dan menyeputkan sumber:
: Tmmw_ a. Pengufipan hanya unjuk kepentingan pendidikan, genelitian, penujisan karya __B_mj_muﬂm@cm::m: lapor
A\ _meq b. Pengulipan tidak merjhigikan kepentifgan yang wajgr UIN Suska Rjiau. mm
K,u ,_;a G 2. Dilarang jm:@cﬁc3xm dan 3~m3nm%m:<mx mecm@mm: atau m_m_cEj karya @a ini dalam’bentuk apapun
b = :




DAFTAR RIWAYAT HIDUP

= DATA PRIBADI

2% -Nama . FAISAL S.Ag MH
5 * :>:.-’51“empat Lahir : Kaiti

. _:'}—%Fanggal Lahir : 01 Januari 1995

7y >Jenls Kelamin : Laki-Laki

: 4-'.§>§Axgama : Islam
= _ZI-_;>::?_.Status : Menikah
> ;>;Alamat : J1. Jend. Sudirman Gg Family
> Sap 085376475892
>Ema11 : faisalmahdy13@gmail.com
- >inggi £B. Badan  : 171CM /90 KG

i’>;Hobi : Bola Kaki, Futsal

;PENDIDIKAN FORMAL

*> 2002 -2007 : SD Negeri 006 Kaiti Pasir Pangaraian

‘> 2007 -2010 : MTS PP. Khalid bin Walid pasir pangaraian

> 2010 -:2013 : MA PP. Khalid bin Walid pasir pangaraian

_> 2013 -2017 : Universitas Islam Negri SUSKA Riau — Program Studi [lmu
_ al-Quran dan Tafsir Konsentrasi Hadits (S1) IPK 3,64

> 2018 -.2020 :  Universitas Islam Negri SUSKA Riau - Program

Pascasarajana Konsentrasi Tafsir Hadits (S2) IPK 3,68



PENGALAMAN ORGANISASI

» Anggota Pengurus HMJ (Himpunan Mahasiswa Jurusan) Tahun 2014. UIN SUSKA RIAU

» -Aniggota Pengurus Rohis Fakultas ( al-Fata al-Muntadzar) Ushuluddin Tahun 2013 - 2015.

» Anggota Pengurus BEM (Badan Eksekutif Mahasiswa) UIN SUSKA RIAU

Tahun 2014.

Ketua III Bagian Partisifasi dan Advokasi Mahasiswa Nasional (FORMADINA)

'Wakil Gubernur Ushuluddin Tahun 2016-2017

Aktif di bidang dakwah Kementerian Agama kabupaten Kampar

Péngurus inti KCS ( komuitas cinta sedekah ) KAMPAR 2019 - Sekarang

Ketua bidang Diklat IKADI KAMPAR Tahun 2020 — Sekarang

Ketua bidang Dakwah KMM ( korp muballigh muhammadiyah ) KAMPAR Tahun 2020 —

V'V V'V V 'V

Sekarang
»-Anggota Komisi Fatwa MUI KAMPAR 2022
» “Anggota Komisi Dakwah MUI KAMPAR 2023

PRESTASI YANG PERNAH DI DAPAT

» Lomba Debat Bahasa Arab Juara 1 Se- UIN SUSKA tahun 2013.

» -Lomba Bola Kaki Juara 2 Se- UIN SUSKA tahun 2013.

» -Lomba Futsal Juara 2 Se- UIN SUSKA tahun 2013.

» -Lomba Debat Bahasa Arab Juara 1 Se- UIN SUSKA tahun 2014.

» -Lomba Debat Bahasa Arab Juara 3 Se- RIAU tahun 2014.
»-Lomba Ceramah Bahasa Arab Juara 3 Se- UIN SUSKA Tahun 2014

PENGALAMAN KERJA

» 2014 - 2017 : Staff Pengajar Di Pondok Pesantren Al-Uswah Pekanbaru
dengan materi Hadits dan Shirah

» 2017 - 2018 : Kepala Asrama dan Staf Pengajar Di SMA Muhammadiyah
Bangkinang kota Dengan materi Tahfizh al-Qur’an dan Bahasa
Arab.

» 2017 - 2018 : Staff Pengajar Di SMP Muhammadiyah Bangkinang kota

Dengan materi Tahfizh al-Qur’an dan Bahasa Arab
» 2018 - Sekarang : Waka. Kurikulum dan Staf Pengajar Di PP. Takhassus Tahfiz
Ummu Aiman Bangkinang kota Dengan materi [lmu Hadits dan

Ushul Fiqih

» 2019 - Sekarang : Pelatih MTQ Cabang Hadits Tingkat Provinsi

» 2020 - 2023 : KEPALA MDTA ARAFAH BANGKINANG KOTA

» 2020 - Sekarang : PIMPINAN PP. AL-AMANAH AL-ISLAMI BANGKINANG
KOTA

» Tahun 2023 : Majelis Hakim MTQ Tingkat Kabupaten Cab. Hadits dan

Fahmil Qur’an

» Tahun 2024 : Majelis Hakim MTQ Tingkat Provinsi Riau Cab. Hadits



	1.COVER (PAISAL).pdf
	DOKTOR
	2b7a9dcf4dbb5f22bfe754e1ca1c3edb2f4108231191427deeb37de510ec41be.pdf
	a5de35cbfb52885989a2eaaa8a8bf3213b02bfe27af3cb3003207406dcef2f28.pdf

	2.BAB I (PAISAL).pdf
	3.BAB II (PAISAL).pdf
	4.BAB III (PAISAL).pdf
	5.BAB IV (PAISAL).pdf
	6.BAB V (PAISAL).pdf
	7.DAFTAR PUSTAKA (PAISAL).pdf
	8.LAMPIRAN (PAISAL).pdf
	9.CV. FAISAL.pdf

